Government: Jurnal llmu Pemerintahan
Volume 8, Nomor 2, Juli 2015 (73-82)
ISSN 1979-5645

Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat

Arie Oktara

(Mahasiswa Pascasarjana Politik Pemerintahan Universitas Gadjah Mada)
Email: oktara_arie@yahoo.com

Abstract
This article about the political power of religious leaders in the local political arena. This article
analyzes the socio-cultural factors that create significant influence of tuan guru and specifically
make electoral win the election. The results show two main things that ulama still have a
significant role in the political landscape and agrees that the socio-cultural factors are still very
influential on the role and voting behavior in local communities in Indonesia.

Keywords: tuan guru, local politics, voting behavior

Abstrak
Tulisan ini tentang kekuatan politik pemimpin agama dalam pentas politik lokal. Tulisan ini
menganalisis faktor sosio-kultural yang membuat pengaruh tuan guru signifikan dan secara
khusus membuatnya menang dalam pemilihan elektoral. Hasilnya menunjukkan dua hal utama
bahwa ulama masih memiliki peran signifikan di lanskap politik serta mengamini bahwa faktor
sosio-kultural masih sangat berpengaruh terhadap peran dan perilaku memilih di masyarakat
lokal di Indonesia.

Kata kunci:tuan guru, politik lokal, perilaku memilih

PENDAHULUAN

Ulama adalah salah satu entitas yang
memiliki pengaruh besar dalam aras sosial
politik di Indonesia. Pengaruh itu menurut
Fealy (2011) terutama dibangun oleh para
ulama dengan menyandarkan diri pada insti-
tusi yang berbasis pada pendidikan (Islam)
yang bernama pesantren yang menempatkan
diri ulama; kyai di Jawa Timur dan Madura;
buya di Sumatera Barat; atau tuan guru di
Nusa Tenggara Barat, sebagai patron dengan
modal pengetahuan agamanya. Terlebih pe-
santren-pesantren  tersebut kebanyakan
dibangun di kampung-kampung, sehingga
memungkinkan terjadinya interaksi yang in-
tens antara ulama, pesantren, dengan
masyarakat sekitar. Modal pengetahuan dan
posisi ulama sebagai entitas tertinggi di insti-

tusi pesantren tersebut, menempatkan para
ulama sebagai sosok dengan ketokohan yang
sentral, terutama di masyarakat berbasis Is-
lam tradisional (Aziz dalam Fealy, 2011).
Pengaruh ulama tersebut, tetap terjaga
hingga pada masa Orde Baru. Pasalnya,
pemerintah Orde Baru kala itu menekan
sedemikian rupa pengaruh ulama di ranah
politik praktis, dengan hanya menempatkan
mereka sebagai aktor yang memobilisasi
massa ketika musim pemilihan umum tiba.
Pembatasan peranan para ulama di politik,
justru menjadikan peranan mereka di ranah
kultural sebagai entitas yang mendominasi
ilmu pengetahuan tetap terjaga. Sebab
dengan dibarikadenya para ulama dari politik
oleh negara (Orba), ulama justru dapat tetap
menjaga perannya sebagai sentrum di “habi-
tat” yang merupakan ruang utama yang

73



Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat (Arie Oktara)

menciptakan legitimasi bagi kuasa sosio-
kulturalnya: pesantren. Dengan terjaganya
pengaruh di pesantren, secara lebih lanjut
pengaruh mereka di masyarakat pun dengan
demikian tetap terjaga.

Runtuhnya Orde Baru pada 1998 yang di-
ikuti dengan proses demokratisasi yang di
antaranya dilakukan dengan menciptakan
keterlibatan masyarakat lebih luas di ranah
politik, memberi kesempatan politik bagi para
ulama untuk merebut jabatan-jabatan politik
baik di eksekutif maupun legislatif. Dalam
konteks politik nasional misalnya, KH.
Abdurrahman Wahid, putra dari menteri
agama pada kabinet pertama Indonesia,
KH.Wahid Hasyim, dan cucu dari pendiri
Nadhlatul Ulama (NU) KH. Hasyim Asyari,
berhasil menjadi presiden ke empat Republik
Indonesia pada 1999 menggantikan BJ.
Habibie. Di konteks politik lokal, pengaruh
mereka yang signifikan di masyarakat
membuat beberapa dari mereka mampu
mengamankan posisi sebagai kepala daerah,
terutama di  daerah-daerah  lumbung
masyarakat Islam tradisional. Sebut saja KH
Robbach Ma’sum (Bupati Gresik 2000-2005),
KH. Kholilurrahman (Bupati Pamekasan 2008-
2013), atau KH. Abuya Busyro Karim (Bupati
Sumenep 2010-2015).

Di Nusa Tenggara Barat, Muhammad Zai-
nul Majdi atau lebih dikenal dengan Tuan
Guru Bajang (TGB), berhasil menjadi gu-
bernur pada 2008. Dengan hanya disokong
oleh dua partai kecil, yakni Partai Bulan Bin-
tang (PBB) dan Partai Keadilan Sejahtera
(PKS) TGB, cucu Tuan Guru Kyai Haji Mu-
hammad Zainuddin Abdul Majid atau lebih
dikenal dengan sebutan Tuan Guru Pancor
(TGP)-pendiri Nadhlatul Wathan, Organisasi
Islam terbesar di NTB. Ila berhasil
mengalahkan gubernur incumbent yakni, Lalu
Serinata. Padahal, Serinata diusung oleh
Partai Golongan Karya (Golkar), yang pada
masa itu adalah partai berkuasa di Nusa
Tenggara Barat. Pada Pemilu legislatif NTB
tahun 2004, partai beringin tersebut berhasil

74

menang dengan mengantongi 24,86%.
Kemenangan TGB pada 2008 membuatnya
mencatatkan  “rekor” sebagai gubernur
termuda dan gubernur pertama yang berlatar
organisasi massa.

Hal-hal yang penulis paparkan di atas,
menegaskan betapa signifikannya pengaruh
ulama dalam ranah sosial politik di Indonesia
pasca Orba. Namun menariknya penelitian-
penelitian terbaru memperlihatkan bahwa
pengaruh para ulama, terutama jika dilihat
dari kemampuan mereka untuk merebut po-
sisi sebagai kepala daerah di kantong-kantong
masyarakat tradisional, mengalami
penurunan. Penelitian terbaru oleh Abdullah
Achmad Madani (2015) tentang pengaruh
politik kyai di Pamekasan, Madura, misalnya,
menunjukkan kecenderungan menurunnya
pengaruh kyai tersebut. Menurut Madani,
keterlibatan kyai dalam politik praktislah yang
justru menyebabkan pengaruh mereka di
masyarakat tidak sekuat sebelumnya. Hal ini
disebabkan  karena para kyai vyang
menerjunkan diri ke dalam dan disibukkan
dengan kegiatan-kegiatan politik, justru
meninggalkan pesantren. Implikasinya,
hubungan personal mereka dengan para
santri dan masyarakat sekitar, malahan
pelan-pelan tercerabut. Secara perlahan,
pengaruh mereka pun kendur. Selain itu,
Madani menyebut munculnya intelektual-
intelektual muda  berlatar  pesantren
membuat kyai tak lagi mendominasi ilmu
pengetahuan sehingga membuat pengaruh
kyai luntur.

Jika paling tidak di Pamekasan, Madura,
pengaruh kyai (baca: ulama) seperti yang
ditunjukkan oleh Madani (2015) mengalami
penurunan, tidak demikian dengan tuan guru
di Nusa Tenggara Barat (NTB). Semenjak Tuan
Guru Bajang (TGB) menduduki kursi Gubernur
NTB pada 2008, pengaruh para tuan guru,
justru terlihat meningkat. Keberhasilan TGB
menjadi orang nomor satu di NTB secara tak
langsung membuat pengaruh mereka di NTB
semakin meningka, terutama di Lombok yang



Government: Jurnal lImu Pemerintahan, Volume 8, Nomor 2, Juli 2015

menjadi kantung Pada pemilihan gubernur di
2013. TGB berhasil kembali memenangkan
pertarungan dengan memperoleh suara yang
cukup signifikan, yakni 44,37%.

Oleh sebab itu, menarik untuk melihat
faktor sosio-kultural yang membuat pengaruh
tuan guru di NTB signifikan dan secara khusus
membuat TGB menang pemilihan gubernur
pada 2008, dan secara umum membuat
peranan para tuan guru kuat di NTB hingga
saat ini. Penulis berhipotesa bahwa tuan guru
memiliki pengaruh yang kuat di NTB hingga
saat ini terkait dengan tiga hal utama yang
berkaitan dengan faktor sosio-kultutal:
mengakarnya Nadhlathul Wathan, pengaruh
Tuan Guru Pancor sebagai ulama utama di
NTB, serta kemenangan Muhammad Zainul
Majdi pada 2008 itu sendiri. Untuk itu, tulisan
ini akan difokuskan untuk membidik tiga hal
tersebut. Tulisan ini akan menggunakan
pendekatan Mazhab Kolumbia yang diperke-
nalkan oleh Lazarsfeld untuk menganalisa
faktor sosiologis yang memengaruhi perilaku
memilih, dan akan menggunakan data
sekunder berupa data KPU, kliping berita
online, buku, tesis, serta tulisan lain terkait
dengan pembahasan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan dengan ini
menggunakan metode kualitatif. Penelitian
dilakukan di Nusa Tenggara Barat (NTB).
Pengumpulan data dilakukan  dengan
menggunakan dua metode vyakni: studi
literatur yang dilakukan melalui membaca
buku-buku yang berkaitan dengan studi dan
mengumpulakn data-data sekunder dari
dukumen terkait, serta metode wawancara
dengan beberapa orang informan. Adapun
informan penelitian ini yaitu: tokoh agama,
akademisi, anggota DPRD NTB, serta
beberapa orang masyarakat NTB.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sebelum memaparkan secara singkat sejarah
Nadhlatul Wathan danpengaruh Tuan Guru
Pancorbagi  masyarakat NTB  beserta
berimplikasi pada kemenangan Tuan Guru
Bajang, terlebih dahulu dijelaskan mengenai
Mazhab Kolumbia atau juga dikenal dengan
nama model sosiologis. Model ini merupakan
model yang muncul paling awal dalam
lingkup kajian perilaku memilih. Disebut juga
sebagai Mazhab Kolumbia karena lahir pada
1950an dan bermula dari riset yang dilakukan
oleh Paul Lazarsfeld di Universitas Kolumbia
pada 1940. la menyurvei 600 calon pemilih di
Erie County, Ohio, sebanyak 7 kali guna
mengukur perubahan suara individu selama
masa kampanye presiden pada 1940. Studi
yang kemudian dibukukan dalam dua volume
tersebut menemukan bahwa pada masa itu,
keputusan pemilih lebih disebabkan oleh
loyalitas yang berdasarkan sosiologis,
terutama agama dan kelas sosial (Bartels,
2008)

Dari temuannya tersebut, Lazarsfeld, dan
ilmuwan lain dari Mazhab Kolumbia,
kemudian mencatat bahwa faktor sosiologis
itulah yang kemudian lebih menentukan
preferensi pemilih seseorang. Lebih lanjut,
mazhab ini melihat bahwa masyarakat meru-
pakan bangunan kelompok bertingkat, dan
karenanya hierarkis. Implikasinya, perilaku
masyarakat kemudian dibentuk oleh aturan-
aturan sosial yang dilandaskan pada penge-
lompokan serta karakteristik sosiologis, yakni
(terutama) status sosial, agama, pendidikan,
serta kelompok etnik/ kedaerahan/ bahasa.
Oleh karena itu, pilihan politik kepartaian
atau kandidat, adalah hasil atau paling tidak
berkaitan erat dengan karakteristik dan
pengelompokan individu secara sosiologis
tersebut (Bartels, 2008). Menurut Lazarsfeld
dan koleganya, perilaku memilih lebih
didasarkan pada nilai-nilai kultural yang di-
turunkan secara turun temurun (lewat
keluarga dan sebagainya) yang kemudian
membentuk preferensi tertentu mengenai
kandidat mana atau partai apa yang akan

75



Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat (Arie Oktara)

mereka pilih. Lebih lanjut, keputusan untuk
memilih menurut Lazarsfeld, tidak ditentukan
oleh pilihan rasional. Meski dianggap kurang
signifikan untuk menjelaskan perilaku memi-
lih, studi yang dilakukan oleh Lazarsfeld ter-
sebut dianggap sebagai referensi klasik
utama yang mengawali studi-studi selanjut-
nya yang lebih lengkap dan relevan memba-
has perilaku memilih dengan mempertim-
bangkan aspek-aspek lain yang berpengaruh
terhadap perilaku dan preferensi elektoral.

Hasil temuan Lazarsfeld tersebut dengan
cepat mendapatkan tentangan dari hasil
temuan studi lain, yang memasukkan faktor-
faktor lain, misalnya psikologis yang
kemudian menelurkan Mazhab Michigan.
Mazhab Kolumbia serta studi lain setelahnya
oleh Mazhab Michigan dianggap mengecilkan
peranan yang diberikan oleh partai dan me-
dia massa dalam membentuk perilaku memi-
lih, karena penelitian yang mereka lakukan
lebih berkutat pada pengaruh interpersonal
dengan mengukur persepsi mengenai pan-
dangan politik dalam lingkup keluarga serta
perkawanan. Singkatnya, model ini berasumsi
bahwa perilaku memilih ditentukan oleh
karakteristik sosiologis para pemilih, teru-
tama kelas sosial, agama, dan kelompok
etnik/kedaerahan/bahasa (Mujani et al, 2012:
6).

Namun, secara kontekstual, pendekatan
Mazhab Kolumbia tentu saja masih signifikan
guna membingkai serta menganalisis kasus-
kasus tertentu. Misalnya nilai-nilai yang me-
mengaruhi preferensi politik di masyarakat
dengan tipologi tradisional, yang karenanya
masih menimbang kultur, pendidikan, serta
agama beserta status-status sosial yang ber-
landaskan atasnya, masih berpengaruh kuat
terhadap masyarakat di daerah seperti Nusa
Tenggara Barat. Mazhab Kolumbia ini, paling
tidak pernah dipinjam oleh Affan Gaffar da-
lam “Javanese Voters” guna menganalisis
perilaku politik pemilih di beberapa daerah di
Jawa yang meski di bawah bayang-bayang
rezim Orde Baru yang hegemonik, tetap kon-

76

sisten memilih partai di luar
pemerintah dari waktu ke waktu.
“Tuan Guru” merupakan gelar kehormatan
yang disematkan pada ulama-ulama di Nusa
Tenggara Barat yang memiliki pengaruh teru-
tama atas pengetahuan agama yang mereka
miliki. Umam (2009) secara lebih spesifik me-
nyebut bahwa peranan Tuan Guru di Lombok,
berkaitan dengan dua tesis yang diajukan
oleh Clifford Geertz dan Hiroko Horikoshi.
Geertz, dari penelitiannya di Mojokuto pada
era 1950an, menyimpulkan bahwa para kyai
di Jawa, menjalankan suatu pola keagenan
yang dalam bahasanya ia sebut sebagai “cul-
tural broker,” (makelar budaya). Peran kyai
sebagai makelar budaya ini, memungkinkan
ia menjadi penyaring informasi dan budaya
yang masuk ke dalam lingkungan kaum santri.

partai

Dalam artian, kyai kemudian memiliki
kewenangan untuk memilih informasi serta
budaya seperti apa yang “baik” untuk

dimamah oleh para santri, serta menyingkir-
kan segala pengaruh buruk. Perannya sebagai
pemfilter ini, sekaligus memungkinkannya
untuk menjauhkan nilai-nilai yang dapat
menggugat kuasanya sebagai entitas yang
terlegitimasi untuk memimpin. Sementara
Hirokoshi, berdasarkan penelitiannya atas
ulama-ulama di masyarakat Sunda, sedikit
menyangkal, namun sekaligus melengkapi
tesis Geertz, ia berargumen bahwa ulama-
ulama bukan hanya sekedar penyaring infor-
masi yang kemudian digunakan untuk
meredam implikasi dari masuknya informasi
tersebut bagi masyarakat. Namun, lebih
lanjut Hirokoshi berargumen bahwa para kyai
adalah pihak yang justru berperan aktif
menggunakan informasi yang ia peroleh un-
tuk memunculkan perubahan-perubahan so-
sial dengan cara menawarkan agenda-agenda
yang ia anggap cocok untuk diterapkan pada

masyarakatnya.
Dari kedua tesis tersebut, Umam
kemudian mengaitkannya dengan

keberadaan serta peranan Tuan Guru di Nusa
Tenggara Barat, khususnya di Lombok.



Government: Jurnal lImu Pemerintahan, Volume 8, Nomor 2, Juli 2015

Menurutnya, meski tesis Geertz dapat
dengan mudah dibantah terutama dengan
adanya perkembangan arus informasi dan
teknologinya yang begitu massif, sehingga
peranan Kyai sebagai makelar budaya
dimentahkan karena ia tidak lagi menjadi
sumber informasi. Namun menurut Umam,
kedua tesis tersebut masih cukup relevan
untuk diterapkan pada Tuan Guru di Lombok.

Secara tipikal, muslim Sasak di Lombok
masih secara relatif berkultur tradisional,
berkesadaran paternalistik, serta bermental
agraris (Umam, 2009) Karenanya, Tuan Guru
kemudian menjadi entitas yang menentukan
pembentukan wacana, terutama wacana
keagamaan di masyarakat muslim Nusa
Tenggara Barat. Menjadi tempat bergantung
masyarakat muslim Sasak, terutama terkait
wacana agama, sosial, bahkan politik. Tulisan
Umam tersebut menjadi penjelas posisi Tuan
Guru yang begitu kuat terutama sebagai
pembentuk wacana di masyarakat muslim
NTB. Ketokohan Tuan Guru, bahkan melekat
pada gelar “Tuan Guru” itu sendiri yang di-
turunkan kepada garis keturunannya.

Secara historis, pengaruh tuan guru di
Nusa Tenggara Barat tak bisa dilepaskan dari
Nadhlatul Wathan dan Tuan Guru Pancor.
Nadhlatul Wathan, yang jika diartikan ke da-
lam bahasa Indonesia menjadi “Kebangkitan
Negeri,” didirikan pada 1916 oleh KH Abdul
Wahab Chasbullah, seorang kyai muda
sekaligus aktivis bersama KH Mas Mansoer
yang pada kemudian hari lebih dikenal se-
bagai tokoh Muhammadiyah. Pada mulanya,
NW adalah nama madrasah (institusi pen-
didikan) dasar modern yang didirikan oleh
mereka berdua di Surabaya. Pengajar pada
madrasah ini kebanyakan terdiri dari kyai-kyai
muda dari kalangan Islam tradisional, dianta-
ranya Bisri Syansuri, Abdul Hakim Leimunding
dan Abdullah Ubaid. Ketiganya kemudian
lebih dikenal sebagai tokoh yang memiliki
peran penting di Nadhlatul Ulama (Fealy,
2011: 29-30)

Cabang-cabang NW di luar Surabaya
segera dibuka di banyak kota-kota lain di
Jawa. Dua tahun setelah NW didirikan,
Wahab Chasbullah bersama K. H. Achmad
Dahlan, seorang kyai senior asal Surabaya
mendirikan kelompok diskusi Taswirul Afkar,
yang kemudian menyelenggarakan forum-fo-
rum debat antara para Islam tradisionalis
dengan Islam modernis. Wahab, pada tahun
yang sama, bersama Hasyim Asyari,
kemudian juga mendirikan koperasi dagang
dengan nama Nahdlatut Tujjar (Kebangkitan
Pedagang.) Menurut Fealy (2011), di antara
ketiga organisasi yang didirikan oleh Wahab
Chasbullah tersebut, hanya NW vyang
berumur lebih panjang dari yang lain. Fealy
tidak menyebut secara spesifik mengapa
organisasi selain NW tidak bertahan lama,
dan berapa tahun mereka bertahan.

Kemudian pada fase selanjutnya, NW yang
pernah mencoba memadukan Islam tradi-
sional dan modern itu mulai tenggelam
pengaruhnya dibandingkan dengan ormas-
ormas Islam lain. Padahal, Wahab Chasbullah
yang mendirikan NW sempat menjadi Rais
Am NU, organisasi keagamaan sekaligus so-
sial yang didirikan oleh (sekaligus untuk
menghimpun) para kyai-kyai terkemuka Islam
tradisional. Tokoh-tokoh lain NW juga me-
nyusul menjadi tokoh-tokoh yang diperhi-
tungkan peranannya di NU. Padahal, sayap
pemuda NW vyakni Syubhanul Wathan
(Pemuda Negeri,) yang muncul sejak perte-
ngahan 1920an, sempat menjadi organisasi
pemuda Islam tradisional yang terbesar
(Anam, 1990). Bahkan, organisasi ini dalam
perkembangan selanjutnya bersama organi-
sasi pemuda Islam tradisional yang lain,
menjadi salah satu embrio yang melahirkan
Anshor, organisasi pemuda tradisionalis Islam
yang masih eksis hingga saat ini. Agaknya, NU
yang muncul belakangan sebagai organisasi
yang menghimpun organisasi-organisasi Islam
tradisional yang semula bersebaran, sekaligus
menjadi tempat “baru” bagi Wahab Chasbul-
lah untuk bergiat, menjadi organisasi induk

77



Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat (Arie Oktara)

anyar yang menenggelamkan pengaruh serta
pamor organisasi-organisasi yang lebih dulu
bermunculan namun memiliki skala lebih
kecil seperti NW.

Pada 1953, Tuan Guru Kyai Haji Muham-
mad Zainuddin Abdul Majid (Tuan Guru Pan-
cor) mendirikan organisasi Nahdlatul Wathan
di NTB. sebagai jama’iyah diniyah islamiyah
(organisasi keagamaan Islam) di NTB.
Kegiatan “NW Baru” ini dipusatkan pada bi-
dang pendidikan, sosial, serta dakwah Islam.
Embrio NW sendiri, paling tidak sudah mun-
cul semenjak 1934 saat Tuan Guru Pancor
mendirikan pesantren Al-Mujahidin. Pada
1937, Tuan Guru Pancor kemudian mendiri-
kan Madrasah Nahdlatul Wathan Diniyah Is-
lamiyah (NWDI) serta Nahdlatul Banat Dini-
yah Islamiyah (NBDI) pada 1943.

Dalam sejarah NW, pendirian NW
dilatarbelakangi oleh  “kebutuhan akan
adanya suatu badan yang dapat berfungsi
sebagai koordinator, pembimbing dan
pengayom dari kegiatan Madrasah Nahdlatul
Wathan Diniyah Islamiyah (NWDI) dan
Madrasah Nahdlatul Banat Diniyah Islamiyah
(NBDI) yang telah berkembang pesat dengan
banyaknya cabang-cabang kedua madrasah
yang tersebar diberbagai wilayah dan desa di
Pulau Lombok.” Kedua lembaga pendidikan
yang kemudian disatukan menjadi Pondok
Pesantren Darun Nahdlatain NW (PPDNW)
Pancor itu merupakan modal awal NW,
sekaligus Tuan Guru Pancor memeroleh
legitimasinya sebagai tempat dan pihak yang
berkompeten atas keilmuan (agama).

Selain memiliki legitimasi di keilmuan Is-
lam, Tuan Guru Pancor juga memiliki peranan
terhadap perjuangan kemerdekaan Republik

Indonesia  (RI) di Lombok. Dengan
menggunakan pesantren sebagai tempat
membangun kesadaran sekaligus sebagai

pusat perjuangan kemerdekaan, Tuan Guru
Pancor beserta keluarga intinya ikut serta
dalam perjuangan kemerdekaan. Hal ini,
membuat ketokohan Tuan Guru Pancor dan
NW sebagai organisasi yang ia pimpin, memi-

78

liki  legitimasi yang demikian  kuat.
Pengaruhnya begitu mengakar di ranah sosial
dan politik di Nusa Tenggara Barat, khu-
susnya di Lombok.

Pasca kemerdekaan RI misalnya, beberapa
partai Islam seperti Partai NU dan PSIl mesti
mendapatkan “restu” dari Tuan Guru Pancor
agar dapat berdiri di Nusa Tenggara Barat.
Tuan Guru Pancor sendiri, sejak 1952 aktif
sebagai Ketua Badan Penasehat Masyumi
Daerah Lombok dan membesarkan Masyumi
di daerah tersebut. Pengaruh tuan guru pan-
cor sebagai tokoh yang memiliki legitimasi
intelektual terutama agama, serta legitimasi
ekonomi dengan pemilikan tanah, tak ter-
tandingi oleh kekuatan sosio-kultural lain.
Bahkan kekuatan tradisional lain yakni bang-
sawan (lazim disebut Lalu) tidak mampu me-
nandingi kekuatan NW (Tuan Guru Pancor)
karena legitimasi kekuasaannya di masyara-
kat tergerus sedemikian rupa, terutama pada
masa kolonial Belanda.

Ruang utama vyang  memproduksi
kekuasaan sosio-kultural ulama adalah lem-
baga pendidikan, yakni pesantren. Pengaruh
Tuan Guru Pancor di NTB juga disebabkan
oleh kemampuannya untuk mengembangkan
lembaga pendidikan miliknya. Sejak 1943
hingga 1997, ia berhasil menciptakan 800
buah lembaga pendidikan (Hamdi, 2012).
Menariknya lagi, lembaga pendidikan yang
berada di bawah otoritasnya merentang dari
tingkat taman kanak-kanak sampai mene-
ngah atas serta 4 perguruan tinggi. Seiring
dengan berkembang pesatnya lembaga-lem-
baga pendidikan milik NW, pengaruh tuan
guru juga semakin besar dan mengakar di ke-
hidupan masyarakat Nusa Tenggara Barat.

Dalam perkembangan selanjutnya lem-
baga pendidikan milik NW yang tersebar di
Nusa Tenggara Barat tersebut melahirkan
ribuan ulama yang kemudian membikin pe-
santren-pesantrennya  sendiri.  Besarnya
kuantitas lembaga pendidikan milik NW atau
paling tidak berafiliasi ke NW tersebut
berdampak pada dua hal. Pertama adalah



Government: Jurnal lImu Pemerintahan, Volume 8, Nomor 2, Juli 2015

pengaruh tuan guru secara umum yang se-
makin besar sebagai entitas puncak dari insti-
tusi-institusi pesantren tersebut. Kedua,
tentu saja adalah pengaruh Tuan Guru Pancor
yang mampu mempertahankan diri sebagai
sentrum yang bertindak sebagai patron bagi
kliennya, guru bagi murid-muridnya. Kemam-
puan TGP untuk menjaga otoritasnya sebagai
“ulama tertinggi” di NTB selama ia hidup ter-
sebut, tentu juga berpengaruh secara signifi-
kan terhadap PPDNW Pancor sebagai institusi
pendidikan utama di NTB. Secara tidak lang-
sung, secara politik keberadaan NW, Tuan
Guru Pancor, serta PPDNW Pancor sebagai
sentrum politik ulama di NTB tersebut jelas
juga berpengaruh terhadap TGP dan keluar-
ganya sebagai salah satu aktor utama di so-
sial-politik NTB.

Pada Oktober 1997 di usianya yang ke 99,
Tuan Guru Pancor menghembuskan napasnya
yang terakhir. Meninggalnya Tuan Guru Pan-
cor, menyebabkan perpecahan yang disebab-
kan oleh konflik internal di keluarga terkait
dengan pewarisan pondok pesantren,
kepemimpinan perempuan, serta siapa yang
lebih berwenang atas gelar Tuan Guru Ba-
jang. Gelar ini adalah gelar yang didapat oleh
Tuan Guru Pancor pada saat awal mula ia
berdakwah agama di pulau Lombok, sekem-
balinya ia dari menuntut ilmu dan ibadah haji
di Mekah pada kurun awal 1930an. Gelar
yang menjadi penting sebagai legitimasi sim-
bolik dari ketokohan Tuan Guru Pancor se-
bagai tokoh ulama utama di Nusa Tenggara
Barat.

Tuan Guru Pancor, memiliki dua anak pe-
rempuan dari istri yang berbeda. Siti Rauhun
dari perkawinannya dengan Hajjah Zohariyah,
dan Siti Raihanun dari perkawinannya dengan
Hajjah Siti Rahmah. Paska kematian Tuan
Guru Pancor, kedua anaknya ini kemudian
berseteru memerebutkan pengelolaan Pon-
dok Pesantren Darunnahdatain Nahdlatul
Wathan (PPDNW), Yayasan Pendidikan Ham-
zanwadi, dan tentu saja, ratusan ribu pengi-
kut fanatik yang tersebar di seluruh NTB

(Muhtar, 2010). Namun yang menjadi perma-
salahan, keduanya adalah perempuan yang
dalam tradisi Islam tidak dibenarkan menjadi
imam (pemimpin). Terlebih keduanya tidak
memiliki popularitas di kalangan jamaahnya,
apalagi jika dibandingkan dengan ke-
populeran Tuan Guru Pancor. Pula, Raihanun
disebut-sebut tidak memiliki kapabilitas in-
telektualitas yang cukup untuk menggantikan
Tuan Guru Pancor. Walhasil, pewarisan baik
lembaga pendidikan serta kepemimpinan
umat menjadi konflik yang memecah belah
Nahdlatul Wathan ke dalam dua kubu. Kubu
Raihun yang berpusat di Pancor, dan Rai-
hanun yang berpusat di Anjani.

Pertikaian antara kedua kubu, mulai
meruncing paska Muktamar X PBNW. Dalam
muktamar tersebut, Raihanun terpilih menja-
di ketua. Hal tersebut membuat Rauhun,
yang demi menjaga tradisi Ahlusunnah wal
Jamaah merelakan diri untuk tidak men-
calonkan diri karena merasa tidak pantas
menjadi pemimpin sebagai seorang pe-
rempuan, menuduh muktamar tersebut
sebagai “penuh rekayasa dan tidak jujur,”
serta menyalahi anggaran dasar NW yang
tidak menghendaki perempuan sebagai imam
jamaah. Muktamar inilah yang membuat Rai-
hanun memutuskan untuk keluar dari Pancor
dan membuat pusat pendidikan baru di An-
jani. Pasca muktamar ini, NW “resmi” ter-
pecah ke dalam dua kubu dengan ribuan
massanya masing-masing.

Menariknya, jumlah lembaga pendidikan
paska adanya konflik kepemimpinan, mala-
han justru bertambah. Pasalnya, di daerah
baru di mana salah satu kubu mendirikan
lembaga pendidikan baru, kubu yang lainnya
juga mendirikan lembaga pendidikan guna
menandingi keberadaannya. Dalam kurun
waktu 12 tahun dihitung dari awal konflik
keduanya, lembaga pendidikan Nahdlatul
Wathan telah berkembang hingga mencapai
900 buah yang tersebar di bermacam daerah
di Nusa Tenggara Barat, meningkat hampir

79



Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat (Arie Oktara)

setengah dari lembaga pendidikan yang dicip-
takan oleh Tuan Guru Pancor (Muhtar, 2010).

Jika dilihat dari sisi organisasional, per-
pecahan kedua kubu NW ini tentu berdam-
pak tidak baik. Namun jika dilihat dari sisi
pengaruh, perkembangan jumlah madrasah
NW secara signifikan ini justru berimplikasi
positif terhadap semakin menguatnya posisi
NW dengan lembaga pendidikannya sebagai
institusi yang utama dalam penyebaran
pengetahuan (terutama agama), dan semakin
kokohnya peran Tuan Guru selaku patron
dalam lembaga-lembaga pendidikan
tersebut. Hal tersebut tentu menjadi modal
signifikan bagi keturunan Tuan Guru Pancor
ketika diakumulasikan untuk memenangkan
sebuah pertarungan politik.

Dua kubu ini pada perkembangan selan-
jutnya kemudian membentuk PBNW yang
masing-masing memiliki pusat, AD/ ART,
serta program yang berbeda-beda. Meski
berbeda, untukkepentingan memperoleh
legitimasi dari jamaah NW, keduanya
mengaku sebagai NW penerus Tuan Guru
Pancor. Kedua NW, pada 2009 sama-sama
melaksanakan muktamar yang kemudian
memutuskan Siti Raihanun Zainudin Abdul
Majid sebagai Ketua NW Anjani dan TG. H
Muhammad Zainul Majdi sebagai ketua NW
Pancor. Kedua kubu, juga sama-sama
mengajukan keturunannya sebagai Tuan
Guru Bajang. Kubu Pancor mengajukan TG. H
Muhammad Zainul Majdi, dan Kubu Anjani
mengajukan KH. Lalu Gede Zainudin Atsani
sebagai Tuan Guru Bajang. Seperti telah di-
jelaskan sebelumnya, gelar ini menjadi pen-
ting terkait pihak mana yang absah sebagai
penerus Tuan Guru Kyai Haji Zainudin Abdul
Majid atau Tuan Guru Pancor selaku pendiri
Nahdlatul Wathan di Nusa Tenggara
Barat.Pecahnya Nahdlatul Wathan ini, juga
berimplikasi pada afiliasi partai. Kubu Raihun,
berafiliasi pada Partai Bulan Bintang (PBB),
partai tempat Tuan Guru Pancor aktif selama
ia hidup. Sedangkan Kubu Raihanun

80

kemudian mengafiliasikan diri pada Partai
Bintang Reformasi (PBR).

Pada 2008, ketika perhelatan Pemilihan
Umum Gubernur Nusa Tenggara Barat diada-
kan, Tuan Guru Haji Zainul Majdi, maju se-
bagai calon gubernur dari kubu Raihun
dengan menggandeng PKS sebagai koalisi
dengan PBB. Sedangkan Raihanun, meski
tidak mencalonkan anaknya, karena umur
yang tidak mencukupi, mendukung pencalo-
nan H. Lalu Serinata, incumbentyang
didukung oleh partai berkuasa, Golkar. Dalam
pertempuran ini, TG. H. Zainul Majdi dari
kubu Pancor, memenangkan pertarungan.

Kemenangan TG. H. Zainul Majdi tersebut,
saya lihat disebabkan oleh legitimasi kubu
Pancor yang lebih besar dibandingkan dengan
legitimasi NW kubu Anjani. Hal tersebut,
dikarenakan oleh Pondok Pesantren NW yang
berada di Pancor, merupakan Pondok Pe-
santren tempat di mana Tuan Guru Pancor
berpusat pada masa kepemimpinannya. Ka-
renanya, meski berhasil mendapat dukungan
dari para Tuan Guru, dan menciptakan pusat
NW yang baru di Anjani, namun legitimasinya
menjadi tidak cukup kuat karena pelekatan
otoritas kuasa Tuan Guru Pancor, identik
dengan Pondok Pesantren Pancor yang
dikuasai oleh Siti Rauhun. Karenanya, gelar
“Tuan Guru Bajang” yang dilekatkan kepada
anaknya, TG. H. Zainul Majdi yang kemudian
bertarung di pilgub NTB, menjadi lebih /e-
gitimate ketimbang gelar yang diberikan
kepada anak Siti Raihanun.

Kemenangan TG. H. Zainul Majdi mungkin
akan lebih susah jika saja ia berhadapan lang-
sung dengan “Tuan Guru Bajang” dari kubu
Raihanun, yakni KH. Lalu Gede Zainudin
Atsani. Perkawinan gelar keagamaan (KH,
Tuan Guru Bajang) dengan Lalu yang melekat
pada anak dari Siti Raihanun tersebut, tentu
merupakan modal politik simbolik yang kuat.
Menimbang tipologi masyarakat Nusa
Tenggara Barat yang masih cenderung patri-
arki, di mana gelar yang bersifat turun
temurun, baik berdasar kebangsawanan, atau



Government: Jurnal lImu Pemerintahan, Volume 8, Nomor 2, Juli 2015

keagamaan masih memiliki signifikansi untuk
menentukan perilaku pemilih masyarakat
NTB. Permasalahannya, KH. Lalu Gede Zai-
nudin Atsani tidak memenuhi persyaratan
dari sisi umur.

Kemenangan TG. H. Zainul Majdi pada
2008 tersebut juga penulis lihat disebabkan
oleh keputusan Siti Raihanun untuk menjadi
ketua pada Muktamar X PBNW. Hal tersebut
malahan menjadi hal yang menyebabkan
dukungan pada pemilihan Gubernur NTB,
lebih banyak ditujukan kepada TG. H. Zainul
Majdi. Pasalnya, dalam masyarakat Islam
tradisional yang masih menyandarkan diri
pada nilai-nilai agama, keputusan untuk
menjadikan perempuan sebagai pemimpin,
tentu berdampak pada tergerusnya
dukungan, terutama dari kalangan jamaah
NW tua yang masih kukuh pada nilai, organi-
sasi (NW) maupun agama (Islam). Karenanya,
dukungan kepada TG. H. Zainul Majdi dari
kubu Pancor kemungkinan besar juga datang
dari NW kubu Anjani, yang meski berlainan
kubu, tetap menginginkan penerus langsung
dari Tuan Guru Pancor sebagai sosok pemim-
pin NTB.

Kemenangan Muhammad Zainul Majdi
pada 2008 adalah puncak dari pengaruh
ulama di Nusa Tenggara Barat. Sejak saat itu,
sosok ulama tak diragukan lagi sebagai aktor
penting tak hanya di ranah sosial, namun juga
di politik. Paling tidak jika dilihat dari
keberhasilan TGB menjadi gubernur tersebut.
Bahkan, pada pemilihan gubernur yang diikuti
oleh TGB untuk kedua kalinya pada 2013, dia
juga berhasil menang. Dalam konteks politik
yang lebih anyar, sokongan TGB kepada
pasangan Prabowo Subianto-Hatta Radjasa
pada pemilihan presiden 2014 jauh sebelum
partainya-Partai Demokrat-akhirnya secara
resmi memutuskan mendukung Prabowo-
Hatta, mampu membuat pasangan calon
presiden dan calon wakil presiden nomor
urut 1 tersebut mengamankan 72,45% suara
di Nusa Tenggara Barat. Artinya, jika seperti
yang ditunjukkan oleh Madani (2015) bahwa

pengaruh  ulama-kyai di  Pamekasan,
Maduramengalami penurunan, paling tidak
dari konteks Tuan Guru Bajang di Nusa
Tenggara Barat, penurunan tersebut agaknya
kasuistis.

KESIMPULAN

Tulisan ini berusaha untuk menunjukkan
dua hal utama; bahwa ulama masih memiliki
peran signifikan di lanskap politik NTB; serta
mengamini bahwa faktor sosio-kultural yang
berpengaruh terhadap peran, pengaruh para
ulama yang lazim disebut tuan guru di NTB
tersebut. Dua hal ini, menentang sekaligus
mengamini penelitian Madani (2015) yang
dari penelitiannya di Pamekasan berargumen
bahwa; pengaruh ulama dalam politik
menurun; dan bahwa menurunnya pengaruh
mereka di politik, justru disebabkan oleh
keterlibatan mereka dalam politik itu sendiri.
Hal tersebut penulis lihat tak terjadi dalam
konteks NTB. Keterlibatan Tuan Guru Bajang
dalam pemilihan gubernur pada 2008 yang
kemudian dimenangkannya, justru menjadi
titik di mana peranan tuan guru di NTB
meningkat drastis. Seperti telah penulis
tunjukkan, kemenangan tersebut justru men-
gonsolidasikan pengaruh tuan guru di NTB
yang secara historis terutama disebabkan
oleh dua faktor: mengakarnya NW, serta ke-
tokohan Tuan Guru Pancor sebagai ulama
utama di NTB.

Semenjak NW didirikan, para Tuan Guru,
di bawah TG. KH. Zainudin Abdul Majid (Tuan
Guru Pancor) mengonsolidasikan dirinya da-
lam satu ikatan identitas. Dan, lewat NW se-
bagai institusi, para Tuan Guru ini makin
mengonsolidasikan dirinya dengan memper-
luas pengaruh melalui penciptaan institusi-
institusi pendidikan yang berafiliasi ke NW.

Namun tulisan ini juga mengamini bahwa
menjauhnya ulama dari institusi yang men-
ciptakan legitimasi kekuasaannya: pesantren,
adalah faktor dari menurunnya pengaruh
ulama di masyarakat, yang pada perkem-

81



Politik Tuan Guru di Nusa Tenggara Barat (Arie Oktara)

bangan selanjutnya juga melemahkan
pengaruh mereka di politik. Tuan Guru, se-
perti halnya Kyai di Jawa, atau Buya di Su-
matera Barat, hingga saat ini masih memiliki
peranan sebagai patron yang memiliki
kewenangan profetik, dan dilegitimasi oleh
kuasa pengetahuan, khususnya agama,
hingga masih berpengaruh kuat di masyara-
kat NTB hingga saat ini disebabkan oleh ke-
mampuan Tuan Guru Bajang, serta para tuan
guru pada umumnya untuk tetap menempat-
kan diri mereka sebagai entitas yang tidak
jauh dari pesantren. Meskipun sejak mening-
galnya Tuan Guru Pancor, Nadhlatul Wathan
dan keturunan dari TGP sempat terjebak da-
lam konflik berkepanjangan. Namun konflik
tersebut justru menjadi faktor penting se-
makin meluasnya pengaruh tuan guru di
masyarakat NTB seiring dengan semakin
meningkatnya secara signifikan jumlah insti-
tusi pendidikan milik NW sebagai imbas dari
konflik internal tersebut. Imbas yang agaknya
justru berpengaruh positif terhadap perlua-
san pengaruh NW dan keluarga inti keturu-
nan dari Tuan Guru Pancor.

Ikatan-ikatan keguruan yang melahirkan
imajinasi kebangsaan yang lebih tua dan lebih
solid daripada imajinasi kebangsaan paska
kemerdekaan yang terinstitusi ini, menjadi
modal yang betul-betul signifikan bagi keme-
nangan si “Tuan Guru Bajang” pada 2008.
Kemenangan yang jika dilihat dari sisi partai
adalah kemenangan “David melawan Goli-
ath.” Alasannya, ia hanya didukung oleh dua
partai yakni PKS dan PBB yang dilihat dari
penguasaan kursi legislatif, tidak terlalu sig-
nifikan jika dibandingkan dengan Lalu
Serinata, gubernur incumbent kala itu yang
didukung oleh Golkar, partai terkuat di NTB
berkoalisi dengan partai-partai lain yang juga
besar seperti PDlI P. Kenyataan tersebut
menunjukkan bahwa dalam konteks politik di
Nusa Tenggara Barat, partai tidak menjadi
faktor krusial. Ketokohan, terutama ketoko-
han keagamaanlah yang menjadi lebih pent-
ing. Pengalaman dua kali pilgub yakni 2008

82

dan 2013 yang memenangkan TG. H. Zainul
Majdi sebagai Gubernur NTB, menjadi pene-
gas hal tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Bartels, M. L. (2008). The Study of Electoral
Behavior. Department of Politics and
Woodrow Wilson School of Public and
International Affair. Princeton: Prince-
ton University.

Fealy, G. (2011). ljitihad Politik Ulama: Sejarah
NU 1952- 1967. Yogyakarta: Penerbit
LKiS.

Madani, A. A. (2015). Kyai dan Politik Lokal:
Studi Tentang Pudarnya Dominasi
Politik ~ Kyai dalam  Pemilukada
Pamekasan 2013. Tesis Magister tidak
diterbitkan. Yogyakarta: Universitas
Gadjah Mada.

Mubhtar, F. (2010). Konflik dalam Pengelolaan
Lembaga Pendidikan Islam di Pondok
Pesantren Nahdlathul Wathan Lom-
bok Timur, Nusa Tenggara Barat. Dis-
ertasi tidak diterbitkan. Surabaya:
Program Pascasarjana I|AIN Sunan
Ampel.

Mujani, S., R. W. Liddle & K. Ambardi (2012).
Kuasa Rakyat. Jakarta: Mizan.

Umam, F. (2009). Tera Ulang Peran Profetik
Tuan Guru dalam Konteks Kebebasan
Beragama di Pulau Lombok. Ulumuna,
Volume XIII.



