
KEBIJAKAN DAN PRINSIP PRINSIP KENEGARAAN 

NABI MUHAMMAD SAW DI MADINAH (622-632 M)

(Tinjauan  Perspektif Pemikiran  Politik Islam)

M. Basir Syam
Dosen Ilmu Politik

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu politik Unhas

m.basirsyam@gmail.com

Abstrak

Karya ilmiah ini merupakan suatu studi pemikiran politik Islam. Pendekatan yang digunakan 

adalah studi naskah terhadap Al Qur’an dan Hadits Nabi Muhammad serta fakta historis yang telah 

ditulis oleh para ahli sejarah baik dari kalangan muslim maupun penulis Barat non muslim. Obyek 

kajiannya adalah peran Nabi Muhammad SAW sebagai kepala negara di Madinah pada tahun 

622-632 M. Hasil penelitian menunjukkan bahwa negara yang dibangun oleh Nabi Muhammad 

SAW bukan monarki absolut sebagaimana yang berkembang di dunia sepanjang sejarah manusia, 

melainkan negara republik. Hal ini terbukti bahwa selain memimpin warga negara yang heterogen 

agama dan etnis, beliau menjalankan pemerintahan yang bersifat demokratis dengan indikator 

musyawarah atau konsultasi yang terbuka, persamaan kedudukan warga negara, keadilan sosial 

yang merata tanpa diskriminasi, penghargaan terhadap kemerdekaan (HAM) dalam beragama, 

hidup, berpikir, hak milik dan jaminan sosial. Yang sangat menarik bahwa kekuasaan atau 

kepemimpinan harus dipertanggung jawabkan secara publik selain kepada Allah SWT. 

Kata kunci: Prinsip, Kenegaraan, Nabi Muhammad SAW.

Abstract

This scientific work is a study of Islamic Political Thought. The approach used is the study of the 
Koran texts and tradition of the Prophet Muhammad as well as the historical facts that have been 
written by the historians of the Muslim and non-Muslim western writer. The object of study is the 

role of the Prophet Muhammad as head of state in Medina in AD 622-632. The results showed 

that the country that was built by the Prophet Muhammad is not the absolute monarchy as that 

developed in the world throughout human history, but the republic. It is evident that in addition to 

leading citizens heterogeneous religion and ethnicity, he was running a democratic government 

with indicator open deliberation or consultation, equality of citizens, social justice is equally 

without discrimination, respect for independence (HAM) in religion, life, thought, property rights 

and sosial security. Very interesting that power or leadership must be accountable to the public in 

addition to Allah. 

Key words: Principle, the State, the Prophet Muhammad.

1.   PENDAHULUAN

       Era Nabi Muhammad SAW adalah 14 abad yang silam (570-632 M), akan tetapi ajaran 

yang dibawanya tetap berlaku hingga kini. Islam, apabila ditelaah secara keseluruhan, ternyata bukan 

hanya menyangkut teologi, ritual dan etika, melainkan mencakup seluruh aspek hidup dan kehidupan 

manusia. Islam meliputi seluruh aspek kebudayaan. Selain agama, juga terdapat prinsip-prinsip 

filosofis, sains dan teknologi, termasuk sosial, ekonomi, hukum dan politik
Dalam aspek politik selain membawa ajaran, juga beliau melakoni sebagai praktisi, memimpin 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

157

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



negara Madinah pada tahun 622 –632 M. Suatu hal yang menarik bahwa Nabi Muhammad SAW 

ketika membangun pemerintahan yang berbeda dengan apa yang menjadi kebiasaan kekuasaan pada 

umumnya yang bercorak monarki absolut. Jika dibandingkan dengan bentuk pemerintahan yang ada 

di zaman modern, pemerintahan Beliau lebih bercorak demokratis, suatu hal yang menakjubkan bagi 

para penulis sejarah politik.

Keberadaan Nabi sebagai kepala negara juga perlu diketahui, mengingat di kalangan para 

pemikir muslim masih berbeda pendapat apakah mendirikan negara itu merupakan keharusan, dengan 

kata lain wajib diupayakan berdirinya untuk mengorganisir kehidupan umat Islam demi terlaksananya 

hukum Islam dalam kehidupan sosial. Pandangan lainnya menganggap tidak wajib, tergantung situasi 

dan kondisi yang memungkinkan sebab umat Islam dapat saja menjalankan keislamannya secara sah 

tanpa adanya suatu negara, apalagi ketika menjadi umat yang minoritas di tengah-tengah masyarakat 

non muslim. Pandangan lainnya malahan ada yang menganggap masalah politik sebagai hal yang 

terpisah secara sekularistik, sehingga peran Muhammad SAW sebagai kepala negara berbeda dengan 

perannya sebagai Rasul Allah.

2.      PEMBAHASAN

2.1.   Beberapa Pendapat Tentang Corak Pemetrintahan Nabi

Beberapa peneliti dan penulis Barat mengakui kesuksesan beliau sebagai seorang pemimpin. 

Michael H Hars dalam bukunya menempatkan beliau sebagai rangking pertama pemimpin dunia. Beliau 

adalah Penyebar agama Islam, penguasa Arabia, mempunyai karir politik dan keagamaan yang luar 

biasa, namun tetap seimbang dan serasi, mengakibatkan Nabi Muhammad memiliki banyak pengikut, 

dan juga menjadi panutan seluruh masyarakat dunia hingga saat ini. Hart menilai Muhammad 

sebagai tokoh paling berpengaruh sepanjang sejarah manusia. Menurut Hart, Muhammad adalah 

satu-satunya orang yang berhasil meraih keberhasilan luar biasa baik dalam hal spiritual maupun 

kemasyarakatan. Hart mencatat bahwa Muhammad mampu mengelola bangsa yang awalnya egoistis, 

barbar, terbelakang, dan terpecah-belah oleh sentimen kesukuan menjadi bangsa yang maju dalam 

bidang ekonomi, kebudayaan, dan kemiliteran bahkan sanggup mengalahkan pasukan Romawi yang 

saat itu merupakan kekuatan militer terdepan di dunia. (Hart, 2005)

Robert N Bellah sebagai seorang sosiolog politik menyatakan bahwa Bukanlah Amerika yang 

memulai pemerintahan demokratis, akan tetapi justru nabi Muhammad telah melakukannya sejak 14 

abad yang silam. Bellah membahas hal ini dalam perspektif modernitas, Menurut Bellah pada masa 

itu sebenarnya terlalu dini untuk menerapkan pemerintahan demokratis. Muhammad tidak memulai 

dakwahnya dalam sebuah kerajaan dunia yang besar dan terorganisasikan dengan baik, tetapi hanya 

dalam sebuah masyarakat kesukuan yang belum mencapai struktur politik yang dapat disebut negara. 

Ia tidak terlalu harus banyak menjalin hubungan dengan tatanan politik yang ada untuk menciptakan 

hubungan yang baru. Lebih jauh, dalam sebuah masyarakat di mana hampir setiap hubungan penting 

dinyatakan dalam kerangka ikatan keluarga. Muhammad harus mengembangkan suatu organisasi 

politik yang dapat mengatasi ikatan ikatan keluarga. (Bellah, 2000:210)

Tidak diragukan lagi, di bawah kepemimpinan Muhammad, masyarakat Arab telah membuat 

suatu langkah maju yang mencolok dalam hal kompleksitas sosial dan kapasitas politiknya. Ketika 

struktur yang terbentuk pada masa Nabi itu diperlukan oleh para khalifah yang awal untuk memberikan 

landasan organisasional bagi sebuah imperium dunia, maka yang diperoleh adalah suatu hal yang 

benar-benar modern untuk tempat dan masa itu. Masyarakat Islam awal dapat disebut modern 

dalam hal tingginya tingkat komitmen, keterlibatan dan partisipasi yang diharapkan dari segenap 

158 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



lapisan masyarakat. Masyarakat Islam awal juga modern dalam hal keterbukaan posisi pimpinannya 

untuk dapat dinilai kemampuannya berdasarkan landasan-landasan yang universalistik, dan hal itu 

disimbolkan oleh upaya untuk melembagakan jabatan pucuk pimpinan yang tidak berdasarkan garis 

keturunan. Sekalipun pada masa-masa yang paling awal, ada hambatan-hambatan tertentu yang 

mempersulit beroperasinya prinsip-prinsip tersebut secara penuh, toh hal itu berlangsung hampir 

sempurna untuk menjadi model bagi pembangunan  komunitas nasional modern yang lebih baik dari 

yang dapat dibayangkan. Upaya kaum muslimin modern untuk menggambarkan komunitas Islam 

awal sebagai suatu type nasionalisme dengan corak partisipasi yang egaliter samasekali bukanlah 

fabrikasi ideologis yang ahistoris. (Bellah, 2000:211)

Sistem politik yang digariskan oleh Muhammad di Madinah menurur Bellah, yang kemudian 

dikembangkan oleh khalifah-khalifah awal, khususnya Umar bin Khatab adalah sesuatu yang 

terlampau maju bagi organisasi politik Arab yang ada sebelumnya. Bahkan hal ini dapat dipandang 

sebagai lahirnya negara di tengah masyarakat yang sebelumnya didasarkan pada ikatan keluarga.  

Namun jika ditelusuri wataknya yang paling pokok, system itu adalah sebuah negara di mana agama 

dan politik saling terkait erat. Suatu hal yang tidak terbayangkan bagi masyarakat Arab abad ketujuh. 

(Bellah, 2000:213)

John L. Esposito dalam Islam and Politics juga mengungkapkan bahwa dalam masyarakat 

baru itu Muhammad merupakan pemuka politik di samping pemuka agama. Dia itu Nabi, kepala 

negara,panglima militer, hakim agung dan pembentuk hukum. Wewenangnya dan kemestian 

menerima wewenangnya itu berdasarkan misi kenabiannya dan perintah al Qur’an: “Taatilah Allah 

dan Rasulnya”(Qur’an,3:32); “Barang siapa berjanji setia kepadamu, sesungguhnya dia berjanji 
setia kepada Allah” (Qur’an, 48:10); “Dan tidaklah patut bagi yang mukmin, baik laki-laki maupun 
perempuan, apabila Allah dan Rasulnya sudah menetapkan suatu ketetapan, akanada bagi mereka 

pilihan (yang lain) bagi urusan mereka” (Qur’an,33:36). Selanjutnya bahwa Nabi itu merupakan suri 

teladan bagi kehidupan mereka: “Sesungguhnya Rasul Allah itu suri teladan yang baik bagi kamu” 

(Qur’an,33:21). Sepanjang tahun tahun berikutnya, watak Muhammad yang istimewa beserta sikap 

hidupnya, dan wahyu Ilahi yang terus menerus diterimanya disertai efektivitas dan keberhasilannya, 

maka sekaliannya telah memperkokoh posisinya sebagai pemuka. (Esposito, 1990:7)

Di bawah bimbingan Muhammad, Islam di Madinah makin memperlihatkan kristalisasinya 

sebagai sebuah keimanan dan sebuah system sosio-politik, semenjak tahun 622-632 M, melalui 

tindakan kemiliteran dan kegiatan diplomatik, masyarakat muslim itu meluas dan membentuk 

hegemoninya di Arabia Tengah. Makkah dikuasai dan suku-suku Arab disatukan dalam bentuk 

kesatuan politik, berbentuk sebuah persemakmuran Arab dengan ideologi yang sama di bawah 

sebuah kekuasaan pusat, tunduk kepada sebuah hukum. Walau bagaimanapun kesatuan tersebut 

tidaklah harus diberikan penilaian yang berlebihan. Loyalitas  kepada sistem kesukuan tua itu 

beserta nilai-nilainyatidaklah mudah untuk digantikan begitu saja, akan tetapi Cuma sekedar diolah 

dan diberi bentuk baru, yakni diislamkan. Buat pertama kalinya dalam sejarah, saluran yang efektif 

telah ditemukan untuk menyatukan suku-suku Arab hingga terbentuk sebuah negara yang menjadi 

tantangan bagi tetangganya, yakni imperium Parsi dan imperium Romawi, hingga kehidupan politik 

dan kehidupan sosial di Timur tengah itu berubah.

 Dalam sejarah filsafat politik dikemukakan bahwa pada abad ke -4 SM, Plato telah 
mengungkapkan demokrasi sebagai suatu bentuk pemerintahan. Ketika hal ini dipraktekkan di Athena 

selalu berujung anarkis. Mungkin kenyataan ini membuat Aristoteles (murid Plato) menilainya sebagai 

bentuk pemerintahan yang buruk.  Hal ini berarti bahwa pemerintahan demokratis tidak pernah dapat 

dilaksanakan sebelum Nabi Muhammad melakukannya di Madinah. Pemerintahan demokratis di 

zaman modern di mulai di Amerika setelah rakyat melakukan perjuangan melawan Inggris yang 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

159

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



berkuasa di Amerika hingga abad ke 18 M. (Esposito, 1990:8)

Khalid Muhammad Khalid dalam Ad Dinu li sy Sya’bi (Agama Meluruskan Bangsa) dalam 

mengomentari perseuaian Islam dan demokrasi, antara lain mengemukakan bahwa  hak-hak manusia 

adalah hak-hak Allah. Beliau menjelaskan bahwa penghormatan kepada Allah dan memelihara hak-

hak-Nya berhubungan langsung dengan penghormatan  terhadap sesama manusia dan memelihara 

hak-haknya. Seperti diketahui dengan adanya gagasan untuk menghargai hak-hak asasi manusia dalam 

sejarah dan tersebarnya  secara meluas dalam masyarakat modern itu terjadi di negara Barat seperti 

di Inggris dan Prancis. Tetapi harus lebih diketahui bahwa sesungguhnya agamalah yang pertama 

menganjurkan hal ini dan mempunyai peran yang sangat berani dan pital dalam memerdekakan 

manusia. (Khalid dkk,)

Khalid juga menegaskan bahwa Islam menentang feodalisme. Misi para Nabi Allah juga 

menentang hal itu. Siapakah di antara para Rasul Allah AS yang nuraninya mengizinkan adanya 

sekelompok penganggur, pemeras yang berleha-leha, menguasai tanah, air, udara dan manusia 

sekaligus di mana segala hasil bumi terkumpul di bawah telapak kaki nya, sedang orang-orang 

yang telah bekerja keras untuk itu bahkan tidak mendapatkan apa-apa. Nabi Musa menghancurkan 

kesewenang-wenangan Fir’aun dan melenyapkan bentuk keserakahan pada diri Qarun. Nabi 

Muhammad membawa pesan dari Allah dengan suatu dukumen suci yang memberi kabar kepada 

manusia bahwa Allah telah memudahkan bagi mereka menundukkan segala apa yang ada di bumi 

dan langit juga mengancam orang-orang yang melakukan monopoli dan menimbun makanan rakyat 

selama 40 hari. Maka Allah dan Rasul-Nya telah melepaskan diri dari memberikan perlindungan 

terhadap mereka. (Khalid dkk, 10)

Pemerintahan demokratis pada hakekatnya pemerintahan yang dikehendaki segala bangsa, 

demikian pandangan khalid karena manusia bukanlah barang dagangan, bukan  sapi perahan atau 

harta atau tanah yang diwariskan. Setiap manusia dilahirkan oleh ibunya dalam keadaan merdeka dan 

harus tetap dalam keadaan demikian selamanya. Selama manusia masih membutuhkan pemerintahan 

yang mengendalikan segala urusan mereka, maka pemerintahan itu haruslah lahir dari rakyar, 

benar-benar mewakili dan memahami apa kehendak rakyat, menciptakan rasa aman bagi rakyat 

dan bekerjasama dengan rakyat, karena masyarakat juga sudah mengorbankan sebahagian dari 

kebebasannya demi tegak dan pengabdiannya kepada negara, maka agama, terutama Islam sangat 

mendukung pemerintahan yang demokratis dan melempangkan jalan kearah itu. (Khalid dkk, 17)

Meskipun banyak pemikir muslim menganggap pemerintahan demokratis lebih sesuai dengan 

Islam, tetapi juga terdapat beberapa kelompok menganggapnya thagut, jahiliyah dan produk kafir 
yang bertentangan dengan Islam. Penilaian dan kecaman seperti ini mewarnai kelompok muslim 

garis keras atau fundamentalisme seperti Ikhwanul Muslimun, Hizbut Tahrir, Al Kaeda dan ISIS yang 

belakangan ini berkembang terutama di Irak dan Surya. Mereka menganggap bahwa pemerintahan 

yang di bangun oleh Nabi di Madinan sama sekali berlainan dengan demokrasi bahkan bertentangan 

dengan demokrasi itu.

Terlepas dari kontroversi tanggapan umat Islam terhadap konsep demokrasi tersebut, 

kenyataannya praktek kenegaraan Nabi Muhammad SAW menjadi inspirasi bagi penyelenggaraan 

tata negara modern yang demokratis. Hal ini juga diakui oleh Alamsyas Ratu Perwiranegara 

bahwa Nabi Muhammad telah mendahului para pemikir politik Barat modern lebih sepuluh abad 

sebelumnya. Alamsyah menjelaskan bahwa munculnya para pemikir tata negara modern di negara 

Barat seperti John Locke, Montesquieu, JJ Rousseau dan lainnya, sebenarnya telah mendapatkan 

ispirasi dari kenyataan historis praktek kenegaraan Nabi Muhammad SAW. Sebenarnya beberapa 

kitab yang ditulis oleh pemikir Islam menyangkut tata negara seperti al- Mawardi, al-Gazali dan Ibnu 

160 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



Khaldun, telah dibaca oleh mereka semenjak abad ke-12 M. (Perwiranegara, 32).

Penulis sependapat dengan Bellah, meskipun dasar pelaksanaan demokrasi kepemimpinan 

Nabi Muhammad yang berbasis teologis berbeda dengan demokrasi Barat yang bersifat humanistic 

dan sekuler. Saya pikir elemen-elemen yang menjadi subtansi demokrasi itu adalah musyawarah, 

persamaan, keadilan yang merata, penghargaan terhadap HAM dan kekuasaan adalah amanah yang 

harus dipertanggung jawabkan kepada publik. Semuanya itu telah dipraktekkan oleh Nabi Muhammad 

SAW di Madinah dan berhasil membangun masyaraakat madani (sivil sosioty) dan menjadi inspirasi 

negara modern.

2.2.    Sekilas tentang Biografi Nabi Muhammad

Di atas telah dikemukakan masa hidup Nabi Muhammad SAW. Beliau dilahirkan di Kota Makkah 

suatu kota gurung pasir yang tandus. Akan tetapi kota ini merupakan pusat agama dan  perdagangan. 

Kota inilah tempat bermukimnya tokoh-tokoh aristokrat bangsa Arab pada masa itu,meskipun belum 

jelas adanya kekuasaan politik baik secara dejure dan defakto di tangan seorang pemimpin. Bangsa 

Arab pada masa itu umumnya bersifat nomadem (Badwi) umumnya mereka tidak menetap pada 

kota tertentu, melainkan sebagai perambah gurun pasir yang berpindah dari suatu tempat ke tempat 

lainnya.Nabi Muhammad sendiri adalah seorang keturunan Quraisy, kelompok aristokrat paling 

terpandang yamg menetap pada kota Makkah, yang sangat disegani oleh seluruh klen dan etnis Arab.1

 Beliau lahir dalam keadaan yatim, masa kecil belia tidak berpangku tangan. Mungkin karena 

keterbatasan finansial, ketika berada dalam pemeliharaan pamannya Abu Thalib, belia bekerja sebagai 
seorang gembala untuk meringankan beban pamannya. Ketika beranjak remaja, ikut pamannya 

berdagang hingga ke kota Basrah dan Ethopia. Hal ini terus ditekuni hingga beliau dewasa dengan 

bantuan modal dari Khadijah, seorang janda kaya, yang memiliki usaha dagang yang sukses, lalu 

kemudian menjadi istrinya. Perjuangan dakwah Nabi banyak didukung oleh isterinya baik moril 

maupun materil.2

Ketika berumur 40 tahun, diutus oleh Allah menjadi Rasul melalui malaikat Jibril setelah 

menerima wahyu di Gua Hira. Ini adalah suatu awal kepemimpinan yang berat, terutama bagaimana 

melakukan perubahan mental, sosial dan kebudayaan masyarakat Arab yang terkenal sebagai 

masyarakat jahiliyah. Beliau pertamakali harus berhadapan dengan famili dekatnya, klen Quraisy. 

Awalnya hanya sedikit dari mereka yang percaya kepadanya sebagai rasul, yakni isterinya Khadijah, 

Ali ibn Abi Thalib, Abu Bakar Asshiddiq, Utsman ibn Affan, menyusul kemudian Umar  ibn Khattab 

Thalha, Zubair, Khamzah, Muawiyah serta beberapa orang dari kalangan dhuafa’(tidak terpandang). 

Diantara keluarganya, Abu Lahab dan Abu Jahal yang merupakan pamannya justru menjadi 

propagandis yang anti terhadap dakwahnya.

Para pengikut Nabi, terutama kalangan dhuafa’ mendapatkan tekanan dari kalangan Quraisy 

hingga kemudian Nabi menganjurkan berhijrah ke Ethopia, Nabi sendiri mencoba ke Thaif untuk 

mendapatkan pertolongan, malahan Nabi dianiaya oleh penduduk kota tersebut hingga berlumuran 

darah. Pada tahun 620 M. Nabi bertemu dengan sekelompok masyarakat Yatsrib sebanyak 13 orang di 

Aqabah yang datang ke Makkah dengan maksud melaksanakan haji mengikuti jejak Nabi Ibrahim AS. 

Mereka menyatakan memeluk Islam dan berjanji menyebarkannya kepada keluarga mereka. Peristiwa 

ini disebut Baiatul Aqabah (Perjanjian Aqabah) I. Setahun kemudian mereka datang lagi berjumlah 

73 orang bertemu di tempat yang sama. Selain bersumpah setia memeluk dan mendakwahkan Islam 

mereka juga mengajak nabi hijrah ke Yatsrib dan menjadikannya sebagai pemimpin. Peristiwa ini 

1 Bandingkan dengan Philip K. Hitti, Histry of the Arab, (Jakarta: Serambi, cet. I, 2008), h.139
2 Ibid., h.140

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

161

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



disebut Baiatul Aqabah II. Kedua perjanjian ini merupakan kontrak sosial dan politik yang menjadi 

factor pendorong lahirnya kekuasaan politik Nabi Muhammad di Kota Madinah (Yatsrib) pada tahun 

622 M.3

2.3.   Karakteristik Negara Madinah

Negara Madina adalah hasil dari kontrak sosial politik tersebut di atas. Nabi Muhamma SAW 

bukanlah seorang raja yang memimpin monarki absolut. Beliau adalah seorang emigrant yang 

memiliki kepribadian, akhlak yang mulia. Terlepas dari eksistensinya sebagai Rasul Allah, beliau 

dipandang oleh masyarakat Madinah yang heterogen etnis dan agama sebagai pemimpin yang pantas 

menjadi kepala Negara Madinah. Mereka pada umummnya menyadari perlunya keberadaan seorang 

pemimpin yang dapat mempersatukan mereka. Mereka sudah cukup lama hidup dalam konflik 
horizontal antar kelompok sosial dan sangat merindukan perdamaian.

Setelah Nabi Muhammad di sepakati menjadi kepala Negara. Pertama tama beliau menyusun 

Dustur Madinah (Konstitusi Madinah) yang akan mengikat seluruh warga Madinah dalam persatuan 

dan pemerintahan. Memurut beberapa penulis sejarah politik, bahwa dustur ini merupakan kostitusi 

negara yang pertama di dunia. Hal ini menunjukkan bahwa negara yang dipimpin oleh Nabi Muhammad 

adalah negara hukum, bukan monarki absolut. Yang menarik di sini bahwa hukum tata negara dan 

hukum public yang diterapkan oleh Nabi berlaku secara menyeluruh kepada penduduk Madinah, 

sementara Nabi menghargai kemerdekaan beragama bagi warga Madinah dan tidak memaksakan 

Islam kepada mereka. Nabi memberi otomi kepada kelompok umat beragama dalam menjalankan 

agama masing-masing.

Dustur ini menurut hemat penulis perlu ditelaah oleh para ahli politik untuk memaklumi bahwa 

Nabi Muhammad bukanlah seorang dictator melainkan pemimpin yang menghargai keberadaan orang 

lain termasuk kelompok etnis dan kelompok umat beragama di Madinah pada masanya. Di mana 

negara merupakan milik bersama bukan hak otoritas pemimpin. Karena itu memperkuat bahwa Nabi 

bukan Raja absolut melainkan pemimpin demokratis di bawah bimbingan ilahi. Berikut ini pernulis 

kemukakan seutuhnya terjemahan Dustur Madinah, sebagaimana dikemukakan oleh Munawir 

Sjadzali dalam Islam dan Tata Negara: (Sjadzali, 1993:10-14).

                                             Bismillahir Rahmanir Rahim

1. Ini adalah naskah perjanjiaan dari Nabi Muhammad, Nabi dan Rasul Allah, mewakili pihak 

kaum muslimin yang terdiri dari warga Quraisy dan warga Yatsrib serta para pengikutnya 

yakni mereka yang beriman dan ikut serta berjuang bersama mereka.

2. Kaum muslimin adalah umat yang bersatu utuh, mereka hidup berdampingan dengan 

kelompok-kelompok masyarakat yang lain.

3. Kelompok muhajirin yang berasal dari warga Quraisy dengan tetap memegang teguh prinsip 

aqidah, mereka bahu- membahu membayar denda yang perlu dibayarnya. Mereka membayar 

dengan baik tebusan bagi pembebasan anggota yang ditawan.

4. Bani ‘Auf dengan tetap memegang teguh aqidah, mereka bahu- membahu membayar denda 

pertama mereka. Setiap kelompok dengan baik dan adil membayar tebusan bagi pembebasan 

warganya yang ditawan.

5. Bani al Harits (dari dari warga al Khazraj) dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka 

bahu-membahu membayar denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar dengan baik 

dan adil tebusan bagi pembebasan warganya yang ditawan.

3 Ibid., h.145 

162 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



6. Bani Sa’idah dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu-membahu membayar 

denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar denda dengan baik dan adil tebusan bagi 

pembebasan warganya yang tertawan.

7. Bani Jusyam dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu-membahu membayar 

denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar denda dengan baik dan adil tebusan bagi 

pembebasan warganya yang tertawan.

8. Bani An-najjar dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu-membahu membayar 

denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar dengan baik dan adil tebusan bagi 

pembebasan warganya yang tertawan.

9. Bani ‘Amru bin Auf dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu –membahu 

membayar  denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar dengan baik dan adil tebusam 

bagi pembebasan warganya yang tertawan.

10. Bani An-Nabit dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu-membahu membayar 

denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar denda dengan baik dan adil tebusan bagi 

pembebasan warganya yang tertawan.

11. Bani Al- Aus dengan teguh memegang prinsip aqidah, mereka bahu-membahu membayar 

denda pertama mereka. Setiap kelompok membayar dengan baik dan adil tebusan bagi 

pembebasan warganya yang tertawan.

12. (a) Kaum muslimin tidak membiarkan seseorang muslim yang dibebani dengan utang atau 

beban keluarganya. Mereka memberi bantuan dengan baik untuk keperluan membayar 

tebusan atau denda. (b) Seorang muslim tidak akan bertindak tidak senonoh terhadap sekutu 

(tuan atau hamba sahaya) muslim yang lain.

13. Kaum muslimin yang taat (bertaqwa) memiliki wewenang sepenuhnya untuk mengambil 

tindakan terhadap seorang muslim yang menyimpang dari kebenaran atau berusaha 

menyebarkan dosa, permusuhan dan kerusakan di kalangan kaum muslimin. Kaum muslimin 

berwenang untuk bertindak terhadap yang bersangkutan sungguhpun dia anak muslim 

sendiri.

14. Seorang muslim tidak diperbolehkan membunuh orang muslim lain untuk kepentingan orang 

Kafir, dan tidak diperbolehkan pula untuk menolong orang kafir dengan merugikan orang 
Muslim.

15. Jaminan (perlindungan) Allah hanya satu. Allah berada dipihak mereka yang lemah dalam 

Menghadapi yang kuat. Seorang muslim dalam pergaulannya dengan pihak lain, adalah 

pelindung bagi muslim yang lain.

16. Kaum Yahudi yang mengikuti kami akan memperoleh pertolongan dan hak persamaan serta 

akan terhindar dari perbuatan aniaya dan perbuatan makar yang merugikan.

17. Perdamaian bagi kaum muslimin adalah satu. Seorang muslim tidak akan mengadakan 

perdamaian dengan pihak luar muslim dalam perjuangannya menegakkan agama Allah 

kecuali atas dasar persamaan dan keadilan.

18. Keikut sertaan wanita dalam berperang dengan kami dilakukan secara bergiliran.

19. Seorang muslim dalam rangka menegakkan agama Allah menjadi pelindung bagi muslim 

yang lain di saat menghadapi hal-hal yang mengancam keselamatan jiwanya.

20. (a) Kaum muslimin yang taat, berada dalam petunjuk yang paling baik dan benar. (b) 

Seorang Musyrik tidak diperbolehkan melindung harta dan jiwa orang Quraisy dan tidak 

diperbolehkan mencegahnya untuk berbuat sesuatu yang merugikan seorang muslim.

21. Seorang yang ternyata berdasarkan bukti-bukti yang jelas membunuh seorang muslim, wajib 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

163

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



diqisas (dibunuh), kecuali bila wali terbunuh memaafkannya. Dan semua kaum muslimin 

mengindahkan pendapat wali terbunuh. Mereka tidak diperkenankan mengambil keputusan 

kecuali dengan mengindahkan pendapatnya.

22. Sikap muslim yang telah mengikuti perjanjian yang tercantum dalam naskah perjanjian ini 

dan ia beriman kepada Allah dan hari akhirat, tidak diperkenankan membela atau melindungi 

pelaku kejahatan (kriminal), dan barang siapa yang membela atau melindungi orang tersebut, 

maka ia akan mendapat laknak dan murka Allah pada hari akhirat. Mereka tidak akan 

mendapatkan pertolongan dan tebusannya tidak dianggap sah.

23. Bila kami sekalian berbeda pendapat dalam sesuatu hal, hendaklah perkaranya diserahkan  

kepada (ketentuan) dan Allah dan Muhammad.

24. Kedua pihak: Kaum Muslimin dan Kaum Yahudi bekerjasama dalam menanggung 

pembiayaan di kala mereka melakukan perang bersama.

25. Sebagai suatu kelompok, Yahudi Bani ‘Auf hidup berdampingan dengan Kaum Muslimin. 

Kedua pihak memiliki agama masing-masing. Demikian pula halnya dengan sekutu dan diri 

masing-masing. Bila di antara mereka ada yang melakukan aniaya dan dosa dalam hubungan 

ini, maka akibatnya akan ditanggung oleh diri dan warganya sendiri. 

26. Bagi kaum Yahudi An Najjar berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi Kaum Yahudi 

Bani ‘Auf.

27. Bagi kaum Yahudi Bani Al Harits berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum 

bagi kaum Yahudi Bani ‘Auf.

28. Bagi kaum Yahudi Bani Sa’idah berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum 

Yahudi Bani ‘Auf.

29. Bagi kaum Yahudi bani Jusyam, berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum 

Yahudi Bani ‘Auf.

30. Bagi kaum Yahudi bani Al-Aus, berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum 

Yahudi Bani ‘Auf.

31. Bagi kaum Yahudi Bani Tsa’labah berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum 

Yahudi bani ‘Auf. Barang siapa yang melakukan aniaya atau dosa dalam hubungan ini, maka 

akibatnya akan ditanggung oleh diri dan warganya sendiri.

32. Bagi warga Jafnah, sebagai anggota bagi bani Tsa’labah, berlaku ketentuan sebagaimana 

yang berlaku bagi bani Tsa’labah.

33. Bagi bani Syuthaibah berlaku ketentuan sebagaimana yang berlaku bagi kaum Yahudi Bani 

‘Auf. Dan bahwa kebajikan itu berbeda dengan perbuatan dosa.

34. Sekutu (hamba sahaya) bani Tsa’labah tidak berbeda dengan bani Tsa’labah itu sendiri.

35. Kelompok-kelompok keturunan Yahudi tidak berbeda dengan Yahudi itu sendiri.

36. Tidak dibenarkan seseorang menyatakan keluar dari kelompoknya, kecuali mendapat izin 

dari Muhammad. Tidak diperkenankan melukai (membalas) orang lain yang melebihi kadar 

perbuatan jahat yang telah diperbuatnya. Barang siapa yang membunuh orang lain sama 

dengan membunuh diri dan keluarganya sendiri, terkecuali bila orang itu melakukan aniaya. 

Sesungguhnya Allah memperhatikan ketentuan yang paling baik dalam hal ini.

37. Kaum Yahudi dan kaum Muslimin membiayai pihaknya masing-masing. Kedua belah pihak 

akan membela satu dengan yang lain dalam menghadapi pihak yang memerangi kelompok-

kelompok masyarakat yang menyetujui piagam perjanjian ini. Kedua belah pihak juga saling 

memberikan saran dan nasihat dalam kebaikan, tidak dalam perbuatan dosa.

38. Sesesorang tidak dipandang berdosa karena dosa sekutunya. Dan orang yang teraniaya akan 

164 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



mendapatkan pembelaan.

39. Daerah-daerah Yatsrib terlarang perlu dilindungi dari setiap ancaman untuk kepentingan 

penduduknya.

40. Tetangga itu seperti halnya diri sendiri, selama tidak merugikan dan tidak berbuat dosa.

41. Sesuatu kehormatan tidak dilindungi kecuali atas izin yang berhak atas kehormatan itu.

42. Suatu peristiwa atau perselisihan yang terjadi antara pihak-pihak yang menyetujui piagam ini 

dan dikhawatirkan akan membahayakan kehidupan bersama harus diselesaikan atas ajaran 

Allah dan Muhammad sebagai utusan-Nya. Allah akan memperhatikan isi perjanjian yang 

paling dapat memberikan perlindungan dan kebajikan.

43. Dalam hubungan ini warga yang berasal dari kafir Quraisy dan dan warga lain yang 
mendukungnya tidak akan mendapat pembelaan.

44. Semua warga akan saling bahu-membahu dalam menghadapi pihak lain yang melancarkan 

serangan terhadap Yatsrib.

45. (a) Bila mereka (penyerang) diajak untuk berdamai dan memenuhi ajakan itu serta 

melaksanakan perdamaian tersebut, maka perdamaian tersebut dianggap sah. Bila mereka  

mengajak berdamai seperti itu, maka kaum muslimin wajib memenuhi ajakan serta 

melaksanakan perdamaian tersebut, selama serangan yang dilakukan tidak menyangkut 

masalah agama. (b) Setiap orang wajib melaksanakan (kewajiban) masing-masing sesuai 

dengan fungsi dan tugasnya.

46. Kaum Yahudi Aus, sekutu (hamba sahaya) dan dirinya masing-masing memiliki hak 

sebagaimana kelompok-kelompok lainnya yang menyetujui perjanjian ini, dengan perlakuan 

yang baik dan sesuai dengan semestinya dari kelompok-kelompok tersebut. Sesungguhnya 

kebaikan itu berbeda dengan perbuatan dosa. Setiap orang harus bertanggung jawab atas 

setiap perbuatan yang dilakukannya. Dan Allah memperhatikan isi perjanjian yang paling 

murni dan paling baik.

47. Surat perjanjian ini tidak mencegah (membela) orang yang berbuat aniaya dan dosa. Setiap 

orang dijamin keamanannya, baik sedang berada di  Madinah maupun sedang berada di luar 

Madinah, kecuali orang yang berbuat aniaya dan dosa. Allah Pelindung orang yang berbuat 

kebajikan dan menghindari keburukan. 

Muhammad Rasulullah SAW

Menurut Munawir pondasi yang telah diletakkan dalam piagam Madina sebagai landasan bagi 

kehidupan bernegara untuk masyarakat majemuk (heterogen) di Madinah adalah:

1. Semua pemeluk Islam meskipun bersal dari banyak suku, tetapi merupakan suatu komunitas.

2. Hubungan antara sesama anggota komunitas Islam dan antara anggota komunitas Islam dengan 

anggota komunitas-komunitas yang lain didasarkan atas prinsup-prinsip: (a) Bertetangga baik 

(b) Saling membantu dalam menghadapi musuh bersama (c) Membela mereka yang teraniaya 

(d) Menghormati kebebasan beragama. Suatu hal yang patu dicatat bahwa Piagam Madinah, 

yang oleh banyak pakar politik didakwakan sebagai konstitusi negara Islam yang pertama itu, 

tidak menyebut agama tertentu sebagai agama negara. (Sjadzali, 1993:15-16).

       Pada tahun ke-9 H. setelah berdirinya negara Madunah terkenal sebagai ‘Am al Wufud (tahun 

delegasi), karena datangnya berbagai delegasi suku-suku yang ada di Timur Tengah untuk menyatakan 

bergabung, bahkan di antara mereka datang menyatakan keislaman mereka. Mereka yang datang 

adalah para pembesar atau tokoh-tokoh masyarakat mereka. Khalil Abdul Karim dalam Daula Yatsrib 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

165

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



(Negara Madinah) menyebutkan adanya 70 delegasi yang menghadap Rasulullah. Mungkin ada yang 

terpaksa datang karena melihat kekuatan politik yang telah terbangun di bawah kepemimpinan Nabi 

Muhammad, akan tetapi banyak diantara mereka yang suka rela karena menyaksikan kepemimpinan 

Beliau yang sangat santun terhadap masyarakat yang dipimpinnya. (Karim & Yatsrib, 2005:26)
Nabi Muhammad membangun angkatan bersenjata untuk menghadapi ancaman dan serangan 

dari luar untuk melindungi segenap warganegara yang setia kepada Negara Madinah. Situasi Timur 

Tengah pada masa itu berada dalam kekacauan dan ketidak pastian. Umat Islam sebagai suatu 

komunitas menghadapi berbagai ancaman dan gangguan terutama dari kalangan kafir Quraisy yang 
sangat memusuhi mereka semenjak di Makkah. Setelah umat Islam berhijrah dan berhasil mendirikan 

Negara Madinah mereka semakin geram dan seringkali mengganggu. Selain itu dua Imperium dunia 

yang berkomprontasi sebelum datangnya Islam dan terbentuknya Negara Madinah yakni Persia dan 

Romawi masih tetap eksist dalam wilayah Timur Tengah. Untuk itulah maka Nabi mempersiapkan 

angkatan bersenjata dan siap memobilisir mereka menghadapi musuh. Sebagai kepala negara beliau 

mengajak seluruh komponen masyarakat madinah yang heterogen untuk membela negara, meskipun 

kenyataannya umat Islamlah yang selalu siap tampil dengan semangat jihad fi sabilillah.
Pada kenyataannya Nabi tidak melakukan openship perang. Perang yang terjadi di masa 

Rasulullah lebih kepada pembelaan negara dan masyarakat Madinah. Kecuali karena adanya serangan 

dan pengkhianatan. Dalam peperangan nabi melarang membunuh anak-anak, perempuan, orang tua 

renta dan rakyat sivil yang tidak melakukan permusuhan. Meskipun dihalalkan ghanimah (rampasan 

perang), tetapi tidak mengizinkan merampas harta penduduk sivil. Selain itu Nabi Muhammad selalu 

terbuka untuk berdiplomasi, membuat perjanjian untuk gencatan senjata dan perdamaian seperti yang 

terjadi antara lain perjanjian Hudaibiyah. Kepada warga Madinah yang melakukan pengkhianatan, 

makar teradap negara diberi peringatan atau sanksi demi menjaga stabilitas negara dan keselamatan 

seluruh warga negara.

Untuk menangkal serangan dari luar dan melindungi dakwah Islam menurut Taqiyuddin an 

Nabhani maka Rasulullah menyiapkan kekuatan militer untuk menghilangkan gangguan fisik 
terutama yang dilancarkan oleh kaum Kafir Quraisy. Di awal perjuangannya, beliau membangun 
berbagai system mobilisasi yang menunjukkan pada gerakan-gerakan yang dimaksud. Dalam waktu 

4 bulan, beliau mengirim tiga ekspedisi pasukan untuk menyelidiki dan menghadapi kemungkinan 

serangan kaum kafir Quraisy sekaligus sebagai parade militer untuk menggentarkan kaum munafik 
dari kalangan Yahudi yang berada di Madinah dan sekitarnya. (Nabhani, 2000:70).

H. A. R. Gibb dalam Mohammedanism mengemukakan bahwa Keputusan Muhammad SAW 

memilih jalan memerang suku-suku Badwi ialah lebih dari suatu bayangn keadaan politik dan sosial 

di Arabia. Alasan keduniawian apa pun yang sewaktu-waktu mungkin mempengaruhi arah kegiatan 

beliau dengan sadar ataupun tidak sadar, asas tujuan beliau semata-mata keagamaan. Hingga akhirnya 

beliau menganggap tindakan militer dan diplomatik sebagai alat untuk mengenakan kesusilaan dan 

keagamaan pada suku-suku yang keras kepala dan sombong. Perlu dicatat bahwa beliau tidak pernah 

menggunakan kekuatan militer, apabila tindakan diplomatic sudah mencukupi. Dan setelah Makkah 

jatuh, operasi militer semata-mata dihentikan. Harus ditambahkan bahwa segala pertimbangan sejarah 

yang dapat dipergunakan untuk menelaah keadaan tersebut, membenarkan pandangan Muhammad 

SAW. (Gibb dkk, 1983:23).

Adapun kesalahan besar menurut Gibb, adalah dugaan bahwa perhatian dan kepentingan 

Muhammad SAW dalam tahun-tahun tersebut hanya meliputi urusan politik dan peperangan. 

Sebaliknya pusat karyanya ialah mengajar, mendidik, dan melatih ketertiban dan kesetiaan umatnya. 

Mereka diumpamakan ragi yang akan yang akan meragikan umat keseluruhannya, sebab beliau 

166 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



mengenal watak orang Arab dan insaf bahwa pengislaman yang sejati hanya dapat dicapai setelah 

usaha beberapa lama melampaui usianya sendiri. Dua tahun yang terakhir dari hidupnya dibaktikan 

untuk menggembleng bekas para lawan Makkah dalam dalam kesungguhan moral para penganutnya 

yang terdahulu, dan meyakinkan mereka untuk melanjutkan tugasnya setelah beliau wafat. Akibatnya 

adalah keoknuman umat Islam lambat laun di takrifkan atas garis yang sejajar dengan pembentukannya 

sebagai kesatuan politik yang merdeka. (Gibb dkk, 1983:23).

Untuk membangun perekonomian dan perbendaharaan negara, diterapkan adanya kewajiban 

zakat (bagi muslim) dan jizyah atau pajak (bagi non muslim), Juga dianjurkan infaq, sadaqah dan wakaf. 

Nabi juga mengajarkan system ekonomi laba jual beli, musyarakah,mudharabah dan sebagainya. 

Prinsip-prinsip tersebut kini telah melahirkan sistem ekonomi Islam dan perbankan Syari’ah. 

Melarang secara tegas mengambil hak orang lain baik muslim ataupun non muslim. Perbendaharaan 

(keuangan) negara selain untuk pembiayaan tegaknya negara madinah, juga menjadi jaminan sosial 

bagi kaum dhuafa. Menurut beberapa penulis sejarah bahwa banyak wilayah mayoritas non muslim  

memilih bergabung dengan pemerintahan kaum muslimin karena penerapan pajak (jizyah) yang 

ringan dibandingkan dengan penerapan pajak pada kekuasaan Romawi dan Persia. Hal ini mulai 

terjadi di masa pemerintahan khulafa al Rasyidin.

Salah satu kriteria masyarakat madani yang terwujud di Madinah adalah keseimbangan antara 

hak dan kewajiban sosial. Setiap anggota masyarakat memiliki hak dan kewajiban yang seimbang 

untuk menciptakan kedamaian, kesejahteraan dan keutuhan masyarakat.  Konsep zakat, infaq, 

shadaqah dan hibah bagi umat Islam serta jizyah dan kharaj bagi non muslim, merupakan wujud 

keseimbangan yang adil dalam masalah tersebut. Keseimbangan hak dan kewajiban itu berlaku pada 

seluruh aspk kehidupan sosial, sehingga tidak ada suatu kelompok tertentu yang diistimewakan dari 

kelompok sosial lainnya sekedar karena ia mayoritas. (Umar, 1999:118).

Pengembangan wilayah dengan perwakilan pemerintahan (gubernur) mulai dirintis Nabi 

dengan mengutus (mengangkat) Muadz ibn Jabal sebagai gubernur Yaman. Muadz dianggap 

sebagai pemimpin yang cerdas dalam pengambilan keputusan terkait pemerintahan. Selain itu dalam 

mengembangkan kebijakan Nabi di bidang anggaran negara melalui zakat dan pajak menjadi contoh 

terbaik bagi pemerintahan wilayah yang datang sesudahnya. Di masa pemerintahan Utsman bin 

Affan wilayah kekuasaan negara Madina sudah mencapai 5 (lima) provinsi yakni Madinah, Makkah, 

Palestina, Bashrah dan Mesir.

Dalam menjalankan pemerintahan Nabi Muhammad dibantu oleh staff ahli (penasehat) dan 

sekretaris. 4 orang sahabat utama yakni Abu Bakar al Shiddiq, Umar ibn Khattab, Utsman Ibn Affan 

dan Ali Ibn Abi Thalib merupakan pendamping Nabi dalam menjalankan roda pemerintahan di 

Madinah. Selain itu terdapat beberapa sahabat lainnya seperti Salman al Farisy yang terkenal sebagai 

arsitek pengembangan wilayah kota, Khalid bin walid yang diberi gelar saifullah (pedang Allah) oleh 

Nabi sebagai penasehat strategi angkatan bersenjata. Di antara sekretaris Nabi yang terkenal adalah 

Zaid ibn Tsabit dan Muawiyah ibn Abi Sofyan. Yang tersebut terakhir ini kemudian menjadi khalifah 

dan perintis Daulat Bani Umayyah pasca Khulafa al Rasyidin.

Prinsip-prinsip tata negara yang menjadi perilaku politik pemerintahan Nabi Muhammad SAW 

adalah menarik untuk dikemukakan dalam artikel ini, oleh karena pada dasarnya menjadi inspirasi 

bagi pemerintahan negara modern. Di antaranya sebagai berikut:

1.   Musyawarah.
     Elemen utama yang menjadi subtansi pemerintahan demokratis adalah musyawarah. Lawannya 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

167

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



adalah perilaku otoriter yang merupakan subtansi pada pemerintahan monarki. Sebagaimana di 

kemukakan di atas bahwa dalam mengawali karir kepemimpinan Nabi sebagai kepala negara di 

Madinah, adalah atas dasar kesepakatan komponen masyarakat Madinah yang heterogen. Dapat 

dikatakan bahwa Nabi menjadi kepala negara berdasarkan hasil musyawarah. Beliau tidak tampil 

sebagai seorang sosok jagoan yang bertangan besi, lalu memaksakan kehendak sebagai penguasa 

Madinah. Apalagi keberadaan  beliau sebagai emigrant (Muhajirin) yang diterima keberadaannya dan 

mendapatkan pertolongan masyarakat Madinah (Anshar). 

Oleh karena itu dalam mengambil kebijakan politik, beliau senantiasa meminta pertimbangan 

penduduk Madunah. Konsultasi yang sangat terbuka di antara mereka dan kepala negara demi 

kepentingan bersama senantiasa terjalin dengan baik. Bahkan dalam banyak hal, nabi bersedia 

menarik suatu keputusan dan menerima pendapat lainnya demi menjaga kebersamaan. Bahkan 

dalam perjanjian Hudaibiya justru nabi rela mencabut keputusannya dihadapan kafir Quraisy demi 
terciptanya suatu perdamaian. Peristiwa ini bukan hanya menyenangka pihak lawan politiknya, tetapi 

juga mengherankan dan mengkhawatirkan sebagian sahabat Nabi. Namun hasilnya sangat gemilang. 

Karena dalam gencatan senjata selama 10 tahun itu umat Islam mempunyai kesempatan menyusun 

strategi negara dan dakwah yang pada akhirnya dapat menaklukkan kota Makkah tanpa perlawanan 

dan tetesan darah. (Wahid, 1991:53).

Musyawarah adalah salah satu perintah Allah dalam al Quran. Perintah ini terutama berkaitan 

dengan urusan kehidupan dunia. Hal ini kemudian menjadi pilar kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara. Terdapat beberapa ayat al Qur’an dan hadits Nabi yang memerintahkan hal ini. Antara lain 

surah Ali Imran ayat 159 Allah berfirman :

Artinya:” Maka disebabkan rahmat Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap 

mereka. Sekiranya kamu bersikap kasar lagi berhati keras tentulah mereka menjauhkan 

diri dari sekelilingmu. Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi 

mereka dan bermusyawarahlah  dengan mereka dalam berbagai urusan”.

Musyawarah merupakan pilar demokrasi yang amat prinsipil. Dalam system politik Islam telah 

dipraktekkan oleh Nabi dan para khulafa al Rasyidin. Sehingga dalam situasi yang amat sulitpun 

umat Islam, pemimpin muslim tetap membuka saluran musyawarah. Memang dalam prakteknya, 

musyawarah tidak selamanya membawa mupakat bahkan berujung ketidak pastian dan anarkis. Akan 

tetapi kita harus percaya bahwa inilah jalannya yang paling memuaskan kebanyakan orang dalam 

pengambilan keputusan. Apalagi bahwa urusan kenagaraan adalah menyangkut kepentingan orang 

banyak, bukan hanya kepentingan para pemimpin.

Syekh Muhammad Abduh sebagai seorang tokoh pemikir pembaharauan dunia Islam menyatakan 

bahwa berdasarkan ayat tersebut wajib hukumnya bagi setiap pemimpin muslim melaksanakan 

musyawarah dan membangun lembaga musyawarah yang bertujuan untuk mewujudkan persatuan 

dan kekuatan dikalangan umat. Bagi penulis pernyataan Muhammad Abduh itu sangat beralasan, 

karena bagaimana mungkin persatuan dan kekuatan bisa terbangun jika pengambilan keputusan 

keputusan (kebijakan) hanya berasal dari suatu pihak apalagi perseorangan. Bagaimanapun indahnya 

suatu kebijakan politik yang tidak melibatkan orang banyak, paling tidak perwakila masyarakat, 

dianggap suatu keputusan otoriter. (Elwa, 1983:21).

Berdasarkan ayat tersebut di atas menunjukkan bahwa Nabi Muhammad adalah pemimpin 

yang sangat bijaksana, bukan pemimpin yang bertangan besi, Kelembutan karakter kepemimpinan 

Nabi yang disertai dengan keterbukaan konsultasi itu menunjukan sikap demokratis sejati di bawah 

petunjuk Allah maha mengetahui keadaan dan kebutuhan manusia, Berbeda dengan para pemimpin 

168 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



pada zamannya yang berstatus monarki absolut umumnya mereka bersipat otoriter. Bahkan mereka 

menganggap negara adalah miliknya dan rakyat adalah budaknya yang harus menerima titah raja 

sepenuhnya. 

Musyawarah mempunyai lapangan yang amat luas. Kecuali ajaran agama yang sudah jelas 

(qath’i) seperti persoalan aqidah dan kewajiban menjalankan rukun Islam. Musyawarah dapat 

ditempuh dalam segala urusan kehidupan duniawi. Bahkan proses terjadinya ijma ulama (kesepakatan) 

dalam menetapkan hukum agama pun melewati konsultasi di antara mereka. Hal ini bisa dipahami 

bahwa antara guru dan murid dan sahabat atau teman sejawat di anatara mereka, para ulama sudah 

pasti sering terjadi diskusi, dengar pendapat sebelum menetapkan pendapat mereka, apalagi dalam 

menetapkan suatu patwah hukum yang tidak  jelas dasar hukumnaya dalam al Qur’an dan sunnah 

Rasul.

2.   Persamaan
Salah satu prinsip yang amat penting dalam system perundang-undangan dan politik pada masa 

ini adalah persamaan. Semua orang tahu bahwa kedudukan Rasulullah di sisi umat Islam adalah sangat 

istimewa dibandingkan dengan yang lain, akan tetapi beliau menyatakan bahwa saya ini manusia biasa 

seperti kamu juga cuma kepadaku diberi wehyu. Hal ini menunjukkan bahwa Nabi memposisikan 

dirinya sama dengan yang lain dalam pemerintahan di Madinah. Nabi pun memperlakukan sama 

setiap manusia berdasarkan petunjuk Allah.

Dalam Al Qur’an Surah al Hujurat ayat 11 Allah berfirman:
Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya kami menciptakan kamu terdiri dari laki-laki 

dan perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa  dan bersuku-suku suapaya 

kamu saling mengenal (berinteraksi). Sesungguhnya orang yang paling mulia di sisi 

Allah hanyalah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha 
Mengetahui dan Maha Memberitakan.”

Nabi Muhammad mempertegas masalah ini dalam sabdanya: Hai umatku, sesungguhnya Allah 

Tuhanmu, yang Maha Terpuji dan Maha Agung, hanyalah satu. Dan sesungguhnya leluhurmu juga 

hanyala satu, yaitu Adam. Karena itu tidak ada superioritas antara yang Arab dan bukan Arab, antara 

yang berkulit merah dengan yang hitam, kecuali karena taqwanya kepada Allah. Bukankah pesan 

ini sudah berkali-kali saya sampaikan kepada kamu sekalian? Mereka menjawab Ya. Kata Nabi lagi, 

akan kita lihat siapa yang melaksanakan amanah itu dan siapa yang tidak.

Dalam pemerintahan yang demokratis tentulah hal ini menjadi prinsip yang harus ditegakkan 

secara konsisten karena pemerintahan itu terwujud dari kehendak rakyat dan diselenggarakan dari 

rakyat pula. Tidak ada orang yang lebih istimewa dari yang lain. Kalaupun kemudian pemimpin 

menempati kedudukan terhormat, itu karena pemberian orang banyak (rakyat). Karena itu tidak 

pantas disalahgunakan. Antara pemimpin dan rakyatnya adalah sama, sehingga tidak pantas berlaku 

arogan, seorang pemimpin yang terpilih, bahkan harus berterimakasih kepada rakyat yang telah 

menempatkan dirinya sebagai pemimpin yang pada hakikatnya adalah pelayan terhadap masyarakat 

yang dipimpinnya.

Dalam menjalankan pemerintahan memang tidak semua orang bisa, secara sosiologis yang 

dikedepankan menjadi pemimpin adalah mereka yang memenuhi syarat yang secara defakto bisa 

menjalankan amanah itu. Tentu saja antara lain harus memiliki keberanian dan kekuatan fisik 
dan mental, harus bisa berlaku adil dalam menjalankan amanah yang dipercayakan kepadanya. 

Tidak mengutamakan kepentingan pribadi dan kelompoknya. Bahkan harus siap berkorban untuk 

kepentingan bersama. Sehebat apapun seorang pemimpin harus tunduk kepada kehendak rakyatnya 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

169

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



dalam arti kebenaran. Karena hati nurani rakyat tidak akan menyalahi hakikat kebenaran.

Persamaan ini haruslah ditegakkan dalam pelayanan publik, pelaksanaan hukum, pemberian 

hak-hak yang mesti diterimanya sesuai dengan kinerja masing-masing sesuai dengan standar yang 

adil. Karena itu tidak berlaku nepotisme, gratifikasi yang dapat membawa penyimpangan dalam 
pelayanan public bagi seorang pemimpin.

3.   Keadilan
Dalam Islam pemimpin yang adil sangat didambakan, hal ini tentu di mana saja sangat 

diharapkan. Allah menjanjikan perlindungan kepada pemimpin yang adil suata saat di mana tidak ada 

lagi pertindungan selain dari Allah di hari Mahsyar, setelah manusia semua dibangkitkan di padang 

Mahsyar. Allah menciptakan manusia dan menghendaki keadilan itu berlaku dalam kehidupan 

manusia. Pemimpin adalah manusia yang diberi kedudukan terhormat, memiliki kewenangan 

mengatur masyarakat. Dalam menjalankan  tugasnya berpotensi melakukan kezaliman karena merasa 

memiliki kekuasaan itu, pada hal kekuasaan itu adalah amanah yang harus dijalankannya dengan baik 

dan adil. Karena itu Allah menghargai pemimpin yang konsisten dalam keadilan.

Islam menempatkan aspek keadilan pada posisi yang amat tinggi dalam system perundang-

undangan. Tiada sistem yang lebih sempurna mengungkapkan hal ini melainkan dalam Islam. Dalam 

Al Qur’an disebutkan begitu lengkap tentang keadilan ini. Banyak ayat menerangkan keadilan ini 

dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Demikian juga sebaliknya, Islam melarang berbuat curang, 

aniaya serta mengambil hak orang lain.

 Dalam Al Qur’an Surah 16 ayat 90, Allah berfirman: 
Artinya:” Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu berlaku adil dan berbuat kebajikan, 

memberi kepada kaum kerabat. Dan Allah melarang dari perbuatan keji, mungkar dan 

permusuhan. Dia memberi pengajaran agar kamu mengambil pelajaran”.

 Nabi Muhammad dalam beberapa haditsnya memerintahkan umat Islam agar senantiasa 

berlaku adil dan menghindari perilaku yang zalim. Para rasul Allah secara keseluruhan pasti juga 

menekankan kepada umatnya untuk menegakkan keadilan. Allah adalah Tuhan yang Maha adil 

dan menghendaki agar manusia menegakkan keadilan di atara mereka. Para pemimpin masyarakat 

yang diberi kewenangan mengatur masyarakat sangat diharapkan menegakkan keadilan ini dalam 

menetapkan hukum diantara manusia. Karena itulah dalam sistem politik pemerintahan Islam menjadi 

salah satu pilar yang menjamin pemerintahan yang baik.

4.   Kebebasan
Kebebasan merupakan dambaan setiap manusia, setiap orang menghendaki hidup yang 

merdeka tanpa tekanan. Meskipun ini bukan berarti kebebasan tanpa batas. Yang penting bahwa 

kebebasan seseorang tidak mengganggu kebebasan orang lain. Dalam suatu system pemerintahan 

yang baik, setiap orang diberi kebebasan hidup tanpa tekanan dari orang lain, kebebasan berfikir dan 
mengeluarkan pendapat, kebebasan memeluk keyakinan, kebebasan memiliki tanpa gangguan dari 

orang lain. Dalam sistem perundang-undangan modern disebut hak-hak asasi manusia.

Para ahli politik mengakui bahwa demokrasi dan dan HAM bagaikan dua sisi mata uang yang 

tidak terpisahkan. Di masa pemerintahan Nabi Muhammad di Madinah hak asasi manusia di tegakkan. 

Hal ini tergambar dalam Dustur Madinah tersebut di atas. Dalam banyak ayat Al Qur’an Allah 

melarang pembunuhan, mulai dari bunuh diri, membunuh anak sendiri serta larangan membunuh 

orang lain kecuali dengan alasan yang hak, seperti membela diri dari serangan pembunuhan orang 

lain.

170 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



Dalam Islam tidak dibenarkan memaksakan agama terhadap pemeluk agama lain, Islam hanya 

didakwahkan dalam arti mengajak manusia dengan cara bijaksana, dengan nasehat yang baik dan 

berdiskusi dengan cara terbaik, bukan dengan jalan indoktrinasi dan penekanan. Peran Rasul hanya 

menyeru dan mengajak manusia ke jalan Allah, tidak ada pemaksaan untuk menganut Islam. Allah 

berfirman dalam Surah Yunus ayat 99:
Artinya: “Dan jika Tuhan-mu menghendaki, tentulah semua orang di muka bumi 

akan beriman. Apakah kamu akan memaksa mereka menjadi orang-orang beriman 

semuanya”.

David Litle dalam Human Rights and the Conflict of Cultures: Western and Ismamic Perspectives 
mengemukakan, menurut kami membenarkan suatu putusan yang mempunyai konsekuensi paling 

penting untuk memahami kebebasan agama dalam Islam, hanya karena adanya bukti yang kuat dalam 

Al Qur’an bahwa keyakinan agama yang benar merupakan persoalan pribadi dan batin yang dalam, 

masalah dalam hati, maka ada dasar-dasar yang kuat terhadap beberapa penegasan yang benar-benar 

tak diduga-duga dalam Qur’an tentang toleransi dan pengendalian diri, seperti yang terdapat dalam 

surah Al Kafirun yang menyatakan “untukmu agama-mu dan untuk-ku agamaku”. Bahkan dengan 
jelas Qur’an menyatakan “Tidak ada paksaan dalam agama” (QS. Al Baqarah ayat 256). (David Litle 

et.al, 1997:72)

Dalam kaitan dengan kebebasan berfikir, Nabi Muhammad menyatakan “katakanlah yang benar 
meskipun pahit” ini berarti setiap orang diberi kebebasan mengemukakan pendapatnya meskipun 

orang belum tentu setuju atau mungkin menolaknya. Dalam Al Qur’an juga dikemukakan bahwa 

kebenaran itu berasal dari Allah, maka janganlah kamu menjadi orang yang gentar mengemukakan 

kebenaran itu (Qur’an Surah Al Baqarah: 147)

Ketika Nabi menjadi kepala negara di Madinah, tidak ada diskriminasi dalam perekonomian. 

Setiap warga negara memiliki kebebasan berusaha tanpa tekanan. Hak kebendaan mereka terlindungi. 

Allah melarang mengambil hak milik orang lain dengan cara yang bathil, termasuk mengklaim milik 

orang lain dengan membawanya ke pengadilan untuk menguasai milik orang lain (Qur’an Surah 

Al Baqarah: 188) Dengan demikian nyatalah bahwa sejak masa pemerintaha Nabi hak-hak asasi 

manusia sudah ditegakkan.

5.   Wewenang dan Tanggung Jawab
Kekuasaan adalah amanah. Dalam perspektif Islam amanah sesungguhnya datang dari Allah. 

Karena Allah mentakdirkan seseorang menjadi penguasa. Pertanggungjawaban itu terutama di Akhirat 

kelak, karena setiap manusia akan mempertanggungjawabkan seluruh perbuatannya Tetapi secara 

sosiologis adalah amanah itu dari masyarakat yang dipimpin yang memilih atau memberi kesempatan 

kepadanya untuk memimpin mengatur mereka agar terwujud kehidupan sosial yang teratur dan 

memenuhi harapan mereka untuk hidup makmur dan menikmati pelayanan yang baik dan adil.

Berbeda dengan konsep sekuler kepercayaan itu semata mata dari masyarakat yang dipimpin. 

Oleh karena itu pemimpin harus bertanggung jawab kepada rakyat. Kelemahannya disini self control 

sangat lemah karena hanya disandarkan pada diri semata, rasa malu yang bersifat humanistic. Berbeda 

dengan konsep Islam, selain adanya rasa malu, yang melandasi terutama  rasa takwa kepada Tuhan 

yang mendorong pemimpin itu harus konsisten menjalanka tugasnya dengan baik.

Pertanggungjawaban kepada rakyat hanya ada dalam pemerintahan demokrasi, sedangkan 

dalam sistem pemerintahan monarki absolut tidak menjadi tuntutan, karena raja merasa lebih penting 

dari rakyat. Mungkin sekali bahwa Nabi Muhammad SAW yang pertama menyatakan bahwa “Kamu 

semua adalah pemimpin dan setiap pemimpin harus mempertanggung jawabkan kepemimpinannya” 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

171

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



Pertanggungjawaban itu tentu saja kepada manusia berdasarkan perjanjian (kontrak politik), tetapi 

lebih dari itu harus bertanggungjawabkan kepada Allah berdasarkan syari’atnya.

Menurut ajaran Islam wewenang seorang pemimpin hanya dipatuhi sepanjang konsisten 

pada kebenaran tidak menyalahi aturan Allah dan Rasulnya. Memberi pelayanan yang baik dan adil 

adalah sesuai dengan syari’at. Sedangkan menghkhianati perjanjian, menzalimi rakyat, melakukan 

kolusi, korupsi dan nepotisme adalah bertentangan dengan syari’at. Apalagi membiarkan dan tidak 

mencegah perbuatan keji, kemungkaran dan maksiat. Abu Bakar Shiddiq Khalifah pertama setelah 

kepemimpinan Nabi Muhammad ketika mendapatkan amanah, disepakati rakyat menjadi kepala 

negara menyampaikan pidato pertamanya antara lain: “Taatlah kamu sekalian kepadaku selama aku 

taat kepada Allah”.

Allah berfirman dalam al Qur’an Surah Annisa’ ayat 59:
Artinya:” Taatilah Allah dan Rasulnya dan taatilah pemerintah di antra kamu. 

Jika terjadi perselisihan pendapat di antara kamu tentang sesuatu perkara maka 

kembalikanlah kepada Allah dan Rasulnya . . .”.

Ayat tersebut menegaskan bahwa sebagai seorang muslim pertama-tama dia harus mentaati 

Allah dan Rasulnya. Kemudian menjadi kewajiban mentaati kebijakan pemerintah yang ada sepanjang 

tidak bertentangan dengan aturan syari’at. Hal ini juga beraarti bahwa mereka pemimpin dan rakyat 

memiliki kemerdekaan memikirkan kepentingan hidup dan kehidupan bersama dalam bermasyarakat 

dan bernegara sesuai dengan tuntunan Allah, Jika terjadi perbedaan pendapat antara pemimpin dan 

rakyat, maka harus kembali mencari aturannya pada al Qur’an dan Sunnah Nabi.

Nabi Muhammad bersabda:

Artinya:” Setiap muslim harus mendengar dan taat kepada pemimpin, ia menyukai 

atau tidak, kecuali jika perintah itu untuk melakukan perbuatan dosa, maka tidak 

boleh didengar dan dipatuhi (HR.Muslim).

Islam adalah agama yang tidak bertentangan dengan akal pikiran yang sehat dan idealis. Oleh 

karena itu tidak ada kesulitan seorang muslim yang berpikir sehat untuk mematuhi aturan Allah 

SWT. Segala yang dilarang dalam Islam berupa perbuatan keji, kemungkaran, maksiat dan dosa 

dapat dimaklumi keburukannya oleh akal manusia. Dapat dikatakan bahwa semua larangan dalam 

Islam, seperti minuman keras, perzinahan, apalagi penganiayaan, pencurian, perampokan hingga 

pembunuhan telah dimaklumi keburukannya oleh manusia yang sadar. Oleh karena itu tidak ada 

kesulitan seorang pemimpin mematuhi syariat Islam dalam kepemimpinannya. Memang masih ada 

masalah yang perlu disosialisasi karena belum siap masyarakat menjalankannya, tetapi pada akhirnya 

masyarakat menyadari bahwa segala aturan ilahi pasti akan membawa manfaat yang sangat besar 

dalam kehidupan manusia secara keseluruhan.

3. PENUTUP

1. Nabi Muhammad SAW, selain sebagai Rasul Allah, juga sebagai kepala negara. Kerasulannya 

dimulai di kota Makkah mengajak manusia beriman kepada Allah, beribadah dan berakhlak 

mulia. Sedangkan perannya sebagai kepala negara dilaksanakan di Madinah dari tahun 622 

hingga 632 M. Sebagai peletak dasar negara beliau pertama-tama merumuskan Dustur Madinah 

yang berfungsi sebagai konstitusi Negara Madinah. Kemudian beliau menetapkan dasar-dasar 

ekonomi negara terutama zakat dan jizyah. Selanjutnya membangun angkatan bersenjata untuk 

melindung dakwah dan kepentingan warga negara Madinah.

172 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



2. Prinsip-prinsip dasar pemerintahan yang diterapkan oleh Beliau adalah musyawarah atau 

konsultasi dengan warga Madinah. Walaupun beliau sebahgai seorang Rasul tetapi dalam 

menetapkan suatu keputusan sebelumnya diperhadapkan kepada mereka. Kenyataannya beliau 

sangat terbuka menerima saran dan pendapat para sahabatnya. Bahkan dalam beberapa kasus 

beliau terkadang rela mencabut pendapatnya sendiri. Beliau juga menunjukkan sikap persamaan, 

menghargai setiap orang. Keadilan adalah mendapatkan prioritas utama demi mewujudkan 

keseimbangan antara hak dan kewajiban. Kebebasan atau Hak Asasi Manusi juga mendapatkan 

perhatian yang cukup besar. Sehingga terciptalah kemerdekaan beragama, kebebasan dan 

jaminan hidup, kebebasan berbicara dan berserikat, kemerdekaan mencari nafkah serta 

perlindungan hak milik. Selanjutnya menanamkan kesadaran bahwa kepemimpinan adalah 

amanah yang harus dipertanggung jawabkan.

3. Berdasarkan prinsip-prinsip kenegaraan tersebut jika dibandingkan dengan teori-teori mengenai 

bentuk pemerintahan dalam ilmu politik, maka dapat dikatakan bahwa corak pemerintahan 

belia adalah demokratis. Abul A’la al Maududi menyebutnya Theodemokrasi. Berbeda dengan 

konsep tersebut kalangan muslim pundamentalis enggang menerimanya. Bahkan mengangggap 

demokrasi sebagai prodakmkafir yang bertentangan dengan hakikat pemerintahan Nabi 
Muhammad SAW. Mereka lebih suka menggunakan syura ata khilafah.

 

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Zainal Abidin, (1974). Negara Adil Makmur Menurut Ibnu Sina. Jakarta: Bulan Bintang, 

Cet.I.

Bellah, Robert N. (2000). Beyond Belief, Jakarta: Paramadina, cet. I.

Elwa, Muhammad S. (1983). On the Political System of Islamic State. Anshari Thayib (Alih bahasa). 

Surabaya: Bina Ilmu.

Esposito, John L. (1990). Islam and Politics. Alih bahasa Joesoef Sou’ib, Islam dan Politik Jakarta: 

Bulan Bintang, Cet. I.

Gibb, Sir Hamilton A.R. (1983). Mohammedanism. Abu Salamah (Alih bahasa) Islam dal Intasan 

Sejarah. Jakarta: Bharata Karya Aksara, Cet. IV. 

Hart, Michael H. (2005). The 100 A Rangking of the Most Influential Persons in History. Jakarta: 

Karisma Publishing Group, Cet. I. 

Hitti, Philip K. (2008). Histry of the Arab. Jakarta: Serambi, cet. I.

Karim, Khalil Abdul, & Yatsrib, Daulah. (2005) Basa’ir fi ‘Am al Wufud. Kamran As’ad Irsyady (Alih 

bahasa). Negara Madinah. Yogyakarta: LKIS, Cet. I. 

Keyt, David dan Miller, Fred D. (2012) Handbook of Political Theory, Alih bahasa Derta Sri 

Widowatie. Jakarta: Nusa Media, Cet. I. 

Khalid, Khalid Muhammad, Sya’bi, Ad  Dinu li Sy, Anwar, M. Thoha Anwar (Alih bahasa). Islam 

Meluruskan Bangsa. Jakarta: Kalam Mulia, cet. I.

Little, David et.al. (1997) Human Rights and the Conflic Cultures Western and Islamic Perspectives. 
Rianto (Alih Bahasa). Yogyakarta: Pustaka Pelajar, Cet. I.

Nabhani, Taqiyuddin an. (2000). Ad Daulah al Islamiyah. Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, Cet. I. 

Perwiranegara, Alamsyah Ratu. Islam dan Pembangunan Politik Indonesia. Jakarta: Hadji 

KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
Universitas Hasanuddin

173

Vol. 1, No. 1, Juli 2015



Masagung, cet. I. 

Sjadzali, Munawir. (1993). Islam dan Tata Negara. Jakarta: UI Press, Cet.V.

Umar, Akram Dhiyauddin. (1999). Masyarakat Madani. Jakarta: Gema Insani, Cet. I.

Wahid, Agus. (1991). Perjanjian Hudaibiyah. Jakarta: Grafikatama Jaya, Cet. I.

174 
KRITIS    Jurnal Sosial Ilmu Politik
     Universitas Hasanuddin

Vol. 1, No. 1, Juli 2015


