Bahasa: Peranan dan Penggunaannya
dalam Eksplanasi’

Oleh
Drs. Zulhannan, MA
Dosen Fakultas Tarbiyah dan Keguruan
IAIN Raden Intan Lampung

Abstrak

This article explains the critical thought of al-Farabi within the contect of
language: its role and usage for categorical explanation. This theme
explains in detail some terms dealing with (a) “categorization”—covering
definition, etimological analysis and logical analysis; (b) “lamguage”—
including principle approach for acknowledging categorization and its
derivation; (c) terminological form of categorization between the linguists
and the experts of al-Farabi logics; (d) terminological term and its
derivative outside Arabic language; and (e) relative adjective and
constructive genitive within the categorization of grammarians and logics.

Katakunci: Bahasa, Peranan dan Penggunaannya, Kategorisasi

I. Biografi al-Farabi

Al-Farabi merupakan salah salah satu ilmuan Islam, beliau juga dikenal
sebagai: fisikawan, kimiawan, filsuf, ahli ilmu logika, ilmu jiwa, metafisika,
politik, musik dan lain-lain. Al-Farabi lahir di Farab, tahun 257 H/870 M dan wafat
di Haleb (Aleppo) pada tahun 339 H/950 M. Nama lengkapnya Abu Nasr
Muhammad bin Muhammad bin Tarkhan bin Uzlag al-Farabi. Fisluf muslim
terkemuka pada zamannya yang sukar dicari padanannya. Dimasa kecil, ia yang
dikenal rajin belajar dan memiliki otak yang cerdas, belajar agama, bahasa Arab,
bahasa Turki, dan bahasa Parsi di kota kelahirannya, Farab.

Setelah besar al-Farabi pindah ke Baghdad dan tinggal disana selama 20
tahun. Di Baghdad ia memperdalam filsafat, logika, matematika, etika, ilmu
politik, musik dan lain-lain. Dari Baghdad al-Farabi kemudian pindah ke Harran
(Iran). Di sana ia mempelajari filsafat Yunani kepada beberapa ahli, di antaranya
Yuhan bin Hailan. Dari Harran kemudian pindah lagi ke Baghdad.

Selama di Baghdad waktunya dihabiskan untuk mengajar dan menulis. Di
antara hasil karyanya adalah buku tentang IImu Logika, Fisika, Ilmu jiwa,
Metafisika, Kimia, IImu Politik, Musik dan lain-lain. Tetapi mayoritas karya-
karyanya yang ditulis dalam bahasa Arab telah hilang dari peredaran. Sekarang

! Disarikan dari Kitab Falsafat al-Lughah Sub. Al-Farabi halaman 68-93.
1



yang masih tersisa diperkirakan hanya sekitar 30 buah. Di antara karya-karyanya
adalah sebagai berikut:

1. Aghrad al-Kitab ma Ba'da Tabi'ah (Intisari Buku Metafisika);

2. Al-Jam'u Baina Ra'yai al-Hakimaini (Mempertemukan dua pendapat

filusuf: Plato dan Aristoteles);

3. 'Uyun al-Masa'il (Pokok-Pokok Persoalan);

4. Ara'u al-Ahl al-Madinah (Pikiran-Pikiran Penduduk Kota);

5. Ihsa' al-'Ulum (Statistika llmu).

Ketika pergolakan politik di Baghdad memuncak pada tahun 330 H/941 M,
al-Farabi merantau ke Haleb (Aleppo), di sana ia mendapat perlakuan istimewa
dari Sultan Dinasti Hamdani yang berkuasa ketika itu, yakni Saifuddawlah. Karena
perlakuan baiknya, maka al-Farabi tetap tinggal di sana sampai akhir hayatnya.

Jasa al-Farabi bagi perkembangan ilmu filsafat pada umumnya dan filsafat
Islam khususnya sangat besar. Menurut berbagai sumber, ia menguasai 70 jenis
bahasa dunia, karena itulah al-Farabi dikenal menguasai banyak cabang keilmuan.
Dalam bidang ilmu pengetahuan, keahliannya yang paling menonjol adalah dalam
ilmu mantik (logika). Kepiawaiannya dibidang ini jauh melebihi gurunya
Aristoteles. Menurut al-Ahwani pengarang al-Falsafah al-Islamiyah besar
kemungkinan gelar "Guru Kedua" (al-Mu'allim al-Stani) yang disandang al-Farabi
diberikan orang karena populeritasnya dalam bidang ilmu mantik. Dialah orang
yang pertama memasukkan ilmu logika ke dalam kebudayaan Arab, sebagaimana
Aristoteles yang dijuluki "Guru Pertama™ (al-Mu'allim al-Awwal) karena dialah
yang pertama kali menemukan ilmu logika dengan prinsip-prinsipnya.

Dibidang filsafat, al-Farabi tergolong ke dalam kelompok filusuf
humanistik. la lebih mementingkan persoalan humanistika seperti akhlak (etika),
kehidupan intelektual, politik dan seni. Filsafat al-Farabi sebenarnya merupakan
campuran antara filsafat Aristoteles dan neo-Platonisme dengan pikiran keislaman
yang jelas dan corak aliran syi‘ah imamiyah. Dalam persoalan ilmu mantik dan
filsafat fisika, seperti: ia mengikuti pikiran-pikiran Aristoteles, sedangkan dalam
lapangan metafisika al-Farabi mengikuti jejak Plotinus (205-270), seorang tokoh
utama Neoplatonisme. Al-Farabi berkeyakinan penuh bahwa antara agama dan
filsafat tidak terdapat pertentangan karena sama-sama membawa kepada
kebenaran. Namun demikian, ia tetap berhati-hati atau bahkan khawatir kalau-
kalau filsafat itu membuat iman seseorang menjadi rusak, dan oleh karena ia
berpendapat sebaiknya dirumuskan dengan bahasa yang samar-samar, filsafat juga
hendaknya jangan sampai bocor ke tangan orang awam.

Di antara pemikiran filsafat al-Farabi yang terkenal adalah eksplanasi
tentang emanasi (al-faid), yaitu teori yang mengajarkan tentang proses gradatifitas
kejadian suatu wujud yang mungkin (alam makhluk) dari zat yang wajib al-wujud
(Tuhan). Menurutnya, Tuhan adalah akal pikiran yang bukan berupa benda. Segala
sesuatu menurut al-Farabi, keluar (memancar) dari Tuhan karena Tuhan
mengetahui bahwa la menjadi dasar konstruksi wujud yang sebaik-baiknya.
IImuNya menjadi sebab bagi wujud semua yang diketahuiNya. Bagaimana cara
emanasi itu terjadi? Al-Farabi mengatakan bahwa Tuhan itu benar-benar Esa sama
sekali. Karena itu, yang keluar dari padaNya juga tentu harus satu wujud saja.

2



Kalau yang keluar dari zat Tuhan itu terbilang, maka berarti zat Tuhan juga
terbilang. Menurut al-Farabi dasar adanya emanasi adalah karena dalam pemikiran
Tuhan dan pemikiran akal-akal yang timbul dari Tuhan terdapat kekuatan emanasi
dan penciptaan. Selain filsafat emanasi, al-Farabi juga terkenal dengan filsafat
kenabian dan filsafat politik kenegaraannya. Dalam konteks filsafat kenabian, al-
Farabi disebut-sebut sebagai filusuf pertama yang mengkaji persoalan kenabian
secara holistik. Al-Farabi berkesimpulan bahwa para nabi/rasul maupun para
filusuf sama-sama dapat berkomunikasi dengan akal fa'al yaitu akal kesepuluh
(malaikat). Perbedaannya adalah komunikasi nabi/rasul dengan akal kesepuluh
terjadi melalui perantara imajinasi (al-mutakhayyilah) yang sangat kuat, sedangkan
para filusuf berkomunikasi dengan akal kesepuluh melalui akal mustafad, yaitu
akal yang memiliki kesanggupan dalam menangkap inspirasi dari akal kesepuluh
yang ada di luar diri manusia.

Dalam hal filsafat kenegaraan, al-Farabi membedakan menjadi lima
macam:

1. Negara utama (al-madinah al-fadhilah), yaitu negara yang penduduknya
berada dalam kebahgiaan. Menurutnya negara terbaik adalah negara yang
dipimpin oleh rasul dan kemudian oleh para filusuf;

2. Negara orang-orang bodoh (al-madinah al-jahilah) yaitu negara yang
penduduknya tidak mengenal kebahagiaan;

3. Negara orang fasik (al-madinah al-fasigah) vyaitu negara yang
penduduknya mengenal kebahagiaan, Tuhan dan akal fa'alal madinah al-
fadhilah, tetapi tingkah laku mereka sama dengan penduduk negeri yang
bodoh: seperti penduduk utama;

4. Negara yang berubah-ubah (al-madinah al-mutabaddilah) yaitu negara
yang penduduknya semula memiliki pikiran dan pendapat seperti yang
dimiliki negara utama, tetapi kemudian mengalami kerusakan;

5. Negara sesat (al-madinah al-dhaallah) yaitu negara yang penduduknya
memiliki konsepsi pemikiran yang salah tentang Tuhan dan akal fa'al ,
tetapi kepala negaranya beranggapan bahwa dirinya mendapat wahyu dan
kemudian ia menipu orang banyak dengan ucapan dan perbuatannya.

A. Kategorisasi: Definisi, Analisis Etimologis dan Logis
Sesungguhnya analisis logika al-Farabi terhadap bahasa memfokuskan
atensinya pada relasi antar 3 dimensi yang saling berkaitan, yaitu: term "sebagai
wahana teoritik"; arti "yang distimulus oleh term, dan terdapat dalam pikiran".
Sedangkan dari sisi smantik term memiliki alam eksternal. Oleh karena itu, maka
kajian linguistik akan memfasilitasi urgensitas prioritas eksplanasi kategorisasi
dan analisisnya. Statement ini relevan dengan pendapat Aristoteles dalam
memberikan definisi kategorisasi berdasarkan kerangka umum (framework) yang
memungkinkan dijadikan dasar dalam pendefinisian esensi sesuatu, accident® dan

Accident adalah atribut yang tidak merupakan bagian dari konotasi dan tidak pula
merupakan kelanjutan dari konotasi itu, selanjutnya dapat kita katakana bahwa accident adalah
tambahan yang tidak menyebabkan perbedaan yang pokok pada term, golongan ataupun individu.

3



relasi antar sesuatu dimaksud, atau antar accident, bahkan antar accident dan
sesuatu. Selanjutnya ditegaskan bahwa sesungguhnya kategorisasi adalah
konstruksi beberapa konsep yang harus dipenuhi oleh syarat-syarat logika untuk
mengekspresikan karakteristik sesuatu, accident dan relasi. Hal itu tentunya
berdasarkan prinsip kerangka teoritik (framework) yang mampu untuk
mengekspresikan, dan menstimulus makna dalam pikiran. Statement ini
menunjukkan sesuatu, accident dan relasi.®> Relevan dengan konteks itu, al-Farabi
mengatakan bahwa "sesungguhnya kategorisasi itu terkadang memiliki arti yang
menunjukkan arti universal. Setiap yang tersurat (eksplisit) adalah memiliki arti
denotatif atau konotatif, yaitu menunjukkan arti khusus---baik term denotatif itu
berupa isim, kata atau adat. Terkadang kategorisasi memiliki arti indikatif melalui
term tertentu; sebagai subjek sesuatu tertentu; sebagai sentral logika dalam jiwa;
atau sebagai pembatasan; dan bahkan sebagai ilustrasi.* Sebagaimana dikatakan
bahwa "setiap arti yang logis adalah menunjukkan term-nya yang di deskripsikan
oleh sesuatu predikat, dan kita menyebutnya kategorisasi.”

Menurut para pakar linguistik dan al-Farabi bahwa predikat itu termasuk
kategorisasi®

Accident itu sendiri dibagi atas dua jenis: accident tak terpisahkan dan accident terpisahkan,
accident tak terpisahkan ini mungkin terdapat pada kelas dan mungkin pula pada individu. Accident
tak terpisahkan dari suatu kelas adalah atribut yang terdapat pada semua anggota kelas itu,
misalnya: rambut pada manusia; meskipun terkadang manusia tidak memiliki rambut dan rambut
ini tidak merupakan bagian atau kelanjutan konotasi manusia, tetapi rambut itu umumnya terdapat
pada manusia dan merupakan accident tak terpisahkan. Accident terpisahkan dari suatu kelas adalah
atribut yang hanya terdapat pada beberapa anggota kelas itu dan tidak pada semua anggota
kelasnya, misalnya: warna putih pada anjing. Accident tak terpisahkan daripada individu adalah
atribut yang selalu ada padanya, tak dapat dipisahkan, misalnya: hari atau tempat kelahiran.
Accident terpisahkan daripada individu adalah atribut yang dapat dipisahkan daripadanya,
misalnya: pakaian atau sikapnya dan lain-lain. Sedangkan konotasi adalah kualitas atau
karakteristik dari suatu benda atau sejumlah benda yang ditunjukkan oleh sebuah term sehingga
term itu tidak dapat lagi dipergunakan untuk benda-benda lain, contoh: marilah kita perhatikan term
"manusia”. Term "manusia" menunjukkan semua benda yang dapat disebut manusia, yaitu semua
orang dan mencakup pula atribut-atribut animalitas dan rasionalitas yang harus ada pada "manusia"
dan dimiliki oleh semua orang. Sementara term adalah kata atau kesatuan kata-kata yang dapat
dipergunakan sebagai subyek atau predikat dalam sebuah proposisi logika. Selanjutnya ada term
bersahaja dan komposit, jika term itu terdiri dari dari hanya satu kata saja, maka disebut term
bersahaja, contoh: manusia, kuda, rumah dan lain-lain. Sebaliknya bila term itu terdiri dari lebih
dari satu kata, maka disebut term komposit, contoh: penya'ir modern, kuda putih, rumah besar, dsb.
Berikutnya terdapat term khusus dan umum. Term khusus adalah term yang menunjukkan satu
objek saja. Contoh: gunung yang tinggi di Indonesia, Presiden Rl yang pertama, Universitas
Indonesia, dan lain-lain. Sementara term umum adalah term yang dapat dipergunakan bagi setiap
anggota suatu kelas dengan arti yang sama. Contoh: manusia, buku, mahasiswa, dan lain-lain.
(Partap Sing Mehra dan Jazir Burhan, Pengantar Logika Tradisional, Bandung: Binacipta, 1988,
cet.ke-4, hal. 19-25).

*Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi 'llm al-Mantiq 'Inda al-Arab, hal. 52-53

“al-Ruhuf, hal. 74

°Al-Ruhuf, hal. 72

®Kategorisasi adalah penyusunan berdasarkan kategori; penggolongan; 2 Ling a proses dan
hasil pengelompokan unsur bahasa dan bagian pengalaman manusia yang digambarkan ke dalam
kategori; cara untuk mengungkapkan makna dengan pelbagai potensi yang ada dalam bahasa.
(KBBI Software).

4



memiliki makna ganda yang eksis pada seluruh kategorisasi. Dan dikatakan juga
setiap predikat itu sama, hal itu terjadi pada objek pertama, lebih baik lagi
dikatakan bahwasanya predikat itu adalah salah satu isim genus super; meskipun
predikat itu esensinya tidak memiliki arti denotasi, sebagaimana dikatakan pada
seluruh spesisnya melalui kopula’ seperti “ismu al-'ain”, sesungguhnya ia
merupakan isim spesis variatif yang dikatakan memiliki arti ganda, kemudian
dikatakan pada setiap sesuatu di bawah sepsis adalah sepsis kopula, yang
merupakan isim pertama sepsis itu.

Berikutnya dikatakan juga, bahwa setiap premis konsepsinya adalah
substansi itu sendiri yang terjadi diluar jiwa, sebagaimana yang telah dipahami.
Singkat kata bahwa setiap asumsi dan imajinasi berada di dalam jiwa. Dan setiap
logika adalah terjadi diluar jiwa, dan itulah substansinya, sebagaimana halnya ia
eksis di dalam jiwa. Pengertian konteks ini adalah genus. Maka sesungguhnya
genus dan eksistensi® adalah merupakan dua term sinonim.

Dikatakan pada konteks ketiga bahwa sesuatu itu eksistensinya memiliki arti,
dan sesuatu itu juga esensinya adalah parsial yang terdapat di luar jiwa, baik
sesuatu itu yaitngksttasikiarkarpna eksistendiddinaksu esienppéamysernbafang
sesungguhnya sesuatu itu dinamakan esensi pada setiap sesuatu yang benar untuk
direspons "ma huwa?" sesuatu itu...telah direspons melalui genus; differentia;
materi; imajinasi atau limitnya.’

Al-Farabi memaparkan sebab dinamakannya kategorisasi. Dengan nama ini
bahwa setiap satu dari kategorisasi itu berintegrasi di dalamnya yang dijadikan
sebagai arti denotasi term, dan posisi kategorisasi itu adalah sebagai subjek yang
menunjukkan indrawi. Kategorisasi itu adalah merupakan awal rasionalitas yang
akan berlangsung, dan berlangsungnya rasionalitas itu adalah indrawi. Begitu juga
kategorisasi mufradah, dan al-mufradah itu sebagaimana yang kita ketahui bahwa
al-murakkabat itu adalah mendahuli al-mufradah dimaksud.

Al-Farabi menegaskan bahwa kategorisasi selalu eksis dalam jiwa terkait
dengan beberapa indrawi yang diikuti oleh beberapa suplementasi, dimana

"Kopula adalah bagian yang menyatakan hubungan anatara subyek dan predikat. Subyek
adalah bagian yang diberitakan atau disangkal. Sedangkan predikat adalah bagian yang
memberitakan atau menyangkal sesuatu tentang subyek. (Partap Sing Mehra dan Jazir Burhan,
Pengantar Logika Tradisional, Bandung: Binacipta, 1988, cet. ke-4, hal. 19).

8Eksistensi adalah merupakan keadaan tertentu yang lebih khusus dari sesuatu, dalam arti
bahwa apa pun juga yang bereksistensi tentu nyata ada, tetapi tidak sebaliknya. Sesuatu hal
dikatakan bereksistensi jika hal itu ialah sesuatu yang, menurut W.T. Stace, bersifat publik. Bersifat
publik artinya objek itu sendiri harus dialami atau dapat dialami oleh banyak orang yang melakukan
pengamatan. Disini yang dimaksudkan dengan pengalaman ialah pengalaman inderawi. Gajah-
gajak merah jambu dan wanita berambut pirang di dalam impian, mempunyai sifat yang ada, tetapi
tidak nyata ada dan tidak bereksistensi. Demikian juga halnya, perasaan anda yang tertekan tidak
bereksistensi, meskipun perasaan itu nyata ada dan terjadi di dalam diri anda. Apa yang bersifat
publik kiranya selalu menempati ruang dan terjadi dalam waktu. Karenanya eksistensi sering
dikatakan tentang objek-objek yang merupakan kenyataan dalam ruang dan waktu. Hal-hal yang
bereksistensi merupakan himpunan bawahan hal-hal yang nyata ada, tetapi tidak sebaliknya. Yang
nyata merupakan kategori yang lebih luas dari pada yang bereksistensi (Louis O. Kattsoft, Elements
of Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996,
Cet.ke-7, hal. 50-51).

*al-Huruf, hal. 166



parsialnya sebagai sepsis atau genus atau definisi satu sama lainnya saling terkait
jika merupakan komunitas manusia. Dan kategorisasi ini adalah arti-arti yang
diikuti oleh rasionalitas dalam perspektif jiwa, sebagai mana juga diikuti oleh
suplementasi.

Apabila kategorisasi pertama merupakan sampel-sampel indrawi, maka
kategorisasi kedua adalah sesuatu yang diikuti oleh suplementasi dan kondisi
sebagai sains yang mengikuti sesuatu apabila benar-benar telah diketahui mencapai
jiwa, dan pengetahuan itu sendiri merupakan pengetahuan, dan merupakan sepesis
bagi spesis yang tidak ada akhir kajian (kesimpulan). Al-Farabi dalam analisisnya
terhadap kategorisasi melalui gramatika bahasa mengatakan: sesungguhnya
kategorisasi itu juga diikuti oleh kategorisasi kedua dan oleh term-term yang
diposisikan pada posisi awal i'rab, sehingga al-raf'u di marfu'kan oleh huruf rafa’;
dan nashab di manshubkan oleh huruf nashab. Demikinlah hingga akhir kajian
(kesimpulan).

Dan demikianlah ketika kategorisasi melewati pada sesuatu yang tidak ada
akhir (kesimpulan), yang seluruhnya merupakan satu spesis, maka kondisi satu
spesis kategorisasi itu adalah kondisi totalitas. Dengan demikain tidak ada
perbedaan antara kondisi yang terdapat pada logika pertama dan logika kedua.
Sebagaimana juga tidak terdapat perbedaan antara rafa' yang di artikulasikan oleh
term "Zaidun" dan "al-Insanu” yang dia merupakan term pada posisi pertama, dan
antara rafa' yang diartikulasikan oleh term rafa’ yang dia merupakan term pada
posisi kedua. Berdasar hal itu, maka pengertian satu spesis adalah pengertian
totalitas terbatas atau tidak terbatas. Jadi pengertian arti manusia, dan apa yang
dimaksud arti ini adalah pengertian totalitas manusia. Dan totalitas apa yang
dinamakan manusia adalah pengertian terbatas atau tidak terbatas.*

Al-Farabi mengkritisi filosof Yunani Antisthenes tentang persoalan limitasi
manusia, integritas limitasi dan integritas limitasi akhir serta bagaimana konteks
itu menjadi tak terbatas, karena pencapaian terhadap statistika tak terbatas adalah
mustahil. Kondisi satu spesis adalah kondisi totalitas, maka spesis itu adalah satu
(terintegrasi).*

Dan tidak diragukan lagi bahwa studi tentang kategorisasi bagi al-Farabi
adalah memiliki hubungan hirarkis dengan bahasa. Sehingga kategorisasi itu
adalah kategorisasi tunggal atau kategorisasi tunggal denotatif dengan term tunggal
atau kategorisasi itu merupakan genus sesuatu yang sederhana terdapat pada
kalimat sempurna.*?

Atau kategorisasi itu adalah merupakan objek pertama bagi totalitas sains
logika dan totalitas ilmu filsafat. Dan tidak mungkin kita dapat mengetahuinya dan
membedakannya kecuali melalui eksplanasi differentia antara smantik isim-isim
tunggal yang menunjukkan genus kategorisasi tunggal, atau eksplanasi differentia
antara arti kategorisasi dalam bahasa. Lebih populer lagi, jika dicermati differentia

YAl-Huruf, hal. 65

“Al-Huruf, hal. 66

2Al-Farabi, al-Alfadz, hal. 104; Risalah Fi al-Mantig, hal. 227; Ma Yanbaghi an
Yugaddim Qabla Ta'allum al-Falsafah, hal. 55

6



antara arti-artinya dalam ilmu pengetahuan dan sains filsafat, serta bagaimana arti-
arti universal tersebut berkembang dalam bahasa dan filsafat.™

Kategorisasi logika relevan dengan isim-isim derivatif yang derivasinya
dirumuskan oleh para pakar gramatika arab seperti contoh ini: sesungguhnya al-
jauhar (esensi) dalam ilmu logika diterima oleh kata kerja dalam bahasa arab.
Sementara maqulat al-kaify (kategorisasi kualitatif) diterima oleh isim al-hai‘ah,
al-shifah al-musyabbahah, af'al al-tafdhil. al-Makan (tempat) diterima oleh
keterangan tempat dan waktu, isim al-zaman wa al-fi'il (keterangan waktu dan kata
kerja) diterima oleh isim al-fa'il (pelaku/subyek), selanjutnya al-infi'al diterima
oleh obyek (isim al-maf'ul).

Apabila pada kategorisasi logika dan isim-isim derivatif itu terdapat sifat
musyabbahah di antara keduanya, maka sesungguhnya disana terdapat sektor
differentia. Contoh: tidak kita dapatkan pada kategorisasi pakar gramatika atau
isim-isimnya yang derivatif kategorisasi kepemilikan. Statement ini dapat merujuk
pada perkataan Abid al-Jabiri bahwa kepemilikan dalam Islam hanya kembali
kepada Allah, dan manusia tidak memiliki sesuatu apapun, akan tetapi hanya
menggunakannya. Berikut al-Hal pada isim alat tidak kita jumpai eksistensi
kategorisasi Aristoteles bersamaan dengan eksistensinya pakar gramatika. Term ini
memungkinkan mengacu pada sistemik kategorisasi Aristoteles dan al-Farabi yang
berdasarkan pada atribut, atau kategorisasi sembilan yang mengarah kepada
kategorisasi pertama yaitu esensi. Sedangkan isim alat pada gramatika
menunjukkan alat al-fi'il (fasilitas kata kerja) sebagai konsiderasi derivasi pakar
gramatika yang tidak mengandung fi'il (kata kerja), bahkan menunjukkan
seseorang yang mengkorelasikannya dengan fi'il (kata kerja) sebagai spesis
korelasi paripurna baik secara langsung maupun melalui perantara.

Al-Farabi membedakan antara teori linguistik dan teori logika dalam suatu
kategorisasi, seperti contoh berikut: sesungguhnya kategorisasi ini adalah
menunjukkan kategorisasi pertama atau kedua adalah objek pertama sains logika,
ilmu fisika, ilmu budaya dan pembelajaran diberikan setelah ilmu fisika. Begitu
juga halnya ilmu berdebat, berpidato, puisi dan sains ilmiah. Akan tetapi pakar
gramatika memandang dan menggunakannya bahwa ilmu-ilmu itu adalah isim
denotasi yang dikorelasikan dengan term. Sedangkan pakar logika memandang
bahwa ilmu-ilmu dimaksud adalah merupakan fakultatif, atribut, objek dan
pengertian (definisi) yang berkaitan satu sama lain, dan bahkan hal itu
dipertanyakan. Jawabannya diambilkan dari pertanyaan tersebut dengan melihat
keterkaitan konstruksi satu sama lainnya yang fungsinya untuk memperbaiki
pikiran yang benar, dan menghindarkan dari kesalahan.™

Pakar pembelajaran memandang apa itu kategorisasi, dan bagaimana
kuantitasnya dalam konteks esensi'® spesis kuantitas setelah dia mengabstarksikan

BAl-Huruf, hal. 61; Undzur aidhan, Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi llm al-Mantig
'Inda al-Arab, hal. 54-55

“Abid al-Jabiri, Binyah al-'Agl al-Arabi, hal. 51

BAl-Alfadz al-Musta'malah Fi al-Mantiq, hal. 43; Lihat juga al-Huruf, hal. 66-67

1%Esensi adalah hakikat barang sesuatu. Perhatikanlah sebuah segi tiga. Sebuah segi tiga
tidak bereksistensi, karena apa yang kita jumpai di dalam eksistensi hanyalah hal-hal yang
mendekati segi tiga. Namun demikian sebuah segi tiga bersifat nyata. Segi tiga itu bukan impian

7



kategorisasi itu dalam pikirannya. Bahkan meringkas seluruh sesuatu yang diikuti
dan dipresentasikannya.

Sementara kita mendapatkan fakta (natural) tampak pada seluruh kategorisasi
yang direspons oleh esensi spesis predikat ini, dan memberikan sebab-sebab setiap
yang tampak padanya dengan menggunakan batas pertanyaan: maadza hua?; li
maadza hua?; bi maadza hua?; dan li maadza hua?

Kita mendapatkan ilmu tertentu setelah ilmu fisika memandang sesuatu
eksterior kategorisasi dan sebab musababnya serta kandungan ilmu-ilmu lain
seperti: pembelajaran, ilmu budaya, ilmu fisika dan pengertian (definisi) sebab
musababnya.

Adapun ilmu berpidato, sesungguhnya berbicara predikat yang mengukur
kategorisasi dan mendefinisikan sesuatu tentang kategorisasi itu. Akan tetapi
mempertanyakan sesuatu yang terdapat pada kategorisasi itu. Puisi juga merupakan
bagian dari pada ilmu berpidato yang mempertanyakan imajinasi sesuatu yang
terdapat pada kategorisasi. Dan setiap orator dan penya'ir mencoba untuk
meletakkan sesuatu eksistensi genus dari beberapa genus yang salah satu genus
objeknya adalah sama, baik secara persuasif atau imajinatif.*’

B. Bahasa: pendekatan prinsip untuk mengetahui nama

kategorisasi dan derivasinya

Al-Farabi menjelaskan pertama kali tentang nama-nama kategorisasi,
kemudian dia membedakan antar nama-nama ini dan nama-nama kategorisasi yang
relevan, konivasi, mediasi di antara keduanya, sebagaimana halnya dia
membedakan antara defferentia, sinonim dan derivasi nama-nama kategorisasi
dimaksud. Sehingga dia mengatakan bahwa "batas tertentu yang kita ketahui
tentang predikat atau esensinya, batas kuantitas yang dinamakan kuantitas, batas
kualitas yang dinamakan kualitas, batas pertanyaan bagamaina yang dinamakan
dengan term al-aina, begitu juga halnya batas pertanyaan mataa yang disebut
kategorisasi al-mataa; kaana dan yakunu. Dan demikianlah seluruh kategorisasi,
dan di antara yang telah kita ketahui adalah kategorisasi itu merupakan mudhaf
(tambahan), sebagian lagi merupakan maudhu' (objek) yang diposisikan pada
tempat tertentu, sebagian yang lain merupakan subjek, sebagian yang lainnya

atau khayalan. Segi tiga merupakan satuan konseptual atau logis. Bahwasanya segi tiga ada,
agaknya sudah jelas. Macam kenyataan yang mungkin tidak begitu jelas. Tetapi kita perlu
mengadakan pembedaan antara apakah segi tiga itu dengan kenyataan bahwa segi tiga itu ada.
Esensi segi tiga ialah sesuatu yang menjadikan segi tiga merupakan sebuah segi tiga. Dewasa ini
salah satu di antara masalah-masalah yang mengganggu Kkita terletak pada kebingungan kita
mengenai esensi manusia. Orang senantiasa bertanya "apakah manusia itu?". "esensi" dan "sifat
terdalam™ sering dipergunakan dalam arti yang sama. Maka esensi sesuatu ialah hakikatnya.
Apakah sesuatu itu bereksistensi atau tidak, dalam arti tertentu, tidaklah ada sangkut-pautnya
dengan pernyataan "apakah esensinya”. Tampaklah, jika X bereksistensi, maka tentu juga beresensi,
tetapi sebaliknya, tidak harus benar. Yang terakhir ini jelas terlihat jika kita mencermati segi tiga
tadi. (Louis O. Kattsoft, Elements of Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat,
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, Cet.ke-7, hal. 51-52).
" Al-Huruf, hal. 66-70

8



merupakan yanfa'il (format pasif) serta sebagian yang lain merupakan yaf'al
(format aktif).*®

Relevansi antara konivasi dan mediasi adalah kedua merupakan satu nama,
dan merupakan atribut dari sesuatu yang berbeda, dengan tanpa menyebut sesuatu
itu dengan nama ini, atau menyebut satu itu dengan nama sesuatu itu. Hal ini di
disebut dengan satu nama dan satu atribut dengan tanpa menyebut itu satu dengan
nama sesuatu itu. Term ini disebut dengan satu nama derivasi dari nama sesuatu
yang relevan seperti obat adalah berasal dari sesuatu yang berkaitan dengan
pengobatan. Dari konteks inilah disebut dengan satu nama adalah nama itu sendiri,
yaitu nama sesuatu yang merupakan affinitas.

Selanjutnya, sinonim secara etimologi adalah posisi satu term dengan satu
arti, akan tetapi keterangan dalam linguistik mempengaruhi jumlah term pada satu
arti atau variatifitas arti pada satu term. Apabila kita mendapatkan kosakata yang
menunjukkan satu arti (asad---laits---ghadnafir...) hal itu dinamakan sinonim.
Berikutnya, jika anda mendapatkan term yang menunjukkan arti yang berbeda (al-
ummah---al-Rajulu alladzi yu'tamu bihi fi al-ummah---al-Qamah, al-ummah min
al-umam...). Konteks ini merupakan al-musytarak al-lafdzi (lafal yang memiliki
arti ganda). Apabila terdapat term-term dan artinya berlawanan, maka hal ini
dinamakan antonim atau differentia (kontrastif). Karena salah satu syarat antonim
sebagaimana yang dikatakan oleh Abu al-Toyyib al-Lughawi bahwa kata itu
sendiri digunakan dalam dua arti yang berlawanan dengan tanpa perubahan yang
masuk padanya dan tidak kontradiktif dalam disposalnya.®

Adapun derivasi yang menunjukkan hanya arti saja, maka al-Farabi
memaparkan dalam eksplanasinya bahwa derivasi adalah penerimaan terhadap
beberapa term satu dengan term lainnya, merujuk pada satu asli term yang
membatasi materinya dan menunjukkan arti asli ganda seperti halnya menunjukkan
arti khusus yang baru.?’ Al-Farabi mengingatkan kita bahwa ada beberapa
kekeliruan yang memungkinkan terjadi, jika kita tidak cermat dalam melakukan
cara derivasi term, seperti: term itu formatnya adalah format derivatif, akan tetapi
artinya adalah arti paradigmatif atau tidak derivatif, atau formatnya adalah format
paradigmatik pertama, dan artinya adalah arti derivatif, seprti: al-Rajulu Karamun
atau (Karimun), pengertian ini adalah format fi'il atau mashdar, artinya adalah arti
logika seperti: "Khalagallahu™ atau Makhlugatun, hal ini formatnya adalah format
yaf'alu dan artinya ma yanfa'ilu. Di sisi lain formatnya adalah format maf'ul artinya
adalah arti fa'il, seperti: "sami-un-'ali-mun" atau sa-mi‘un-mustami‘un-'a-limun.?*
Terkadang term juga menunjukkan satu arti, kemudian term juga menunjukkan arti
lain yang murni, sehingga konstruktsinya adalah konstruksi derivatif yang
menunjukkan derivasi-derivasi dimaksud, dan hal itu digunakan dengan konstruksi
yang menunjukkan arti lain yang murni pada seluruh derivasi umum. Dan nama-

'® Al-Huruf, hal. 62-63

19 Ramdhan Abdu al-Tawwab, Figh al-Lughah al-Arabiyah, hal. 308-340

“Shubhi al-Shalih, Dirasat Fi Fighi al-Lughah, hal. 174; Abi Bakr lbn al-Siraj, al-
Isytigaq, hal. 39; dan Lihat Juga...Ramdhan Abdu al-Tawwab, Figh al-Lughah al-Arabiyah, hal.
291

2L Al-Farabi, al-Huruf, hal. 71; Lihat juga...Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi 'llm al-
Mantiq 'Inda al-Arab, hal. 60

9



nama kategorisasi itu adalah nama-nama derivatif yaitu nama-nama sepuluh genus
super. Konteks ini al-Farabi mengatakan: "genus yang paling super adalah terdapat
pada spesis-spesis yang kita ketahui predikat kam yaitu dinamakan al-Kammiyabh,
dan genus super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang kita ketahui
predikatnya kaifa, yaitu dinamakan al-Kaifiyah. Selanjutnya genus super adalah
meliputi seluruh spesis yang kita ketahui predikatnya aina yaitu dinamakan al-
Aina. Begitu juga halnya genus super adalah genus yang meliputi seluruh spesis
yang kita ketahui predikatnya mataa-kaana-yakuunu yaitu dinamakan mataa.
Selanjutnya genus super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang Kita
ketahui predikatnya mudhaaf yaitu dinamakan al-ldhaafah. Berikutnya genus
super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang kita ketahui predikatnya
wadhau' maa atau maudhuu' wadh'an maa yaitu dinamakan al-Wadh'u. Dan
pengertian super pada subyek dan predikat yang dibuat-buat yaitu dinamakan
esensi itu sendiri. Pengertian super pada an yaf'alu yaitu dinamakan an yaf‘alu,
begitu juga yanfa'ilu yaitu dinamakan an yanfa'ilu. Adapun genus yang didahului
oleh suatu sains, maka sains predikat yang kondisinya diketahui oleh indrawi, hal
itu dijumpai pada sifat satu sama lain yang telah disebutkan yaitu sebuah esensi,
seperti: dia adalah manusia, dia adalah putih dan dia adalah panjang.?

Apabila maushuf yang dijadikan seluruh kategorisasi, maka maushuf itu
dijadikan sebagai denotasi oleh term derivatif. Selanjutnya jika salah satu sifat
yang dijadikan kategorisasi dengan tanpa mengatakan bahwa "hadza™ manusia ini
umpamanya atau putih ini...dll, maka predikatnya mengandung kekuatan,
sehingga ia sebagai kategorisasi pertama, dan menjadi kesatuan utuh, yang kita
katakan manusia, putih dan panjang. Hal ini merupakan defferentia kategorisasi
antara satu sama lainnya.”®

Dengan demikian al-Farabi menempuh jalur bahasa dan warisannya
melalui penggunaan derivasinya dalam mengeksplanasi perbedaan antara
kategorisasi dan defferentia satu dengan lainnya. Di samping sektor linguistik yang
dilupakan oleh para filosof logika yang memperkaya khazanah logika dan kaidah-
kaidahnya untuk menambah perbedaan-perbedaan itu secara jelas dan mengarah
kepada dua alur.

Pertama: penarikan arti dan destinasinya terhadap predikat (seolah-olah
batasan tunggal arti putih, arti panjang, arti presentasi dan kontinyuitas kategorisasi
seprti berdiri dan duduk). Penarikan arti ini adalah merupakan fungsi pikiran tanpa
indrawi.

Kedua: memprioritaskan arti dalam pikiran, memprioritaskan termnya
sebelum penarikan arti. Hal itu dikatakan oleh al-Farabi bahwa ™"arti itu lebih
utama dari penarikan terhadap pengetahuan. Dan setiap satu pengetahuan
diprioritaskan dari yang lain dalam konteks tertentu...maka term-term yang
menunjukkan arti adalah rasional (logis). Dari sisi ini, maka pikiran diprioritaskan,
dan term-termnya yang menunjukkan pengetahuan disebut term predikat yang
diprioritaskan.

2 A\|-Farabi, al-Huruf, hal. 71-72
2 Al-Huruf, hal. 73

10



Berdasarkan prinsip ini, maka para pakar bahasa dan pakar logika klasik
membedakan antar derivasi kategorisasi dan paradigma pertama kategorisasi itu,
karena mereka mempertanyakan bagaimana eksistensi manusia yang berdiri pada
arti predikat khusus, jika terkonstruksi dari dua sesuatu, sementara ia merupakan
ilmu satu dari dua batasan konstruksi yang menunjukkan konstruksi dalam format
berbeda, yaitu terlambat dan diambil dari term yang tidak diketahui batasnya
secara simple, tanpa konstruksi "derivatif". Adapun term yang menunjukkan
konstruksi dan formatnya tidak berubah, yaitu "paradigma pertama”.

Al-Farabi memaparkan konteks itu, karena mereka berpendapat bahwa
term-term itu terjadi setelah sesuatu yang dipikirkan. Dan term-term dimaksud
menunjukan term pertama terhadap pesanan pikiran dari sisi rasionalitas dan
accident pikiran pada aksi tertentu. Kategorisasi itu adalah terjadi sebelum accident
pikiran yang terdapat aksi konfidental. Term-term itu sebelum terjadi accident
pikiran yang di dalam term tersebut terdapat aksi konfidental yaitu lebih dekat
kepada indrawi yang ditunjukkan oleh isyarat-isyarat---baik berupa huruf-huruf,
bunyi-bunyi, jeritan (tangisan) atau oleh term-term---akan tetapi tidak jelas
maksudnya, di samping tidak paripurna.

Statement di atas menegaskan bahwa keparipurna term-term tersebut belum
mencapai harapan, kecuali hanya rasionalitas aksi konfidental. Dengan demikian
rasionalitas itu harus menunjukkan keparipurnaan itu, yaitu paradigma term
pertama. Adapun kontinyuitas adalah merupakan derivasi, seperti kata al-Dharbu
merupakan contoh pertama al-Dhaarib, yadhrib, dharb, sa yadhrib, madhrub dan
lain-lain, yaitu merupakan derivasi kata.**

Apabila kategorisasi sembilan menunujukkan setiap satuan kategorisasi
dimaksud melalui dua isim: yaitu derivasi dan paradigma pertama seperti halnya
al-'ilmu adalah "paradigma pertama” ‘aalimun, ma'lumun, ya'lamu, dan 'alima dan
lain-lain yang miliki konjungsi (derivasi), maka sesungguhnya kategorisasi
predikat adalah (esensi)---genus dan spesisnya adalah isim-isim terbanyak dari
paradigma pertama dan juga konjungsi orisinal. Bahkan sebagiannya adalah format
term dan format derivatifnya, serta bukan arti derivatifnya, seperti al-Hayyu.
Adapun devisi-devisinya yang dapat dimengerti melalui genusnya, maka
seluruhnya menunjukkan isim-isim derivatif. Dengan demikian, maka predikat
pertama tidak mungkin disebut isim derivatif dari isim hadza al-bayadh, jika tidak
ada isim yang dimilikinya, akan tetapi isim tersebut menunjukkan pada satu objek,
dan bukan pada objek tertentu.

C. Format Term Kategorisasi dan Konjungsinya antara Pakar
Linguistik dan Logika ""Perspektif al-Farabi®'.

Apabila al-Farabi memfokuskan bahasa terhadap definisi kategorisasi dan
pencapaian pada derivasi kategorisasi dimaksud, tanpa derivatif yang akan
diperolen dalam penggunaannya yang variatif bagi seluruh sains, maka
sesungguhnya al-Farabi berusaha untuk mendapatkan term-term yang
menunjukkan kategorisasi untuk mengetahui format dan konjungsinya dalam

2Al-Huruf, hal. 73-74
11



mentransfer kategorisasi itu pada accident term secara general: konstruksi dan

argumentasi kategorisasi tersebut serta accident klasifikasi statement yang variatif.

Pertama akan dimulai dengan eksplanasi bahwa:

1. Term-term yang menunjukkan predikat yang tidak pada objek tertentu (esensi)
yaitu term-term yang tidak memiliki konjungsi orisinal dan tidak menjadikan
kata relevan dengan nama yang disebutkan oleh al-Farabi (aksidensia)
meskipun berbeda dengan aksidensia perspektif gramatika Arab.

2. Term-term yang menunjukkan seluruh kategorisasi, jika predikatnya terdapat
(esensi) yang mencakup di dalamnya kekuatan dan memiliki format.

3. Term-term yang menunjukkan kategorisasi dari sisi term jiwa terhadap predikat
yang memiliki objek (esensi), keduanya memiliki format lain dan banyak kata
yang dicapai oleh empat unsur pengertian yaitu pengertian predikat pertama,
kemudian predikat itu adalah hadza al-Insan atau hadza al-Abyadh kedua,
kemudian al-Insan atau al-Abyadh ketiga, selanjutnya al-Insan dan al-Bayadh
keempat, ketika itu jiwa melaksanakan nominasinya.”

Ketika esensi itu---merupakan bagian dari naturalistik kekuatan logika yang
terlepas dari relasi® term satu sama lainnya; konstruksi dan accident?’ dari
problematika genus yang berbeda konstruksinya dari berbagai motif dan
argumentasi; atau konstruksi terikat dan tertentu; atau konstruksi kebutuhan seperti
perintah dan larangan, maka term-term ini menyempurnakan argumentasi
kategorisasi serta menunjukkan variatifitas term dari kategorisasi dimaksud.
Demikianlah, sesungguhnya term-term itu menjadi petunjuk jiwa, dan tidak ada
sesuatu di dalam jiwa kecuali paradigma-paradigma dan argumentasi yang berada
di luar jiwa. Dan term-term itu adalah menyerupai kategorisasi yang berada di
dalam jiwa dan di luar jiwa.

Al-Farabi mengekspresikan statement para pakar kontemporer sebagai ide
dan kritikannya, ia berpendapat bahwa penolakan mereka merupakan substansi
yang menunjukkan term-term bahwasanya term-term itu adalah benar, seperti al-
Bayadh, al-Sawad dan al-Thuul. Aggapan mereka bahwa substansi itu adalah al-
Abyadh, al-Thawiil dan al-Aswad. Bahkan sebagian mereka menolak al-Abyadh,
al-Thawiil dan al-Aswad itu. Mereka mengira bahwa substansi itu adalah hadza al-
Insan dan hadza al-Abyadh...dan lain-lain. Akan tetapi mayoritas mereka menolak

®Al-Huruf, hal. 75-76

®Relasi dalam ilmu logika adalah sering dinyatakan dalam bentuk proposisi yang
mengandung dua variabel atau lebih; misalnya, "X lebih besar dari pada Y" dinyatakan sebagai "X
R Y" yang dalam hal ini R mewakili (menggambarkan) simbul matematik, dibaca "lebih besar dari
pada" atau dinyatakan dengan "f (X F Y)" yang dalam hal ini F mewakili "lebih besar dari pada".
Ada banyak relasi di antaranya adalah relasi dalam ruang, dalam waktu, dalam kualitas, dalam asal
usul keturunan dan lain sebagainya. (Louis O. Kattsoft, Elements of Philosophy, terj. Soejono
Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, Cet.ke-7, hal. 57-58).

TAksidensi adalah sesuatu yang termasuk sifat barang sesuatu, tetapi bukan substansi
barang sesuatu itu. Aksidensi termasuk, misalnya, sifat substabnsi hal-hal yang bersifat material,
yakni bahwa hal-hal itu bereksistensi, yaitu menempati ruang. Ruang khusus apakah yang
ditempatinya, itulah yang dinamakan aksidensi. Sementara substansi adalah barang sesuatu yang
sering dilawankan dengan aksidensi barang sesuatu tersebut. (Louis O. Kattsoft, Elements of
Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996,
Cet.ke-7, hal. 53).

12



substansi yang menunjukkan predikat, dan membatalkan substansi kategorisasi itu.
Ide ini sebagaimana pendapat al-Farabi bertentangan dengan indrawi dan
pengertian kita pertama, serta dianggap keluar dari kaidah humanistik. Karena
dalam naturalistik manusia hendaknya berujar dengan term, dan tabi‘at manusia
juga adalah mengetahui untuk mencapai sesuatu dalam pikirannya yang logis
sebagaimana yang telah kita paparkan di atas.”®

Di antara proses reformasi term sepanjang masa adalah sains term
dimaksud, dan al-Farabi menegaskan bahwa kita dapat membedakan term-term
tersebut sebagai berikut:

A. Term derivatif dan term non derivatif
B. Term yang menunjukkan arti konotatif dan denotatif

Apabila arti konotatif menunjukkan waktu dari aspek predikat yang
dideskripsikannya mengandung kekuatan, maka term-term itu harus menunjukkan
arti-arti dimaksud, baik arti-arti itu merupakan problem melalui format yang
menunjukkan konotasi dan term predikat maupun arti-arti itu merupakan problem
yang menunjukkan aspek predikat yang mengandung kekuatan.

Akan tetapi disana terdapat perbedaan antara pakar logika dalam konteks
ini: sebagian mereka menganggap bahwa term-term yang menunjukkan perbedaan
itu melalui sektor kekuatan predikatnya yang dideskripsikan oleh kekuatan
dimaksud yaitu konotasi term-termnya yang menunjukkan paradigma pertama.

Orang lain berpendapat kontroversial, dan setiap kelompok perspektifnya
dikuatkan oleh argumentasinya.

Satu kelompok beranggapan bahwa karakteristik predikat, dan ia
merupakan deskripsi yang dianggapnya substantif di luar jiwa. Hal itu dinamakan
oleh para pakar gramatika arab dan pakar logika merupakan sumber kata yaitu
disposisi tiga keterangan waktu: sektor kandungan predikat yang tidak memiliki
objek, seluruhnya memiliki arti derivatif, deskripsi itu telah ada kategorisasi yang
menjadi predikat pada sesuatu yang tidak memiliki objek dan bukan merupakan
sumber derevatif. Jika kita berkeinginan untuk menjadikan predikat itu sebuah
format yang menduduki posisi sumber, maka kita harus mengeluarkan term yang
memiliki format berbeda tentang term yang bukan sumber derivatif seperti
manusia, maka Kkita katakan "sesungguhnya manusia itu adalah merupakan
manifestasi humanistik, antar laki-laki dan kelelakian sangat relevan dengan
ungkapan "antar putih dengan sifat keputihan™ yaitu orang berilmu sempurna
imunya merupakan humanistik dan kelelakian adalah sebagai sumber atau
menduduki posisi sumber tersebut.

Adapun sumber kategorisasi lain adalah menunjukkan arti term konotatif
dari objek-objek yang memiliki pengertian di luar esensinya. Atas dasar itu, maka
tinggal objek-objek yang merupakan substansi logika, jika kita melepaskan objek-
objek dimaksud dari seluruh kategorisasi. Sementara term kategorisasi itu adalah
hanya tabi‘at logis dengan tanpa ada relasi dengan lainnya.?

Statement di atas menegaskan kepada kita bahwa bagaimana bahasa arab
menjadi fleksibel, berkembang dan dapat dipahami oleh setiap muncul spesifikasi

28 Al-Huruf, hal. 77
2 Al-Huruf, hal. 78; Lihat juga, Jauraji Zaidan, al-Falsafah al-Lughawiyah, hal. 93-95

13



baru bersamaan dengan level yang telah diterjemahkan mayoritas bangsa klasik,
kendati bahasa arab adalah bahasa yang fleksibel yang merespons kebutuhan level
khusus yang mampu memasukkan kosakata baru, dan diserap ke dalam bahasa
arab tanpa eksisnya sinonim yang dimilikinya. Bahasa arab juga telah menyerap
dari bahasa Yunani, Persia yang merupakan term-term dalam logika dan filsafat.
Dan hal ini belum eksis sebelum adanya proses penerjemahan. Selanjutnya
peninggalan kata-kata ini sesuai dengan kondisi setelah peristiwa perubahan
bersamaan dengan gong aural oral arab seperti: filsafat-primordialisme-astoqs-
musikal. Mayoritas derivatif yang digunakan sebagaimana yang telah kita
singgung di atas, seperti berfilsafat-filosof-ahli filsafat...begitu juga penggunaan
ya al-nisbah seperti: falsafy-kully-juz-iy...dan lain-lain sebagaimana juga
digunakannya nisbat alif-nun seperti halnya al-suryaniyah contoh: ruhany-nafsany
dan dimasuki "lam al-nafiyah" terhadap term-term setelah adat al-ta'rif seperti al-
lamahdud-al-laniha-iy...dan lain-lain.

Demikianlah, dengan adanya derivasi kata, maka muncul variatifitas kata
yang mampu untuk memberikan banyak arti sebagaimana banyaknya statement
dan term.*

Kecerdasan al-Farabi tampak terkait dengan linguistik dan logika ketika ia
mengkaji kondisi sumber (referensi) dan mengekspresikan persoalan filosofis
untuk menyingkap naturalistik dan perannya dalam khazanah (kekayaan) bahasa,
dan dia juga membedakan antara sumber (referensi) dan objek untuk mencapai
esensi objek itu sendiri.

Al-Farabi mengatakan bahwa "seyogyanya kita melihat aspek humanistik,
kejantanan (kedewasaan) dan konstruksionalitas serta sesuatu hal yang relevan
dengan itu sebagaimana mengalirnya mainstream sumber (referensi), apakah ia
menunjukkan sesuatu term yang terlepas dari objek-objek, sehingga terisolir.
Apabila kondisinya demikian, maka mana objek humanistiknya? Hal itu tentunya
adalah manusia, karena sesungguhnya manusia itu menunjukkan arti kekuatan
yang mengandung objek "

Berdasarkan term itu, maka manusia terkonstruksi dari objek itu, sementara
arti dari objek dimaksud tidak menunjukkan esensinya. Konvergensi keduanya
adalah kalimat yang berarti manusia.

Itu semua adalah merupakan kondisi substansi bagi totalitas kondisinya,
maka setiap satuan terkonstruksi dari salah satu dari sesuatu itu, seperti: penetasan
dan yang lain seperti sesuatu yang diperoleh dari hasil penetasan, totalitasnya
adalah putih. Dan putih adalah sesuatu yang mengandung objeknya melalui
kekuatan. !

Al-Farabi membedakan antara objek dan predikat yang meliputi kekuatan
manusia...maka manusia adalah logis predikatnya, dan pengertian predikat itu
adalah maa huwa. Adapun objek, maka sesungguhnya manusia menunjukkan laa
'ala maa hua. Dan manusia mengandung objek dengan aksi. Berdasarkan hal itu,
maka manusia merupakan konstruksi dari dua sesuatu yang pengendalinya dia
sendiri, dan keduanya merupakan genus dan devisinya atau dua sesuatu, yang salah

% Ali Abdu al-Wahid Wafi, "llmu al-Lughah, hal. 50-56
3t Al-Huruf, hal. 78-79

14



satunya sebagai materi dan yang lain adalah sebagai ilustrasi, seperti al-abyadh
yang al-bayadh sebagai (sumber/referensi)nya, seprti ilustrasi, devisi dan objek
predikat atau sebagian spesis>? atau genusnya sebagai materi atau genus, sementara
putih argumentasinya putih dengan aksi dan kekuatan objek. Al-Farabi
mempertanyakan apakah manusia itu menunjukkan huwa lahu, sebagai ilustrasi
atau devisi dengan aksi, manusia juga menunjukkan huwa sebagai materi atau
genus dengan kekuatan atau argumentasi keduanya dengan aksi??

Al-Farabi berpendapat bahwa humanistik yang posisinya sebagai manusia
adalah posisi al-bayadh dari al-abyadh, jika al-bayadh itu sebagai ilustrasi atau
hanya devisi tanpa materi atau genus, maka humanistik esensinya adalah hanya
ilustrasi atau devisi tanpa materi atau genus. Sementara humanistik itu, terkadang
posisinya sebagai artikulator itu sendiri, dan terkadang sebagai artikulasi. Apabila
humanistik itu adalah merupakan artikulasi terhadap artikulator, sedangkan
manusia itu adalah articulator, maka artikulator meliputi komunitas hewan dengan
kekuatan dan aksi. Jadi artikulator tidak menunjukkan dia sebagai komunitas
manusia yang tidak lebih banyak dari hewan.*

Berdasarkan statement di atas, maka sumber (referensi) ini sebagai
argumentasi dalam setiap konstruksi dari substansi sumber itu sendiri, seperti
ilustrasi atau devisi yang tidak menunjukkan isim derevatif. Adapun sesuatu yang
belum terdevisikan baik sebagai ilustrasi dan bukan materi atau materi tanpa
ilustrasi, maka tidak mungkin dijadikan sebagai sumber (referensi). Dan kalupun
mungkin dijadikan sebagai sumber (referensi), maka sesuatu itu tidak akan
menunjukkan sumber (referensi) dan derevasi yang memiliki satu arti.

Demikianlah al-Farabi menerima format term-term dan paradigmanya,
khususnya term-term yang menunjukkan kategorisasi---format dan paradigmanya.
Al-Farabi mendisposisikan bahasa arab dari sektor derivasinya adalah gramatika
yang belum diketahui esensinya oleh pakar bahasa arab. Maka al-Farabi adalah
orang yang pertama kali menggunakan terminologi al-mashdar al-shina'i yang
dikatakan bahwa al-'alamiyah dari kata al-'alam; dan al-insaniyah dari kata al-
insan dan al-Farabi mengembangkan terminologi dimaksud sehingga menjadi
salah satu materi bahasa dan jalan dasar untuk memunculkan terminologi-
terminologi baru dalam ilmu modern.

% Genus dan Spesis adalah nama-nama kelas yang berhubungan. Denotasi spesis
merupakan bagian daripada denotasi genus. Umpamanya kelas "manusia" dan kelas "binatang".
Denotasi "manusia” lebih sempit daripada denotasi "binatang”, dan dengan demikian denotasi
"manusia” termasuk ke dalam denotasi "binatang”. Kelas "binatang" merupakan genus dan kelas
"manusia” merupakan spesis. Akan tetapi jangan lupa bahwa genus dan spesis adalah term-term
yang relatif. Kelas yang lebih luas denotasinya disebut genus terhadap kelas yang lebih kecil
denotasinya yang disebut spesis. Oleh karena genus dan spesis adalag term-term yang sifatnya
relatif, maka suatu term dapat juga menjadi genus dalam hubungannya dengan kelas yang lebih
kecil denotasinya, di samping ia menjadi spesis dalam hubungannya dengan kelas yang lebih luas
denotasinya. Hubungan semacam ini menyatakan bahwa jika ditinjau dari segi denotasinya, genus
meliputi spesis, dan jika ditinjau dari konotasinya, spesis meliputi genus. (Partap Sing Mehra dan
Jazir Burhan, Op.Cit., hal. 24).

% Al-Huruf, hal. 79

15



D. Referensi dan Derevasi term di luar Bahasa Arab

"Presentasi al-Farabi"

Al-Farabi dengan tradisi bahasanya yang dalam, tidak cukup
mengeksplanasi naturalistik referensi dan derevasi kata bahasa Arab an sich, akan
tetapi dia menerima seluruh bahasa lain, dan dia menegaskan bahwa sesungguhnya
hal tersebut terdapat pada seluruh bahasa adalah referensi yang dapat merubah
term-term dan menjadikannya sebagai kata, yaitu melalui dua jalur:

1. al-'alam dalam bahasa arab: adalah referensi (mashdar) yang tidak dapat
berubah, akan tetapi seluruh pakar bahasa melakukan perubahan dari term al-
‘aalam sebagai mashdar, sehingga mereka mengatakan hal itu adalah al-
‘aalamiyah.

2. al-insan: adalah referensi (mashdar) yang dapat berubah, dan mereka
menjadikan hal itu sebagai al-insaaniyah.

Demikianlah kondisi pada seluruh isim-isim yang dapat berubah dan tidak
dapat berubah, dan mereka menjadikannya sebagai referensi (mashdar), sehingga
mereka mengatakan bahwa term al-mutsallats menjadi mutsallatsiyah, term al-
mudawwar menjadi mudawwariyah, term al-abyadh menjadi abyadhiyah dan al-
dzannu menjadi dzanniyah...dan lain-lain. Ini semua senada dengan al-insaniyah
dan al-rajuliyah relevan dengan al-'alam, al-sawad dan bayadh. Karena 'al-alam,
sawad dan bayadh hanya menunjukkan arti term terhadap setiap objek. Adapun al-
abyadhiyah dan aswadiyah...dan lain-lain. Hal itu menunjukkan sektor arti itu
sendiri pada objeknya, dan sektor itu sendiri adalah tidak terpisah dari topiknya.

Ekplanasi tentang bahasa ini terkadang format term konstruktif
sebagaimana juga menunjukkan format-format arti dari sektor declinable objeknya,
dan inilah perbedaannya antara al-'alam dan al-'alamiyah. al-'Alam terkadang
indeclinable dan tidak menjadi sebuah sains, bahkan tetap eksis. Sementara al-
‘alamiyah sesungguhnya dia menunjukkan sektor declinable topiknya tetapi tidak
terpisah.

Perumpamaan referensi (mashdar) relevan dengan derevasi yang berasal
dari isim-isim, akan tetapi dia tidak berubah dengan sendirinya pada bahasa itu,
dan apabila mereka menginginkan perubahan isim-isim dimaksud, maka mereka
menjadikan term fi'il adalah "fi'il al-'alamiyah”, dan digunakan sebagai term al-
‘alamiyah pengertian al-insaniyah menunjukkan sesuatu yang tidak terpisah dari
objek apapun.®*

Perbedaan antara referensi (mashaadir) dan isim-isim yang belum terbentuk
dalam format-format ini, maka sesungguhnya isim-isim itu tersirat arti substantif
atau arti koleratif yang menjadi kandungan subjek dari suatu objek. Maka dari itu
kita mengatakan bahwa zaid insanun, jangan dikatakan huwa insaniyah.

Berdasarkan term-term ini, maka ia dijadikan sebagai hukum dan kondisi
yang telah menembus kaidah memungkinkan untuk disepakati sebagai partisipasi
format-format yang menunjukkan banyak substantif korelatif terhadap seluruh
definisi (pengertian) lain, dan terkadang bukan melalui sesuatu perubahan yang
menunjukkan sesuatu yaitu komupleks yang digunakan oleh komunitas binatang

3 Al-Huruf, hal. 81
16



yaitu genus manusia, nama kompleks dan formatnya merupakan derivasi dan
bukan ekspresi dari arti derevasi itu. Terkadang format term-term adalah
merupakan format referensi dan artinya adalah arti derevatif, seperti: rajulun
karamun, bahkan dalam bahasa Yunani terdapat sesuatu orisinil. Kemudian Kita
mendapatkan sebuah isim yang menunjukkan kategorisasi dan hanya genus
terhadap objeknya, serta objek itu tidak diperoleh dari genus itu---isim derevasi
adalah diperoleh dari genus, bahkan dinamakan isim derevasi dari isim genus lain,
seperti al-fadhilah (alam ideal) di Yunani, sesungguhnya almukallaf tidak
dikatakan ideal seperti dalam bahasa arab, akan tetapi dikatakan mujtahid atau
ambisius.®

E. Relatif Ajektif dan Genitif Konstruktif dalam Kategorisasi

antara Pakar Gramatika dan Pakar Logika

Terjadi kontroversial variatif tentang relasi terminologi relatif ajektif dan
genetif konstruktif menurut para pakar sains sebagaimana terjadi kontroversial
pada lingkup pakar gramatika dan logika. Hal itu terjadi karena setiap term
memiliki dimensi atau salah satunya faktor linguistik, sedangkan faktor lainnya
adalah logika. Kemungkinan level kedua adalah satu arti pertama atau merupakan
eksesnya. Munculnya para relator dari satu sisi dan komunikator pada sisi lain
adalah sangat jarang untuk berpisah.

Pakar pendidikan (para insinyur) Pakar berhitung (eksakta) berasumsi
bahwa relatif ajektif merupakan genus genitif konstruktif yang merupakan
kategorisasi apapun. Adapun pakar logika, sesungguhnya mereka menjadikan
kategorisasi itu lebih umum dari genetif konstruktif yaitu relatif ajektif apapun. Hal
itu menjadi fokus atensi mereka pada setiap dari dua sesuatu konektif melalui
medium salah satu huruf relatif ajektif (huruf al-nisbah) seperti: min-'an-'ala-fi
atau huruf al-washl.

Relatif Ajektif beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya adalah
kategorisasi genetif konstruktif, kategorisasi al-Aina, mataa, dan kategorisasi an
yakuunu lahu. Sementara genetif konstruktif dikatakan oleh mereka melalui
partisipatif atau melalui lokalistik median sebagaimana yang diintrodusir al-Farabi
bahwa "apabila kita mempertanyakan tentang definisi relatif ajektif, maka
jawabannya adalah genetif konstruktif kemudian deskripsi aina, mataa, an
yakuunu lahu; selanjutnya jika kita mempertanyakan tentang definisi sesuatu yang
lebih universal, maka jawabannya adalah tidak ada yang memiliki definisi yang
empat lebih universal".*

Adapun menurut pakar garamatika—mereka—menggunakan terminologi
kategorisasi dalam semantik adalah lebih spesifik dari totalitasnya. Sehingga
mereka berpendapat bahwa atribut suatu negara, spesis atau keluarga dan suku
yang menunjukkan setiap komunitas dengan term variatif melalui variatifitas
identikal yang pada akhirnya juga paripurna---baik satu huruf seperti yang terdapat
pada bahasa Arab dan Persia, atau beberapa huruf dengan identikalnya seperti yang

% Al-Huruf, hal. 82
% Al-Farabi, al-Huruf, hal. 84; lihat juga Dr. Athif al-'Iragi, Kitab al-Huruf wa Ahamiyatuhu
fi Majal al-Fikr al-Falsafi al-Arabi, hal. 3

17



terdapat pada bahasa Yunani---bahwa setiap isim terformat oleh format itu sendiri
yang bagi mereka menunjukkan relatif ajektif dengan terminologi lain disebut
atribut.®” Selanjutnya ditegaskan bahwa setiap pemilik bahasa memiliki format
term atau huruf yang diintegrasikan dengan term-term mereka yaitu governed
noun. Dengan demikian, maka genetif konstruktif bagi mereka adalah sesuatu yang
menunjukkan arti melalui term-termnya yang variatif dengan format-format itu
sendiri atau integrasi huruf-huruf dimaksud.

Demikianlah perspektif pakar gramatika tentang kajian popularitas relatif
ajektif dan genitif konstruktif, begitu juga halnya persepektif pakar logika yang
tidak jauh mengkaji tentang arti. Jadi atensi mereka terhadap setiap dari dua
sesuatu saling terkait melalui medium huruf-huruf yang dinamakan huruf relatif
ajektif atau huruf genetif konstruktif seperti 'an-min-'alaa-fii dan seluruh huruf
yang terindentifikasi.*

Sesuatu yang memungkinkan profitable (produktif) sektor-sektor antara
"al-Sairafi" dan "Mataa Ibnu Yunus" dalam lingkup relatif ajektif dan genetif
konstruktif adalah sesuatu yang dijadikan oleh "al-Farabi" yaitu desain bunyi
dalam membedakan antar keduanya dan mengeksplanasi kedua macam dimaksud
sehingga fokus "al-Sairafi” dan "Mataa ibnu Yunus" tentang diskonsersi dan
pertanyaannya tentang formulasi yang dapat dipergunakan komparatif dan
superlatif ajektif (af'alu al-tafdhil) serta formulasi yang dapat dipergunakan ketika
muncul pertanyaan: ma al-farqu baina an taqula Zaidun afdhalu al-ukhuwwah,
dan Zaidun afdhal ikhwatihi? Lalu jawaban yang dilontarkan oleh "Mataa Ibnu
Yusuf" bahwa kedua statement itu adalah benar dan tidak terdapat perbedaan logika
antar keduanya. "Statement inilah yang disebut oleh al-Sairafi tentang eksplanasi
kontroversial antar keduanya untuk mengklarifikasi (menampakkan) kebodohan
Mataa Ibnu Yusuf terhadap gramatika dan menegaskan bahwa statement yang
kedua itu adalah invalid. Dan kontroversial itu sebagaimana pendapat al-Farabi
berikutnya bahwa totalitasnya adalah telah dipahami secara spesifik tentang genetif
konstruktif. Jadi Mataa Ibnu Yusuf memahaminya melalui arti logika, bahwa
terminologi al-ukhuwwah adalah mengilustrasikan interaksi seperti interaksi
fatherhood, interaksi debilitas, interaksi debilitas dan affinitas. Sedangkan al-Sirafi
memahaminya adalah arti relatif ajektif, oleh karena itu Zaidan di affinitaskan
kepada Ukhuwatihi, dan Zaid dijadikan komunitas mereka dikuasai oleh totalitas
yang dimilikinya, meskipun al-Sairafi berpendapat bahwa hal itu tidak mungkin
merupakan superioritas karena ia merupakan bagian dari mereka. Bahkan al-
Sairafi memandang genetif konstruktif dari sektor valitasnya, bukan dari sektor
konseptual sebagaimana aksi para pakar logika.>*

¥ Adjektiva yg menerangkan nomina dalam frasa nominal; kata berkelas tertentu yg
mempunyai fungsi menerangkan nomina dalam frasa nominal, misal sekarang dl pemuda sekarang;
kategori variabel kualitatif (spt laki-laki atau perempuan menunjukkan jenis kelamin); Ark ciri atau
sifat yg terdapat pd setiap benda purbakala, yg dapat dijadikan dasar untuk menentukan kelompok.
(KBBI Software).

% Al-Farabi, al-Huruf, hal. 83. Lihat Juga George Zaidan, al-Falsafah al-Lughawiyah, hal.
101-105.

% Al-Farabi, al-Huruf, hal. 85, ‘Abid al-Jabiri, Binyah al-'Aql al-Arabi, hal. 52-53

18



Al-Farabi menyimpulkan dari sektor linguistik gramatikal dan
menggunakan eksplanasi logika Aristoteles, khususnya terkait dengan relatif
ajektif dan genetif konstruktif melalui kategorisasi. Statement dimaksud adalah
"apabila muncul pertanyaan ma sabiluhu? Maka jawabannya adalah aina al-
syai'u?" maka sesungguhnya jawaban dari sesuatu itu adalah awwalan™” tempat
terintegrasi dengan salah satu huruf relatif ajektif, dan mayoritas huruf-huruf itu
adalah huruf "fii" seperti statement berikut: aina Zaidun? Jawabnya fi al-bait atau
fi al-suug.”® Konteks ini, maka relatif ajektif secara general perspektif seluruh
pakar tidak memiliki arti lain, kecuali hanya arti genetif konstruktif. Dua adjungtif
mempertautkan salah satunya kepada yang lain, memiliki satu arti umum yaitu satu
pengertian, misal: jalan di antara permukaan dan lantai rumah, apabila dasar
permukaan dan terminasinya terdapat pada bumi, maka dinamakan turun (jatuh).
Selanjutnya apabila dasar permukaan bumi dan terminasinya permukaan, maka
disebut naik (tanjakan). Begitu juga halnya genetif konstruktif, maka
sesungguhnya dua adjungtif keduanya adalah merupakan terminasinya. Sehingga
apabila kita catat bahwasanya kedua adjungtif adalah "alif" dan "ba" yaitu sekali
diambil dari "alif" ke "ba", dan sekali diambil dari "ba" ke "alif".*"

Genetif konstruktif memiliki diversifikasi: di antaranya tidak memiliki isim
orisinal, tidak ada isim jika diambil salah satunya, tidak menjadi isim jika diambil
yang lainnya, tidak ada dua isim yang menunjukkan keduanya terhadap salah satu
dari adjungtif dan modelnya, dan tidak ada dua isim yang kontrastif seperti: al-abu
wa al-abnu; tidak ada dua isim yang derivasinya dari sesuatu, seperti: al-maaliku
wa al-mamluuku; tidak ada dua isim totalitas dari sesuatu yang terintegrasi,
seperti: al-shadiiqu wa al-shadiiqu. Di antara syarat dua adjungtif sebagaimana
yang dikatakan bahwa salah satu dari kedua adjungtif tersebut dijadikan arti
denotatif melalui isim yang menunjukkannya dari sektor spesis genetif konstruktif.
Konteks ini relevan dengan ekspresi Aristoteles "'sesungguhnya dua adjungtif
keduanya merupakan eksistensi yang dimilikinya, bahwa kedua adjungtif itu
adalah salah satu spesis genetif konstruktif". Eksplanasi terma itu terdapat dalam
buku kategorisasi bahwasanya "sesungguhnya sesuatu itu berasal dari adjungtif
ketika esensinya diekspresikan melalui analogi terhadap yang lain dengan
direksitas relatif ajektif".*

Adapun jumhur, para orator dan pakar puisi—mereka—saling toleransi
dalam prase, bahkan mereka menjadikan pada setiap dua adjengtif salah satunya
melalui analogi terhadap lainnya, baik kedua adjengtif itu merupakan genetif
konstruktif atau kedua adjengtif itu eksistensinya melalui nama yang menunjukkan
substansinya atau salah satunya diambil namanya yang menunjukkan sektor genetif
konstruktif yang dimilikinya, sedangkan yang lain di ambil namanya yang
menunjukkan substansinya. Sementara itu kita mendapatkan para pakar gramatika
arab yang menggunakan genetif konstruktif pada seluruh sasaran yang telah kita
paparkan di atas, baik konteks itu perspektif jumhur, para orator dan pakar puisi

0 al-Huruf, hal. 88
L Al-Huruf, hal. 85
2 Al-Huruf, hal. 87

19



atau ilustrasi pertama yang digambarkan oleh Aristoteles tentang adjengtif dalam
bukunya kategorisasi.

Selanjutnya al-Farabi menegaskan dalam kesimpulan penelitiannya tentang
adjengtif yang sepantasnya disebut adjengtif kecuali genetif konstruktif salah
satunya di arahkan kepada yang lain yaitu genetif konstruktif equalitas.

Lebih jauh dipaparkan bahwa perbedaan antara relatif ajektif dan genetif
konstruktif, bahwa relatif ajektif adalah isim universal yang berbeda dengan
perbedaan genus yang terdapat relatif ajektif meliputi kategorisasi al-aina, mataa
dan an yakuna lahu apabila salah satunya dari sesuatu atribut, terkadang
memungkinkan kita untuk menjadikannya pada bab adjengtif yang diikuti oleh
genetif konstruktif. Dengan demikian, maka sesuangguhnya genetif konstruktif
mengikuti setiap kategorisasi.

Berikutnya terdapat kontroversial prinsip tentang perspektif pakar logika
terhadap relatif ajektif dan genetif konstruktif, sebagian mereka menolak
eksistensinya yang orisinal, dan sebagian lain melemahkan eksistensinya, di
antaranya adalah Aristoteles yang mengatakan pada pengantar bukunya fi al-'Alam
al-Madani "genetif konstruktif terkadang diasumsikan bahwasa ia adalah
merupakan undang-undang tiranikal saja".** Aristoteles yakin bahwa mayoritas
genetif konstruktif termasuk dalam kategorisasi pertama, maka dari itu ia dijadikan
sebagai kategorisasi.

Apabila disana terdapat suatu bangsa lain mengatasnamakan klasifikasi
ekstraksi seluruhnya merupakan komunitas genetif konstruktif, dan mereka
menjadikannya spesis totalitas kategorisasi ekstraksi, maka kategorisasi itu
perspektif mereka menjadi tujuh dimensi, yaitu: predikat yang tidak terdapat pada
objek dan sebagai objek (esensi/substansi), al-kam, al-kaifa, annahu yaf'alu,
annahu yanfa'ilu wa al-wadh'u. Genetif konstruktif terhadap sesuatu tertentu, jika
sebagian mereka memasukkan al-wadh'u (kreasi) dalam genetif konstruktif, maka
kategorisasi berubah menjadi enam dimensi. Al-Farabi menolak gagasan al-wadh'u
(kreasi) merupakan bagian dari genetif konstruktif, karena al-wadh'u (kreasi)
esensinya tidak mungkin sempurna kecuali melalui genus genetif konstruktif---
selanjutnya apabila al-wadh'u (kreasi) itu terdapat pada anggota tubuh adalah
bertentangan dengan anggota lokalitas yang terbatas. Pertentangan tersebut
merupakan genetif konstruktif tertentu, maka parsialitas esensi al-wadh'u (kreasi)
adalah spesis genetif konstruktif---kecuali spesis dimaksud seperti halnya yang
ditegaskan oleh al-Farabi yaitu tidak harus di bawah naungan kategorisasi genetif
konstruktif. Demikian terminologi al-wadh'u (kreasi) bahwa ia bukan merupakan
bagian dari adjungtif, meskipun terkadang bertentangan dan mengikuti alur
adjektif terhadap sesuatu.

Al-Farabi mengkonfirmasi beberapa pakar logika yang mensuplementasi
kategorisasi an yaf'al terhadap kategorisasinya an yanfa'il sehingga kategorisasi-
kategorisasi itu persepektif mereka menjadi lima dimensi, hal ini juga yang ditolak
oleh al-Farabi, karena arti an yaf'ala adalah merubah signifikansi affinitas yang di
dalamnya terdapat divisionalitas sesuatu yang telah dilakukan. Hal itu tidak harus
di bawah naungan adjungtif sebagaimana halnya yanfa'ilu pada kaifa tidak harus di

3 Al-Huruf, hal. 91
20



bawah naungan kategorisasi kaifa, begitu juga halnya yanfa'ilu pada kam termasuk
dalam kategorisasi kam. Selanjutnya modifikasi affinitas bukanlah terjadi pada ma
yuf'alu sebagaimana halnya terjadi modifikasi al-kaifa terhadap ma yunfa'alu.

Adapun seorang pakar yang berasumsi bahwa arti an yaf'ala dan an
yanfa'ila adalah subjek dan objek terhadap prinsip tertentu bahwa keduanya
merupakan bagian dari adjungtif, maka kategorisasi-kategorisasi itu akan menjadi
empat dimensi. Konteks ini juga perspektif al-Farabi adalah tidak benar, karena an
yaf'ala dan an yanfa'ila bukan merupakan subjek atau objek, keduanya merupakan
fi'il dan infi‘aal sebagaimana yang diasumsikan oleh para pakar lainnya.

Lebih jauh ditegaskan oleh seorang pakar yang berpendapat bahwa
kategorisasi-kategorisasi itu hanya ada dua, hal itu merupakan esensi dan proposisi
terhadap prinsip tertentu, bahwa esensi adalah sesuatu yang tidak terdapat pada
objek, sementara proposisi adalah sesuatu yang terdapat pada objek. Maka dalam
terma ini al-Farabi berpendapat bahwa ini juga merupakan pemahaman yang
keliru (salah), karena proposisi bukan spesis yang menjeneralisir kategorisasi
sembilan, akan tetapi ia merupakan genetif konstruktif pada setiap integritas
kategorisasi yang menunjukkan predikat.**

I1. Pokok-Pokok Pikiran al-Farabi tentang Bahasa dan logika

Ada beberapa hal tentang popok-pokok pikaran al-farabi tentang bahasa
dan logika, paparan konteks tersebut dapat dilihat secara detail berikut ini:

1. Kategorisasi adalah penyusunan berdasarkan kategori; penggolongan;
proses dan hasil pengelompokan komponen bahasa dan bagian pengalaman
manusia yang digambarkan ke dalam kategori; cara untuk mengungkapkan makna
dengan pelbagai potensi yang ada dalam bahasa. Selanjutnya al-Farabi mengatakan
bahwa "kategorisasi itu terkadang memiliki arti yang menunjukkan arti universal.
Setiap yang tersurat (eksplisit) adalah memiliki arti denotatif atau konotatif, yaitu
menunjukkan arti khusus---baik term denotatif itu berupa isim, kata atau adat.
Terkadang kategorisasi juga memiliki arti indikatif melalui term tertentu; sebagai
subjek sesuatu tertentu; sebagai sentral logika dalam jiwa; atau sebagai limit
(batasan); dan bahkan sebagai ilustrasi.** Sebagaimana dikatakan bahwa "setiap
arti yang logis adalah menunjukkan termnya yang di deskripsikan oleh sesuatu
predikat, dan kita menyebutnya kategorisasi. Selanjutnya kategorisasi dimaksud
terdiri dari 3 dimensi, yaitu term, arti dan pikiran. Untuk lebih jelas dapat dilihat
pada matrik berikut.

Kate?orisasi

l l l

Term Arti Pikiran

“ Al-Huruf, hal. 94
*5al-Ruhuf, hal. 74

21



2. Kemudian al-Farabi menempuh jalur bahasa dan warisan bahasa
dimaksud melalui penggunaan derivasinya dalam mengeksplanasi perbedaan
antara kategorisasi dan defferentia satu dengan yang lainnya. Di samping sektor
linguistik yang sering dilupakan oleh para filosof logika yang memperkaya
khazanah logika dan kaidah-kaidahnya untuk menambah perbedaan-perbedaan itu
secara jelas dan mengarah kepada dua alur.

Alur Pertama: penarikan arti dan destinasinya terhadap predikat (seolah-
olah batasan tunggal arti putih, arti panjang, arti presentasi dan kontinyuitas
kategorisasi seprti berdiri dan duduk). Penarikan arti ini adalah merupakan fungsi
pikiran tanpa indrawi.

Alur Kedua: memprioritaskan arti dalam pikiran, memprioritaskan termnya
sebelum penarikan arti. Hal itu dikatakan oleh al-Farabi bahwa "arti itu lebih
utama dari penarikan terhadap pengetahuan. Dan setiap satu pengetahuan
diprioritaskan dari yang lain dalam konteks tertentu...maka term-term yang
menunjukkan arti adalah rasional (logis). Dari sisi ini, maka pikiran diprioritaskan,
dan term-termnya yang menunjukkan pengetahuan disebut term predikat yang
diprioritaskan.

3. Format term kategorisasi perspektif al-Farabi dimulai dengan ekplanasi
bahwa:

a. Term-term yang menunjukkan predikat yang tidak pada objek tertentu
(esensi) yaitu term-term yang tidak memiliki konjungsi orisinal dan tidak
menjadikan kata relevan dengan nama yang disebutkan oleh al-Farabi
(aksidensia) meskipun berbeda dengan aksidensia perspektif gramatika
Arab.

b. Term-term yang menunjukkan seluruh Kkategorisasi, jika predikatnya
terdapat (esensi) yang mencakup di dalamnya kekuatan dan memiliki
format.

c. Term-term yang menunjukkan kategorisasi dari sisi term jiwa terhadap
predikat yang memiliki objek (esensi), keduanya memiliki format lain dan
banyak kata yang dicapai oleh empat unsur pengertian yaitu pengertian
predikat pertama, kemudian predikat itu adalah hadza al-Insan atau hadza
al-Abyadh kedua, kemudian al-Insan atau al-Abyadh ketiga, selanjutnya al-
Insan dan al-Bayadh keempat, ketika itu jiwa melaksanakan nominasinya.

4. Selanjutnya al-Farabi dengan tradisi bahasanya yang dalam, tidak cukup
mengeksplanasi naturalistik referensi dan derevasi kata bahasa arab an sich, akan
tetapi dia menerima seluruh bahasa lain, dan dia menegaskan bahwa sesungguhnya
hal tersebut terdapat pada seluruh bahasa adalah referensi yang dapat merubah
term-term dan menjadikannya sebagai kata, yaitu melalui dua jalur:

a. al-'alam dalam bahasa arab: adalah referensi (mashdar) yang tidak dapat
berubah, akan tetapi seluruh pakar bahasa melakukan perubahan dari term al-
'‘aalam sebagai mashdar, sehingga mereka mengatakan hal itu adalah al-
‘aalamiyah.

22



b. al-insan: adalah referensi (mashdar) yang dapat berubah, dan mereka
menjadikan hal itu sebagai al-insaaniyah.

5. Relatif Ajektif beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya adalah
kategorisasi genetif konstruktif, kategorisasi al-aina, mataa, dan kategorisasi an
yakuunu lahu. Sementara genetif konstruktif dikatakan oleh mereka melalui
partisipatif atau melalui lokalistik median sebagaimana yang diintrodusir al-
Farabi bahwa "apabila kita mempertanyakan tentang definisi relatif ajektif,
maka jawabannya adalah genetif konstruktif kemudian deskripsi aina, mataa,
an yakuunu lahu; selanjutnya jika kita mempertanyakan tentang definisi sesuatu
yang lebih universal, maka jawabannya adalah tidak ada yang memiliki definisi
yang empat lebih universal”.

Relatif Ajektif
Beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya

kategorisasi

genetif konstruktif al-aina, mataa dan an yakunu lahu

23



