
1 
 

Bahasa: Peranan dan Penggunaannya  
dalam Eksplanasi1

Selama di Baghdad waktunya dihabiskan untuk mengajar dan menulis. Di 
antara hasil karyanya adalah buku tentang Ilmu Logika, Fisika, Ilmu jiwa, 
Metafisika, Kimia, Ilmu Politik, Musik dan lain-lain. Tetapi mayoritas karya-
karyanya yang ditulis dalam bahasa Arab telah hilang dari peredaran. Sekarang 

  
 

Oleh 
Drs. Zulhannan, MA 

Dosen Fakultas Tarbiyah dan Keguruan  
IAIN Raden Intan Lampung 

 
 

Abstrak  
 

This article explains the critical thought of al-Farabi within the contect of 
language: its role and usage for categorical explanation. This theme 
explains in detail some terms dealing with (a) “categorization”—covering 
definition, etimological analysis and logical analysis; (b) “lamguage”—
including principle approach for acknowledging categorization and its 
derivation; (c) terminological form of categorization between the linguists 
and the experts of al-Farabi logics; (d) terminological term and its 
derivative outside Arabic language; and (e) relative adjective and 
constructive genitive within the categorization of grammarians and logics. 

 
Katakunci: Bahasa, Peranan dan Penggunaannya, Kategorisasi 

 
 
I. Biografi al-Farabi 

Al-Farabi merupakan salah salah satu ilmuan Islam, beliau juga dikenal 
sebagai: fisikawan, kimiawan, filsuf, ahli ilmu logika, ilmu jiwa, metafisika, 
politik, musik dan lain-lain. Al-Farabi lahir di Farab, tahun 257 H/870 M dan wafat 
di Haleb (Aleppo) pada tahun 339 H/950 M. Nama lengkapnya Abu Nasr 
Muhammad bin Muhammad bin Tarkhan bin Uzlag al-Farabi. Fisluf muslim 
terkemuka pada zamannya yang sukar dicari padanannya. Dimasa kecil, ia yang 
dikenal rajin belajar dan memiliki otak yang cerdas, belajar agama, bahasa Arab, 
bahasa Turki, dan bahasa Parsi di kota kelahirannya, Farab. 

Setelah besar al-Farabi pindah ke Baghdad dan tinggal disana selama 20 
tahun. Di Baghdad ia memperdalam filsafat, logika, matematika, etika, ilmu 
politik, musik dan lain-lain. Dari Baghdad al-Farabi kemudian pindah ke Harran 
(Iran). Di sana ia mempelajari filsafat Yunani kepada beberapa ahli, di antaranya 
Yuhan bin Hailan. Dari Harran kemudian pindah lagi ke Baghdad. 

                                                 
1 Disarikan dari Kitab Falsafat al-Lughah Sub. Al-Farabi halaman  68-93. 



2 
 

yang masih tersisa diperkirakan hanya sekitar 30 buah. Di antara karya-karyanya 
adalah sebagai berikut: 

1. Aghrad al-Kitab ma Ba'da Tabi'ah (Intisari Buku Metafisika); 
2. Al-Jam'u Baina Ra'yai al-Hakimaini (Mempertemukan dua pendapat 

filusuf: Plato dan Aristoteles); 
3. 'Uyun al-Masa'il (Pokok-Pokok Persoalan); 
4. Ara'u al-Ahl al-Madinah (Pikiran-Pikiran Penduduk Kota); 
5. Ihsa' al-'Ulum (Statistika Ilmu). 

Ketika pergolakan politik di Baghdad memuncak pada tahun 330 H/941 M, 
al-Farabi merantau ke Haleb (Aleppo), di sana ia mendapat perlakuan istimewa 
dari Sultan Dinasti Hamdani yang berkuasa ketika itu, yakni Saifuddawlah. Karena 
perlakuan baiknya, maka al-Farabi tetap tinggal di sana sampai akhir hayatnya. 
 Jasa al-Farabi bagi perkembangan ilmu filsafat pada umumnya dan filsafat 
Islam khususnya sangat besar. Menurut berbagai sumber, ia menguasai 70 jenis 
bahasa dunia, karena itulah al-Farabi dikenal menguasai banyak cabang keilmuan. 
Dalam bidang ilmu pengetahuan, keahliannya yang paling menonjol adalah dalam 
ilmu mantik (logika). Kepiawaiannya dibidang ini jauh melebihi gurunya 
Aristoteles. Menurut al-Ahwani pengarang al-Falsafah al-Islamiyah besar 
kemungkinan gelar "Guru Kedua" (al-Mu'allim al-Stani) yang disandang al-Farabi 
diberikan orang karena populeritasnya dalam bidang ilmu mantik. Dialah orang 
yang pertama memasukkan ilmu logika ke dalam kebudayaan Arab, sebagaimana 
Aristoteles yang dijuluki "Guru Pertama" (al-Mu'allim al-Awwal) karena dialah 
yang pertama kali menemukan ilmu logika dengan prinsip-prinsipnya. 
 Dibidang filsafat, al-Farabi tergolong ke dalam kelompok filusuf 
humanistik. Ia lebih mementingkan persoalan humanistika seperti akhlak (etika), 
kehidupan intelektual, politik dan seni. Filsafat al-Farabi sebenarnya merupakan 
campuran antara filsafat Aristoteles dan neo-Platonisme dengan pikiran keislaman 
yang jelas dan corak aliran syi'ah imamiyah. Dalam persoalan ilmu mantik dan 
filsafat fisika, seperti: ia mengikuti pikiran-pikiran Aristoteles, sedangkan dalam 
lapangan metafisika al-Farabi mengikuti jejak Plotinus (205-270), seorang tokoh 
utama Neoplatonisme. Al-Farabi berkeyakinan penuh bahwa antara agama dan 
filsafat tidak terdapat pertentangan karena sama-sama membawa kepada 
kebenaran. Namun demikian, ia tetap berhati-hati atau bahkan khawatir kalau-
kalau filsafat itu membuat iman seseorang menjadi rusak, dan oleh karena ia 
berpendapat sebaiknya dirumuskan dengan bahasa yang samar-samar, filsafat juga 
hendaknya jangan sampai bocor ke tangan orang awam.  
 Di antara pemikiran filsafat al-Farabi yang terkenal adalah eksplanasi 
tentang emanasi (al-faid), yaitu teori yang mengajarkan tentang proses gradatifitas 
kejadian suatu wujud yang mungkin (alam makhluk) dari zat yang wajib al-wujud 
(Tuhan). Menurutnya, Tuhan adalah akal pikiran yang bukan berupa benda. Segala 
sesuatu menurut al-Farabi, keluar (memancar) dari Tuhan karena Tuhan 
mengetahui bahwa Ia menjadi dasar konstruksi wujud yang sebaik-baiknya. 
IlmuNya menjadi sebab bagi wujud semua yang diketahuiNya. Bagaimana cara 
emanasi itu terjadi? Al-Farabi mengatakan bahwa Tuhan itu benar-benar Esa sama 
sekali. Karena itu, yang keluar dari padaNya juga tentu harus satu wujud saja. 



3 
 

Kalau yang keluar dari zat Tuhan itu terbilang, maka berarti zat Tuhan juga 
terbilang. Menurut al-Farabi dasar adanya emanasi adalah karena dalam pemikiran 
Tuhan dan pemikiran akal-akal yang timbul dari Tuhan terdapat kekuatan emanasi 
dan penciptaan. Selain filsafat emanasi, al-Farabi juga terkenal dengan filsafat 
kenabian dan filsafat politik kenegaraannya. Dalam konteks filsafat kenabian, al-
Farabi disebut-sebut sebagai filusuf pertama yang mengkaji persoalan kenabian 
secara holistik. Al-Farabi berkesimpulan bahwa para nabi/rasul maupun para 
filusuf sama-sama dapat berkomunikasi dengan akal fa'al yaitu akal kesepuluh 
(malaikat). Perbedaannya adalah komunikasi nabi/rasul dengan akal kesepuluh 
terjadi melalui perantara imajinasi (al-mutakhayyilah) yang sangat kuat, sedangkan 
para filusuf berkomunikasi dengan akal kesepuluh melalui akal mustafad, yaitu 
akal yang memiliki kesanggupan dalam menangkap inspirasi dari akal kesepuluh 
yang ada di luar diri manusia.  
 
 Dalam hal filsafat kenegaraan, al-Farabi membedakan menjadi lima 
macam: 

1. Negara utama (al-madinah al-fadhilah), yaitu negara yang penduduknya 
berada dalam kebahgiaan. Menurutnya negara terbaik adalah negara yang 
dipimpin oleh rasul dan kemudian oleh para filusuf; 

2. Negara orang-orang bodoh (al-madinah al-jahilah) yaitu negara yang 
penduduknya tidak mengenal kebahagiaan; 

3. Negara orang fasik (al-madinah al-fasiqah) yaitu negara yang 
penduduknya mengenal kebahagiaan, Tuhan dan akal fa'alal madinah al-
fadhilah, tetapi tingkah laku mereka sama dengan penduduk negeri yang 
bodoh: seperti penduduk utama; 

4. Negara yang berubah-ubah (al-madinah al-mutabaddilah) yaitu negara 
yang penduduknya semula memiliki pikiran dan pendapat seperti yang 
dimiliki negara utama, tetapi kemudian mengalami kerusakan; 

5. Negara sesat (al-madinah al-dhaallah) yaitu negara yang penduduknya 
memiliki konsepsi pemikiran yang salah tentang Tuhan dan akal fa'al , 
tetapi kepala negaranya beranggapan bahwa dirinya mendapat wahyu dan 
kemudian ia menipu orang banyak dengan ucapan dan perbuatannya.  

 
A. Kategorisasi: Definisi, Analisis Etimologis dan Logis 

Sesungguhnya analisis logika al-Farabi terhadap bahasa memfokuskan 
atensinya pada relasi antar 3 dimensi yang saling berkaitan, yaitu: term "sebagai 
wahana teoritik"; arti "yang distimulus oleh term, dan terdapat dalam pikiran". 
Sedangkan dari sisi smantik term memiliki alam eksternal. Oleh karena itu, maka 
kajian linguistik akan memfasilitasi  urgensitas prioritas eksplanasi kategorisasi 
dan analisisnya. Statement ini relevan dengan pendapat Aristoteles dalam 
memberikan definisi kategorisasi berdasarkan kerangka umum (framework) yang 
memungkinkan dijadikan dasar dalam pendefinisian esensi sesuatu, accident2

                                                 
2Accident  adalah atribut yang tidak merupakan bagian dari konotasi dan tidak pula 

merupakan kelanjutan dari konotasi itu, selanjutnya dapat kita katakana bahwa accident adalah 
tambahan yang tidak menyebabkan perbedaan yang pokok pada term, golongan ataupun individu. 

 dan 



4 
 

relasi antar sesuatu dimaksud, atau antar accident, bahkan antar accident dan 
sesuatu. Selanjutnya ditegaskan bahwa sesungguhnya kategorisasi adalah 
konstruksi beberapa konsep yang harus dipenuhi oleh syarat-syarat logika untuk 
mengekspresikan karakteristik sesuatu, accident dan relasi. Hal itu tentunya 
berdasarkan prinsip kerangka teoritik (framework) yang mampu untuk 
mengekspresikan, dan menstimulus makna dalam pikiran. Statement ini 
menunjukkan sesuatu, accident dan relasi.3 Relevan dengan konteks itu, al-Farabi 
mengatakan bahwa "sesungguhnya kategorisasi itu terkadang memiliki arti yang 
menunjukkan arti universal. Setiap yang tersurat (eksplisit) adalah memiliki arti 
denotatif atau konotatif, yaitu menunjukkan arti khusus---baik term denotatif itu 
berupa isim, kata atau adat. Terkadang kategorisasi memiliki arti indikatif melalui 
term tertentu; sebagai subjek sesuatu tertentu; sebagai sentral logika dalam jiwa; 
atau sebagai pembatasan; dan bahkan sebagai ilustrasi.4 Sebagaimana dikatakan 
bahwa "setiap arti yang logis adalah menunjukkan term-nya yang di deskripsikan 
oleh sesuatu predikat, dan kita menyebutnya kategorisasi.5

Menurut para pakar linguistik dan al-Farabi bahwa predikat itu termasuk 
kategorisasi

 

6

                                                                                                                                       
Accident  itu sendiri dibagi atas dua jenis: accident tak terpisahkan dan accident terpisahkan, 
accident tak terpisahkan ini mungkin terdapat pada kelas dan mungkin pula pada individu. Accident 
tak terpisahkan dari suatu kelas adalah atribut yang terdapat pada semua anggota kelas itu, 
misalnya: rambut pada manusia; meskipun terkadang manusia tidak memiliki rambut dan rambut 
ini tidak merupakan bagian atau kelanjutan konotasi manusia, tetapi rambut itu umumnya terdapat 
pada manusia dan merupakan accident tak terpisahkan. Accident terpisahkan dari suatu kelas adalah 
atribut yang hanya terdapat pada beberapa anggota kelas itu dan tidak pada semua anggota 
kelasnya, misalnya: warna putih pada anjing. Accident tak terpisahkan daripada individu adalah 
atribut yang selalu ada padanya, tak dapat dipisahkan, misalnya: hari atau tempat kelahiran. 
Accident terpisahkan daripada individu adalah atribut yang dapat dipisahkan daripadanya, 
misalnya: pakaian atau sikapnya dan lain-lain. Sedangkan konotasi adalah kualitas atau 
karakteristik dari suatu benda atau sejumlah benda yang ditunjukkan oleh sebuah term sehingga 
term itu tidak dapat lagi dipergunakan untuk benda-benda lain, contoh: marilah kita perhatikan term 
"manusia". Term "manusia" menunjukkan semua benda yang dapat disebut manusia, yaitu semua 
orang dan mencakup pula atribut-atribut animalitas dan rasionalitas yang harus ada pada "manusia" 
dan dimiliki oleh semua orang. Sementara term adalah kata atau kesatuan kata-kata yang dapat 
dipergunakan sebagai subyek atau predikat dalam sebuah proposisi logika. Selanjutnya ada term 
bersahaja dan komposit, jika term itu terdiri dari dari hanya satu kata saja, maka disebut term 
bersahaja, contoh: manusia, kuda, rumah dan lain-lain. Sebaliknya bila term itu terdiri dari lebih 
dari satu kata, maka disebut term komposit, contoh: penya'ir modern, kuda putih, rumah besar, dsb. 
Berikutnya terdapat term khusus dan umum. Term khusus adalah term yang menunjukkan satu 
objek saja. Contoh: gunung yang tinggi di Indonesia, Presiden RI yang pertama, Universitas 
Indonesia, dan lain-lain. Sementara term umum adalah term yang dapat dipergunakan bagi setiap 
anggota suatu kelas dengan arti yang sama. Contoh:  manusia, buku, mahasiswa, dan lain-lain. 
(Partap Sing Mehra dan Jazir Burhan, Pengantar Logika Tradisional, Bandung: Binacipta, 1988, 
cet.ke-4, hal. 19-25). 

3Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi 'Ilm al-Mantiq 'Inda al-Arab, hal. 52-53  
4al-Ruhuf, hal. 74 
5Al-Ruhuf, hal. 72 
6Kategorisasi adalah penyusunan berdasarkan kategori; penggolongan; 2 Ling a proses dan 

hasil pengelompokan unsur bahasa dan bagian pengalaman manusia yang digambarkan ke dalam 
kategori; cara untuk mengungkapkan makna dengan pelbagai potensi yang ada dalam bahasa. 
(KBBI Software). 



5 
 

memiliki makna ganda yang eksis pada seluruh kategorisasi. Dan dikatakan juga 
setiap predikat itu sama, hal itu terjadi pada objek pertama, lebih baik lagi 
dikatakan bahwasanya predikat itu adalah salah satu isim genus super; meskipun 
predikat itu esensinya tidak memiliki arti denotasi, sebagaimana dikatakan pada 
seluruh spesisnya melalui kopula

 yaitu eksistensi, karena eksistensi dimaksud merupakan term yang 

7

Berikutnya dikatakan juga, bahwa setiap premis konsepsinya adalah 
substansi itu sendiri yang terjadi diluar jiwa, sebagaimana yang telah dipahami. 
Singkat kata bahwa setiap asumsi dan imajinasi berada di dalam jiwa. Dan setiap 
logika adalah terjadi diluar jiwa, dan itulah substansinya, sebagaimana halnya ia 
eksis di dalam jiwa. Pengertian konteks ini adalah genus. Maka sesungguhnya 
genus dan eksistensi

 seperti "ismu al-'ain", sesungguhnya ia 
merupakan isim spesis variatif  yang dikatakan memiliki arti ganda, kemudian 
dikatakan pada setiap sesuatu di bawah sepsis adalah sepsis kopula, yang 
merupakan isim  pertama sepsis itu. 

8

Dikatakan pada konteks ketiga bahwa sesuatu itu eksistensinya memiliki arti, 
dan sesuatu itu juga esensinya adalah parsial yang terdapat di luar jiwa, baik 
sesuatu itu mengilustrasikan jiwa atau tidak. …Kesimpulannya, bahwa 
sesungguhnya sesuatu itu dinamakan esensi pada setiap sesuatu yang benar untuk 
direspons "ma huwa?" sesuatu itu…telah direspons melalui genus; differentia; 
materi; imajinasi atau limitnya.

 adalah merupakan dua term sinonim. 

9

Al-Farabi menegaskan bahwa kategorisasi selalu eksis dalam jiwa terkait 
dengan beberapa indrawi yang diikuti oleh beberapa suplementasi, dimana 

  
Al-Farabi memaparkan sebab dinamakannya kategorisasi. Dengan nama ini 

bahwa setiap satu dari kategorisasi itu berintegrasi di dalamnya yang dijadikan 
sebagai arti denotasi term, dan posisi kategorisasi itu adalah sebagai subjek yang 
menunjukkan indrawi. Kategorisasi itu adalah merupakan awal rasionalitas yang 
akan berlangsung, dan berlangsungnya rasionalitas itu adalah indrawi. Begitu juga 
kategorisasi mufradah, dan al-mufradah itu sebagaimana yang kita ketahui bahwa 
al-murakkabat itu adalah mendahuli al-mufradah dimaksud.  

                                                 
7Kopula adalah bagian yang menyatakan hubungan anatara subyek dan predikat. Subyek 

adalah bagian yang diberitakan atau disangkal. Sedangkan predikat adalah bagian yang 
memberitakan atau menyangkal sesuatu tentang subyek. (Partap Sing Mehra dan Jazir Burhan, 
Pengantar Logika Tradisional, Bandung: Binacipta, 1988, cet. ke-4,  hal. 19). 

8Eksistensi adalah merupakan keadaan tertentu yang lebih khusus dari sesuatu, dalam arti 
bahwa apa pun juga yang bereksistensi tentu nyata ada, tetapi tidak sebaliknya. Sesuatu hal 
dikatakan bereksistensi jika hal itu ialah sesuatu yang, menurut W.T. Stace, bersifat publik. Bersifat 
publik artinya objek itu sendiri harus dialami atau dapat dialami oleh banyak orang yang melakukan 
pengamatan. Disini yang dimaksudkan dengan pengalaman ialah pengalaman inderawi. Gajah-
gajak merah jambu dan wanita berambut pirang di dalam impian, mempunyai sifat yang ada, tetapi 
tidak nyata ada dan tidak bereksistensi. Demikian juga halnya, perasaan anda yang tertekan tidak 
bereksistensi, meskipun perasaan itu nyata ada dan terjadi di dalam diri anda. Apa yang bersifat 
publik kiranya selalu menempati ruang dan terjadi dalam waktu. Karenanya eksistensi sering 
dikatakan tentang objek-objek yang merupakan kenyataan dalam ruang dan waktu. Hal-hal yang 
bereksistensi merupakan himpunan bawahan hal-hal yang nyata ada, tetapi tidak sebaliknya. Yang 
nyata merupakan kategori yang lebih luas dari pada yang bereksistensi (Louis O. Kattsoft, Elements 
of Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, 
Cet.ke-7, hal. 50-51). 

9al-Huruf, hal. 166  



6 
 

parsialnya sebagai sepsis atau genus atau definisi satu sama lainnya saling terkait 
jika merupakan komunitas manusia. Dan kategorisasi ini adalah arti–arti yang 
diikuti oleh rasionalitas dalam perspektif jiwa, sebagai mana juga diikuti oleh 
suplementasi. 

Apabila kategorisasi pertama merupakan sampel-sampel indrawi, maka 
kategorisasi kedua adalah sesuatu yang diikuti oleh suplementasi dan kondisi 
sebagai sains yang mengikuti sesuatu apabila benar-benar telah diketahui mencapai 
jiwa, dan pengetahuan itu sendiri merupakan pengetahuan, dan merupakan sepesis 
bagi spesis yang tidak ada akhir kajian (kesimpulan). Al-Farabi dalam analisisnya 
terhadap kategorisasi melalui gramatika bahasa mengatakan: sesungguhnya 
kategorisasi itu juga diikuti oleh kategorisasi kedua dan oleh term-term yang 
diposisikan pada posisi awal i'rab, sehingga al-raf'u di marfu'kan oleh huruf rafa'; 
dan nashab di manshubkan oleh huruf nashab. Demikinlah hingga akhir kajian 
(kesimpulan). 

Dan demikianlah ketika kategorisasi melewati pada sesuatu yang tidak ada 
akhir (kesimpulan), yang seluruhnya merupakan satu spesis, maka kondisi satu 
spesis kategorisasi itu adalah kondisi totalitas. Dengan demikain tidak ada 
perbedaan antara kondisi yang terdapat pada logika pertama dan logika kedua. 
Sebagaimana juga tidak terdapat perbedaan antara rafa' yang di artikulasikan oleh 
term "Zaidun" dan "al-Insanu" yang dia merupakan term pada posisi pertama, dan 
antara rafa' yang diartikulasikan oleh term rafa' yang dia merupakan term pada 
posisi kedua. Berdasar hal itu, maka pengertian satu spesis adalah pengertian 
totalitas terbatas atau tidak terbatas. Jadi pengertian arti manusia, dan apa yang 
dimaksud arti ini adalah pengertian totalitas manusia. Dan totalitas apa yang 
dinamakan manusia adalah pengertian terbatas atau tidak terbatas.10

Al-Farabi mengkritisi filosof Yunani Antisthenes tentang persoalan limitasi 
manusia,  integritas limitasi dan integritas limitasi akhir serta bagaimana konteks 
itu menjadi tak terbatas, karena pencapaian terhadap statistika tak terbatas adalah 
mustahil. Kondisi satu spesis adalah kondisi totalitas, maka spesis itu adalah satu 
(terintegrasi).

 

11

Dan tidak diragukan lagi bahwa studi tentang kategorisasi bagi al-Farabi 
adalah memiliki hubungan hirarkis dengan bahasa. Sehingga kategorisasi itu 
adalah kategorisasi tunggal atau kategorisasi tunggal denotatif dengan term tunggal 
atau kategorisasi itu merupakan genus sesuatu yang sederhana terdapat pada 
kalimat sempurna.

  

12

Atau kategorisasi itu adalah merupakan objek pertama bagi totalitas sains 
logika dan totalitas ilmu filsafat. Dan tidak mungkin kita dapat mengetahuinya dan 
membedakannya kecuali melalui eksplanasi differentia antara smantik isim-isim 
tunggal yang menunjukkan genus kategorisasi tunggal, atau eksplanasi differentia 
antara arti kategorisasi dalam bahasa. Lebih populer lagi, jika dicermati differentia 

 

                                                 
10Al-Huruf, hal. 65 
11Al-Huruf, hal. 66 
12Al-Farabi, al-Alfadz, hal. 104; Risalah Fi al-Mantiq, hal. 227; Ma Yanbaghi an 

Yuqaddim Qabla Ta'allum al-Falsafah, hal. 55 



7 
 

antara arti-artinya dalam ilmu pengetahuan dan sains filsafat, serta bagaimana arti-
arti universal tersebut berkembang dalam bahasa dan filsafat.13

Apabila pada kategorisasi logika dan isim-isim derivatif itu terdapat sifat 
musyabbahah di antara keduanya, maka sesungguhnya disana terdapat sektor 
differentia. Contoh: tidak kita dapatkan pada kategorisasi pakar gramatika atau 
isim-isimnya yang derivatif kategorisasi kepemilikan. Statement ini dapat merujuk 
pada perkataan Abid al-Jabiri bahwa kepemilikan dalam Islam hanya kembali 
kepada Allah, dan manusia tidak memiliki sesuatu apapun, akan tetapi hanya 
menggunakannya. Berikut al-Hal pada isim alat tidak kita jumpai eksistensi 
kategorisasi Aristoteles bersamaan dengan eksistensinya pakar gramatika. Term ini 
memungkinkan mengacu pada sistemik kategorisasi Aristoteles dan al-Farabi yang 
berdasarkan pada atribut, atau kategorisasi sembilan yang mengarah kepada 
kategorisasi pertama yaitu esensi. Sedangkan isim alat pada gramatika 
menunjukkan alat al-fi'il (fasilitas kata kerja) sebagai konsiderasi derivasi pakar 
gramatika yang tidak mengandung fi'il (kata kerja), bahkan menunjukkan 
seseorang yang mengkorelasikannya dengan fi'il (kata kerja) sebagai spesis 
korelasi paripurna baik secara langsung maupun melalui perantara.

 
Kategorisasi logika relevan dengan isim-isim derivatif yang derivasinya 

dirumuskan oleh para pakar gramatika arab seperti contoh ini: sesungguhnya al-
jauhar (esensi) dalam ilmu logika diterima oleh kata kerja dalam bahasa arab. 
Sementara maqulat al-kaify (kategorisasi kualitatif) diterima oleh isim al-hai'ah, 
al-shifah al-musyabbahah, af'al al-tafdhil. al-Makan (tempat) diterima oleh 
keterangan tempat dan waktu, isim al-zaman wa al-fi'il (keterangan waktu dan kata 
kerja) diterima oleh isim al-fa'il (pelaku/subyek), selanjutnya al-infi'al diterima 
oleh obyek (isim al-maf'ul). 

14

Al-Farabi membedakan antara teori linguistik dan teori logika dalam suatu 
kategorisasi, seperti contoh berikut: sesungguhnya kategorisasi ini adalah 
menunjukkan kategorisasi pertama atau kedua adalah objek pertama sains logika, 
ilmu fisika, ilmu budaya dan pembelajaran diberikan setelah ilmu fisika. Begitu 
juga halnya ilmu berdebat, berpidato, puisi dan sains ilmiah. Akan tetapi pakar 
gramatika memandang dan menggunakannya bahwa ilmu-ilmu itu adalah isim 
denotasi yang dikorelasikan dengan term. Sedangkan pakar logika memandang 
bahwa ilmu-ilmu dimaksud adalah merupakan fakultatif, atribut, objek dan 
pengertian (definisi) yang berkaitan satu sama lain, dan bahkan hal itu 
dipertanyakan. Jawabannya diambilkan dari pertanyaan tersebut dengan melihat 
keterkaitan konstruksi satu sama lainnya yang fungsinya untuk memperbaiki 
pikiran yang benar, dan menghindarkan dari kesalahan.

  

15

Pakar pembelajaran memandang apa itu kategorisasi, dan bagaimana 
kuantitasnya dalam konteks esensi

 

16

                                                 
13Al-Huruf, hal. 61; Undzur aidhan, Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi Ilm al-Mantiq 

'Inda al-Arab, hal. 54-55  
14Abid al-Jabiri, Binyah al-'Aql al-Arabi, hal. 51  
15Al-Alfadz al-Musta'malah Fi al-Mantiq, hal. 43; Lihat juga al-Huruf, hal. 66-67 

 spesis kuantitas setelah dia mengabstarksikan 

16Esensi adalah hakikat barang sesuatu. Perhatikanlah sebuah segi tiga. Sebuah segi tiga 
tidak bereksistensi, karena apa yang kita jumpai di dalam eksistensi hanyalah hal-hal yang 
mendekati segi tiga. Namun demikian sebuah segi tiga bersifat nyata. Segi tiga itu bukan impian 



8 
 

kategorisasi itu dalam pikirannya. Bahkan meringkas seluruh sesuatu yang diikuti 
dan dipresentasikannya. 

Sementara kita mendapatkan fakta (natural) tampak pada seluruh kategorisasi 
yang direspons oleh esensi spesis predikat ini, dan memberikan sebab-sebab setiap 
yang tampak padanya dengan menggunakan batas pertanyaan: maadza hua?; li 
maadza hua?; bi maadza hua?; dan li maadza hua? 

Kita mendapatkan ilmu tertentu setelah ilmu fisika memandang sesuatu 
eksterior kategorisasi dan sebab musababnya serta kandungan ilmu-ilmu lain 
seperti: pembelajaran, ilmu budaya, ilmu fisika dan pengertian (definisi) sebab 
musababnya. 

Adapun ilmu berpidato, sesungguhnya berbicara predikat yang mengukur 
kategorisasi dan mendefinisikan sesuatu tentang kategorisasi itu. Akan tetapi 
mempertanyakan sesuatu yang terdapat pada kategorisasi itu. Puisi juga merupakan 
bagian dari pada ilmu berpidato yang mempertanyakan imajinasi sesuatu yang 
terdapat pada kategorisasi. Dan setiap orator dan penya'ir mencoba untuk 
meletakkan sesuatu eksistensi genus dari beberapa genus yang salah satu genus 
objeknya adalah sama, baik secara persuasif atau imajinatif.17

Al-Farabi menjelaskan pertama kali tentang nama-nama kategorisasi, 
kemudian dia membedakan antar nama-nama ini dan nama-nama kategorisasi yang 
relevan, konivasi, mediasi di antara keduanya, sebagaimana halnya dia 
membedakan antara defferentia, sinonim dan derivasi nama-nama kategorisasi 
dimaksud. Sehingga dia mengatakan bahwa "batas tertentu yang kita ketahui 
tentang predikat atau esensinya, batas kuantitas yang dinamakan kuantitas, batas 
kualitas yang dinamakan kualitas, batas pertanyaan bagamaina yang dinamakan 
dengan term al-aina, begitu juga halnya batas pertanyaan mataa yang disebut 
kategorisasi al-mataa; kaana dan yakunu. Dan demikianlah seluruh kategorisasi, 
dan di antara yang telah kita ketahui adalah kategorisasi itu merupakan mudhaf 
(tambahan), sebagian lagi merupakan maudhu' (objek) yang diposisikan pada 
tempat tertentu, sebagian yang lain merupakan subjek, sebagian yang lainnya 

 
 

B. Bahasa: pendekatan prinsip untuk mengetahui nama 
kategorisasi dan derivasinya 

                                                                                                                                       
atau khayalan. Segi tiga merupakan satuan konseptual atau logis. Bahwasanya segi tiga ada, 
agaknya sudah jelas. Macam kenyataan yang mungkin tidak begitu jelas. Tetapi kita perlu 
mengadakan pembedaan antara apakah segi tiga itu dengan kenyataan bahwa segi tiga itu ada. 
Esensi segi tiga ialah sesuatu yang menjadikan segi tiga merupakan sebuah segi tiga. Dewasa ini 
salah satu di antara masalah-masalah yang mengganggu kita terletak pada kebingungan kita 
mengenai esensi manusia. Orang senantiasa bertanya "apakah manusia itu?". "esensi" dan "sifat 
terdalam" sering dipergunakan dalam arti yang sama. Maka esensi sesuatu ialah hakikatnya. 
Apakah sesuatu itu bereksistensi atau tidak, dalam arti tertentu, tidaklah ada sangkut-pautnya 
dengan pernyataan "apakah esensinya". Tampaklah, jika X bereksistensi, maka tentu juga beresensi, 
tetapi sebaliknya, tidak harus benar. Yang terakhir ini jelas terlihat jika kita mencermati segi tiga 
tadi. (Louis O. Kattsoft, Elements of  Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat, 
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, Cet.ke-7, hal. 51-52).  

17 Al-Huruf, hal. 66-70 



9 
 

merupakan yanfa'il (format pasif) serta sebagian yang lain merupakan yaf'al 
(format aktif).18

Selanjutnya, sinonim secara etimologi adalah posisi satu term dengan satu 
arti, akan tetapi keterangan dalam linguistik mempengaruhi jumlah term pada satu 
arti atau variatifitas arti pada satu term. Apabila kita mendapatkan kosakata yang 
menunjukkan satu arti (asad---laits---ghadnafir…) hal itu dinamakan sinonim. 
Berikutnya, jika anda mendapatkan term yang menunjukkan arti yang berbeda (al-
ummah---al-Rajulu alladzi yu'tamu bihi fi al-ummah---al-Qamah, al-ummah min 
al-umam…). Konteks ini merupakan al-musytarak al-lafdzi (lafal yang memiliki 
arti ganda). Apabila terdapat term-term dan artinya berlawanan, maka hal ini 
dinamakan antonim atau differentia (kontrastif). Karena salah satu syarat antonim 
sebagaimana yang dikatakan oleh Abu al-Toyyib al-Lughawi bahwa kata itu 
sendiri digunakan dalam dua arti yang berlawanan dengan tanpa perubahan yang 
masuk padanya dan tidak kontradiktif dalam disposalnya.

 
Relevansi antara konivasi dan mediasi adalah kedua merupakan satu nama, 

dan merupakan atribut dari sesuatu yang berbeda, dengan tanpa menyebut sesuatu 
itu dengan nama ini, atau menyebut satu itu dengan nama sesuatu itu. Hal ini di 
disebut dengan satu nama dan satu atribut dengan tanpa menyebut itu satu dengan 
nama sesuatu itu. Term ini disebut dengan satu nama derivasi dari nama sesuatu 
yang relevan seperti obat adalah berasal dari sesuatu yang berkaitan dengan 
pengobatan. Dari konteks inilah disebut dengan satu nama adalah nama itu sendiri, 
yaitu nama sesuatu yang merupakan affinitas. 

19

Adapun derivasi yang menunjukkan hanya arti saja, maka al-Farabi 
memaparkan dalam eksplanasinya bahwa derivasi adalah penerimaan terhadap 
beberapa term satu dengan term lainnya, merujuk pada satu asli term yang 
membatasi materinya dan menunjukkan arti asli ganda seperti halnya menunjukkan 
arti khusus yang baru.

 

20 Al-Farabi mengingatkan kita bahwa ada beberapa 
kekeliruan yang memungkinkan terjadi, jika kita tidak cermat dalam melakukan 
cara derivasi term, seperti: term  itu formatnya adalah format derivatif, akan tetapi 
artinya adalah arti paradigmatif atau tidak derivatif, atau formatnya adalah format 
paradigmatik pertama, dan artinya adalah arti derivatif, seprti: al-Rajulu Karamun 
atau (Karimun), pengertian ini adalah format fi'il atau mashdar, artinya adalah arti 
logika seperti: "Khalaqallahu" atau Makhluqatun, hal ini formatnya adalah format 
yaf'alu dan artinya ma yanfa'ilu. Di sisi lain formatnya adalah format maf'ul artinya 
adalah arti fa'il, seperti: "sami-un-'ali-mun" atau sa-mi'un-mustami'un-'a-limun.21

                                                 
18 Al-Huruf, hal. 62-63 
19 Ramdhan Abdu al-Tawwab, Fiqh al-Lughah al-Arabiyah, hal. 308-340 
20Shubhi al-Shalih, Dirasat Fi Fiqhi al-Lughah, hal. 174; Abi Bakr Ibn al-Siraj, al-

Isytiqaq, hal. 39; dan Lihat Juga…Ramdhan Abdu al-Tawwab, Fiqh al-Lughah al-Arabiyah, hal. 
291 

21Al-Farabi, al-Huruf, hal. 71; Lihat juga…Muhammad Julub Farhan, Dirasat Fi 'Ilm al-
Mantiq 'Inda al-Arab, hal. 60  

 
Terkadang term juga menunjukkan satu arti, kemudian term juga menunjukkan arti 
lain yang murni, sehingga konstruktsinya adalah konstruksi derivatif yang 
menunjukkan derivasi-derivasi dimaksud, dan hal itu digunakan dengan konstruksi 
yang menunjukkan arti lain yang murni pada seluruh derivasi umum. Dan nama-



10 
 

nama kategorisasi itu adalah nama-nama derivatif yaitu nama-nama sepuluh genus 
super. Konteks ini al-Farabi mengatakan: "genus yang paling super adalah terdapat 
pada spesis-spesis yang kita ketahui predikat kam yaitu dinamakan al-Kammiyah, 
dan genus super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang kita ketahui 
predikatnya kaifa, yaitu dinamakan al-Kaifiyah. Selanjutnya genus super adalah 
meliputi seluruh spesis yang kita ketahui predikatnya aina yaitu dinamakan al-
Aina. Begitu juga halnya genus super adalah genus yang meliputi seluruh spesis 
yang kita ketahui predikatnya mataa-kaana-yakuunu yaitu dinamakan mataa. 
Selanjutnya genus super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang kita 
ketahui predikatnya mudhaaf yaitu dinamakan al-Idhaafah. Berikutnya genus 
super adalah genus yang mencakup seluruh spesis yang kita ketahui predikatnya 
wadhau' maa atau maudhuu' wadh'an maa yaitu dinamakan al-Wadh'u. Dan 
pengertian super pada subyek dan predikat yang dibuat-buat yaitu dinamakan 
esensi itu sendiri. Pengertian super pada an yaf'alu  yaitu dinamakan an yaf'alu, 
begitu juga yanfa'ilu yaitu dinamakan an yanfa'ilu. Adapun genus yang didahului 
oleh suatu sains, maka sains predikat yang kondisinya diketahui oleh indrawi, hal 
itu dijumpai pada sifat satu sama lain yang telah disebutkan yaitu sebuah esensi, 
seperti: dia adalah manusia, dia adalah putih dan dia adalah panjang.22

Apabila maushuf  yang dijadikan seluruh kategorisasi, maka maushuf itu 
dijadikan sebagai denotasi oleh term derivatif. Selanjutnya jika salah satu sifat 
yang dijadikan kategorisasi dengan tanpa mengatakan bahwa "hadza" manusia ini 
umpamanya atau putih ini…dll, maka predikatnya mengandung kekuatan, 
sehingga ia sebagai kategorisasi pertama, dan menjadi kesatuan utuh, yang kita 
katakan manusia, putih dan panjang. Hal ini merupakan defferentia kategorisasi 
antara satu sama lainnya.

 

23

                                                 
22Al-Farabi, al-Huruf, hal. 71-72  
23 Al-Huruf, hal. 73 

 
Dengan demikian al-Farabi menempuh jalur bahasa dan warisannya 

melalui penggunaan derivasinya dalam mengeksplanasi perbedaan antara 
kategorisasi dan defferentia satu dengan lainnya. Di samping sektor linguistik yang 
dilupakan oleh para filosof logika yang memperkaya khazanah logika dan kaidah-
kaidahnya untuk menambah perbedaan-perbedaan itu secara jelas dan mengarah 
kepada dua alur.  

Pertama: penarikan arti dan destinasinya terhadap predikat (seolah-olah 
batasan tunggal arti putih, arti panjang, arti presentasi dan kontinyuitas kategorisasi 
seprti berdiri dan duduk). Penarikan arti ini adalah merupakan fungsi pikiran tanpa 
indrawi. 

Kedua: memprioritaskan arti dalam pikiran, memprioritaskan termnya 
sebelum penarikan arti. Hal itu dikatakan oleh al-Farabi bahwa  "arti itu lebih 
utama dari penarikan terhadap pengetahuan. Dan setiap satu pengetahuan 
diprioritaskan dari yang lain dalam konteks tertentu…maka term-term yang 
menunjukkan arti adalah rasional (logis). Dari sisi ini, maka pikiran diprioritaskan, 
dan term-termnya yang menunjukkan pengetahuan  disebut term predikat yang 
diprioritaskan. 



11 
 

Berdasarkan prinsip ini, maka para pakar bahasa dan pakar logika klasik 
membedakan antar derivasi kategorisasi dan paradigma pertama kategorisasi itu, 
karena mereka mempertanyakan bagaimana eksistensi manusia yang berdiri pada 
arti predikat khusus, jika terkonstruksi dari dua sesuatu, sementara ia merupakan 
ilmu satu dari dua batasan konstruksi yang menunjukkan konstruksi dalam format  
berbeda, yaitu terlambat dan diambil dari term yang tidak diketahui batasnya 
secara simple, tanpa konstruksi "derivatif". Adapun term yang menunjukkan 
konstruksi dan formatnya tidak berubah, yaitu "paradigma pertama". 

Al-Farabi memaparkan konteks itu, karena mereka berpendapat bahwa 
term-term itu terjadi setelah sesuatu yang dipikirkan. Dan term-term dimaksud 
menunjukan term pertama terhadap pesanan pikiran dari sisi rasionalitas dan 
accident pikiran pada aksi tertentu. Kategorisasi itu adalah terjadi sebelum accident 
pikiran yang terdapat aksi konfidental. Term-term itu sebelum terjadi accident 
pikiran yang di dalam term tersebut terdapat aksi konfidental yaitu lebih dekat 
kepada indrawi yang ditunjukkan oleh isyarat-isyarat---baik berupa huruf-huruf, 
bunyi-bunyi, jeritan (tangisan) atau oleh term-term---akan tetapi tidak jelas 
maksudnya, di samping tidak paripurna. 

Statement di atas menegaskan bahwa keparipurna term-term tersebut belum 
mencapai harapan, kecuali hanya rasionalitas aksi konfidental. Dengan demikian 
rasionalitas itu harus menunjukkan keparipurnaan itu, yaitu paradigma term 
pertama. Adapun kontinyuitas adalah merupakan derivasi, seperti kata al-Dharbu 
merupakan contoh pertama al-Dhaarib, yadhrib, dharb, sa yadhrib, madhrub dan 
lain-lain, yaitu merupakan derivasi kata.24

 Apabila al-Farabi memfokuskan bahasa terhadap definisi kategorisasi dan 
pencapaian pada derivasi kategorisasi dimaksud, tanpa derivatif yang akan 
diperoleh dalam penggunaannya yang variatif bagi seluruh sains, maka 
sesungguhnya al-Farabi berusaha untuk mendapatkan term-term yang 
menunjukkan kategorisasi untuk mengetahui format dan konjungsinya dalam 

 
Apabila kategorisasi sembilan menunujukkan setiap satuan kategorisasi 

dimaksud melalui dua isim: yaitu derivasi dan paradigma pertama seperti halnya 
al-'ilmu adalah "paradigma pertama" 'aalimun, ma'lumun, ya'lamu, dan 'alima dan 
lain-lain yang miliki konjungsi (derivasi), maka sesungguhnya kategorisasi 
predikat adalah (esensi)---genus dan spesisnya adalah isim-isim terbanyak dari 
paradigma pertama dan juga konjungsi orisinal. Bahkan sebagiannya adalah format 
term dan format derivatifnya, serta bukan arti derivatifnya, seperti al-Hayyu. 
Adapun devisi-devisinya yang dapat dimengerti melalui genusnya, maka 
seluruhnya menunjukkan isim-isim derivatif. Dengan demikian, maka predikat 
pertama tidak mungkin disebut isim derivatif dari isim hadza al-bayadh, jika tidak 
ada isim yang dimilikinya, akan tetapi isim tersebut menunjukkan pada satu objek, 
dan bukan pada objek tertentu. 

 
C. Format Term Kategorisasi dan Konjungsinya antara Pakar 

Linguistik dan Logika "Perspektif al-Farabi". 

                                                 
24Al-Huruf, hal. 73-74 



12 
 

mentransfer kategorisasi itu pada accident term secara general: konstruksi dan 
argumentasi kategorisasi tersebut serta accident klasifikasi statement yang variatif. 

Pertama akan dimulai dengan eksplanasi bahwa: 
1. Term-term yang menunjukkan predikat yang tidak pada objek tertentu (esensi) 

yaitu term-term yang tidak memiliki konjungsi orisinal dan tidak menjadikan 
kata relevan dengan nama yang disebutkan oleh al-Farabi (aksidensia) 
meskipun berbeda dengan aksidensia perspektif gramatika Arab. 

2. Term-term yang menunjukkan seluruh kategorisasi, jika predikatnya terdapat 
(esensi) yang mencakup di dalamnya kekuatan dan memiliki format. 

3. Term-term yang menunjukkan kategorisasi dari sisi term jiwa terhadap predikat 
yang memiliki objek (esensi), keduanya memiliki format lain dan banyak kata 
yang dicapai oleh empat unsur pengertian yaitu pengertian predikat pertama, 
kemudian predikat itu adalah hadza al-Insan atau hadza al-Abyadh kedua, 
kemudian al-Insan atau al-Abyadh ketiga, selanjutnya al-Insan dan al-Bayadh 
keempat, ketika itu jiwa melaksanakan nominasinya.25

 Ketika esensi itu---merupakan bagian dari naturalistik kekuatan logika yang 
terlepas dari relasi

 

26 term satu sama lainnya; konstruksi dan accident27

Al-Farabi mengekspresikan statement para pakar kontemporer sebagai ide 
dan kritikannya, ia berpendapat bahwa penolakan mereka merupakan substansi 
yang menunjukkan term-term bahwasanya term-term  itu adalah benar, seperti al-
Bayadh, al-Sawad dan al-Thuul. Aggapan mereka bahwa substansi itu adalah al-
Abyadh, al-Thawiil dan al-Aswad. Bahkan sebagian mereka menolak al-Abyadh, 
al-Thawiil dan al-Aswad itu. Mereka mengira bahwa substansi itu adalah hadza al-
Insan dan hadza al-Abyadh…dan lain-lain. Akan tetapi mayoritas mereka menolak 

 dari 
problematika genus yang berbeda konstruksinya dari berbagai motif dan 
argumentasi; atau konstruksi terikat dan tertentu; atau konstruksi kebutuhan seperti 
perintah dan larangan, maka term-term ini menyempurnakan argumentasi 
kategorisasi serta menunjukkan variatifitas term dari kategorisasi dimaksud. 
Demikianlah, sesungguhnya term-term itu menjadi petunjuk jiwa, dan tidak ada 
sesuatu di dalam jiwa kecuali paradigma-paradigma dan argumentasi yang berada 
di luar jiwa. Dan term-term itu adalah menyerupai kategorisasi yang berada di 
dalam jiwa dan di luar jiwa. 

                                                 
25Al-Huruf, hal. 75-76 
26Relasi dalam ilmu logika adalah sering dinyatakan dalam bentuk proposisi yang 

mengandung dua variabel atau lebih; misalnya, "X lebih besar dari pada Y" dinyatakan sebagai "X 
R Y" yang dalam hal ini R mewakili (menggambarkan) simbul matematik, dibaca "lebih besar dari 
pada" atau dinyatakan dengan "f (X F Y)" yang dalam hal ini F mewakili "lebih besar dari pada". 
Ada banyak relasi di antaranya adalah relasi dalam ruang, dalam waktu, dalam kualitas, dalam asal 
usul keturunan dan lain sebagainya. (Louis O. Kattsoft, Elements of  Philosophy, terj. Soejono 
Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, Cet.ke-7, hal. 57-58). 

27Aksidensi adalah sesuatu yang termasuk sifat barang sesuatu, tetapi bukan substansi 
barang sesuatu itu. Aksidensi termasuk, misalnya, sifat substabnsi hal-hal yang bersifat material, 
yakni bahwa hal-hal itu bereksistensi, yaitu menempati ruang. Ruang khusus apakah yang 
ditempatinya, itulah yang dinamakan aksidensi.  Sementara substansi adalah barang sesuatu yang 
sering dilawankan dengan aksidensi barang sesuatu tersebut. (Louis O. Kattsoft, Elements of  
Philosophy, terj. Soejono Soemargono, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996, 
Cet.ke-7, hal. 53). 



13 
 

substansi yang menunjukkan predikat, dan membatalkan substansi kategorisasi itu. 
Ide ini sebagaimana pendapat al-Farabi bertentangan dengan indrawi dan 
pengertian kita pertama, serta dianggap keluar dari kaidah humanistik. Karena 
dalam naturalistik manusia hendaknya berujar dengan term, dan tabi'at manusia 
juga adalah mengetahui untuk mencapai sesuatu dalam pikirannya yang logis 
sebagaimana yang telah kita paparkan di atas.28

A. Term derivatif dan term non derivatif 

  
Di antara proses reformasi term sepanjang masa adalah sains term 

dimaksud, dan al-Farabi menegaskan bahwa kita dapat membedakan term-term 
tersebut sebagai berikut: 

B. Term  yang menunjukkan arti konotatif dan denotatif 
Apabila arti konotatif menunjukkan waktu dari aspek predikat yang 

dideskripsikannya mengandung kekuatan, maka term-term itu harus menunjukkan 
arti-arti dimaksud, baik arti-arti itu merupakan problem melalui format yang 
menunjukkan konotasi dan term predikat maupun arti-arti itu merupakan problem 
yang menunjukkan aspek predikat yang mengandung kekuatan. 

Akan tetapi disana terdapat perbedaan antara pakar logika dalam konteks 
ini: sebagian mereka menganggap bahwa term-term yang menunjukkan perbedaan 
itu melalui sektor kekuatan predikatnya yang dideskripsikan oleh kekuatan 
dimaksud yaitu konotasi term-termnya yang menunjukkan paradigma pertama. 

Orang lain berpendapat kontroversial, dan setiap kelompok perspektifnya 
dikuatkan oleh argumentasinya. 

Satu kelompok beranggapan bahwa karakteristik predikat, dan ia 
merupakan deskripsi yang dianggapnya substantif di luar jiwa. Hal itu dinamakan 
oleh para pakar gramatika arab dan pakar logika merupakan sumber kata yaitu 
disposisi tiga keterangan waktu: sektor kandungan predikat yang tidak memiliki 
objek, seluruhnya memiliki arti derivatif, deskripsi itu telah ada kategorisasi yang 
menjadi predikat pada sesuatu yang tidak memiliki objek dan bukan merupakan 
sumber derevatif. Jika kita berkeinginan untuk menjadikan predikat itu sebuah 
format yang menduduki posisi sumber, maka kita harus mengeluarkan term yang 
memiliki format berbeda tentang term yang bukan sumber derivatif seperti 
manusia, maka kita katakan "sesungguhnya manusia itu adalah merupakan 
manifestasi humanistik, antar laki-laki dan kelelakian sangat relevan dengan 
ungkapan "antar putih dengan sifat keputihan" yaitu orang berilmu sempurna 
imunya merupakan humanistik dan kelelakian adalah sebagai sumber atau 
menduduki posisi sumber tersebut. 

Adapun sumber kategorisasi lain adalah menunjukkan arti term konotatif 
dari objek-objek yang memiliki pengertian di luar esensinya. Atas dasar itu, maka 
tinggal objek-objek yang merupakan substansi logika, jika kita melepaskan objek-
objek dimaksud dari seluruh kategorisasi. Sementara term kategorisasi itu adalah 
hanya tabi'at logis dengan tanpa ada relasi dengan lainnya.29

Statement di atas menegaskan kepada kita bahwa bagaimana bahasa arab 
menjadi fleksibel, berkembang dan dapat dipahami oleh setiap muncul spesifikasi 

 

                                                 
28 Al-Huruf, hal. 77 
29 Al-Huruf, hal. 78; Lihat juga, Jauraji Zaidan, al-Falsafah al-Lughawiyah, hal. 93-95 



14 
 

baru bersamaan dengan level yang telah diterjemahkan mayoritas bangsa klasik, 
kendati bahasa arab adalah bahasa yang fleksibel yang merespons kebutuhan level 
khusus yang mampu memasukkan kosakata baru, dan diserap ke dalam bahasa 
arab tanpa eksisnya sinonim yang dimilikinya. Bahasa arab juga telah menyerap 
dari bahasa Yunani, Persia yang merupakan term-term dalam logika dan filsafat. 
Dan hal ini belum eksis sebelum adanya proses penerjemahan. Selanjutnya 
peninggalan kata-kata ini sesuai dengan kondisi setelah peristiwa perubahan 
bersamaan dengan gong aural oral arab seperti: filsafat-primordialisme-astoqs-
musikal. Mayoritas derivatif yang digunakan sebagaimana yang telah kita 
singgung di atas, seperti berfilsafat-filosof-ahli filsafat…begitu juga penggunaan 
ya al-nisbah seperti: falsafy-kully-juz-iy…dan lain-lain sebagaimana juga 
digunakannya nisbat  alif-nun seperti halnya al-suryaniyah contoh: ruhany-nafsany 
dan dimasuki "lam al-nafiyah" terhadap term-term setelah adat al-ta'rif seperti al-
lamahdud-al-laniha-iy…dan lain-lain. 

Demikianlah, dengan adanya derivasi kata, maka muncul variatifitas kata 
yang mampu untuk memberikan banyak arti sebagaimana banyaknya statement 
dan term.30

Itu semua adalah merupakan kondisi substansi bagi totalitas kondisinya, 
maka setiap satuan terkonstruksi dari salah satu dari sesuatu itu, seperti: penetasan 
dan yang lain seperti sesuatu yang diperoleh dari hasil penetasan, totalitasnya 
adalah putih. Dan putih adalah sesuatu yang mengandung objeknya melalui 
kekuatan.

 
Kecerdasan al-Farabi tampak terkait dengan linguistik dan logika ketika ia 

mengkaji kondisi sumber (referensi) dan mengekspresikan persoalan filosofis 
untuk menyingkap naturalistik dan perannya dalam khazanah (kekayaan) bahasa, 
dan dia juga membedakan antara sumber (referensi) dan objek untuk mencapai 
esensi objek itu sendiri. 

Al-Farabi mengatakan bahwa "seyogyanya kita melihat aspek humanistik, 
kejantanan (kedewasaan) dan konstruksionalitas serta sesuatu hal yang relevan 
dengan itu sebagaimana mengalirnya mainstream sumber (referensi), apakah ia 
menunjukkan sesuatu term yang terlepas dari objek-objek, sehingga terisolir. 
Apabila kondisinya demikian, maka mana objek humanistiknya? Hal itu tentunya 
adalah manusia, karena sesungguhnya manusia itu menunjukkan arti kekuatan 
yang mengandung objek ". 

Berdasarkan term itu, maka manusia terkonstruksi dari objek itu, sementara 
arti dari objek dimaksud tidak menunjukkan esensinya. Konvergensi keduanya 
adalah kalimat yang berarti manusia. 

31

Al-Farabi membedakan antara objek dan predikat yang meliputi kekuatan 
manusia…maka manusia adalah logis predikatnya, dan pengertian predikat itu 
adalah maa huwa. Adapun objek, maka sesungguhnya manusia menunjukkan laa 
'ala maa hua. Dan manusia mengandung objek dengan aksi. Berdasarkan hal itu, 
maka manusia merupakan konstruksi dari dua sesuatu yang pengendalinya dia 
sendiri, dan keduanya merupakan genus dan devisinya atau dua sesuatu, yang salah 

 

                                                 
30 Ali Abdu al-Wahid Wafi, "llmu al-Lughah, hal. 50-56 
31 Al-Huruf, hal. 78-79 



15 
 

satunya sebagai materi dan yang lain adalah sebagai ilustrasi, seperti al-abyadh 
yang al-bayadh sebagai (sumber/referensi)nya, seprti ilustrasi, devisi dan objek 
predikat atau sebagian spesis32

Al-Farabi berpendapat bahwa humanistik yang posisinya sebagai manusia 
adalah posisi al-bayadh dari al-abyadh, jika al-bayadh itu sebagai ilustrasi atau 
hanya devisi tanpa materi atau genus, maka humanistik esensinya adalah hanya 
ilustrasi atau devisi tanpa materi atau genus. Sementara humanistik itu, terkadang 
posisinya sebagai artikulator itu sendiri, dan terkadang sebagai artikulasi. Apabila 
humanistik itu adalah merupakan  artikulasi terhadap artikulator, sedangkan 
manusia itu adalah articulator, maka artikulator meliputi komunitas hewan dengan 
kekuatan dan aksi. Jadi artikulator tidak menunjukkan dia sebagai komunitas 
manusia yang tidak lebih banyak dari hewan.

 atau genusnya sebagai materi atau genus, sementara 
putih argumentasinya putih dengan aksi dan kekuatan objek. Al-Farabi 
mempertanyakan apakah manusia itu menunjukkan huwa lahu, sebagai ilustrasi 
atau devisi dengan aksi, manusia juga menunjukkan huwa sebagai materi atau 
genus dengan kekuatan atau argumentasi keduanya dengan aksi?? 

33

                                                 
32 Genus dan Spesis adalah nama-nama kelas yang berhubungan. Denotasi spesis 

merupakan bagian daripada denotasi genus. Umpamanya kelas "manusia" dan kelas "binatang". 
Denotasi "manusia" lebih sempit daripada denotasi "binatang", dan dengan demikian denotasi 
"manusia" termasuk ke dalam denotasi "binatang". Kelas "binatang" merupakan genus dan kelas 
"manusia" merupakan spesis. Akan tetapi jangan lupa bahwa genus dan spesis adalah term-term 
yang relatif. Kelas yang lebih luas denotasinya disebut genus terhadap kelas yang lebih kecil 
denotasinya yang disebut spesis. Oleh karena genus dan spesis adalag term-term yang sifatnya 
relatif, maka suatu term dapat juga menjadi genus dalam hubungannya dengan kelas yang lebih 
kecil denotasinya, di samping ia menjadi spesis dalam hubungannya dengan kelas yang lebih luas 
denotasinya. Hubungan semacam ini menyatakan bahwa jika ditinjau dari segi denotasinya, genus 
meliputi spesis, dan jika ditinjau dari konotasinya, spesis meliputi genus. (Partap Sing Mehra dan 
Jazir Burhan, Op.Cit., hal. 24). 

33 Al-Huruf, hal. 79 

 
Berdasarkan statement di atas, maka sumber (referensi) ini sebagai 

argumentasi dalam setiap konstruksi dari substansi sumber itu sendiri, seperti 
ilustrasi atau devisi yang tidak menunjukkan isim derevatif. Adapun sesuatu yang 
belum terdevisikan baik sebagai ilustrasi dan bukan materi atau materi tanpa 
ilustrasi, maka tidak mungkin dijadikan sebagai sumber (referensi). Dan kalupun 
mungkin dijadikan sebagai sumber (referensi), maka sesuatu itu tidak akan 
menunjukkan sumber (referensi) dan derevasi yang memiliki satu arti. 

Demikianlah al-Farabi menerima format term-term dan paradigmanya, 
khususnya term-term  yang menunjukkan kategorisasi---format dan paradigmanya. 
Al-Farabi mendisposisikan bahasa arab dari sektor derivasinya adalah gramatika 
yang belum diketahui esensinya oleh pakar bahasa arab. Maka al-Farabi adalah 
orang yang pertama kali menggunakan terminologi al-mashdar al-shina'i yang 
dikatakan bahwa al-'alamiyah dari kata al-'alam; dan al-insaniyah dari kata al-
insan dan al-Farabi mengembangkan terminologi dimaksud sehingga menjadi 
salah satu materi bahasa dan jalan dasar untuk memunculkan terminologi-
terminologi baru dalam ilmu modern. 

 



16 
 

D. Referensi dan Derevasi term di luar Bahasa Arab  
"Presentasi   al-Farabi" 

Al-Farabi dengan tradisi bahasanya yang dalam, tidak cukup 
mengeksplanasi naturalistik referensi dan derevasi kata bahasa Arab an sich, akan 
tetapi dia menerima seluruh bahasa lain, dan dia menegaskan bahwa sesungguhnya 
hal tersebut terdapat pada seluruh bahasa adalah referensi yang dapat merubah 
term-term dan menjadikannya sebagai kata, yaitu melalui dua jalur: 

1. al-'alam dalam bahasa arab: adalah referensi (mashdar) yang tidak dapat 
berubah, akan tetapi seluruh pakar bahasa melakukan perubahan dari term al-
'aalam sebagai mashdar, sehingga mereka mengatakan hal itu adalah al-
'aalamiyah. 

2. al-insan: adalah referensi (mashdar) yang dapat berubah, dan mereka 
menjadikan hal itu sebagai al-insaaniyah. 

Demikianlah kondisi pada seluruh isim-isim yang dapat berubah dan tidak 
dapat berubah, dan mereka menjadikannya sebagai referensi (mashdar), sehingga 
mereka mengatakan bahwa term al-mutsallats menjadi mutsallatsiyah, term al-
mudawwar menjadi mudawwariyah, term al-abyadh menjadi abyadhiyah dan al-
dzannu menjadi dzanniyah…dan lain-lain. Ini semua senada dengan al-insaniyah 
dan al-rajuliyah relevan dengan al-'alam, al-sawad dan bayadh. Karena 'al-alam, 
sawad dan bayadh hanya menunjukkan arti term terhadap setiap objek. Adapun al-
abyadhiyah dan aswadiyah…dan lain-lain. Hal itu menunjukkan sektor arti itu 
sendiri pada objeknya, dan sektor itu sendiri adalah tidak terpisah dari topiknya. 

Ekplanasi tentang bahasa ini terkadang format term konstruktif 
sebagaimana juga menunjukkan format-format arti dari sektor declinable objeknya, 
dan inilah perbedaannya antara al-'alam dan al-'alamiyah. al-'Alam terkadang 
indeclinable dan tidak menjadi sebuah sains, bahkan tetap eksis. Sementara al-
'alamiyah sesungguhnya dia menunjukkan sektor declinable topiknya tetapi tidak 
terpisah.  

Perumpamaan referensi (mashdar) relevan dengan derevasi yang berasal 
dari isim-isim, akan tetapi dia tidak berubah dengan sendirinya pada bahasa itu, 
dan apabila mereka menginginkan perubahan isim-isim dimaksud, maka mereka 
menjadikan term fi'il adalah "fi'il al-'alamiyah", dan digunakan sebagai term al-
'alamiyah pengertian al-insaniyah menunjukkan sesuatu yang tidak terpisah dari 
objek apapun.34

Berdasarkan term-term ini, maka ia dijadikan sebagai hukum dan kondisi 
yang telah menembus kaidah memungkinkan untuk disepakati sebagai partisipasi 
format-format yang menunjukkan banyak substantif korelatif terhadap seluruh 
definisi (pengertian) lain, dan terkadang bukan melalui sesuatu perubahan yang 
menunjukkan sesuatu yaitu komupleks yang digunakan oleh komunitas binatang 

  
Perbedaan antara referensi (mashaadir) dan isim-isim yang belum terbentuk 

dalam format-format ini, maka sesungguhnya isim-isim itu tersirat arti substantif 
atau arti koleratif yang menjadi kandungan subjek dari suatu objek. Maka dari itu 
kita mengatakan bahwa zaid insanun, jangan dikatakan huwa insaniyah. 

                                                 
34 Al-Huruf, hal. 81 



17 
 

yaitu genus manusia, nama kompleks dan formatnya merupakan derivasi dan 
bukan ekspresi dari arti derevasi itu. Terkadang format term-term adalah 
merupakan format referensi dan artinya adalah arti derevatif, seperti: rajulun 
karamun, bahkan dalam bahasa Yunani terdapat sesuatu orisinil. Kemudian kita 
mendapatkan sebuah isim yang menunjukkan kategorisasi dan hanya genus 
terhadap objeknya, serta objek itu tidak diperoleh dari genus itu---isim derevasi 
adalah diperoleh dari genus, bahkan dinamakan isim derevasi dari isim genus lain, 
seperti al-fadhilah (alam ideal) di Yunani, sesungguhnya almukallaf  tidak 
dikatakan ideal seperti dalam bahasa arab, akan tetapi dikatakan mujtahid atau 
ambisius.35

Relatif Ajektif beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya adalah 
kategorisasi genetif konstruktif, kategorisasi al-Aina, mataa, dan kategorisasi an 
yakuunu lahu. Sementara genetif konstruktif dikatakan oleh mereka melalui 
partisipatif atau melalui lokalistik median sebagaimana yang diintrodusir al-Farabi 
bahwa "apabila kita mempertanyakan tentang definisi relatif ajektif, maka 
jawabannya adalah genetif konstruktif kemudian deskripsi aina, mataa, an 
yakuunu lahu; selanjutnya jika kita mempertanyakan tentang definisi sesuatu yang 
lebih universal, maka jawabannya adalah tidak ada yang memiliki definisi yang 
empat lebih universal".

  
 

E. Relatif Ajektif dan Genitif Konstruktif dalam Kategorisasi 
    antara Pakar Gramatika dan Pakar Logika 

Terjadi kontroversial variatif tentang relasi terminologi relatif ajektif dan 
genetif konstruktif menurut para pakar sains  sebagaimana terjadi kontroversial 
pada lingkup pakar gramatika dan logika. Hal itu terjadi karena setiap term 
memiliki dimensi atau salah satunya faktor linguistik, sedangkan faktor lainnya 
adalah logika. Kemungkinan level kedua adalah satu arti pertama atau merupakan 
eksesnya. Munculnya para relator dari satu sisi dan komunikator pada sisi lain 
adalah sangat jarang untuk berpisah. 

Pakar pendidikan (para insinyur) Pakar berhitung (eksakta) berasumsi 
bahwa relatif ajektif merupakan genus genitif konstruktif yang merupakan 
kategorisasi apapun. Adapun pakar logika, sesungguhnya mereka menjadikan 
kategorisasi itu lebih umum dari genetif konstruktif yaitu relatif ajektif apapun. Hal 
itu menjadi fokus atensi mereka pada setiap dari dua sesuatu konektif melalui 
medium salah satu huruf relatif ajektif (huruf al-nisbah) seperti: min-'an-'ala-fi 
atau huruf al-washl.  

36

Adapun menurut pakar garamatika—mereka—menggunakan terminologi 
kategorisasi dalam semantik adalah lebih spesifik dari totalitasnya. Sehingga 
mereka berpendapat bahwa atribut suatu negara, spesis atau keluarga dan suku 
yang menunjukkan setiap komunitas dengan term variatif melalui variatifitas 
identikal yang pada akhirnya juga paripurna---baik satu huruf seperti yang terdapat 
pada bahasa Arab dan Persia, atau beberapa huruf dengan identikalnya seperti yang 

 

                                                 
35 Al-Huruf, hal. 82 
36Al-Farabi, al-Huruf, hal. 84; lihat juga Dr. Athif al-'Iraqi, Kitab al-Huruf wa Ahamiyatuhu 

fi Majal al-Fikr al-Falsafi al-Arabi, hal. 3 



18 
 

terdapat pada bahasa Yunani---bahwa setiap isim terformat oleh format itu sendiri 
yang bagi mereka menunjukkan relatif ajektif dengan terminologi lain disebut 
atribut.37

Demikianlah perspektif pakar gramatika tentang kajian popularitas relatif 
ajektif dan genitif konstruktif, begitu juga halnya persepektif pakar logika yang 
tidak jauh mengkaji tentang arti. Jadi atensi mereka terhadap setiap dari dua 
sesuatu saling terkait melalui medium huruf-huruf yang dinamakan huruf relatif 
ajektif atau huruf genetif konstruktif seperti 'an-min-'alaa-fii dan seluruh huruf 
yang terindentifikasi.

 Selanjutnya ditegaskan bahwa setiap pemilik bahasa memiliki format 
term atau huruf  yang diintegrasikan dengan term-term mereka yaitu governed 
noun. Dengan demikian, maka genetif konstruktif bagi mereka adalah sesuatu yang 
menunjukkan arti melalui term-termnya yang variatif dengan format-format itu 
sendiri atau integrasi huruf-huruf dimaksud. 

38

Sesuatu yang memungkinkan profitable (produktif) sektor-sektor antara 
"al-Sairafi" dan "Mataa Ibnu Yunus" dalam lingkup relatif ajektif dan genetif 
konstruktif adalah sesuatu yang dijadikan oleh "al-Farabi" yaitu desain bunyi 
dalam membedakan antar keduanya dan mengeksplanasi kedua macam dimaksud 
sehingga fokus "al-Sairafi" dan "Mataa ibnu Yunus" tentang diskonsersi dan 
pertanyaannya tentang formulasi yang dapat dipergunakan komparatif dan 
superlatif ajektif  (af'alu al-tafdhil) serta formulasi yang dapat dipergunakan ketika 
muncul pertanyaan: ma al-farqu baina an taqula Zaidun afdhalu al-ukhuwwah, 
dan Zaidun afdhal ikhwatihi?  Lalu jawaban yang dilontarkan oleh "Mataa Ibnu 
Yusuf" bahwa kedua statement itu adalah benar dan tidak terdapat perbedaan logika 
antar keduanya. "Statement inilah yang disebut oleh al-Sairafi tentang eksplanasi 
kontroversial antar keduanya untuk mengklarifikasi (menampakkan) kebodohan 
Mataa Ibnu Yusuf terhadap gramatika dan menegaskan bahwa statement yang 
kedua itu adalah invalid. Dan kontroversial itu sebagaimana pendapat al-Farabi 
berikutnya bahwa totalitasnya adalah telah dipahami secara spesifik tentang genetif 
konstruktif. Jadi Mataa Ibnu Yusuf memahaminya melalui arti logika, bahwa 
terminologi al-ukhuwwah adalah mengilustrasikan interaksi seperti interaksi 
fatherhood, interaksi debilitas, interaksi debilitas dan affinitas. Sedangkan al-Sirafi 
memahaminya adalah arti relatif ajektif, oleh karena itu Zaidan di affinitaskan 
kepada Ukhuwatihi, dan Zaid dijadikan komunitas mereka dikuasai oleh totalitas 
yang dimilikinya, meskipun al-Sairafi berpendapat bahwa hal itu tidak mungkin 
merupakan superioritas karena ia merupakan bagian dari mereka. Bahkan al-
Sairafi memandang genetif konstruktif dari sektor valitasnya, bukan dari sektor 
konseptual sebagaimana aksi para pakar logika.

 

39

                                                 
37Adjektiva yg menerangkan nomina dalam frasa nominal; kata berkelas tertentu yg 

mempunyai fungsi menerangkan nomina dalam frasa nominal, misal sekarang dl pemuda sekarang; 
kategori variabel kualitatif (spt laki-laki atau perempuan menunjukkan jenis kelamin); Ark ciri atau 
sifat yg terdapat pd setiap benda purbakala, yg dapat dijadikan dasar untuk menentukan kelompok. 
(KBBI Software). 

38 Al-Farabi, al-Huruf, hal. 83. Lihat Juga George Zaidan, al-Falsafah al-Lughawiyah, hal. 
101-105. 

39 Al-Farabi, al-Huruf, hal. 85, 'Abid al-Jabiri, Binyah al-'Aql al-Arabi, hal. 52-53 

  



19 
 

Al-Farabi menyimpulkan dari sektor linguistik gramatikal dan 
menggunakan eksplanasi logika Aristoteles, khususnya terkait dengan relatif 
ajektif dan genetif konstruktif melalui kategorisasi. Statement dimaksud adalah 
"apabila muncul pertanyaan ma sabiluhu? Maka jawabannya adalah aina al-
syai'u?" maka sesungguhnya jawaban dari sesuatu itu adalah awwalan" tempat 
terintegrasi dengan salah satu huruf relatif ajektif, dan mayoritas huruf-huruf itu 
adalah huruf "fii" seperti statement berikut: aina Zaidun? Jawabnya fi al-bait atau 
fi al-suuq.40 Konteks ini, maka relatif ajektif secara general perspektif seluruh 
pakar tidak memiliki arti lain, kecuali hanya arti genetif konstruktif. Dua adjungtif 
mempertautkan salah satunya kepada yang lain, memiliki satu arti umum yaitu satu 
pengertian, misal: jalan di antara permukaan dan lantai rumah, apabila dasar 
permukaan dan terminasinya terdapat pada bumi, maka dinamakan turun (jatuh). 
Selanjutnya apabila dasar permukaan bumi dan terminasinya permukaan, maka 
disebut naik (tanjakan). Begitu juga halnya genetif konstruktif, maka 
sesungguhnya dua adjungtif keduanya adalah merupakan terminasinya. Sehingga 
apabila kita catat bahwasanya kedua adjungtif adalah "alif" dan "ba" yaitu sekali 
diambil dari "alif" ke "ba", dan sekali diambil dari "ba" ke "alif".41

Genetif konstruktif memiliki diversifikasi: di antaranya tidak memiliki isim 
orisinal, tidak ada isim jika diambil salah satunya, tidak menjadi isim jika diambil 
yang lainnya, tidak ada dua isim yang menunjukkan keduanya terhadap salah satu 
dari adjungtif dan modelnya, dan tidak ada dua isim yang kontrastif  seperti: al-abu 
wa al-abnu; tidak ada dua isim yang derivasinya dari sesuatu, seperti: al-maaliku 
wa al-mamluuku; tidak ada dua isim totalitas dari sesuatu yang terintegrasi, 
seperti: al-shadiiqu wa al-shadiiqu. Di antara syarat dua adjungtif sebagaimana 
yang dikatakan bahwa salah satu dari kedua adjungtif tersebut dijadikan arti 
denotatif melalui isim yang menunjukkannya dari sektor spesis genetif konstruktif. 
Konteks ini relevan dengan ekspresi Aristoteles ""sesungguhnya dua adjungtif 
keduanya merupakan eksistensi yang dimilikinya, bahwa kedua adjungtif itu 
adalah salah satu spesis genetif konstruktif". Eksplanasi terma itu terdapat dalam 
buku kategorisasi bahwasanya "sesungguhnya sesuatu itu berasal dari adjungtif 
ketika esensinya diekspresikan melalui analogi terhadap yang lain dengan 
direksitas relatif ajektif".

  

42

Adapun jumhur, para orator dan pakar puisi—mereka—saling toleransi 
dalam prase, bahkan mereka menjadikan pada setiap dua adjengtif salah satunya 
melalui analogi terhadap lainnya, baik kedua adjengtif itu merupakan genetif 
konstruktif atau kedua adjengtif itu eksistensinya melalui nama yang menunjukkan 
substansinya atau salah satunya diambil namanya yang menunjukkan sektor genetif 
konstruktif yang dimilikinya, sedangkan yang lain di ambil namanya yang 
menunjukkan substansinya. Sementara itu kita mendapatkan para pakar gramatika 
arab yang menggunakan genetif konstruktif pada seluruh sasaran yang telah kita 
paparkan di atas, baik konteks itu perspektif jumhur, para orator dan pakar puisi 

 

                                                 
40 al-Huruf, hal. 88 
41 Al-Huruf, hal. 85 
42 Al-Huruf, hal. 87 



20 
 

atau ilustrasi pertama yang digambarkan oleh Aristoteles tentang adjengtif dalam 
bukunya kategorisasi. 

Selanjutnya al-Farabi menegaskan dalam kesimpulan penelitiannya tentang 
adjengtif yang sepantasnya disebut adjengtif kecuali genetif konstruktif salah 
satunya di arahkan kepada yang lain yaitu genetif konstruktif equalitas. 

Lebih jauh dipaparkan bahwa perbedaan antara relatif ajektif dan genetif 
konstruktif, bahwa relatif ajektif adalah isim universal yang berbeda dengan 
perbedaan genus yang terdapat relatif ajektif meliputi kategorisasi al-aina, mataa 
dan an yakuna lahu apabila salah satunya dari sesuatu atribut, terkadang 
memungkinkan kita untuk menjadikannya pada bab adjengtif yang diikuti oleh 
genetif konstruktif. Dengan demikian, maka sesuangguhnya genetif konstruktif 
mengikuti setiap kategorisasi. 

Berikutnya terdapat kontroversial prinsip tentang perspektif pakar logika 
terhadap relatif ajektif dan genetif konstruktif, sebagian mereka menolak 
eksistensinya yang orisinal, dan sebagian lain melemahkan eksistensinya, di 
antaranya adalah Aristoteles yang mengatakan pada pengantar bukunya fi al-'Alam 
al-Madani "genetif konstruktif terkadang diasumsikan bahwasa ia adalah 
merupakan undang-undang tiranikal saja".43

Al-Farabi mengkonfirmasi beberapa pakar logika yang mensuplementasi 
kategorisasi an yaf'al terhadap kategorisasinya an yanfa'il sehingga kategorisasi-
kategorisasi itu persepektif mereka menjadi lima dimensi, hal ini juga yang ditolak 
oleh al-Farabi, karena arti an yaf'ala adalah merubah signifikansi affinitas yang di 
dalamnya terdapat divisionalitas sesuatu yang telah dilakukan. Hal itu tidak harus 
di bawah naungan adjungtif sebagaimana halnya yanfa'ilu pada kaifa tidak harus di 

 Aristoteles yakin bahwa mayoritas 
genetif konstruktif termasuk dalam kategorisasi pertama, maka dari itu ia dijadikan 
sebagai kategorisasi.  

Apabila disana terdapat suatu bangsa lain mengatasnamakan klasifikasi 
ekstraksi seluruhnya merupakan komunitas genetif konstruktif, dan mereka 
menjadikannya spesis totalitas kategorisasi ekstraksi, maka kategorisasi itu 
perspektif mereka menjadi tujuh dimensi, yaitu: predikat yang tidak terdapat pada 
objek dan sebagai objek (esensi/substansi), al-kam, al-kaifa, annahu yaf'alu, 
annahu yanfa'ilu wa al-wadh'u. Genetif konstruktif terhadap sesuatu tertentu, jika 
sebagian mereka memasukkan al-wadh'u (kreasi) dalam genetif konstruktif, maka 
kategorisasi berubah menjadi enam dimensi. Al-Farabi menolak gagasan al-wadh'u 
(kreasi) merupakan bagian dari genetif konstruktif, karena al-wadh'u (kreasi) 
esensinya tidak mungkin sempurna kecuali melalui genus genetif konstruktif---
selanjutnya apabila al-wadh'u (kreasi) itu terdapat pada anggota tubuh adalah 
bertentangan dengan anggota lokalitas yang terbatas. Pertentangan tersebut 
merupakan genetif konstruktif tertentu, maka parsialitas esensi al-wadh'u (kreasi) 
adalah spesis genetif konstruktif---kecuali spesis dimaksud seperti halnya yang 
ditegaskan oleh al-Farabi yaitu tidak harus di bawah naungan kategorisasi genetif 
konstruktif. Demikian terminologi al-wadh'u (kreasi) bahwa ia bukan merupakan 
bagian dari adjungtif, meskipun terkadang bertentangan dan mengikuti alur 
adjektif terhadap sesuatu.  

                                                 
43 Al-Huruf, hal. 91 



21 
 

bawah naungan kategorisasi kaifa, begitu juga halnya yanfa'ilu pada kam termasuk 
dalam kategorisasi kam. Selanjutnya modifikasi affinitas bukanlah terjadi pada ma 
yuf'alu sebagaimana halnya terjadi modifikasi al-kaifa terhadap ma yunfa'alu. 

Adapun seorang pakar yang berasumsi bahwa arti an yaf'ala dan an 
yanfa'ila adalah subjek dan objek terhadap prinsip tertentu bahwa keduanya 
merupakan bagian dari adjungtif, maka kategorisasi-kategorisasi itu akan menjadi 
empat dimensi. Konteks ini juga perspektif al-Farabi adalah tidak benar, karena an 
yaf'ala dan an yanfa'ila bukan merupakan subjek atau objek, keduanya merupakan 
fi'il dan infi'aal sebagaimana yang diasumsikan oleh para pakar lainnya. 

Lebih jauh ditegaskan oleh seorang pakar yang berpendapat bahwa 
kategorisasi-kategorisasi itu hanya ada dua, hal itu merupakan esensi dan proposisi 
terhadap prinsip tertentu, bahwa esensi adalah sesuatu yang tidak terdapat pada 
objek, sementara proposisi adalah sesuatu yang terdapat pada objek. Maka dalam 
terma ini al-Farabi berpendapat bahwa ini juga  merupakan pemahaman yang 
keliru (salah), karena proposisi bukan spesis yang menjeneralisir kategorisasi 
sembilan, akan tetapi ia merupakan genetif konstruktif pada setiap integritas 
kategorisasi yang menunjukkan predikat.44

1. Kategorisasi adalah penyusunan berdasarkan kategori; penggolongan; 
proses dan hasil pengelompokan komponen bahasa dan bagian pengalaman 
manusia yang digambarkan ke dalam kategori; cara untuk mengungkapkan makna 
dengan pelbagai potensi yang ada dalam bahasa. Selanjutnya al-Farabi mengatakan 
bahwa "kategorisasi itu terkadang memiliki arti yang menunjukkan arti universal. 
Setiap yang tersurat (eksplisit) adalah memiliki arti denotatif atau konotatif, yaitu 
menunjukkan arti khusus---baik term denotatif itu berupa isim, kata atau adat. 
Terkadang kategorisasi juga memiliki arti indikatif melalui term tertentu; sebagai 
subjek sesuatu tertentu; sebagai sentral logika dalam jiwa; atau sebagai limit 
(batasan); dan bahkan sebagai ilustrasi.

 
 

II. Pokok-Pokok Pikiran al-Farabi tentang Bahasa dan logika 
 Ada beberapa hal tentang popok-pokok pikaran al-farabi tentang bahasa 
dan logika, paparan konteks tersebut dapat dilihat secara detail berikut ini: 

45

Kategorisasi 

 Sebagaimana dikatakan bahwa "setiap 
arti yang logis adalah menunjukkan termnya yang di deskripsikan oleh sesuatu 
predikat, dan kita menyebutnya kategorisasi. Selanjutnya kategorisasi dimaksud 
terdiri dari 3 dimensi, yaitu term, arti dan pikiran. Untuk lebih jelas dapat dilihat 
pada matrik berikut. 

 
 
 

   Term     Arti   Pikiran 
 

 

                                                 
44 Al-Huruf, hal. 94 
45al-Ruhuf, hal. 74 



22 
 

2. Kemudian al-Farabi menempuh jalur bahasa dan warisan bahasa 
dimaksud melalui penggunaan derivasinya dalam mengeksplanasi perbedaan 
antara kategorisasi dan defferentia satu dengan yang lainnya. Di samping sektor 
linguistik yang sering dilupakan oleh para filosof logika yang memperkaya 
khazanah logika dan kaidah-kaidahnya untuk menambah perbedaan-perbedaan itu 
secara jelas dan mengarah kepada dua alur.  

Alur Pertama: penarikan arti dan destinasinya terhadap predikat (seolah-
olah batasan tunggal arti putih, arti panjang, arti presentasi dan kontinyuitas 
kategorisasi seprti berdiri dan duduk). Penarikan arti ini adalah merupakan fungsi 
pikiran tanpa indrawi. 

Alur Kedua: memprioritaskan arti dalam pikiran, memprioritaskan termnya 
sebelum penarikan arti. Hal itu dikatakan oleh al-Farabi bahwa "arti itu lebih 
utama dari penarikan terhadap pengetahuan. Dan setiap satu pengetahuan 
diprioritaskan dari yang lain dalam konteks tertentu…maka term-term yang 
menunjukkan arti adalah rasional (logis). Dari sisi ini, maka pikiran diprioritaskan, 
dan term-termnya yang menunjukkan pengetahuan disebut term predikat yang 
diprioritaskan. 
 

3.   Format term kategorisasi perspektif al-Farabi dimulai dengan ekplanasi 
bahwa: 

a. Term-term yang menunjukkan predikat yang tidak pada objek tertentu 
(esensi) yaitu term-term yang tidak memiliki konjungsi orisinal dan tidak 
menjadikan kata relevan dengan nama yang disebutkan oleh al-Farabi 
(aksidensia) meskipun berbeda dengan aksidensia perspektif gramatika 
Arab. 

b. Term-term yang menunjukkan seluruh kategorisasi, jika predikatnya 
terdapat (esensi) yang mencakup di dalamnya kekuatan dan memiliki 
format. 

c. Term-term yang menunjukkan kategorisasi dari sisi term jiwa terhadap 
predikat yang memiliki objek (esensi), keduanya memiliki format lain dan 
banyak kata yang dicapai oleh empat unsur pengertian yaitu pengertian 
predikat pertama, kemudian predikat itu adalah hadza al-Insan atau hadza 
al-Abyadh kedua, kemudian al-Insan atau al-Abyadh ketiga, selanjutnya al-
Insan dan al-Bayadh keempat, ketika itu jiwa melaksanakan nominasinya. 

 
4. Selanjutnya al-Farabi dengan tradisi bahasanya yang dalam, tidak cukup 

mengeksplanasi naturalistik referensi dan derevasi kata bahasa arab an sich, akan 
tetapi dia menerima seluruh bahasa lain, dan dia menegaskan bahwa sesungguhnya 
hal tersebut terdapat pada seluruh bahasa adalah referensi yang dapat merubah 
term-term dan menjadikannya sebagai kata, yaitu melalui dua jalur: 

a. al-'alam dalam bahasa arab: adalah referensi (mashdar) yang tidak dapat 
berubah, akan tetapi seluruh pakar bahasa melakukan perubahan dari term al-
'aalam sebagai mashdar, sehingga mereka mengatakan hal itu adalah al-
'aalamiyah. 



23 
 

b. al-insan: adalah referensi (mashdar) yang dapat berubah, dan mereka 
menjadikan hal itu sebagai al-insaaniyah. 

5. Relatif Ajektif beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya adalah 
kategorisasi genetif konstruktif, kategorisasi al-aina, mataa, dan kategorisasi an 
yakuunu lahu. Sementara genetif konstruktif dikatakan oleh mereka melalui 
partisipatif atau melalui lokalistik median sebagaimana yang diintrodusir al-
Farabi bahwa "apabila kita mempertanyakan tentang definisi relatif ajektif, 
maka jawabannya adalah genetif konstruktif kemudian deskripsi aina, mataa, 
an yakuunu lahu; selanjutnya jika kita mempertanyakan tentang definisi sesuatu 
yang lebih universal, maka jawabannya adalah tidak ada yang memiliki definisi 
yang empat lebih universal". 

 
Relatif Ajektif 

Beraktifitas berbagai kategorisasi, di antaranya 
 

 
kategorisasi 

 
 
genetif konstruktif    al-aina, mataa dan an yakunu lahu 
 
 
 

 
 

 
 
  

 
  

 
 
 


