
JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

1 

Abstrak—Gereja Pniel merupakan salah satu contoh bangunan 

yang telah terakulturasi oleh budaya Bali. Akulturasi 

merupakan proses sosial yang timbul apabila sekelompok 

manusia dengan suatu kebudayaan tertentu dihadapkan pada 

unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing sehingga unsur asing 

ittu lambat-laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan itu 

sendiri tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan 

itu. Sehingga Gereja Pniel Blimbingsari ini merupakan salah 

satu objek yang patut untuk diteliti keunikannya, apakah 

pengaruh-pengaruh yang terjadi setelah adanya akulturasi 

dengan sebelum akulturasi, dan apa saja filosofi-filosfi yang 

mendasari terjadinya akulturasi pada Gereja Pniel 

Blimbingsari tersebut. Dengan menggunakan metode 

Interpretivism, maka akan terlihat akulturasi dari tata ruang, 

kesakralan, dan pengaruh budaya terjadi pada Gereja Pniel 

Blimbingsari- Bali ini. Dari Analisa tersebut akan dapat 

membuktikan bahwa Gereja Pniel Blimbingsari ini merupakan 

sebuah produk desain yang telah terakulturasi antara Budaya 

Bali dan Budaya Barat. 

 

Kata Kunci—Akulturasi, Budaya Bali, Budaya Barat, Gereja 

Pniel,  

 

Abstrac— Peniel Church is one of the examples of buildings 

that have been acculturated by the Balinese culture. 

Acculturation is a social process that arises when a group of 

people with a particular culture are exposed to the elements of a 

foreign culture so foreign element else it is gradually accepted 

and processed into the culture itself without causing the loss of 

cultural identity. Peniel Church Blimbingsari so this is one that 

deserves to be studied object uniqueness, whether the influences 

that occur after the prior acculturation acculturation, and what 

are the underlying philosophy-filosfi acculturation on the 

Blimbingsari Peniel Church. By using interpretivism, it will 

show the acculturation of spatial, sanctity, and cultural 

influences occur at Peniel Church Blimbingsari-Bali. Of the 

analysis will be able to prove that the Peniel Church 

Blimbingsari is a product design that has been acculturated 

between Balinese culture and Western culture. 

 

Keyword—  Acculturation, Balinese Culture, Peniel Church, 

Western Culture.  

I. PENDAHULUAN 

EREJA Pniel Blimbingsari- Bali merupakan Gereja 

Protestan yang terletak pada jalan Nusa Indah no 1 di 

Desa Blimbingsari, Jembrana-Bali. Desa Blimbingsari 

terletak sekitar 25 km ke arah barat pusat kota Negara 

(Jembrana). Desa Blimbingsari adalah salah satu desa dari 

sepuluh desa yang ada di Kecamatan Melaya Kabupaten 

Jembrana, merupakan salah satu desa yang mayoritas 

penduduknya beragama Kristen Protestan. Komunitas Kristen 

ini sudah merambah hutan Melaya sejak tahun 1939 

dipimpin oleh seorang misionaris Belanda. 

Gereja Pniel tersebut mendapat sentuhan dari budaya 

Hindu- Bali. Sentuhan Ornamen dan ukiran-ukiran yang 

terdapat pada bangunan Gereja tersebut, serta Tata letak 

ruang pada interior gereja tersebut mencerminkan suksesnya 

akulturasi budaya Kristiani dan Hindu. Keunikan yang 

terdapat pada Gereja Pniel ini menarik perhatian untuk 

meneliti mengenai bagaimana tata ruang, tata aturan Gereja, 

Seperti penyusunan bangunan gereja Blimbingsari tersebut 

sebagian besar diadaptasi dari tata cara mendirikan Pura, 

karena bagi warga Bali mendirikan bangunan tradisional 

adalah mewujudkan suatu kehidupan dimana nilai-nilai 

logika, etika, dan estetika terkandung dalam persiapan proses 

membangun dan pemakaian bangunan. Gereja Blimbingsari 

digolongkan sebagai tempat peribadatan/ pemujaan, maka 

tempat yang dipilih adalah didaerah pegunungan atau 

tempat-tempat utama yang terpisah dari pemukiman 

penduduk. Komposisi massa-massa bangunan diatur dengan 

penentuan tata letak yang jarak-jaraknya diukur dengan 

satuan tapak kaki.  

Peneltian ini adalah untuk mengetahui pengaruh budaya 

Hindu-Bali terhadap Gereja Pniel tersebut dan cakupan dari 

pengaruh budaya Bali terhadap Gereja Pniel. Gereja Pniel 

Blimbingsari- Bali ini mengadaptasi Pola zonasi dan ragam 

hias yang menyerupai Pura Hindu pada Pulau Bali.  

Menurut I Komang Wahyu Sukayasa, Gereja Blimbingsari 

mengadaptasi pola dasar bangunan Pura di Bali dan pola Bait 

Allah di Yerusalem. Pola zoning pura memiliki kemiripan 

dengan pola zoning Bait Allah di Yerusalem. Gereja ini juga 

mengadaptasi konsep Tri Angga 

Para perancang Gereja Pniel Blimbingsari- Bali bermaksud 

menjadikan Gereja ini kontekstual. Gereja secara garis besar 

dibuat dengan pedoman arsitektur tradisional, dimulai dari 

penggunaan material dan penempatan bangunan gereja yang 

diadaptasi dari bangunan peribadatan Pura. Ragam hias yang 

diterapkan meskipun tidak diukir tetapi tetap memakai pola 

dasar dan penempatan yang sama dengan ragam hias 

tradisional Bali.  

Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel 

Blimbingsari- Bali 

Enrike Puspita Indrianto 

Program Studi Desain Interior, Universitas Kristen Petra 

Jl. Siwalankerto 121-131, Surabaya 

E-mail: bingbing_luph@yahoo.com 

G 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

2 

Bangunan Gereja Pniel Blimbingsari- Bali ini 

mengadaptasi pola pelataran yang seperti Pura: 

- Jaba sisi yang adalah tempat peralihan dari luar (duniawi) 

ke dalam pura (area suci) 

- Jaba Tengah yang adalah tempat persiapan dan pengiring 

upacara. 

- Jeroan adalah daerah tama tempat pelaksanaan upacara 

persembahyangan. 

Gereja Pniel Blimbingsari merupakan sebuah dominan 

yang telah teradaptasi oleh sentuhan Budaya Bali, oleh 

karena itu proses Akulturasi ini terjadi. Dengan adanya Jaba 

sisi, Jaba Tengah, dan jeroan Pada sebuah rumah adat Bali 

ataupun Pura di Bali, dapat dilihat dengan apakah ada 

peletakan sisi tersebut pada Gereja Pniel Blimbingsari 

tersebut  pada bagian Gerbang Bentar, Pelataran,  Gedung 

Ibadah . Serta perlu membahas mengenai ragam hias dan 

arah mata angin dan lokasi lingkungan agar dapat 

dibandingkan lebih dalam sehingga adanya proses Akulturasi 

ini yang perlu diteliti seberapa besar pengaruhnya terhadap 

Gereja Pniel Blimbingsari tersebut, baik dari segi filosofi 

maupun segi interior 

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian 

ini menggunakan metode kualitatif dimana metode tersebut 

bertujuan untuk menemukan pola hubungan yang bersifat 

interaktif, menggambarkan realitas yang kompleks, dan 

memperoleh pemahaman makna (Bambang Avip Priatna M). 

Dengan menggunakan metode Interpretivism yang 

merupakan asal dari tradisi fenomenologis para filsuf 

Edmund Husserl dan Martin Heidegger, penelitian ini 

berusaha mengadaptasikan tradisi ini dengan ilmu sosial 

(Linda Groat). Kualitas dari penelitian ini, seperti yang 

dideskripsikan oleh Thomas Schwandt “Tujuan bersama dari 
memahami dunia yang kompleks dari pengalaman hidup dari 

sudut pandang orang-orang yang menghidupkannya”. 
Kebenaran prinsip tradisi fenomenologis, pendukung 

penelitian ini “merayakan permanensi dan prioritas dunia 

nyata dari orang pertama, pengalaman subyektif”. 

II. GAMBARAN UMUM MENGENAI AKULTURASI 

Menurut Koentjaraningrat (2005:155) Akulturasi 

merupakan proses sosial yang timbul apabila sekelompok 

manusia dengan suatu kebudayaan tertentu dihadapkan pada 

unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing sehingga unsur-

unsur asing itu lamban-laun diterima dan diolah ke dalam 

kebudayaan sendiri, tanpa menyebabkan hilangnya 

kepribadian kebudayaan itu. Seperti telah diuraikan diatas, 

suatu unsur kebudayaan tidak pernah didifusikan secara 

terpisah, melainkan senatiasa dalam suatu gabungan atau 

kompleks yang terpadu. 

Dalam hal ini terdapat perbedaan antara bagian 

kebudayaan yang sukar berubah dan terpengaruh oleh unsur-

unsur kebudayaan asing (covert culture), dengan bagian 

kebudayaan yang mudah berubah dan terpengaruh oleh 

unsur-unsur kebudayaan asing (overt culture). Covert culture 

misalnya: 1) sistem nilai-nilai budaya, 2) keyakinan-

keyakinan keagamaan yang dianggap keramat, 3) beberapa 

adat yang sudah dipelajari sangat dini dalam proses 

sosialisasi individu warga masyarakat, dan 4) beberapa adat 

yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam 

masyarakat. Sedangkan overt culture misalnya kebudayaan 

fisik, seperti alat-alat dan benda-benda yang berguna, tetapi 

juga ilmu pengetahuan, tata cara, gaya hidup, dan rekreasi 

yang berguna dan memberi kenyamanan. 

III. ARSITEKTUR TRADISIONAL BALI 

Menurut Arraffiani; Fillosofi arsitektur tradisional Bali 

pada masa prasejarah hingga kekuasaan Majapahit (abad 

XV-XIX) dianggap sebagai masa tumbuhdan berkembangny 

arsitektur tradisional Bali yang dilandasi oleh lontar asta 

kosala-kosali dan lontar asta bumi.  

Asta kosala-kosali adalah aturan tentang bentuk-bentuk 

simbol pelinggih, yaitu ukuran pajang, lebar, tingggi, pepalih 

(tingkatan), dan hiasan. Sedangkan Asta Bumi adalah aturan 

tentang luas halaman pura, pembagian ruang halaman, dan 

jarak antar pelinggih. 

Meskipun demikian, terdapat filosofi dasar atau filosofi 

utama yang menjadi titik acuan srsitektur tradisional Bali, 

yaitu prinsip Tri Angga atau tri loka, konsep kosmologis (tri 

hita karana), dan orientasi kosmologis. Prinsip Tri Angga 

atau tri loka merupakan konsep keseimbangan kosmologis 

yang dicetuskan oleh Empu Kuturan. Dalam prinsip ini 

terdapat tiga tata nilai tentang hubungan alam selaku 

“wadah’ dan manusia sebagai “pengisi”. Tata nilai ini 
memperlihatkan gradasi tingkatan dengan spirit ketuhanan 

berada pada tingkatan paling tinggi. Secara aplikatif, filosofi 

Tri Angga dapat dilihat dari gestur bangunan yang 

memperlihatkan tiga tingkatan, yaitu kepala-badan-kaki. 

Dalam konsep tri hita karana terdapat “tiga unsur” 
penghubung antara alam dan manusia untuk membentuk 

kesempurnaan hidup, yaitu jiwa, raga, dan tenaga. Tiga 

sumber kebahagiaan tersebut akan tercipta dengan 

memperhatikan keharmonisan hubungan antara manusia 

dengan pencipta, manusia dengan manusia, serta manusia 

dengan alam 

Sedangkan orientasi kosmologis di antaranya terdapat 

konsepsi sanga (sanga mandala/ nawa sanga). Konsepsi ini 

lahir dari perpaduan astha dala (delapan penjuru mata angin) 

dengan dewata nawa sanga (Sembilan mitologi dewa-dewa 

penguasa mata angin. Fasafahnya menitikberatkan upaya 

menjaga keharmonisan dan keselarasan alam.  

Orientasinya ditentukan berlandaskan Sumbu kosmologis/ 

bui (yaitu gunung-laut) dan sumbu religi/matahari (yaitu 

terbit-terbenamnya matahari). Pegunungan dijadikan 

petunjuk arah ( kaja kearah gunung dan kelod kearah laut). 

Oleh karena itu, pengertian kaja bagi orang Bali yang berdian 

di sebelah utara dengan sebelah selatan menjadi berlainan, 

padahal patokan sumbu mereka tetap, yaitu sumbu kaja-kelod 

dan kangin-kauh. 

Umumnya Pura mengikuti pola pemikiran bahwa 

bangunan tersebut merupakan replika dari alam semesta yang 

terwujudkan dalam Gunung Semeru. Seperti halnya alam 

semesta terbagi dalam 3 bagian yaitu: “Bhurloka (alam 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

3 

manusia); Bhurvarloka (alam suci); dan Svarloka (alam 

surga= dewa-dewa), maka Pura terbagi atas 3 bagian yaitu: 

alas, badan, dan mahkota. 

 Bagian alas umumnya berdenah persegi empat, berupa 

teras dan pada salah satu sisinya dibangun pintu/ tangga 

masuk. Pada bagian landasan disediakan lubang (yoni) untuk 

memendam sisa jasad yang kemudian diatasnya ditempatkan 

patung atau lingga yang berkepentingan. Bagian tubuh 

denahnya lebih kecil dari alas sehingga pada alas ada serambi 

untuk berkeliling. Inti dari badan adalah sebuah ruangan, 

yang letaknya di atas lubang tersebut. Bagian ini merupakan 

sebuah kubus atau tabung. Bagian Mahkota terdiri dari 3 

bagian. Keseluruhan dapat merupakan sebuah lingga. 

Bentuknya berumpak-umpak terdiri dari ratna-ratna dan 

stupa. Bentuk tersebut penuh hiasan, umpamanya: sebelah 

luar dari dinding bagian badan pada ketiga sisi dapat 

ditempatkan patung dewa Siwa (arah ke Selatan), Dewi 

Durga (arah ke utara), Dewa Ganeca (arah ke barat) 

sedangkan gerbang masuk arah ke Timur.  

 Menurut Arraffiani; Konsepsi sanga mandala dipakai 

sebagai acuan layout massa bangunan pada arsitektur 

tradisional Bali. Konsepsi ini secara garis besar 

dikelompokkan menjadi tiga bagian yang biasa disebut tri 

mandala 

 Utama mandala ( Bangunan pemujaan) 

 Madhyama mandala ( Bangunan rumah tinggal) 

 Nistaning mandala (Bangunan dapur dan kandang hewan) 

Candi Bentar sebagai salah satu elemen pembentuk 

arsitektur tradisional Bali yang walaupun hanya berfungsi 

sebagai pintu gerbang tempat persembayangan (pura). Candi 

Bentar memiliki aturan dalam bentuk, struktur, dan dimensi, 

serta elemen estetis yang mencakup warna, bahan, dan ragam 

hiasnya (Ngakan Ketut Dwijendra, 2009:6) 

IV. BANGUNAN YANG TERDAPAT PADA PURA 

Candi Bentar merupakan pintu gerbang pada tempat 

persembahyangan bagi umat Hindu (pura) yang pada bagian 

puncaknya terbelah dua, dengan bentuknya yang menjulang 

tinggi, candi bentar memiliki ragam hias berupa kekarangan 

dan pepatraan yang melambangkan kehidupan di hutan atau 

di gunung. 

Candi Bentar ini berfungsi sebagai pembatas wilayah 

antara daerah jaba sisi (nista mandala) dengan daerah luar, 

dan antara daerah jaba sisi (nista mandala) dengan daerah 

jaba tengah (madya mandala). Ruangan yang terdapat di 

antara candi bentar yang difungsikan sebagai pintu masuk 

dibuat agak lebar dimaksudkan agar umat yang 

bersembahyang dapat masuk dengan leluasa dari daerah jaba 

sisi ke daerah jaba tengah, dan sebaliknya. 

Penentuan tata letak Candi Bentar ditentukan melalui 9 

(Sembilan) bagian panjang dinding penyengker, dengan 

setiap bagian panjang dinding penyengker, dengan setiap 

bagian tersebut memiliki makna masing-masing. Dalam 

lontar asta Bumi, disenutkan cara mendirikan candi bentar 

yaitu dengan mengukur sisi pekarangan yang akan dibangun 

dengan tali. Tali tersebut kemudian dilipat menjadi 9 

(Sembilan) lipatan dan masing-masing lipatan memiliki 

makna dan pengaruh tertentu terhadap pemiliknya. Jika 

Candi Bentar menghadap ke timur maka penghitungan 

lipatan tali dilakukan dari arah utara ke selatan, jika 

menghadap ke selatan maka penghitungan lipatan tali 

dilakukan dari arat timur ke barat, jika menghadap ke Barat 

maka penghitungan lipatan tali dilaukan dari arah utara ke 

selatan, dan jika menghadap ke utara maka penghitungan 

lipatan tali dilakukan dari arah timur ke barat. 

Bagi umat Hindu Pura memiliki makna simbolis sebagai 

Gunung Mahameru, yaitu gunung tertinggi di India, dimana 

pangkal gunung tersebut dilukiskan sebagai candi bentar 

yang merupakan gerbang terpisah pada bagian tengahnya. 

Candi Bentar tidak memiliki nilai sesakral seperti bangunan 

Meru dan Kori agung karena hanya merupakan simbolisasi 

dari daerah pangkal gunung, namun dalam komposisinya 

candi bentar tidak dapat dipisahkan dengan keberadaan 

bangunan meru dan kori agung.  

Dalam arsitektur tradisional Bali terdapat istilah pemesuan 

atau pamedalan yang berfungsi sebagai pintu keluar 

pekarangan, desa, maupun pura. Pemesusan memiliki 

beberapa tipologi bentuk yang berbeda sesuai dengan fungsi 

dan penempatannya, seperti pada pekarnagn rumah disebut 

angkul-angkul, untuk menuju jeroan pura maupun daerah 

yang bersifat parahyangan disebut dengan kori agung, dan 

pemesuan yang berfungsi sebagai pembatas daerah jaba sisi 

dengan jaba tengah pada pura disebut dengan candi bentar. 

Kori yang terletak pada rumah tinggal bagi rakyat 

merupakan kori dengan bentuk yang paling sederhana yang 

disebut dengan angkul-angkul, kori yang terletak pada rumah 

tinggal bagi penguasa disebut dengan kori bintang aring, 

sedangkan kori yang terdapat pada pura disebut dengan kori 

agung.  

Kori sebagai salah satu elemen arsitektur tradisional yang 

memiliki beberapa pengertian. Kori merupakan peralihan 

ruang dalam wujud sebagai pintu masuk yang memiliki 

pengertian serupa dengan pengertian “torana” pada arsitektur 
India, “pai-lou” pada arsitektur tiongkok dan “torii” pada 
arsitektur Jepang. Kori merupakan pintu masuk pekarangan 

sedangkan kori agung diperuntukkan pada tempat yang 

diagungkan. Candi Kurung (Kori Agung) adalah pintu 

gerbang pura antara daerah jaba tengah dengan daerah jeroan 

yang bentuk atapnya atau puncaknya tertutup menjadi satu. 

Fungsi dari Kori agung adalah sebagai pintu masuk ke 

daerah parahyangan, kahyangan desa, kahyangan jagat, dan 

tempat-tempat suci lainnya yang diagungkan dan 

disakralkan. Kori agung yang mengapit kori kembar di sisi 

sampingnya merupakan kesatuan tiga kori yang manunggal 

dengan susunan terbesar terdapat di bagian tengah berfungsi 

sebagai pintu masuk formal, sedangkan kori yang terletak di 

sisi sampingnya berfungsi sebagai pintu masuk informal. 

Bale kul-kul merupakan sarana masyarakat Hindu Bali 

guna memenuhi aspek pawongan dalam kehidupan 

bermasyarakatnya, yang berfungsi sebagai penyimpan kul-kul 

(kentongan) sebagai media komunikasi. Dengan irama dan 

suara tertentu dari kul-kul yang dipukul dapat memanggil 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

4 

anggota masyarakat desa untuk datang ke banjar maupun ke 

tempat yang telah ditentukan. Melalui kode-kode tertentu. 

Bale kul-kul adalah salah satu bangunan tradisional bale 

dengan bentuk menyerupai menara yang terdapat pada 

banjar, puri dan pura di Bali. Pada awalnya kul-kul sebagai 

alat komunikasi digantungkan pada ranting pohon. Untuk 

melindunginya dari terik matahari dan hujan, kul-kul tersebut 

diatapi tanpa memindahkannya dari pohon. Lambat laun 

ppohon tersebut rebah, sehingga kemudian dibuatkan sebuah 

bangunan untuk menyimpan kul-kul yang dinamakan bale 

kul-kul. 

Kul-kul merupakan sebuah sarana komunikasi tradisional 

guna menyampaikan infromasi atau suatu peristiwa kepada 

masyarakat. Namun bale kul-kul yang terdapat di pura 

memiliki fungsi yang lebih spesifik sebagai berikut. Umat 

atau pengempon siap untuk ngayah atau kerja bakti. Pada 

hari pujawali, upacara melis siap dilakukan tepat waktu 

sehingga umat yang hendak mengikuti upacara tersebut dapat 

segera bergabung. Pada saat upacara pujawali agar umat 

bersiap baik yang masih berada di luar pura untuk segere 

masuk ke dalam pura guna memulai upacara. Terdapat 

pratima yang datang agar para petugas (tukang banten dan 

pemangku) untuk segera melakukan tugasnya. Pratima dari 

suatu pura beranjak meninggalkan pura tersebut dan bagi 

pengiring yang masih berada di sekitar pura dapat segera 

bersiap pulang. Upacara piiodalan telah berakhir. 
Bale kul-kul cenderung diletakkan pada daerah dekat jalan 

pada tapak bangunan dan memiliki tata nilai nista. 

Perletakan bale kul-kul yang sedemikian tersebut tidak 

dimaksudkan untuk mempermudah pencapaian ke dalam 

bangunan, namun didasarkan atas fungsinya sebagai media 

komunikasi agar mudah terlihat dan mudah untuk 

didengarkan suaranya sehingga perletakannya di pinggir 

jalan memungkinkan hal tersebut. 

Wantilan merupakan salah satu bangunan tradisional Bali 

yang fungsinya sebagai tempat kegiatan keagamaan, kegiatan 

bermasyarakat, kegiatan adat dan lain sebagainya. Bangunan 

wantilan merupakan perkembangan dari ruang luas yang 

bersifat sementara guna melakukan suatu kegiatan, seperti 

lapangan, halaman yang ditutupi oleh atap sederhana yang 

disebut dengan tetaring. 

Bangunan Wantilan memiliki 4 saka utama dengan 

dilengkapi 12 saka di sepanjang sisi bangunan. Bangunan 

wantilan memiliki atap bertingkat yang disebut dengan 

matumpang dan memiliki lantai datar di mana pada bagian 

tengahnya terdapat bagian lebih rendah yang digunakan 

sebagai tempat duduk. 

Bangunan Wantilan berfungsi sebagai tempat musyawarah 

maupun pertemuan adat para karma banjar degan duduk di 

nlantai maupun tersedianya bale-bale. Wantilan juga 

digunakan untuk kelompok orang yang memerluakan 

ruangan yang luas dalam menjalankan kegiatannya seperti 

pemaksan, dadia, banjar, atau desa sehingga dilengkapi 

bangunan di daerah jaba sisi tempat persembahyangan (pura). 

Dalam sebuah perkarangan perletakan wantilan berada di 

tengah tapak dengan dikelilingi oleh ruang luar yang dapat 

difungsikan sebagai daerah perluasan wantilan. 

Menurut Arrafiani; Keindahan yang khas dari arsitektur 

tradisional Bali juga terwujud dalam bentuk ragam hiasnya. 

Benda-benda alam yang diterjemahkan ke dalam bentuk 

ragam hias, antara lain tumbuhan, binatang, alam, dan 

kepercayaan. 

 Wujud ragam hias pada bangunan tradisional memiliki arti 

dan maksud: 

 Sebagai elemen untuk mempercantik/ menghias bangunan. 

 Sebagai alat komunikasi 

 Sebagai ungkapan simbolis 

V. GAMBARAN UMUM MENGENAI AKULTURASI 

Ragam hias flora diambil dari bentuk-bentuk flora 

(tanaman atau bunga) yang ada di alam. Karakter bentuknya 

mendekati keadaan sesungguhnya. Terdapat sekitar  22  

ragam hias flora yang sering dijumpai.  

Ragam hias fauna juga menyerupai keadaan sebenarnya. 

Biasanya dilengkapi dengan ragam hias flora yang 

disesuaikan. Pada patung-patung hiasan, umumnya 

mengambil jenis kera dalam cerita Ramayana. Patung 

souvenir banyak mengambil jenis garuda, naga harimau, 

singa, kuda, kera, sapi, dan berbagai jenis binatang ternak 

lainnya. Keindahan alam juga merupakan sumber materi bagi 

ragam hias Bali. Wujudnya dapat berupa kesatuan flora dan 

fauna lengkap menyatu sebagaimana mereka hidup 

berdampingan di alam raya. 

Menurut Nyoman Gelebet, Bentuk hiasan, tatawarna, 

caramembuat dan penempatannya mengandung arti dan 

maksud-maksud tertentu. Hiasan dibentuk dalam pola-pola 

yang memungkinkan penempatannya di beberapa bagian 

tertentu dari bangunan atu elemen-elemen yang memerlukan 

hiasan. Dalam pengertian tradisional, bumi terbentuk dari 

lima unsure yang disebut Panca Mahabhuta, apah (air atau 

zat cair), teja (sinar), bhayu (angin), akhasa (udara), pertiwi 

(tanah bebatuan atau zat padat). Unsur-unsur tersebut melatar 

belakangi perwujudan bentuk-bentuk hiasan. 

Estetika, etika, dan logika merupakan dasar-dasar 

pertimbangan dalam mencari, mengolah dan menempatkan 

ragam hias yang mengambil tiga kehidupan di bumi, 

manusia, binatang (fauna), dan tumbuh-tumbuhan (flora). 

DAlam bentuk hiasan manusia umumnya ditampilkan dalam 

bentuk-bentuk hasil pemikirannya tentang agama, adat, dan 

kepercayaan. 

VI. GEREJA SECARA KESELURUHAN 

Pesan dan makna yang dikandung arsitektur gereja tidak 

lepas dari tiga fungsi utama Gereja yaitu persekutuan 

(koinonia), kesaksian (marturia) dan pelayanan (diakonia) 

dan hubungannya dengan arsitektur. (Sitompul, 1993:223). 

 Persekutuan (Koinonia)  

 Arti persekutuan di dalam fungsi Gereja dalah semua 

aktivitas di dalam gereja yang mengutamakan perkumpulan 

antara orang-orang seiman, pertemuan manusia dengan Allah 

dan pertemuan antara manusia. Perwujudan fungsi 

persekutuan itu tercermin dalam fungsi gereja sebagai 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

5 

persekutuan jemaat. Persekutuan ini dilakukan di dalam 

ruang-ruang utama (ruang kebaktian) dan ruang-ruang 

penunjang lainnya. 

 Kesaksian (Marturia) 

 Secara Konseptual, fungsi kesaksian pada arsitektur gereja 

ditekankan pada simbolisasi aktifitas-aktifitas yang terjadi di 

dalamnya dibuat untuk dapat menyiarkan secara langsung 

meupun tidak langsung semangat Kristiani bagi orang-orang 

yang mengapresiasinya. (AA Sitompul, 1993:224). 

 Pelayanan (Diakonia) 

 Gereja mempunyai tugas atau fungsi pelayanan, agar 

manusia dapat semakin dekat dengan Tuhan. Pelayanan 

gereja adalah simbol kasih Tuhan untuk mengasihi semua 

orang (Sitompul 1993:226). Fungsi pelayanan gereja ini 

semakin penting dirasakan, terutama ketika gereja 

berhadapan dengan begitu banyak dan kompleksnya 

persoalan manusia di kota. Akibat berkembang pesatnya 

peradaban manusia tersebut menuntut peran Gereja yang 

lebih besar untuk melayani semua manusia (misi gereja). 

VII. DATA LAPANGAN 

Gereja Pniel terletak  lokasi di desa Blimbingsari, 

Kecamatan Melaya, Kabupaten Jembrana Bali. Gereja ini 

berada pada jalan Nusa Indah nomor 1. Desa Blimbingsari ini 

merupakan desa dengan luas 450 Hektar. Desa ini berada di 

Negara dan sekitar 120 dari Denpasar. Lokasi Gerejanya 

berada di pegunungan yang masih sejuk, banyak pepohonan, 

dan keamanan tinggi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 1.  Tapak Luar Gereja Pniel Blimbingsari 

 

Gereja Pniel ini menghadap ke arah Selatan pada bagian 

depannya terdapat kantor Perbekel Niti Graha, pada bagian 

Kanan Gereja terdapat SD swasta pertama yaitu SD 

Maranatha, pada bagian kiri Gereja terdapat Panti Asuhan 

Widya Asih, dan pada bagian Belakang Gereja terdapat 

Hutan Bali Barat  

Lingkungan dalam Gereja lebih bersifat terbuka seperti 

pada ruang ibadah Gereja Pniel, Blimbingsari tersebut. 

Asitektur gereja menginginan Bangunan Gereja lebih dapat 

menyatu dengan alam sekitar, sehingga saat ibadah tidak 

hanya manusia saja yang beribadah dan datang kepada Tuhan 

namun seluruh makhluk hidup yang ada pada saat itu, 

dengan hembusan angin, burung-burung yang terbang masuk, 

ikan yang berenang di kolam belakang Altar, dan sebagainya 

ikut memuji Tuhan. Dan itu merupakan pemahaman dari 

jemaat Gereja Pniel Blimbingsari bahwa Gedung gereja 

dibuat terbuka sebab bukan saja manusia memonopoli 

kemuliaan Allah tetapi kita semua menyembah Allah 

bersama alam sekitar. Ada burung, angin, air dan semua 

ciptaannya. 

Atap pada gedung ibadah berumpak tiga yang 

menunjukkan simbol Trinitas, dengan penambahan ukiran 

taman eden yang diletakkan pada bagian paling atas plafon 

yang menunjukkan bahwa kita tidak akan mencapai kesucian 

selain dari pada Tuhan. 

 
Gambar. 2.  Atap Berumpak tiga dan ukiran taman Eden 

 

Di atas altar terdapat simbol mahkota (crown) yang 

bertuliskan Yunani, Alfa dan Omega, yang berarti kerajaan 

Allah yang tidak berbubah dari dahulu hingga sekarang dan 

sampai selamanya. Kristus adalah sang raja itu, yang 

diperoleh Yesus melalui salib (di bawah mahkota).  

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 3.  Simbol Alfa dan Omega 

 

Salib itu bagian kakinya bengkok (simbol salib GKPB) 

sering disebut dancing cross (salib menari). Menyimbolkan 

Bali yang sangat aktif dan penuh dengan tarian. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 4.  Altar dengan dancing cross pada bagian atasnya. 

 

Mimbar adalah tempat pemberitaaan kabar baik yang 

berintikan tiga panggilan Gereja, yaitu bersekutu (koinonia), 

pelayanan (diakonia), pemberitaan injil (Marturia).  

 

 

 

 

 

 

 

 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

6 

Gambar 5.  Mimbar Gereja dengan tiga simbol yang berbeda pada 

tiap sisinya. 

 

Meja babtisan disimbolkan dengan tangan yang membaptis 

dan karya roh kudus yang sedang bekerja di seluruh dunia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 6.  Meja Baptisan dengan simbol yang berbeda tiap 

sisinya. 

 

Meja korban dibuat dengan mengambil simbol meja korban 

di perjanjian Lama. Korban dalam kehidupan Israel 

menduduki posisi penting dan identik dengan budaya Bali 

dimana korban sangat penting dalam kehidupan manusia. 

Tuhan berkehendak agar umatNya member korban yang 

hidup, untuk membiayai pekerjaan Tuhan di dunia ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 7.  Meja Korban 

Gedung gereja dikelilingi oleh simbol roh kudus umat 

Tuhan yang sedang beribadah memperoleh perlindungan Roh 

kudus yang disimbolkan dengan tangan Tuhan, lidah api dan 

merpati, hidup baru bila Roh kudus bekerja bagi setiap 

umatn- Nya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 8.  Simbol Roh Kudus pada tiap sisi wantilan. 

 

Bagian depan ruang beribadah maka kita kan menemukan 

simbol perempuan dan laki-laki, dengan disatukan sebuah 

garis segitiga kemudian di tengah terdapat bangunan seperti 

candi. Simbol itu bermakna bahwa bermacam-macam jenis 

kita mau pria 

ataupun wanita kita 

disatukan 

di dalam gedung gereja Pniel tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 9.  Simbol Persatuan pada bagian luar bangunan wantilan. 

Apabila selesai beribadah, kita pulang dan berhadapan 

dengan simbol mahkota. Sebelum kita meninggalkan tempat 

kita bersekutu. Kita hidup dan mempersiapkan diri untuk 

kedatangan Yesus yang kedua kalinya dimana Yesus menjadi 

Raja yang kekal. 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 10.  Simbol Mahkota lambang kerajaan Allah. 

Candi Gelung atau Kori agung merupakan simbol dari 

gunung karena orang Bali percaya roh dan kehidupan yang 

datang atau mengalir dari gunung, sedangkan laut adalah 

kematian. Gunung mempunyai posisi yang sangat penting 

dalam Injil: “Engkaulah Gunung Batuku” 

Candi Gelung mempunyai dua pintu masuk. Ketika 

merencanakan gedung Gereja, kita bermaksud menghargai 

pendahulu kita yang membangun gereja berbentuk salib 

dengan menara dua pintu. Pintu masuk dibuat dengan posisi 

yang sama dengan aslinya sehingga ada kelanjutan sejarah. 

Dua pintu ini juga memberi simbol manusia datang dari asal 

budaya dan ras yang berbeda. Setelah masuk ke dalam 

gedung gereja, mereka dipersekutukan dalam satu nama, 

yaitu: Yesus Kristus. 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 11. Simbol pada kedua pintu Kori Agung, gambar kira 

adalah pintu kiri dan gambar kanan adalah pintu kanan. 

 

Di depan Kori Agung terdapat patung malaikat yang 

meberi peringatan bila masuk ke dalam gedung gereja, kita 

sudah berada di tempat suci karena kehadiran Roh Allah.  

 

 

 

 

 

 

 

 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

7 

: Batas Jaba sisi/ 

Non sakral 

: Jaba Tengah/   

semi sakral 
                  

 : Jeroan/ Sakral 

 

Gereja 

Pniel 

Gereja 

Barat 

Pura 

Gambar. 12.  Patung Malaikat pada bagian bawah kori agung yang 

diberi lingkaran oranye. 

 

Pada sekeliling tembok pembatas pada Gedung Gereja 

terdapat ukiran perjanjian, namun ukiran tersebut terdapat 

beberapa perbedaan.Pada bagian paling dalam tembok 

pembatas yaitu pada area dekat gedung ibadah pada tembok 

pembatas terdapat ukiran pada perjanjian baru Sedangkan 

pada bagian halaman gereja terdapat ukiran dari Kitab 

perjanjian Lama. Pada bagian paling luar gereja terdapat 

sejarah pembangunan Blimbingsari oleh nenek moyang 

mereka 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 13.  Ukiran Perjanjian pada tembok Penyengker. 

VIII. AKULTURASI TERHADAP GEREJA PNIEL 

Tata ruang pada Pura menggunakan tata ruang Trihita 

Karana. Filosofi yang digunakan pada Pura juga memakai Tri 

Loka yaitu dengan susunan Nista, Madya, dan Utama semaik 

tinggi tingkatannya akan semakin sakral. Pada Gereja pada 

umumnya tata ruangnya memusat menjadi satu penjuru. 

Sehingga pada Gereja Pniel Blimbingsari ini menggunakan 

tatanan ruang dengan konsep Tri Loka dan pada bagian 

Jeroannya Memusat. Terdapat beberapa perbedaan di dalam  

perletakan pada Gereja Pniel Blimbingsai tersebut yaitu 

perbedaan mengenai tata letak bangunan yang ada di dalam 

kawasan Gereja tersebut.  

Bangunan yang terdapat pada bagian Nista atau bagian 

jaba sisi adalah Gerbang Bentar dan tembok aling-aling. Pada 

bagian Jaba Tengah terdapat Pelataran, Bale Kul-kul, dan 

Bale Bengong. Pada bagian 

jeroan terdapat 

Kori Agung, Bale 

Gong, dan Wantilan.  

Sehingga pada analisa tata ruang dari Gereja Pniel ini 

terdapat akulturasi dengan tidak mengambil sepenuhya 

tatanan ruang dari Pura tetapi menambahkan filosofi 

tersendiri dari pemahaman arsitektur Gerejanya dari segi 

bentuk, estetika, dan fungsi dalam Kristen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 14. Gambar sebelah kiri merupakan tata ruang gereja pada 

umumnya. Gambar tengah merupakan gereja Pniel tiap bagian dari 

atas merupakan Jaba sisi, Jaba Tengah, dan Jeroan. Gambar kanan 

merupakan tata ruang dari Pura. 

 

Gerbang bentar ini mengambil garis besar dari gerbang 

bentar bangunan Pura karena pada bangunan Gereja pada 

umumnya tidak ditemukan gerbang yang memiliki filososfi 

maupun bentukan khusus. Bila terdapat gerbang maka akan 

berupa gerbang yang berfungsi sebagai pembatas pekarangan 

gereja saja. antara kedua budaya dalam perletakan Gerbang 

bentar tersebut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 15.  Gerbang bentar pada bagian Jaba sisi. 

 

Dinding Aling-aling ini juga merupakan penerapan 

mentah dari Pura yang memiliki filosofi sebagai penghalau 

segala hal yang jahat, hanya saja pada gereja Pniel 

Blimbingsari ini adanya Dinding aling-aling difungsikan 

untuk sebuah pengingat awal bahwa kita akan memasuki 

sebuah tempat peribadahan. Dinding Aling-aling pada pura 

biasanya terletak setelah Kori Agung namun pada Gereja 

Pniel ini Dinding aling-aling diletakkan pada daerah jaba sisi 

setelah Gerbang bentar.  

 

 

 

 

 
 

Gambar. 16.  Dinding Aling-aling, terletak pada bagian Jaba sisi 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

8 

setalah Gerbang Bentar 

Bale kul-kul merupakan sebuah bale berupa menara yang 

digunakan untuk menyimpan kul-kul dan digunakan sebagai 

media informasi, jika pada Gereja umumnya disebut dengan 

menara lonceng.  

Pada Prosesnya Bale Kul-kul ini biasanya diletakkan pada 

area Jaba sisi atau nista namun pada Gereja Bale kul-kul ini 

diletakkan pada area Jaba tengah untuk menyeimbangi Bale 

Bengong yang terdapat di bagian sisi kiri Halaman Pelataran 

tersebut dan jika dibandingkan dengan Gereja Pda umumnya 

maka menara lonceng tersebut terletak pada area dekat 

dengan Pintu masuk atau diatas pintu masuk Gereja. 

Sehingga Bale kul-kul pada Gereja Pniel Blimbingsari 

diletakkan pada area jaba tengah. 

 Secara fungsi tidak terdapat perbedaan antara Bale kul-kul 

yang ada pada bangunan Pura maupun yang ada pada Gereja 

Pniel Blimbingsari ini.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 17.  Perpaduan antara Bale Kul-kul pada Pura dengan 

Menara Lonceng, yang melahirkan Bale Kul-kul Baru. 

 

 

Bale Bengong merupakan sebuah Bale yang biasa 

digunakan untuk bersantai, duduk, dan bengong atau 

melamun. Fungsi yang Bale Bengong yang terdapat pada 

Gereja Pniel Blimbingsari ini juga digunakan untuk duduk, 

bersantai, dan bengong. Kemudian untuk penempatannya 

Bale bengong pada pura dan pada Gereja sama-sama 

diletakkan pada area Jaba tengah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 18. Bale Bengong 

 

Kori Agung merupakan sebuah pintu yang berfungsi 

sebagai penghubung antara jaba tengah dengan jeroan. Kori 

agung yang mengapit kori kembar di sisi sampingnya 

merupakan kesatuan tiga kori yang manunggal dengan 

susunan terbesar terdapat di bagian tengah berfungsi sebagai 

pintu masuk formal, sedangkan kori yang terletak di sisi 

sampingnya berfungsi sebagai pintu masuk informal. Pada 

Gereja pada umumnya pintu yang digunakan langsung 

menuju pada ruang daam gereja dan terkadang ada pula 

Gereja yang memiliki dua pintu masuknya. 

 Pada prosesnya di Gereja Pniel Blimbingsari ini hanya 

terdapat Kori Agung utama dengan dua pintu. Dan tidak 

memili pintu masuk informal dan formal semuanya sama 

rata. Bentuk Kori Agung memiliki artian sebuah gunungan 

yang dipercaya oleh orang Hindu bahwa Gunung merupakan 

sumber kehidupan, pada Gereja Atapnya berumpak tiga 

menunjukkan simbol Trinitas. Sehingga terlihat akulturasi 

pada Kori agung di Gereja Pniel Blimbingsari ini dengan 

penggabuangan bentukan dari Pura dan Filosofi dari Kristen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 19. Perpaduan antara kori agung pura dengan pintu gereja. 

 

Bale Gong merupakan sebuah Bale yang di letakkan pada 

area Jaba tengah dan berfungsi sebgai tempat penyimpanan 

gong dan alat musik gamelan, dan pada saat ada upacara 

berfungsi sebagai ruang musiknya. Pada Gereja umumnya 

disebut area musik yang biasanya terletak di depan dekat 

dengan altar dan memiliki unsur kesakralan. 

Dalam Proses Akulturasinya pada Gereja Pniel 

Blimbingsari memiliki kesamaan fungsi dari Bale gong pada 

umumnya yaitu tempat penyimpanan Gong dan gamelan serta 

digunakan untuk ruang musik saat ibadah (biasanya 

digunakan saat ibadah kontekstual saja). Namun pada aera 

peletakannya terdapat perbedaan antara Gereja Pniel dan 

pada Bangunan Pura pada bangunan pura terletak pada area 

jaba tengah pada Gereja Pniel terletak pada area jeroan. 

Sehingga Bale Gong pada Gereja Pniel Blimbingsari ini 

mendapatkan sentuhan Akulturasi dengan menggabungkan 

perletakan dari Gereja pda umumnya dan bentukan serta 

fungsi dari Pura. 

 

 

 

 

 

 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar. 20. Perbedaan antara Area music dengan Bale gong Pura. 

Melahirkan sebuah bentukan dan tata letak baru. 

 

Wantilan merupakan sebuah bale yang berfungsi sebagai 

tempat kegiatan keagamaan, kegiatan bermasyarakat, 

kegiatan adat dan lain sebagainya. Bangunan wantilan 

merupakan perkembangan dari ruang luas yang bersifat 

sementara guna melakukan suatu kegiatan, seperti lapangan, 

halaman yang ditutupi oleh atap sederhana yang disebut 

dengan tetaring. Wantilan ini biasanya tidak ditemukan pada 

bangunan Pura karena system persembahyangan pada umat 

Hindu yang tidak memerlukan sebuah bangunan beratap 

karena filosofi dari agama Hindu bahwa semakin terbuka 

akan semakin suci.  

Biasanya pada sebuah bangunan Pura tidak ditemukan 

wantilan, karena bangunan pura lebih terbuka saat sedang 

melaksanaakan ibadah karena filosofi Hindu jika semakin 

terbuka akan semakin sakral, Namun pada sebuah gereja 

tidaklah memungkingkan jika terbuka dan tidak memiliki 

atap maka dibuatlah sebuah wantilan, sebuah bangunan yang 

semi terbuka. Pada Gereja umum biasanya merupakan 

bangunan dengan ruang yang tertutup rapat. 

 Paruman, Bale Piasan, Gedong Pasimpangan, Padmasana, 

dan Meru.  Bangunan tersebut merupakan ruang sakral yang 

berada pada Jeroan ruang ini difungsikan untuk ibadah umat 

Hindu. Sedangkan Pada Gereja Umumnya ruang sakral 

terletak pada altar Gereja, dan terdapat ruang umat. Sehingga 

pada Gereja Pniel Blimbingsari ini diambil bentukan dari 

Wantilan ini karena Wantilan adalah tempat untuk 

berkumpul dan memiliki polha terpusat di tengah. 

Pada prosesnya di Gereja Pniel Blimbingsari ini, karena 

gereja system ibadahnya terdapat orang yang cukup banyak 

dan terdapat beberapa perabotan kelengkapan gereja seperti 

altar dan lain sebagainya yang tidak bisa langsung terkena 

hujan maupun sinar matahari maka filososfi dari ajaran 

Hindu tidak dapat diterapkan sepenuhnya. Perletakkannya 

pada umumnya dalam sebuah perkarangan perletakan 

wantilan berada di tengah tapak dengan dikelilingi oleh 

ruang luar yang dapat difungsikan sebagai daerah perluasan 

wantilan, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar. 21. Perbedaan tempat ibadah Gereja dengan Pura. 

Kemudian terjadi bentukan baru dari keduanya. 

 

Adanya Wantilan ini tidak menguatkan filosofi dari Gereja 

Pniel yaitu beribadah gedung Gereja yang terbuka merupakan 

sebuah penjabaran untuk konsep tersebut ditambah lagi 

dengan filosofi gereja yang mengacu bahwa Gereja dalam 

Mazmur dikatakan muliakan tuhan hai ciptaannya. Allah 

tidak mengatakan bahwa memulikan hanya bagi manusia 

namun dengan seluruh ciptaannya oleh sebab itu gedung 

gereja dibuat terbuka dan dapat memuji Tuhan bersama 

dengan burung air dan alam sekitar. 

Jika Digabungan dengan filosofi yang ada pada Ajaran 

Hindu, menurut ajaran Hindu bahwa agama Hindu memiliki 

tiga dewa yaitu Brahma, Wisnu dan Siwa yang 

melambangkan Api, Air, dan Udara. Api itu panas sehingga 

bagian atap terbuka sehingga ada panas matahari masuk, 

karena terbuka maka ada udara yang masuk dan untuk air 

maka dibelakang altar terdapat sebuah kolam ikan. 

Untuk Ragam Hias yang digunakan pada Gereja ini tidak 

sepenuhnya mengambil pada Ragam Hias yang biasa 

digunakan pada sebuah Pura di Bali. Pada Gereja Pniel 

Blimbingsari ini lebih mengarah kepada sentuhan Rohani 

sebuah Kekristenan konsep yang digunakan adalah ragam 

hias yang menggambarkan mengenai kebun anggur dan 

peranan Roh Kudus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



JURNAL INTRA Vol. 1, No. 1, (2013) 1-10 

 

10 

 

 

 

 
Gambar. 22. Perpaduan antara Patung Malaikat dengan arca kala 

Hindu kemudian terjadilah bentukan Patung baru dari keduanya. 

 

Kedua konsep diatas dibuat sehingga tidak terpaku 

terhadap ajaran Kristiani saja namun jika kita lihat ukirannya 

merupakan perwujudan dari ukiran khas Bali. Seperti Patung 

Malaikat yang terdapat pada area Jaba tengah, pada Pura 

biasa mengunakan patung-patung seperti Arca Kala dengan 

menggunkan pakaian adat Bali dan pada Gereja biasanya 

digambarkan dengan malaikat yang bersayap dan 

menggunakan pakaian seperti jubah sehingga dari kedua 

bentukan ini melahirkan sebuah Patung Malaikat yang 

menggunakan sewek atau sarung yang dapat kita temui pada 

Gereja Pniel Blimbingsari ini  

Pada bagian dinding-dindingnya biasanya merupakan 

patra, jika pada Gereja Pniel Ukirannya berupa sebuah cerita 

perjanjian pada Alkitab dan sejarah mengenai Desanya. 

Kemudian dibagian-bagian lain juga terdapat ukiran kebun 

anggur tersebut serta panggilan domba seperti pada dinding 

Kori Agung. Gereja Pniel Blimbingsari menggunakan 

Karang Gajah Juga pada beberapa bagian Gerejanya seperti 

pada Kori Agung, Bale Kul-kul, dan Bale Bengong. Hal ini 

menunjukkan adanya akulturasi pada titik-titik tertentu pada 

bagian Gereja. 

IX. KESIMPULAN 

Pada Gereja Pniel Blimbingsari- Bali ini mendapatkan 

sentuhan Akulturasi, dengan adanya bentukan-bentukan yang 

mendasar sepeti adanya Patung Malaikan yang menggunakan 

sewek, kemudian dari tata ruang yang dibagi menjadi tiga 

bagian seperti yang terdapat pada Pura di Bali yaitu Nista, 

Madya, dan Utama. Menggunakan Konsep Tri Hita Karana, 

Tri Loka juga pada Bangunan Gereja Tersebut.  

Akulturasi juga dapat dilihat dari perpaduan antara 

kesamaan pura dengan Gereja pada umumnya yang kemudian 

melahirkan sebuah bentukan baru pada Gereja Pniel 

Blimbingsari tersebut. 

Dari filosofi yang terdapat pada Gereja, mengacu terhadap 

alam seperti yang diajarkan pada Agama Hindu. Dari 

kesamaan dan perbedaan ini dapat disimpulkan bahwa Gereja 

Pniel ini mengadaptasi dari Arsitektur Tradisional Bali 

namun tidak sepenuhnya diadaptasi secara mentah-mentah 

tetap berdasarkan Filosofi yang dipegang, dengan adanya 

perubahan-perubahan yang menjadikan lebih menarik. 

X. UCAPAN TERIMAKASIH  

Penulis E.P mengucapkan terima kasih kepada Ir. Lintu 

Tulistyantoro, M.Ds dan M. Taufan Rizqi, S.Sn selaku dosen 

pembimbing penulis yang membantu dalam penyelesaian 

jurnal ini. 

XI. DAFTAR PUSTAKA 

[1] F. R. Arrafiani, Rumah Etnik Bali, Jakarta: Griya Kreasi (2012). 

[2] Bambang Avip Priatna M, “Metode Penelitian” .  Available: 

http://file.upi.edu/Direktori/FPMIPA/JUR._PEND._MATEMATIKA/196

412051990031 . 

[3] E. Budihardjo, Architectural Conservation in Bali. Yogyakarta: 

Gajahmada University Press (1991). 

[4] A. A. Sitompul. Bimbingan Tata Kebaktian Gereja Suatu Studi 

Perbandingan. Pematang Siantar (1993). 

[5] G. Linda dan W. David. Architectural Research Methods, Canada. John 

Wiley & Sons Inc (2002). 

[6] N. K. A. Dwijendra, Arsitektur Bangunan Suci Hindu, Denpasar: 

Udayana University (2008). 

[7] N. K. A. Dwijendra,  Arsitektur Tradisional Bali di ranah Publik 

Denpasar: CV Bali Media Adhikarsa (2010). 

[8] I. N. Gelebet, ed. Arsitektur Tradisional Daerah Bali. Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan: Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi 

Kebudayaan Daerah Tahun 1981/1982 

[9] Koentjaraningrat. Pengantar Antropologi I ,Jakarta: Penerbit Rineka 

Cipta (2005) 

[10] I. K. W. Sukayasa,  “Gaya Ekletik Pada Arsitektur Gereja Protestan 

Blimbingsari di Bali”. Jurnal Jurusan Seni Murni, Flakutas Seni Rupa dan 

Desain, Universitas Kristen Maranatha Bandung, (2007). 

[11] D. Sumintardja, Kompendium Sejarah Arsitektur Jilid I. Bandung: 

Yayasan Lembaga Penyelidikan Masalah Bangunan (1978). 

 

http://file.upi.edu/Direktori/FPMIPA/JUR._PEND._MATEMATIKA/196412051990031
http://file.upi.edu/Direktori/FPMIPA/JUR._PEND._MATEMATIKA/196412051990031

