
Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 69

RELEVANSI PEMIKIRAN SAYYID QUTB TENTANG TAFSIR 

JAHILIYAH BAGI DAKWAH DAN PENGEMBANGAN 

MASYARAKAT ISLAM KONTEMPORER 

M. Fajrul Munawir

Dosen Jurusan Pengembangan Masyarakat Islam 

Fakultas Dakwah UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

ABSTRAK

Term jahiliyah dalam Al-Qur’an menempati posisi sentral 
dalam bingkai keberagamaan al-Qur’an (Islam) di samping 
term penting lainnya seperti kufr, hilm, sabar, islam. Tulisan 
ini menginformasikan bahwa proses penafsiran jahiliyah 

yang dilakukan Sayyid Qutb dilalui dua periode dan situasi, 

yaitu sebelum di penjara dan saat di penjara. Dua situasi 

tersebut berpengaruh pada hasil penafsiran tentang 

jahiliyah meskipun tidak signifikan. Sedangkan yang terkait 
dengan karakteristik jahiliyah, maka hal itu terbagi menjadi 
tiga, pertama, jahiliyah dalam pengertian kebodohan yang 
menggejala pada semua orang, kedua, jahiliyah yang 



70 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

mendarah daging yang susah dihilangkan, dan ketiga, 
jahiliyah yang kadarnya rendah sehingga mudah dihilangkan. 

Pandangan yang menonjol yang dikedepankan oleh Sayyid 

Qutb terhadap isu dan kasus serta term jahiliyah ini, selain 

deskripsi di atas, terdapat tiga hal yang merupakan suatu 
penemuan dan kontribusi keilmuan yang dihasilkan dari 

studi ini. Pertama, perspektifnya tentang sejarah dan pribadi 
Rasulullah yang a historis dan tak tersentuh oleh noda dan 

salah walaupun bersifat sementara. Sehingga ‘memaksa’ 

Qutb untuk mengalihkan tafsir jahiliyah yang seharusnya 

dikenakan kepada Rasulullah, justru dikenakan kepada para 

budak muslim yang dalam konteks ayat justru yang harus 

diberi penghormatan karena ketaqwaannya. Kedua, Qutb 

memberikan pandangan yang menegaskan tentang term 

jahiliyah yang tidak mengenal dimensi ruang dan waktu. 
Penegasan ini sekaligus memberikan sanggahan terhadap 

pendapat sebelumnya yang mengatakan bahwa jahiliyah itu 

hanya terbatas dan terjadi pada masyarakat Arab pra-Islam 

atau terjadi dan dikenakan kepada komunitas non muslim 

seperti yang dinyatakan Abu al-A’la al-Mawdudi. Ketiga, 
secara keseluruhan dapat disimpulkan bahwa pandangan 

Qutb tentang jahiliyah dalam kasus-kasus tertentu sangat 

mencerminkan pandangan yang normatif-tekstualis yang 
oleh sebagian kalangan dimasukkan dalam model penafsiran 

yang radikal. (kasus tafsir QS. Al-Ahzab 33:33 tentang 
perempuan yang marginal dan subordinat dalam perspektif 
kritik para feminis terhadap beberapa tafsir). 

A. Pendahuluan 

Salah satu problem dakwah dan para juru dakwah1( الدعات) 
yang paling mendasar adalah bagaimana ia dituntut untuk melakukan 

1 Istilah da’i/du’at dan dakwah mengakomodir salah satu Hadis Nabi saw: 
وذَلَكَِ أضَْعَفُ الْيِماَنِ رأَىَ مِنكْمُْ مُنكْرَاً فَليُْغَيِّرهُْ بيَِدِهِ فَإنِْ لَمْ يسَْتَطِعْ فَبِلِسَانهِِ فَإنِْ لَمْ يسَْتَطعِْ فَبِقَلبِْهِ   :مَنْ 

Rasulullah pernah bersabda: “Barangsiapa yang melihat kemungkaran, maka 

cegahlah dengan tanganmu, apabila belum bisa, maka cegahlah dengan mulutmu, 

apabila belum bisa, cegahlah dengan hatimu, dan mencegah kemungkaran 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 71

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

pembacaan yang terus menerus terhadap diri, lingkungan, dan 

masyarakat dimana ia berada (QS. Al-Alaq 96:1-5), dalam upaya 

meningkatkan kualitas kehidupan yang lebih baik dan memperoleh 

kinerja dakwah yang tepat pada sasaran dakwah ( مدعو). Di antara 

model pembacaan tersebut adalah melihat kembali teks al-Qur’an 

tentang apa sesungguhnya pesan moral yang dikandungnya; dalam 

konteks apa al-Qur’an diturunkan; bagaimana ayat-ayat tersebut 

dihadapkan dan dikontekstualisasikan dengan realitas sosial.

Pembacaan yang terus-menerus terhadap al-Qur’an adalah 

sesuatu yang niscaya, sebab al-Qur’an ibarat mata air yang tidak 
pernah kering; ia akan terus dan selalu memberikan kesejukan yang 

inovatif dan mencerahkan pada setiap pembacanya dan terlebih para 
da’i sebagai agen perubahan dan transformasi nilai-nilai keislaman 

dan kemanusiaan . Ini yang sering disebut oleh para mufasir sebagai 

bentuk dari i‘jaz al-Qur’an. Hal itu sebagaimana dikemukakan oleh 

Abdullah Darraz sebagaimana dikutip M. Quraish Shihab2: 

“…Apabila anda membaca al-Qur’an, maknanya akan jelas di 

hadapan anda. Tetapi bila anda membacanya sekali lagi, akan 

anda temukan pula makna-makna lain yang berbeda dengan 

makna-makna sebelumnya. Demikian seterusnya, sampai–

sampai anda (dapat) menemukan kalimat atau kata yang 

mempunyai arti bermacam-macam, semuanya benar atau 
mungkin benar. (Ayat-ayat al-Qur’an) bagaikan intan: setiap 
sudutnya memancarkan cahaya yang berbeda dengan apa yang 

terpencar dari sudut-sudut lain. Dan tidak mustahil, jika anda 
mempersilahkan orang lain memandangnya, maka ia akan 

melihat lebih banyak ketimbang apa yang anda lihat….” 
Berbagai upaya dilakukan oleh para sarjana dan komunitas 

da’wah (الدعات) untuk melakukan penafsiran terhadap al-Qur’an 

dengan berbagai macam metode dan pendekatan, mulai dari model 

dengan hati adalah pertanda selemah-lemah iman” (Riwayat Imam Muslim), 
yaitu melakukan upaya amar ma’ruf nahi mungkar dengan cara menyampaikan 

lewat media lidah dengan berceramah, belajar, diskusi, berdebat, kepenyiaran 

(broadcasting) dsb.
2 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat , (Cet. I; Bandung: Mizan, 1997), hlm. 16.



72 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

pendekatan klasik secara tartil3 hingga pendekatan modern seperti 
yang dilakukan oleh Aisyah Abdurrahman Bintusy Syathi’4 dengan 

karyanya al-Tafsir al-Bayan li al-Qur’an al-Karim yang melakukan 

penafsiran al-Qur’an dengan pendekatan kebahasaan dan sastra5. 

Juga penafsiran al-Qur’an dengan pijakan linguistik dan memperkaya 
pendekatannya dengan sains telah diperkenalkan oleh Muhammad 

Shahrur dalam al-Kitab wa al-Qur’an.6 Tetapi sayangnya, metode 

modern yang ditawarkan oleh keduanya belum teraplikasikan ke 

dalam karya tafsir al-Qur’an secara utuh 30 juz seperti para mufasir 
lainnya, sehingga para pengkaji al-Qur’an masih terbatas pada satu 

tema tertentu yang kebetulan menjadi concern keduanya sehingga 

sidang pembaca belum bisa melakukan window shoping secara luas 

terhadap tema yang diinginkan.7 Dalam kerangka tersebut, tulisan 

3 Tafsir al-Qur’an, mulai dari karya paling pertama pada abad ke-9 

hingga sebagian besar karya-karya yang ditulis belakangan pada abad ke-20 

M ini kebanyakan mengikuti pola suatu penafsiran al-Qur’an secara tartil. Al-
Qur’an diuarikan secara berurutan ayat demi ayat, dan sang mufasir menyajikan 

terlebih dahulu sebuah ayat atau bagian ayat itu dan kemudian tafsirnya atas 

ayat tersebut, lihat Issa J. Boullata, “Modern Qur’anic Exegesis: A Study of Bint 
al-Shati’s Method”, terj. Ihsan Ali-Fauzi dari The Muslim World, Vol. LXIV (1974), 

No 4, hlm. 103-113., “Tafsir al-Qur’an Modern: Studi atas Metode Bintusy-Syathi’” 
dalam Abdi M. Soeherman dkk (ed.), Al-Hikmah, Jurnal Studi-Studi Islam No. 3., 

(Bandung: Yayasan Muthahhari, Juli-Oktober 1991), hlm. 10. 

4 Lihat metode modern yang diterapkan Bintusy Syathi’ dalam menafsirkan 

al-Qur’an pada surat-surat pendek seperti al-Duha dalam Aisyah Abdurrahman 
Bintusy-Syathi’, Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Juz I., (Cet. III; Kairo: Dar 

al-Ma’arif, 1968), hlm. 23-55.

5 Lihat ikhtisar empat prinsip metode penafsiran Bintusy Syati dengan 
mengutip pendapat Ustadz al-Imam Amin al-Khuliy yang diuraikan Bintusy Syathi’ 
dalam Pendahuluan Cetakan ke tiga buku tersebut dalam, Aisyah Abdurrahman 
Bintusy-Syathi’, Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Juz I., hlm.10 

6 Tulisan tersebut dalam muqaddimahnya sebagaimana diungkap oleh 

Sahrur memang tidak didesain sebagai sebuah karya tafsir, fiqih atau kitab aqidah, 
tetapi sebagai sebuah pembacaan modern terhadap al-Qur’an yang sama sekali 

berbeda dan unik. Lihat, Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa al-Qur’an, Qiro’ah 

Mu’asirah, (tt:tp, th), hlm 45. 
7 Aisyah Abdurrahman Bintusy-Syathi’ masih terhenti pada penafsiran 

surat pendek yaitu al-Duha, al-Syarh, al-Zalzalah, al-Nazi’at, al-Adiyat, al-Balad, 

al-Takatsur, al-Alaq, al-Qalam, al-Asr, al-Layl, al-Fajr, al-Humazah, dan al-Maun. 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 73

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

ini mencoba melakukan pembacaan runtut terhadap salah salah 

satu kitab tafsir populer Abad 20 yaitu Tafsir Fi Zilal al-Qur’an karya 

Sayyid Qutb dengan memfokuskan pada term “jahiliyah”. 
Dakwah dalam kaitannya dengan Pengembangan Masyarakat 

Islam adalah upaya melakukan kinerja pemberdayaan masyarakat 

dari masyarakat yang tidak dan kurang berdaya menjadi masyarakat 
yang berdaya dan mengetahui potensi yang dimilikinya untuk 

difungsikan secara maksimal dalam mewujudkan masyarakat yang 

dinamis, progresif, menuju kepada yang lebih baik. Salah satu upaya 

tersebut adalah melakukan pembedahan terhadap kajian teks al-

Qur’an yang dilakukan oleh Sayyid Qutb yang terkait dengan tafsir 

jahiliyah atau melihat gambaran masyarakat jahiliyah dalam al-Qu’an 

dalam perspektif Sayyid Qutb.
Dalam tafsir ayat-ayat jahiliyah tersebut, Qutb ingin 

memberikan gambaran yang tegas tentang masyarakat jahiliyah 

dan masyarakat Islam dalam perspektif teks (naql), konteks (nalar), 

dan kontekstualisasi (falsafah dakwah). Perspektif teks adalah 
melihat ayat-ayat al-Qur’an yang terkait dengan masyarakat 

jahiliyah, perspektif konteks adalah dengan mengkaitkan ayat-ayat 
jahiliyah dalam praktek kejahiliahan yang terjadi di Mesir dimana 

Qutb berada di tengah-tengahnya, dan perspektif kontekstualisasi 
adalah dengan melakukan analisis tajam tentang ide jahiliyah yang 

dimaksudkan oleh al-Qu’an. Dari sini akan diperoleh suatu kontribusi 

yang berharga bagi desain dakwah dan pengembangan masyarakat 

Islam ke depan kepada dakwah dan pengembangan masyarakat 

yang memiliki orientasi yang jelas tentang merubah masyarakat 

yang kurang berkembang dan kurang berdaya atau dalam bahasa 

al-Qur’an adalah masyarakat jahiliyah yang jauh dari kebenaran 

Lihat Aisyah Abdurrahman Bintusy-Syathi’, Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, 

Juz I (Cet. III; Kairo: Dar al-Ma’arif, 1968), hlm. 224 dan Al-Tafsir al-Bayani li al-

Qur’an al-Karim, Juz II., (Cet. V; Kairo: Dar al-Ma’arif, 1977), hlm. 193. Sedangkan 

Muhammad Shahrur baru mengkritisi isu-isu yang menurut pandangannya sangat 
perlu untuk diluruskan, di antaranya adalah tesisnya tentang keunikan setiap kata 
dalam al-Qur’an yang selama ini ditafsiri oleh para mufassir sebelumnya sebagai 

sesuatu yang sinonim dan muradif dibantah dengan argumennya sebagai sesuatu 

yang tidak bisa disamakan begitu saja seperti antara al-Kitab, al-Qur’an, al-Furqan, 
dan al-Dzikr, juga al-wahy, al-tanzil dan al-inzal dst.



74 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

al-Qur’an menuju masyarakat yang berkembang dan berdaya atau 

masyarakat Islam yang linier dengan al-Qur’an. 

B. Signifikansi Sayyid Qutb dengan Tafsir Jahiliyah 
Kata “jahiliyah” sangat relevan ditafsiri oleh seorang Qutb 

yang pada masanya ia sedang berhadapan langsung dengan soal 

sekularisasi8 masyarakat Mesir yang menurutnya adalah praktek 

jahiliyah modern. Dengan situasi yang terjadi di sekitarnya saat 

ia menyelesaikan tafsirnya yang diberi nama ”Fi Zilal al-Qur’an”9, 

akan diperoleh model penafsiran jahiliyah yang proporsional 

karena konteks dan semangat masanya juga mendukung. Dengan 

membaca karya tafsirnya yang utuh dan orisinil yaitu kitab Tafsir Fi 

Zilal al-Qur’an, 30 juz, akan diketahui metode berpikir dan perspektif 
penafsiran yang dibangun; karya tersebut dan karya-karya lainnya 

sebagaimana ditegaskan oleh Esposito10 mencerminkan suatu visi 

revolusioner yang sama sekali baru yang lahir dari pengalaman 

pahitnya selama di penjara.

Selain itu, Sayyid Qutb adalah representasi dari tokoh 

mufasir di zamannya yang berhaluan radikal-fundamental (tafsir 

fundamental)11. Bahkan di saat menyusun tafsir Zilal-nya yang 

8 Sekularisasi berasal dari bahasa Inggris secular adj. not religious or 

spiritual, Martin H. Manser et.al. , Oxford Leaner’s Pocket Dictionary (Cet. V; New 

York: Oxford University Press, 1995), hlm. 372. Dalam kamus Inggris-Indonesia 

susunan John M. Echols dan Hassan Shadily, secular, ks, berarti sekuler, duniawi. 
Sedangkan secularize, kkt, berarti menerapkan pendidikan kepada hal-hal duniawi 
(bukan keagamaan), lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris 

Indonesia, An English – Indonesian Dictionary (Cet. XIX; Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama, 1993), hlm. 509. 

9 Sebelum dipenjara, Qutb telah menulis tafsir Zilal sebanyak 16 juz. 

Sedangkan sisanya, 14 juz, diselesaikannya di penjara dalam situasi yang sangat 

tertekan (1945), Lihat, Solah Abd. Al-Fattah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Adib al-Naqid 

wa al-Da’iyah al-Mujahid wa al-Mufakkir alMufassir al-Raid, (Cet. I; Damaskus: 

Dar al-Qalam, 2000), hlm. 440. 

10 John L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality? (Cet. II; New York: 

Oxford University Press, 1995), hlm. 128.

11 Di antara tokoh gerakan Ikhwan al-Muslimin, baik pendirinya Hassan 

al-Banna (1906-1949) maupun sesudah Qutb, yaitu Omar Tilmassani (1970-1991), 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 75

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

monumental yang memperlihatkan pengetahuan spiritualnya 

tentang yang gaib, pada waktu bersamaan pula ia sedang menyusun 

ideologi fundamentalis baru12. Ia memiliki alur pemikiran yang jelas 

dan lebih maju terhadap term “jahiliyah” dibandingkan dengan 
tokoh sebelumnya Abu al-A’la al-Maududi; jika al-Maududi hanya 

melihat jahiliyah di dalam dunia non-muslim, Qutb meyakini bahwa 

apa yang disebut dunia muslim juga penuh dengan nilai-nilai busuk 

dan kebengisan jahiliyah.13Menurutnya, istilah jahiliyah tidak hanya 
merujuk pada periode pra-Islam di Jazirah Arab, sebagaimana yang 

terjadi pada penulisan sejarah muslim konvensional. Di dalam 

bukunya “Ma’alim fi al-Thariq”14 ia menegaskan bahwa jahiliyah 

bukan masa tertentu, ia adalah kondisi yang berulang-ulang setiap 
kali masyarakat menyeleweng dari jalan Islam, baik di masa lampau, 

sekarang, atau masa depan. Setiap usaha untuk menolak realitas 
dan kedaulatan Tuhan adalah jahili. Di antara manifestasi dari 

jahiliyah adalah; 1) Nasionalisme (yang menganggap negara sebagai 

nilai tertinggi. 2). Komunisme (yang atheis), 3). Demokrasi (di mana 
manusia merampas kedaulatan Tuhan). Menurutnya, jahiliyah 

modern, baik di Mesir maupun di Barat jauh lebih buruk daripada 

jahiliyah di masa Nabi, karena sifat itu tidak didasarkan pada 
“kebodohan” melainkan pada pemberontakan terhadap Tuhan.15 

Dalam pandangan Amstrong, Qutb memiliki pemikiran sangat kritis. 
Sebagai seorang novelis dan kritikus sastra, ia melihat sejarah secara 
mitis (mythically), tidak melakukan pendekatan terhadap kehidupan 
Nabi seperti sejarawan ilmiah modern lainnya yang melihat peristiwa 
sejarah secara khusus dan terjadi di masa silam yang jauh. Riwayat 

dalam pandangan Esposito, Sayyid Qutb (1906-1966), adalah tokoh yang paling 
radikal (arsitek Islam radikal), paling berpengaruh, dan paling konfrontatif-sporadis 
(perang suci bersenjata, jihad) terhadap rezim dibanding yang lainnya, lihat John 

L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality, hlm. 129.

12 Karen Armstrong, The Battle for God, A History of Fundamentalism (Cet. 

I; New York: The Ballantine Publishing Group, 2001), hlm. 240.
13 Ibid, hlm 240.

14 Sayyid Qutb, Ma’alim fi al-Tariq (t.t:t.p, t.th), hlm. 105-122. 

15 Karen Amstrong, The Battle for God, A History of Fundamentalism, hlm. 

241.



76 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

hidup Muhammad baginya tetap merupakan teladan orisinil, saat 

ketika agama dan manusia bersatu dan bertindak bersama-sama. 
Riwayat ini dalam pengertian yang paling dalam adalah simbol 
yang menghubungkan masalah keduniaan dengan ketuhanan. Jadi, 

kehidupan Muhammad mewakili kehidupan ideal di luar jangkauan 

sejarah, waktu, dan tempat (a historis). Kehidupannya membekali 

umat manusia dengan “pertemuan konstan” dengan Realitas 
Tertinggi (ultimate Reality)16. 

Lebih jauh, Sayyid Qutb memiliki sikap yang keras soal 

hegemoni Barat. Ia anti Barat karena Barat menurutnya adalah biang 
keroknya segala kebobrokan17 yang menimpa sistem pemerintahan, 

para pemimpin dan masyarakat Mesir secara keseluruhan. 

Masyarakat Mesir saat itu ia gambarkan sebagai masyarakat jelmaan 

dari masyarakat Arab pra-Islam (jahiliyah) karena tak Islami dan anti 
Islam, menggantikan prinsip Tuhan-sentris dalam Islam dengan 
manusia-sentris18. Dari Barat muncul berbagai hal negatif: antara 
lain berupa ancaman politis dan religio-kultural, sekularisme19, 

16 Karen Amstrong, The Battle for God, A History of Fundamentalism, hlm. 

240.

17 Solah Abd al-Fattah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Syahid al-Hayy (Al-Ardan: 

Maktabah al-Aqsa: 1980), hal. 129.

18 John L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality?, hlm. 128. 

19 Di Barat, sekularisasi dirasakan sebagai proses yang membebaskan; 

bahkan pada masa-masa awal, dianggap sebagai cara yang lebih maju dan lebih 

baik dalam beragama. Sekularisasi di sana adalah perkembangan positif yang pada 
bagian terbesarnya, membawa kepada toleransi yang lebih besar. Tapi di Timur 

Tengah, sekularisasi dirasakan sebagai serangan yang bengis dan penuh paksaan. 

Ketika kemudian pengikut fundamentalis muslim menuduh bahwa sekularisasi 
sama artinya dengan penghancuran Islam, mereka sering menunjuk Ataturk 
sebagai model. Dampak negatif terhadap Islam dan nilai-nilai kemanusiaan 
dengan adanya sekularisme dari Barat dengan apa yang terjadi di Timur adalah 

apa yang dilakukan oleh Mustafa Kemal Ataturk (1881-1938) ketika di bawah 
kepemimpinannya, Turki berhasil membendung masuknya Eropa ke Turki serta 
membentuk sebuah pemerintahan yang berdaulat, yang dijalankan dengan cara 

Eropa modern. Tetapi sayangnya, bahwa pencapaian itu dimulai dengan tindakan 
pembersihan etnis; mengeluarkan, mendeportasi, atau membunuh secara besar-

besaran warga Yunani dan Armenia di Anatolia, yang meliputi 90 persen kaum 
borjuis. Pembantaian satu juta warga Armenia itu dinilai adalah tindakan genosid 
pertama di abad ke–20. Proses sekularisasi di Turki oleh Ataturk begitu agresif. 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 77

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

atheisme, neokolonialisme, nasionalisme modern, dst.20 Lebih jauh 

Qutb berupaya mencegah timbulnya pemisahan antara agama dan 
masyarakat di satu sisi dan atheisme di sisi lain dan mengajukan 

konsepsi bertemakan “Sosialisme Islam”.21 Selain itu, menurutnya 

krisis yang menimpa masyarakat Mesir disebabkan oleh adanya 

imperialisme Eropa dan para pemimpin kaum Muslim yang telah 
terbaratkan.22 

C. Sekilas Profil Sayyid Qutb
Sayyid Qutb memiliki nama lengkap Sayyid Qutb Ibrahim 

Husain Syadzili. Ia dilahirkan di sebuah desa yang subur bernama 

Mausyah, salah satu desa di wilayah Provinsi Asyuth, di dataran 

Ia bertekad “membaratkan” Islam dan mengecilkannya menjadi pernyataan 
iman yang bersifat pribadi, tanpa pengaruh hukum, politik, atau ekonomi. Agama 
haruslah ditempatkan lebih rendah dari negara. Orde sufi ditiadakan; semua 
madrasah dan perguruan al-Qur’an ditutup; berpakaian secara Barat diwajibkan 

oleh hukum, wanita dilarang mengenakan cadar dan laki-laki dilarang memakai 

kopiah (tarbus). Seorang tokoh reformis Mesir terkenal, yaitu Rasyid Ridha 

(1865-1935), meski ia bukan seorang fundamentalis; ia masih berusaha untuk 

mengawinkan dan bukan membuat polemik (seperti Ataturk), antara Islam 
dengan peradaban Barat modern, yang usahanya itu dinilai sebagai cikal bakal 

yang akan mempengaruhi kaum fundamentalis di masa depan. Menurutnya, 

sekularisme bukanlah jawaban, ia merasa ngeri dengan kekejaman Ataturk. Lihat, 

Karen Armstrong, The Battle for God, A History of Fundamentalism, hlm. 191-94 

20 John L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality?,hlm.133-143, 

21 Sosialisme Islam yang dimaksud di sini adalah perhatian Islam terhadap 
semua manusia dan makhluk hidup lainnya dengan cara menunaikan zakat dan 

sedekah. Sosialisme Islam yang dimaksudkan di sini adalah sebuah konsep tentang 

keadilan sosial dalam Islam yang dicoba dibedakan dengan tradisi Kristen yang 

berkutat pada kebutuhan ruhani saja dan komunisme yang materialisme oriented. 

Pada posisi ini, Islam memposisikan berada di antara keduanya, lihat, Sayyid Qutb, 

Al-‘Adalah al-Ijtima’iyyah fi al-Islam (Beirut: Dar al-Katib al-Arabiy, t.th.), hlm. 30-
31. 

22 Pada intinya, Qutb ingin memberikan pembedaan yang signifikan 
antara Komunisme, Kristen, dan Islam. Ibid., hlm. 140-141. Tentang kritisi Qutb 
dan komparasinya dengan Kristen, lihat juga dalam ‘Alija ‘Ali Izetbegovic, Islam 

between East and West (Indiana: American Trust Publications, 1984), terutama 
statement Qutb pada hlm. 153.



78 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

tinggi Mesir pada tanggal 9 Oktober 190623. Dilihat dari silsilah jalur 

ayahnya, dalam dirinya mengalir darah India karena kakek buyutnya 

yang keenam (jadduh al-sadis) yang bernama al-faqir24 Abdullah 

memang berasal dari India yang menetap di dataran Mesir saat 

setelah menunaikan ibadah haji.25 

Ayahnya, al-hajj Qutb Ibrahim dikenal sebagai pemuka desa 

dan politisi yang bergabung dalam anggota Partai Nasionalis (al-Hizb 
al-Wathani) yang dideklarasikan oleh Musthafa Kamil.26 

Ia memiliki lima saudara dari enam putra ayah ibunya. Ia sendiri 

anak ke lima. Saudara pertama bernama Nafisah, ia lebih tua tiga 
tahun dari Sayyid. Saudara kedua dan ketiga Sayyid meninggal ketika 
sebelum usia dua tahun dan ketika masih kecil, Saudara keempat 
bernama Aminah, seorang penulis dalam bidang kesusastraan. Ia 

pernah menulis buku sastra yang diterbitkan yaitu: “Fi Tayyar al-

Hayah” (Dalam Arus Kehidupan), dan “Fi Thariq” (Di jalan). Lalu putra 
kelima ia sendiri, dan keenam adiknya yang bernama Muhammad 

(Qutb); seorang sarjana sastra Universitas Kairo yang juga penulis 

sajak, esai, refleksi, dan cerpen hingga studi keislaman. Salah satu 
karyanya adalah “Jahiliyah al-Qarn al-’Isyrin” yang edisi Indonesia 
telah diterbitkan dengan judul “Jahiliyah Masa Kini” diterj. Afif 
Muhammad, Jahiliyah Masa Kini, Cet. II ;Bandung: Pustaka: 1994. 

23 Solah Abd al-Fatah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Adib al-Naqid wa Da’iyah 

al-Mujahid wa al-Mufakkir al-Mufassir al-Raid, (Cet. I; Damaskus: Dar al-Qalam, 

2000), hal. 49. Bandingkan kutipan al-Khalidi tentang bulan kelahiran Sayyid Qutb 
yang berbeda dari kebanyakan data yang ada [Oktober] dan bukan September 

seperti yang tercantum dalam bukunya “Sayyid Qutb al-Syahid al-Hayy” yang 
dalam catatan kaki ia jelaskan bahwa data tersebut diambil dari saudara Sayyid 

Qutb, yaitu Muhammad Qutb, lihat, Solah Abd al-Fatah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-

Syahid al-Hayy, (Al-Ardun: al-Aqsha, 1980), hal. 51. 

24 Sebutan al-faqir yang dilekatkan sebelum nama Abdullah sengaja 

diberikan oleh orang-orang di desa tersebut sebagai bentuk kecintaan dan 

pemulyaan kepadanya karena kesalehan dan ketaqwaannya, dan bukan karena 

kefakirannya dalam harta benda. Ibid, hlm. 49. 

25 Shalah Abdul Fattah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Adib al-Naqid wa Da’iyah 

al-Mujahid wa al-Mufakkir al-Mufassir al-Raid “, hlm. 50.

26 Syahrough Akhavi, “Sayyid Qutb”, dalam John L. Esposito (editor in 
chief), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Vo.3., (New York: 

Oxford University Press, 1995), hlm. 400.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 79

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

Lalu adiknya yang bungsu, Hamidah, seorang aktifis pergerakan dan 
juga pernah menulis buku bersama saudara-saudaranya berjudul 

“Al-Athyaf al-Arba’ah”. 
Pendidikannya dimulai dengan Sekolah Dasar di desanya. 

Dalam usia 10 tahun ia telah menghafalkan al-Qur’an 30 juz. 

Selama hidup di desanya, ia mengikuti sekolah agama (kuttab). 
Lalu, ia pindah ke sekolah pemerintah, dan lulus pada tahun 1918. 

Setelah terjadi Revolusi Rakyat Mesir pada tahun 1919 melawan 

pendudukan Inggris, ia berangkat dari desanya menuju Kairo untuk 

melanjutkan studi di Al-Hulwan (di pinggir kota Kairo). Di Kairo, ia 

tinggal di rumah pamannya dari pihak ibu bernama Ahmad Husain 
Ustman, seorang wartawan, mulai tahun 1921 hingga tahun 1925. 

Dari pamannya tersebut ia berkenalan dengan seorang sastrawan 

terkenal bernama Abbas Mahmud Aqqad27. Di sini ia memperoleh 

pelajaran berharga dalam bidang sastra, kritik, dan kehidupan lewat 
Aqqad dan perpustakan pribadinya. Melalui Aqqad pula ia dapat 

berkenalan dengan Partai Wafd28 sekaligus menjadi aktivis. Dari 
kesibukan di partai tersebut, ia mulai menulis sajak-sajak, essai-essai 

sastra, politik dan sebagainya. Di antara artikel yang diterbitkan di 
dalam Koran adalah “Turuq al-Tadris” (metode pengajaran) di Koran 
al-Balagh yang merupakan koran harian milik Partai Wafd. (1921)

Pada tahun 1925, Sayyid Qutb mengikuti pendidikan keguruan, 
dan lulus pada tahun 1928. lalu ia mengikuti kuliah secara informal 

27 Ia dikenal sebagai seorang jurnalis, kritikus, dan sastrawan kenamaan 
yang lahir di Aswan, Mesir pada tanggal 28 Juni 1889, dan wafat di Cairo, Mesir, 

pada tanggal 12 Maret 1964. Lihat detail biografinya pada, Dewan Redaksi 
Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, jilid I, (Cet. IV; Jakarta: PT Ichtiar Baru van 
Hoeve, 1997), hlm. 2. 

28 Partai ini adalah merupakan salah satu partai yang ada di Mesir semasa 

Qutb, yang berideologi sekuler. Dalam sejarah, partai tersebut tercatat pernah 

mengalami bentrok fisik dengan Ikhwanul Muslimin dimana Qutb di kemudian 
hari bergabung dengan jama’ah ini. Partai tersebut dibubarkan oleh Pemerintah 

Kerajaan Mesir pada tahun 1944. Setelah 39 tahun vakum, tepatnya tahun 1983, 

partai tersebut menjeaa kembali dengan nama baru, “The Neo Wafd” yang saat 
ini diketuai oleh Mr. Mohammad Fouad Seraguldin dengan media massa, “Al-

Wafd”. Lihat Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Jilid 2., hal. 196. Lihat juga dalam 

web: Atdikbud KBRI Cairo, Official Site, Partai Politik, hal. 1, di download pada hari 
Selasa, jam 11.15, tanggal 1 Juli 2008. 



80 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

di tingkat tsanawiyyah (menengah) pada tahun 1928 hingga tahun 
1929 di Tajhiziyyah Dar al-Ulum. Pada tahun 1930, ia kuliah secara 

formal di Institut Darul Ulum atau Kulliyat Dar al-Ulum (didirikan 
tahun 1872 sebagai universitas Mesir modern model Barat) dan 

lulus pada tahun 1933 dengan gelar sarjana muda (Lc) dalam bidang 

sastra dan diploma dalam bidang pendidikan. Sebagai pengakuan 

atas prestasinya, ia ditunjuk sebagai dosen di aaamaternya. Sejak 

1933 ia bekerja di Departemen Pendidikan dengan tugas sebagai 

tenaga pengajar di sekolah-sekolah milik Departemen Pendidikan 

selama enam tahun; setahun di Suwaif, setahun di Dimyat, dua tahun 

di Kairo, dua tahun di Madrasah Ibtidaiyyah Halwan. Setelah bekerja 
sebagai tenaga pengajar, ia kemudian pindah kerja sebagai pegawai 

kantor di Departemen Pendidikan sebagai penilik. Lalu pindah tugas 

di Lembaga Pengawasan Pendidikan Umum selama 8 tahun, sampai 

akhirnya kementerian mengirimnya ke Amerika untuk belajar pada 

tahun 1948. Setelah selesai studi dari Amerika, ia kembali ke Mesir 

pada tahun 1950. Di Amerika Serikat, ia belajar tentang pendidikan 

di Wilson’s Teachers Collage (kini bernama Universitas Columbia) di 

lingkungan Universitas Northern Colorado dan Universitas Stanford 

dan meraih gelar MA pada tahun 1950. Dalam perjalanan pulang 

ke Mesir tahun 1951, ia mengunjungi Inggris, Swiss, dan Italia. 

Perjalanan ke Amerika ini adalah saat yang menentukan baginya, 

menandai perpindahan dari minat terhadap sastra dan pendidikan 

menjadi komitmen yang kuat terhadap agama. Meskipun dia 

mengakui prestasi ekonomi dan ilmu pengetahuan masyarakat 

Amerika, ia terperanjat melihat rasisme, kebebasan seksual, dan pro 

zionisme.29

Sekembali dari studinya di Amerika, ia mengajukan surat 

pengunduran diri dari pekerjaannya, menolak promosi menjadi 

penasehat Kementerian Pendidikan dan kemudian mencurahkan 

seluruh waktunya untuk dakwah, pergerakan, serta untuk studi dan 

mengarang. Ia juga mulai menulis artikel untuk berbagai surat kabar 
dengan tema sosial dan politik. 

Pada awal karir politik, Sayyid Qutb berafiliasi pada Partai 

29 Syahrough Akhavi, “Sayyid Qutb”, dalam John L. Esposito, hlm. 400-401.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 81

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

Wafd hingga tahun 1942. ia keluar dari partai ini karena partai 

tersebut berkhianat demi kepentingan Inggris. Setelah itu ia 
bergabung dengan Partai Sa’diyyin selama 2 tahun lalu keluar. 

Setelah itu ia meninggalkan partai–partai politik secara total. Ketika 
ia kemudian bergabung dengan Jama’ah Ikhwan al-Muslimin, ia 

menjadi anggota aktif; mengikuti kegiatan jama’ah, menulis artikel 
keislaman di dalam koran, majalah dan sebagainya. Sayyid pada 

proses selanjutnya menjadi salah satu anggota Maktab Irsyad ‘Am 

dan juga menjadi ketua seksi penyebaran dakwah.

Menurut Syahrough Akhavi, Sayyid Qutb adalah seorang 

kritikus sastra, novelis, pujangga, pemikir Islam Mesir paling 
masyhur pada abad ke dua puluh yang kemasyhurannya melebihi 

pendiri Ikhwan al-Muslimin, Hasan al-Banna’ (1906-1949). Dalam 

keseluruhan pendiriannya sebagai pemikir dan aktivis Islam, dia bisa 
dibandingkan dengan Bediuzzaman Said Nursi di Turki (1873-1960), 

Abu al-A’la Mawdudi di Pakistan (1903-1979), Ali Syari’ati (1933-
1977) dan Ayatullah Ruhullah Al-Musavi Khomeini (1902-1989) di 

Iran.30 Selain itu ia adalah penulis produktif yang tulisannya banyak 
diterbitkan di berbagai majalah, surat kabar dan buku. Seperti 
majalah “al-Risaalah”, “al-Tsaqafah”. Ia sering melakukan perang 
sastra melawan kelompok-kelompok yang berseberangan seperti 
kelompok Apollo dalam majalah “al-Usbu’”, kelompok Rafi’i dan 
Rafi’iyyin, serta melawan Dr Muhammad Mandur dan Shalah Dzihni 
dalam majalah “al-Risalah.”. Sayyid Qutb adalah murid Abas al-Aqqad 
dalam bidang sastra, meskipun pada akhirnya ia menjauhi paham al-

Aqqad (pertengahan tahun 1940) karena alasan yang bersifat sastra, 

pemikiran, maupun ilmiah.

Pada pertengahan tahun 1940-an Sayyid Qutb mulai mengkaji 

al-Qur’an dengan pendekatan sastra serta meresapi dengan sentuhan 

kehindahannya. Ia menulis sebuah buku tentang ilustrasi artistik 
dalam al-Qur’an “al-Taswir al-Fanni fi al-Qur’an”31 Setelah itu, ia 

mengkaji al-Qur’an dengan pendekatan pemikiran, lalu menelurkan 

pemikirannya mengenai keadilan sosial dalam Islam atau “Al-Adalah 

30 Ibid, hlm. 400.

31 Lihat, Sayyid Qutb, al-Taswir al-Fanniy fi al-Qur’an, (Cet. XVII; Kairo: Dar 

al-Syuruq, 2004). 



82 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

al-Ijtimaiyyah fi al-Islam”.32 Sesudah itu ia beralih dari sastra, kritik, 
sajak, dan narasi menuju pemikiran islami dan amal islami, dakwah 

kepada reformasi, memerangi kerusakan dengan pijakan Islam. 

Akhirnya ia dengan tegas dan berani memerangi indikasi-indikasi 

kerusakan politik dan sosial serta melontarkan dakwaan-dakwaan 
terhadap kelompok-kelompok destruktif.

Di antara kelompok-kelompok destruktif yang secara 
langsung terpukul oleh kritikan Sayyid Qutb adalah raja dan orang-
orang di sekitarnya serta para pembesar yang bertanggung jawab 

terhadap Negara Mesir. Akhirnya mereka mengirim Sayyid ke 

Amerika dengan alasan tugas ilmiah dan belajar tentang metode 

pengajaran dan sarana-sarananya. Sesungguhnya bahwa tugas ke 

Amerika itu memiliki tujuan ganda: pertama, para penguasa Mesir 

ingin melepaskan diri dari Sayyid. Kedua, harapan sekembalinya dari 

Amerika, Sayyid Qutb menjadi seorang murid Amerika yang tercetak 

dengan peradaban Amerika

Saat Mesir di bawah kepemimpinan Gamal Abdel Naser33 

dalam masa menghadapi revolusi, Sayyid Qutb ikut berpartisipasi di 
dalam memproyeksikan revolusi serta ikut berpartisipasi aktif dan 
berpengaruh besar pada pendahuluan revolusi. Hubungan Qutb 

dengan pemerintahan Nasher cukup dekat terlebih saat revolusi 

berhasil dilakukan. Ia begitu sangat dihormati oleh para tokoh 
revolusi atas jasa-jasanya yang begitu penting dan berpengaruh. 
Bahkan mereka menawarkan jabatan menteri serta kedudukan 

tinggi lainnya namun ditolaknya.
Tetapi tatkala Ikhwan pertama kali berlawanan dengan 

pemerintah Revolusi pada awal tahun 1954, maka Sayyid Qutb 

32 Lihat, Sayyid Qutb, Al-‘Adalah al-Ijtima’iyyah fi al-Islam, (T.tp: Dar al-

Katib al-Arabiy, t.th.).
33 Ia adalah presiden Mesir yang lahir di Iskandaria pada tanggal 15 

Januari 1918 dan wafat di Kairo pada tanggal 28 September 1970. Semasa 

kepemimpinannya, ia berseteru dengan Ikhwanul Muslimin termasuk Qutb. 

Ia juga dikenal sebagai presiden Republik Persatuan Arab (RPA); tokoh penting 
gerakan Asia Afrika dan Negara-negara Non Blok, peletak dasar bagi penerapan 

sosialisme Arab. Untuk lebih detailnya, lihat, Harun Nasution dkk., Ensiklopedi 

Islam di Indonesia, (Jakarta: Depag RI, 1993), hlm. 303-205.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 83

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

merupakan orang terdepan yang tercatat dalam daftar yang 
ditangkap bersama puluhan ribu anggota Ikhwan dengan tuduhan 

percobaan pembunuhan atas diri Nasher. Ia diganjar 15 tahun 

penjara oleh Mahkamah Revolusi, lalu ia dipindah ke penjara 

Liman Thurrah, lalu saat kesehatan Sayyid memburuk, ia dipindah 

ke rumah sakit penjara. Di penjara ini ia berkesempatan menulis 

sejumlah kaijian keislaman yang bernuansa pergerakan yang matang 

termasuk menyempurnakan tafsir Fi Zilal-nya.

Setelah Sayyid menjalani hukuman penjara selama sepuluh 

tahun, pada tahun 1964, berkat intervensi Presiden Irak, Abdus 

Salam Arif yang berkunjung ke Mesir, Qutb dibebaskan. Namun tak 

lama kemudian, Sayyid kembali lagi ke penjara dengan tuduhan 

baru. Hal itu terjadi pada tahun 1965, ketika Nasher -dari Moskow- 
mengumumkan tersingkapnya konspirasi yang dokoordinasi 

oleh Ikhwanul Muslimin di bawah komando Sayyid Qutb untuk 

menjatuhkan kekuasaannya serta merobohkan negeri Mesir. Maka 

setelah dilakukan penyiksaan secara sadis, Mahkamah Ravolusi 

menjatuhkan hukuman mati pada 21 Agustus 1966 terhadap Sayyid 
Qutb dan dua tokoh pergerakan Islam di Mesir, yaitu Abd al-Fatah 

Ismail dan mantan teman satu sel Muhammad Yusuf Hawwash.34

Pada Ahad Sore, 28 Agustus 1966, seminggu setelah 

dikeluarkannya putusan hukuman eksekusi, seluruh pimpinan redaksi 

media massa dihubungi melalui sambungan telepon Dari Kantor 

Sami Syaraf, Sekretaris Abdun Nasher untuk bidang penerangan, 

lalu mereka didekte untuk mempublikasikan berita pada halaman 

pertama di kantor-kantor mereka yang diterbitkan pada Senin pagi, 

29 Agusrtus 1966. Teks berita yang didektekan itu adalah sebagai 

berikut:”Pagi ini telah selesai pelaksanaan eksekusi terhadap Sayyid 
Qutb, Abdul Fatah Ismail, dan Muhammad Yusuf Hawwasy!”.35

Sayyid Qutb banyak meninggalkan warisan keilmuan yang 

34 Charles Tripp, “Sayyid Qutb: The Political Vision” dalam Ali Rahnema 
(ed), Pioneers of Islamic Revival, (Cet. I; New Jersey: Zed Books Ltd, 1994), hlm. 

165.

35 Sholah Abd. al-Fattah al-Khalidi, Madkhal ila Zilal al-Qur’an, (Cet. III; Al-

Ardun: Dar Ammar, 2000), hal. 28. Lihat, Charles Tripp, “Sayyid Qutb: The Political 
Vision”, hlm. 50.



84 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

tertuang dalam bentuk tulisan. Tulisan-tulisannya terkait dalam 

berbagai bidang, di antaranya adalah tafsir al-Qur’an, sastra, politik, 
dan kajian keislaman. Karya – karya tersebut banyak yang diterbitkan 

dan diterjemahkan dari bahasa Arab ke dalam berbagai bahasa; 

Persia36, Turki, Urdu, Inggris dan Indonesia. Salah satu karya yang 

monumental adalah Tafsir al-Qur’an 30 juz ”Fi Zilal al-Qur’an” yang 
saat ini menjadi obyek kajian tulisan ini terutama panfsiran tentang 

”Jahiliyah” atau ”Masyarakat Jahiliyah”. 

D. Argumen Tafsir Jahiliyah dalam Wacana 
Term Jahiliyah dalam khazanah ilmu tafsir mengalami 

atmosfir perdebatan makna dan keberagaman tafsir. Hal tersebut 
menjadi daya tarik tersendiri dan merupakan pertanyaan penting 
mengapa hal itu terjadi. Paling tidak terdapat dua kelompok 
penafsiran tentang jahiliyah yang berseberangan; Pertama, term 

jahiliyah diartikan dengan kebodohan, lawan dari ‘ilm, kondisi 
masyarakat Arab pra-Islam yang bodoh, tidak bermoral, barbarisme, 
ketika bangsa Arab tidak memiliki aturan hukum, nabi dan kitab suci, 
tidak memiliki pemikiran; masa yang penuh dengan kekejaman dan 
kekerasan37. Dalam Kamus Bahasa bahwa الجاهليّة yang berarti halah 
al-jahl: al-watsaniyah fi bilad al-Arab qabl al-Islam yang terjemahan 
Indonesianya berarti dalam keadaan bodoh, atau atau dalam istilah 

36 Di Iran, Ali Khamene’i seorang pemimpin revolusi pengganti Khomeini 
menerjemahkan beberapa bagian dari tafsir Fi Zilal al-Qur’an dalam bahasa Persia, 

Ibid, hlm. 50.

37 Agus Halimi, dalam Nina M. Armando, editor bahasa (et.al), Ensiklopedi 

Islam Jilid III., (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005), hlm. 271. Pada tataran 
praksis, selanjutnya Islam merespon adat jahiliyah tersebut dalam tiga sikap. 1). 
Islam tidak menghapus hukum jahiliyah yang mengandung kemaslahatan dan 
secara prinsip tidak bertentangan dengan Islam (contoh: diat, jual beli barter, 
asabat). 2). Islam memperbaiki hukum jahiliyah yang pada dasarnya tidak 
mengandung mudarat, tetapi pelaksanaannya menimbulkan mudarat (contoh: al-

ila’, zihar, adopsi, amalan haji, qisas, poligami). 3). Islam menghapus seluruh adat 

jahiliyah yang mengandung mudarat dan tidak ada atau sedikit unsur maslahat 
dari segi prinsip dan pelaksanaannya (contoh: maisir [judi], minum khamar, nikah 

mut’ah, nikah syigar, nikah istibda’ nikah akhdan, nikah bughaya, iddah, rujuk, 
perbudakan, riba, dst.). Abdul Aziz Dahlan [et. al.], Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid 

III., (Cet. I; Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve,1996), hlm. 799-801.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 85

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

lainnya: suatu bangsa yang menyembah berhala di negeri Arab 

sebelum Islam. Istilah Arab al-Jahiliyah itu sendiri berasal dari kata 
dasar َجَهِل - - يجَْهَلُ  جَهْلاً  : وجَهَالَةً  ضِدُّ   yang berarti lawan kata dari عَلِمَ 
“mengetahui” yaitu “tidak mengetahui” atau bodoh, atau ِْالعِْلم 
 yaitu kebalikan dari mengetahui. Sedangkan al-jahalah “ نقَِيْضُ

diartikan dengan “an taf’ala fi’lan bi gairi al-’ilm” berbuat sesuatu 
tanpa didasari pengetahuan38. Dalam perspektif Shalih bin Fauzan 
bin Abdullah al-Fauzan, Jahiliyah diartikan sebagai masa vakumnya 
dari seorang Rasul dan Kitab suci. Masa sebelum diutusnya Rasul 

(QS. Al-Ahzab: 33). Atau masa sebelum Nabi saw sebagai Rasul. 

Karena sebelum beliau diutus sebagai Rasul, dunia sudah terbawa 

gelombang kesesatan, kekufuran dan atheisme; karena sisa ajaran 

para rasul sebelum beliau sudah punah. Orang-orang Yahudi telah 

mengubah kitab Taurat dengan ajaran kufur, sesat dan riwayat palsu. 

Sedangkan kaum Nasrani telah mengubah Kitab Injil. Menurutnya, 

masa jahiliyah “secara umum” berakhir dengan diutusnya Rasulullah 
saw. Tetapi praktek jahiliyah “secara spesifik-parsial” di beberapa 
negeri hingga saat ini menurutnya tetap saja tidak dapat hilang 
bahkan semakin banyak.39. Kedua, jahiliyah diperlawankan dengan 

hilm, dan bukan ’ilm. Sementara al-Maududi40 di India, pada tahun 

1939 merumuskan konsep “jahiliyah modern” dengan “barbarisme 
baru” yang menggabungkan tata nilai, gaya hidup, teori politik, dan 
sistem pemerintahan yang menurutnya, secara mendasar tidak 
sesuai dan tidak selaras dengan Islam.. Ignaz Goldziher41 sebagiamana 

dikutip oleh Izutsu setelah melakukan penelitian terhadap konsep 

38 Louis Ma’luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam, (Beirut: Dar al-Masyriq, 

1986), hlm. 108. Lihat juga, Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, (Cet. VIII; 

Jakarta: Hidakarya Agung, 1990),hlm. 93. Lihat juga, Ibn Manzur, Lisan al-Arab, 

Jilid ., (Cairo: Dar al-Ma’arif, 1119), hlm. 713. 

39 Shalih bin Fauzan bin Abdullah al-Fauzan, “Syarh Masail al-Jahiliyyah”, 
terj. Abu Umar al-Maidani dan Abu Ihsan al-Atsari, 128 Tabi’at dan Perangai 
Jahiliyah, (Cet. I; Solo: Al-Tibyan, 2003), hlm. 19-24.

40 Lihat, Eleanor Abdella Duomato, “Jahiliyah” dalam John L. Esposito 
(editor in chief), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Vo. 2., 

(New York: Oxford University Press, 1995) hlm. 353. 

41 Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qur’an, (Montreal: 

McGill University Press, 1966), hlm. 28.



86 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

“jahl” memberikan kesimpulan bahwa pendapat tradisional yang 
selama ini dipegang bahwa jahiliyah sebagai lawan kata ‘ilm adalah 

keliru. Jahl, menurut kesimpulannya bukanlah sebagai lawan kata 

ilm ; menurut pengertian primer, kata ini berlawanan dengan hilm, 
yang menunjukkan ‘kelayakan moral bagi orang yang beradab’, 

yang secara garis besar mencakup watak-watak seperti kesabaran, 
pengekangan nafsu, pemaaf, dan terbebas dari nafsu buta. Sepakat 

dengan pendapat Toshihiko Izutsu42 yang menyatakan bahwa kata 

jahiliyah atau jahl merupakan salah satu istilah kunci yang paling 
penting di dalam al-Qur’an. Tanpa pemahaman yang benar terhadap 
konsep ini, maka mustahil konsepsi agama baru, Islam, akan dapat 

ditempatkan di tempat yang benar dalam sejarah pemikiran religius 

orang-orang Arab. 

Oleh karena itu, terdapat hubungan krusial dan signifikan 
untuk dilihat lebih mendalam tentang keterkaitan term jahiliyah 

dengan term-term lainnya yang semakna seperti kufr dan hilm 
dikaitkan dengan konteks kesejarahan Arab pra-Islam yang menurut 

Izutsu43 bahwa di dalam Islam (baca: al-Qur’an), jahiliyah merupakan 

istilah religius dengan pengertian negatif, karena merupakan 
landasan tempat kata kufr berasal. Menurutnya, semangat 

kebebasan, kesombongan dan perasaan mulia yang menolak untuk 

tunduk di hadapan penguasa manapun, baik manusia maupun Tuhan 

itulah yang mendorong orang-orang kafir untuk menentang agama 
baru, Islam. Ia menyimpulkan bahwa ke-jahil-an adalah akar dan 

sumber kufr. Pada masa-masa pra Islam, kata tersebut sama sekali 

tidak mempunyai konotasi religius. Jahl semata-mata hanyalah sifat 
pribadi manusia, hanya saja sangat khas. Sifat tersebut sesungguhnya 

merupakan ciri khas Arab pra-Islam. Pada puisi pra-Islam, bersama 

dengan pasangannya hilm, salah satu konsep tersebut dapat 

ditemui di hampir semua tempat. Ketidaktahuan tentang makna 
persis pasangan kata ini, yakni jahl dan hilm, dipastikan tidak akan 
diketahui pula bangunan psikologis Arab kuno, sehingga berakibat 

42 Toshihiko Izutsu, God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic 
Weltanschauung, (Reprint Edition; New Hampshire: Ayer Company Publishers 
Inc., 1987), hlm. 216.

43 Ibid., hlm. 227.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 87

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

bahwa dalam beberapa kasus tidak pula dapat dipahami mengapa 
mereka bertindak dan bereaksi sebagaimana yang mereka lakukan, 
karena di situ tidak akan terlihat pula motif pendorong pola prilaku 
khas yang mendasari tindakan mereka.

E. Sayyid Qutb dan Proses Tafsir Jahiliyah dalam Kitab 
Fi Zilal al-Qur’an

Pada akhir tahun 1940, tepatnya di Mesir adalah seorang 

Sayyid Qutb untuk pertama kali menjelaskan konsep jahiliyah 

modern dalam Kitab karyanya Fi Zilal al-Qur’an, yang menurutnya 

adalah suatu keadaan yang lebih ditandai oleh dominasi manusia 

atas manusia daripada ketundukpatuhan manusia kepada Tuhan. 

Jahiliyah menurutrnya ditunjukkan dengan adanya suatu sistem 

pemerintahan yang didasarkan atas nilai-nilai dan pranata-pranata 

buatan manusia, seperti demokrasi, monarkhi, atau kediktatoran; 
termasuk juga materialisme, komunisme, atau sistem filsafat lainnya 
yang tidak memberi tempat bagi Tuhan

Tafsir Fi Zilal al-Qur’an ditulis oleh Sayyid Qutb (9/10/1906–
28/8/1966) dalam tiga kondisi dan usia yang berbeda, pertama 3 
tahun sebelum dipenjara, tahun 1951-1954 (usia 45-48), kedua, 10 

tahun saat di penjara, tahun 1954-1964 (usia 48-58 tahun), ketiga, 
½ tahun di luar penjara, tahun 1964-1965 (usia 58-59 tahun). Pada 

akhir tahun 1951 sampai awal tahun 1954 saat sebelum masuk 

penjara, Sayyid Qutb mulai menulis tafsir Fi Zilal mulai juz 1 hingga 

juz 16. Selama 3 tahun lebih itu ia mampu menulis 16 juz. Pada 

periode tersebut, ia menulis tafsir secara cepat tanpa halangan yang 

berarti. Kemudian juz 17 hingga juz 27 ia selesaikan di dalam penjara 
Liman Thurrah Mesir, mulai Januari 1954 hingga akhir tahun 1964 

dikurangi pembebasan sesaat di antara waktu tersebut. Dalam 10 

tahun, ia menyelesaikan 11 juz. Sedangkan juz 28- juz 30 ia tulis di 

luar penjara pada akhir tahun 1964 hingga pertengahan tahun 1965. 

Dari segi kualitas ia menyatakan bahwa saat di dalam penjara ia 

menulis tafsir pada kondisi yang lebih baik yang sarat dengan dakwah 

dan perjuangan, penuh penghayatan, perenungan mendalam dan 

mental keimanan dibanding sebelum dan sesudahnya. Hal itu bisa 



88 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

dipahami bahwa di dalam penjara, dinamika kehidupannya terbatas 

oleh ruang dan waktu, sering mendapat siksaan fisik, hari-hari yang 
terisi oleh kejenuhan dan keterkekangan. Maka situasi seperti itu 
sangat berpengaruh dan mendukung pada produk tafsirnya.

Dengan demikian dapat dikategorikan bahwa dari 24 ayat-ayat 

jahiliyah dalam al-Qur’an, baik yang secara harfiyah menunjukkan 
arti jahiliyah atau yang dideskripsikan dalam bentuk kata jadiannya 
tetapi juga masih dalam pengertian jahiliyah, sebanyak 15 ayat 
diselesaikan sebelum masuk penjara44. Sedangkan sisanya sebanyak 

9 ayat ditulis di dalam penjara45. Meskipun demikin, penulis melihat 

bahwa hasil tafsir khususnya terhadap ke 24 ayat-ayat jahiliyah 

dalam Fi Zilal al-Qur’an antara yang ditulis sebelum di penjara dan 

yang ditulis saat di penjara tidak ada perbedaan dari sisi kualitas. 
Hampir semua penafsirannya merupakan refleksi yang 

memberikan penjabaran teks-konteks-kontekstualisasi secara 

proporsional; dikombinasikan dengan ayat yang lain yang relevan, 

riwayat hadis, atau pendapat ulama. Kadangkala ia memberikan 

penafsiran terhadap sebuah ayat secara panjang lebar, tetapi juga 

sering hanya memberikan sepatah dua patah kata terhadap suatu 

ayat. 

Misalnya ketika menafsirkan al-Qur’an surat Al-Maidah 5: 
50 tentang hukm al-jahiliyyah atau hukum produk hawa nafsu dan 

pemikiran manusia yang dipertahankan Bani Israel dan menolak 

hukum Allah yang dipopulerkan oleh Nabi Musa, Qutb secara 

panjang lebar memberikan penjelasan46 dan memberi penegasan 

bahwa makna jahiliyah telah ditentukan batasannya oleh nash ini.

Tetapi ketika ia menafsirkan QS. Al-Ahqaf 46:23 misalnya 

44 Ke lima belas ayat tersebut adalah Juz 1: Al-Baqarah 2:67, Juz 3: Al-

Baqarah 2: 273, Juz 4: Al-Nisa’4:17 & Ali Imran 3:154, juz 6: Al-Maidah 5: 50, juz 

7: al-An’am 6:35 & Al-An’am 6: 54, juz 8: Al-An’am 6:111, juz 9: al-A’raf 7: 138 & 

Al-A’raf 7: 199, juz 12: Hud 11:29 & Hud11: 46 & Yusuf 12:33, juz 13: Yusuf 12: 89, 

juz 14: Al-Nahl: 16: 119. 

45 Juz 19: Al-Naml 27: 55 & Al-Furqan 25: 63, juz 20: al-Qasas 28: 55, juz 

22: al-Ahzab 33:72 & al-Ahzab 33:33, juz 24: al-Zumar 39:64, juz 26: al-Hujurat: 

49:6 & Al-Ahqaf 46: 23 & Al-Fath 48:26. 

46 Lihat, Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an Jilid II, hlm. 751-753.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 89

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

tentang kebodohan kaum Aad berupa penolakan atas ajaran 

rasulnya dan akibat yang diterimanya berupa kebinasaan mereka, 

Qutb hanya mengulang uraian ayat-ayatnya dan memberi komentar 

singkat seperti: ”untaian perdebatan panjang yang ini di antara Hud 
dan kaumnya disuguhkan guna mencapai tujuan utama yaitu agar 

mereka tidak menentang Hud dan tidak meminta disegerakan azab”. 
Oleh karena itu, apabila pembaca Tafsir Fi Zilal tidak menelaah uraian 
sebelumnya atau kitab tafsir lainnya, akan sulit ditemukan konteks 

persoalan. 

Jadi, dalam banyak fakta yang ada menunjukkan bahwa tidak 
ada perbedaan kualitas antara ayat jahiliyah yang ditafsirkan sebelum 

di penjara dengan ketika berada di dalam penjara. Kenyataannya 
adalah, bahwa panjang pendeknya sebuah tafsir ayat-ayat jahiliyah 

sangat tergantung pada substansi ayat yang dikandungnya serta 

situasi dan kondisi sang penafsir dan lingkungan penafsir dimana 

ia berada dan dalam kondisi yang seperti bagaimana, pengalaman 
apa yang baru saja dan paling mutakhir ia rasakan dan alami, 

pencerahan pendidikan apa yang baru dan atau sedang ia geluti, dan 
seterusnya.. Meskipun demikian, penulis melihat bahwa perbedaan 

kualitas antara yang ditulis di luar penjara dan saat di penjara tentu 

saja ada meski tidak signifikan. 
Aspek tipisnya perbedaan kualitas antara tafsir yang ditulis 

sebelum di penjara, saat di penjara, menurut hemat penulis adalah 

dikarenakan tafsir Fi Zilal al-Qur’an (karena sudah dijanjikan akan 

diterbitkan) telah banyak mengalami revisi sebelum naik cetak, baik 

yang dilakukan oleh Sayyid Qutb sendiri maupun yang dilakukan 

oleh orang lain. Contohnya adalah ketika ia menafsirkan surat al-
Buruj terutama saat memberikan penjabaran tentang ashab al-

ukhdud (orang-orang yang membuat parit, QS. Al-Buruj 85:4), 

Qutb juga menyertakan gambaran tentang penyiksaan atas dirinya 

saat berada di penjara, maka hal itu oleh Syekh Muhammad al-

Ghazali selaku Pengawas Agama pemerintahan Mesir direvisi untuk 

tidak dicantumkan47. Meski tujuan revisi tersebut adalah dalam 

47 Soleh Abd al-Fatah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Adib al-Naqid, hlm 442. 

Surat ini adalah termasuk dalam juz 30 yang ditafsirkan Sayyid Qutb setelah bebas 

dari penjara. Meski penulis tidak mendapatkan deskripsi tafsir dalam bentuk yang 



90 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

rangka untuk mensensor terhadap tulisan yang medeskriditkan 

pemerintahan Mesir, tetapi ke depan, upaya al-Ghazali tersebut justru 

memiliki implikasi positif bagi produk tafsir Fi Zilal itu sendiri yaitu 
berupa keterhindaran dari aspek subyektifitas yang berlebihan yang 
tentu saja akan berdampak terhadap kualitas tafsir itu sendiri terkait 

dengan universalitas makna yang dikandung. Ayat-ayat jahiliyah yang 

ditafsirkan Qutb (juga ayat-ayat lain secara keseluruhan dalam Zilal) 

yang telah hadir dan beredar di masyarakat adalah bentuk tafsir 

yang sudah direvisi sehingga aspek konsistensinya dapat dipelihara 

meski tidak semuanya secara sempurna. 

F. Simpulan Tafsir Jahiliyah dalam Fi Zilal al-Qur’an 

Proses penafsiran ayat jahiliyah dalam fi Zilal al-Qur’an 
ditafsirkan Sayyid Quthb dalam dua periode dan situasi yang 

berbeda; periode pertama ditafsirkan sebelum masuk penjara 

selama 3 tahun mulai juz 1 hingga juz 16 sebanyak lima belas ayat. 

Sedangkan periode kedua ditafsirkan saat di dalam penjara selama 

10 tahun mulai juz 17 hingga juz 27 sebanyak 9 ayat. Sedangkan 

3 juz terakhir yang diselesaikan di luar penjara secara kebetulan 

tidak terdapat ayat jahiliyah. Proses penafsiran ayat jahiliyah 
periode pertama dijalaninya dengan rasa aman, tenang, dan tanpa 

hambatan apapun, sehingga mampu diselesaikan secara cepat dan 

menghasilkan banyak juz. Sedangkan ayat jahiliyah periode kedua 

dijalani dan ditulis dalam situasi yang kurang nyaman, tertekan, dan 

penuh hambatan, sehingga hanya mampu diselesaikan sebanyak 

10 juz dalam sepuluh tahun. Meski ayat-ayat jahiliyah ditafsirkan 

dalam dua situasi dan periode yang sangat berbeda, diperkuat oleh 

pernyataan Quthb bahwa tafsir yang ditulis di dalam penjara lebih 

berkualitas, namun dalam pembacaan penulis, hal itu tidak dapat 
dibuktikan. Tidak ada perbedaan yang signifikan secara kualitas 

belum direvisi oleh pihak pemerintah Mesir (Syekh Muhammad al-Ghazali) namun 

dilihat dari isi surat tersebut terutama ayat 4-10 yang berpotensi dan konteks 

dengan situasi yang terjadi antara dirinya dan anggota Ikhwan al-Muslimin yang 

mendapat siksa di penjara dengan sang penguasa pemerintah Mesir saat itu 

Gamal Abdel Nasher. Meski ayat tersebut berbicara dalam konteks para pembesar 

Najran di Yaman dahulu. 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 91

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

antara tafsir, khususnya ayat-ayat jahiliyah, yang ditulis sebelum 

masuk penjara dan yang ditulis saat di dalam penjara. 

Penafsiran Qutb terhadap ayat-ayat jahiliyah secara 

keseluruhan merupakan tafsir yang mencoba menggabungkan 

antara tafsir bi al-ra’y (refleksi) dengan tafsir bi al-ma’tsur (ayat dan 
riwayat) dengan tampilan yang singkat dan tidak bertele-tele. Tetapi 
sayangnya tidak terjadi keseimbangan yang proporsional antara 
penafsiran ayat jahiliyah yang satu dengan ayat jahiliyah yang lainnya. 

Di satu tempat sangat panjang lebar, tetapi di tempat lainnya sangat 

pendek. Namun demikian, dari sisi model penafsirannya, ia sangat 

konsisten dalam hal itu; selalu melakukan bayan dan penjabaran ayat 

lebih luas, mengkaitkan dengan ayat lain dan al-hadis, lalu melakukan 

kontekstualisasi dan relevansi dengan kejadian kontemporer. 

Konsistensi lainnya dari proses penafsiran jahiliyah adalah ia tetap 

mempertahankan model penafsiran jahiliyah yang sederhana tanpa 

analisis kebahasaan yang panjang lebar, apalagi perhatian soal 
perubahan bantuk kata, maka itu sama sekali tidak terperhatikan. Ia 
ingin linier dengan cita-citanya untuk menghadirkan cara pembacaan 

al-Qur’an yang mudah, indah, dan sederhana, sebagaimana ia dapat 

menikmati keindahannya saat membaca di waktu kecil atau “Qur’an 
al-Tufulah” yang akhirnya tidak saja hanya dibaca dan dikaji tetapi 
untuk diamalkan dalam kehidupan sehari-hari (living qur’an). Warna 

penafsiran yang dikedepankan oleh Qutbh yang artistik dan penuh 
sentuhan sastra tersebut mampu mengiringi proses penafsiran ayat-

ayat jahiliyah sebanyak 24 ayat. Dengan warna sastra pula, hal itu 

mampu memetakan dan menjelaskan karakteristik jahiliyah dengan 
bahasa yang indah, mendayu-dayu, serta lugas, sehingga sisi i’jaz-

nya seringkali mencuat ke permukaan.

Terkait dengan karakteristik jahiliyah dalam tafsir Fi Zilal, 
maka dengan menggunakan bantuan pendekatan perubahan bentuk 

kata (isytiqaq) dalam melakukan analisis terhadap penafsiran ayat-

ayat jahiliyah sebanyak 24 tempat dan model tersebut, maka ke dua 

puluh empat ayat tersebut dalam perspektif penafsiran Sayyid Quthb 
memberikan informasi bahwa jahiliyah mengandung karakteristik 
yang negatif yang ada pada orang-orang musyrik, kafir, muslim, 
mukmin, dan bahkan muhsin. Dalam penafsiran ayat-ayat jahiliyah 



92 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

perspektif Qutb, maka karakter jahiliyah yang dideskripsikan dalam 
24 ayat-ayatnya dalam al-Qur’an, maka hal itu terbagi menjadi tiga 
kelompok: Pertama, jahiliyah yang berarti bodoh atas kekuatannya 
sendiri, tidak memiliki perasaan sensitif dan mata hati terbuka 
yang menjadi sifat dasar dan bawaan manusia secara umum. 

Kedua, jahiliyah yang berarti sifat sombong, menolak kebenaran, 
melakukan fitnah, tipu daya, pembicaraan kosong, kebodohan 
mutlak yang bersifat permanen dan susah untuk diobati. Ketiga, 
jahiliyah yang berarti tindakan maksiat yang kadarnya sangat rendah 
dan tidak ada unsur kesengajaan serta mudah untuk dihilangkan 
dan disesali (dengan melakukan pertaubatan). Jahiliyah model 

pertama banyak terjadi pada hampir semua orang. Jahiliyah model 

kedua menjangkit semua umat para Nabi (Nuh, Hud, Luth, Yusuf, 

Musa, Muhammad), dan jahiliyah model ketiga menimpa para 
Nabi, Ahlu Bayt, Ahli Kitab, para budak sahabat Nabi, dan orang-

orang mu’min lainnya. Tetapi Qutbh dalam hal ini tidak sepakat 
bahwa Nabi Muhammad pernah terjangkit jahiliyah walaupun 

model yang ketiga atau jahiliyah yang paling rendah kadarnya. Bagi 
Qutbh, Nabi Muhammad adalah seorang Rasulullah yang ideal 

dan a historis sehingga sejarah kehidupannya suci dan terjaga dari 

dosa. Di antara 24 ayat-ayat jahiliyah yang terdapat dalam al-Qur’an 

dengan berbagai bentuk perubahan katanya, maka dalam perspektif 
Qutbh, pengertian jahiliyah yang merupakan sifat negatif dan buruk 
manusia yang tidak mengenal dimensi ruang dan waktu adalah 
term ayat yang menggunakan redaksi “al-jahiliyah” (terdapat dalam 
empat tempat). Pada tempat-tempat itulah, Qutbh menegaskankan 

bahwa al-jahiliyah tidak terbatas bagi sifat negatiof yang ada pada 
masa tertentu seperti yang selama ini diartikan oleh sebagian pakar 
(jahiliyah masyarakat Arab Pra-Islam).

Bentuk dan model penafsiran ayat-ayat jahiliyah yang 

dituangkan Sayyid Qutbh dalam tafsir fi Zilal al-Qar’an yang artistik, 
reflektif, tekstualis, kontekstualis adalah produk penafsiran yang 
tidak pernah lepas dari pengaruh di luar dirinya. Pengaruh itu 
penulis identifikasi paling tidak berasal dari tiga hal. Pertama, 
pengaruh lingkungan dimana ia berada saat menuangkan tafsir ayat-

ayat jahiliyah, kedua, pengaruh model pendidikan dan tempaan 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 93

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

mental yang ia pernah peroleh sebelum menuangkan gagasan 

tafsir jahiliyahnya. Ketiga, sosio-kultur masyarakat secara umum 
dan bersifat makro dimana Qutbh selama itu berada, baik sosio-

kultur yang melingkunginya jauh sebelum penulisan Zilal, maupun 

yang mendekati saat penulisan Zilal, atau sosio-kultur yang tengah 
berlangsung. Penulisan tafsir yang dituangkan di luar penjara dan 

saat di penjara nyata-nyata memberikan pengaruh yang luar biasa 

yang berbeda sama sekali dari sisi kualitas dan kuantitas, meski hasil 
akhir penafsirannya sudah tidak lagi tampak perbedaannya karena 
sudah mengalami revisi di sana sini. Saat di penjara, ia terjangkit 

dalam bias penafsiran dengan memasukkan unsur pengalaman 

pribadinya saat mendapat siksaan di penjara. Situasi politik Mesir 
yang bergejolak dan tekanan pemerintah terhadap keberadaan 

dan eksistensi organisasi dakwah-politik Ikhwanul Muslimin yang 
langsung mendapatkan imbasnya dimana Qutb aktif di dalamnya, hal 
itu jelas sangat berpengaruh pada produk penafsiran jahiliyahnya. 

Hal itu terbukti melahirkan sebuah tafsir yang berkobar, menyala, dan 
bersemangat walaupun dibalut dengan nuansa sastra yang artistik 
sekalipun. Kebersamaan Qutbh yang aktif dalam organisasi Ikhwanul 
Muslimin dengan pergaulan para tokoh dan pemikirnya yang dikenal 

memiliki haluan pergerakan kebangkitan dan kemajuan rakyat Mesir 

melalui penggalian nilai-nilai universalitas-tekstual al-Qur’an dan al-

Hadis serta menolak peradaban Barat, sangat memberikan pengaruh 

yang luar biasa pada warna tafsir yang dituangkannya. Warna tafsir 

yang demikian, oleh beberapa kalangan tertentu dikategorikan 

sebagai tafsir berhaluan radikal, meski hal itu tidak sepenuhnya 
dapat dipertanggungjawabkan, tetapi istilah dan predikat tersebut 
seringkali dialamatkan kepada model pemikiran dan pandangan 

ala Qutbh. Hal itu misalnya dapat dilihat dalam penafsiran salah 

satu ayat jahiliyah; betapa Qutbh begitu tegas dan kukuh dalam 

menyatakan keberadaan dan posisi marginal wanita di dalam 

rumah tangga saat menafsirkan QS. Al-Ahzab 33:33. Pendidikan 

yang ia tempuh sebelum penulisan tafsir ayat-ayat jahiliyah juga 

tidak kalah hebatnya dalam hal pengaruh mempengaruhi model 
penafsirannya. Gelar sarjana muda bidang sastra yang ia kantongi 

ternyata menjadi pilihan warna tafsirnya yang kental dengan corak 



94 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

sastra. Hal itu ditambah dengan perkenalannya selama beberapa 

tahun dengan seorang Abbas Mahmud Aqqad yang merupakan 

sastrawan Mesir kenamaan. Satu hal yang tidak boleh terlewatkan 
adalah soal keberadaan negeri dimana ia tinggal yaitu Mesir, yang 
juga sangat luar biasa pengaruhnya terhadap pembentukan karakter 

jiwa sastra Qutbh. Karena memang Mesir adalah khazanah besar 

dan gudangnya sasrta Arab serta tempatnya kebangkitan sastra Arab 

itu sendiri. Mesir seolah selalu siap melahirkan sastrawan-sastrawan 

handal di bidangnya masing-masing termasuk kajian tafsir yang 

Qutbh geluti. Saat Qutbh menuangkan tafsirnya, ia dikelilingi oleh 
khazanah karya-karya monumental para pujangga sastra Mesir. 

Miliu sastranya sangat terasa sekali termasuk pada era penulisan 

dan penafsiran ayat-ayat jahiliyah ketika dituangkan oleh penulisnya.
Tafsir Tafsir Fi Zilal al-Qur’an yang tampil dengan gaya yang simpel, 

vulgar, dan menyala-nyala mendapat inspirasi dari beberapa tokoh 

seperti Abu al-A’la al-Mawdudi, Abu al-Hasan al-Nadwi, Abbas 
Muahmud Al-Aqqad dan Abdul Qadir Audah, masing-masing 

memiliki pengaruh yang berbeda satu sama lain dan bersifat parsial. 

Sementara Zilal mampu memberikan pengaruh pada sejumlah 

kelompok Ikhwanul Muslimin muda (Qutbhis) untuk menjadi 

komunitas yang memerangi aksi jahiliyah dengan cara aksi jihad. Di 

luar Mesir, seperti Aljazair, Tunisia, Sudan dan bahkan Iran, pengaruh 
pemikiran Qutbh dalam menciptakan semangat kebangkitan 

Islam cukup besar. Di Indonesia satu organisasi Islam yang dinilai 

merefleksikan pandangan Qutbh dan mengakomodir total tafsir 
Fi Zilal al-Qur’an adalah Jama’ah Islamiyah atau Majlis Mujahidin 

Indonesia yang oleh pihak tertentu disebut sebagai Islam Radikal. 

G. Penutup

Kajian tentang jahiliyah dalam tafsir fi Zilal al-Qur’an yang 
penulis lakukan ini adalah masih terbatas pada ayat-ayat yang secara 

langsung menunjukkan term jahiliyah. Sedangkan jahiliyah dengan 

sifatnya yang negatif sangat mungkin juga melekat pada term-term 
lainnya. Oleh karena itu, ke depan, kajian tentang jahiliyah secara 

lebih komprehensip perlu dilakukan untuk menemukan pengertian 
jahiliyah yang lebih utuh.



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 95

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

Kajian jahiliyah dalam perspektif pemahaman Sayyid 
Qutbh dalam studi ini masih murni hanya terkait dengan soal-

soal yang terjadi di sekitar sejarah penulisan tafsir itu sendiri dan 

karakteristik jahiliyah yang dikedepankannya. Padahal soal jahiliyah 
yang dikedepankan Quthb selalu terkait dengan masyarakat sekitar 

sebagai obyek dakwahnya. Oleh karena itu, perlu juga mengkaitkan 

kajian ini dengan sosiologis masyarakat jahiliyah yang ada di 

Indonesia sekaligus sebagai sebuah bentuk kontribusi langsung dan 

nyata dalam proses dakwah bil lisan ke depan. 



96 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

DAFTAR PUSTAKA

Abdi M. Soeherman dkk (ed.), “Tafsir al-Qur’an Modern: Studi atas 

Metode Bintusy-Syathi’” dalam Al-Hikmah, Jurnal Studi-Studi 

Islam No. 3, Bandung: Yayasan Muthahhari, Juli-Oktober 1991

Abdul Aziz Dahlan [et. al.], Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid III, Cet. I; 

Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve,1996.

Agus Halimi, dalam Nina M. Armando, editor bahasa (et.al), 

Ensiklopedi Islam Jilid III , Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005. 

‘Alija ‘Ali Izetbegovic, Islam between East and West, Indiana: 

American Trust Publications, 1984.

Aisyah Abdurrahman Bintusy-Syathi’, Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an 

al-Karim, Juz I Cet. III; Kairo: Dar al-Ma’arif, 1968.

----, Al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim, Juz II, Cet. V; Kairo: Dar 

al-Ma’arif, 1977.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, jilid I Cet. IV; 

Jakarta: PT Ichtiar Baru van Hoeve, 1997. 

Eleanor Abdella Duomato, “Jahiliyah” dalam John L. Esposito (editor 
in chief), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 

Vo. 2, New York: Oxford University Press, 1995.

Boullata, Issa J., “Modern Qur’anic Exegesis: A Study of Bint al-
Shati’s Method”, terj. Ihsan Ali-Fauzi dari The Muslim World, 

Vol. LXIV (1974), No 4. “Tafsir al-Qur’an Modern: Studi atas 

Metode Bintusy-Syathi’” dalam Abdi M. Soeherman dkk (ed.), 
Al-Hikmah, Jurnal Studi-Studi Islam No. 3,Bandung: Yayasan 

Muthahhari, Juli-Oktober 1991. 

John L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality?, Cet. II; New 

York: Oxford University Press, 1995.

John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia, An 

English – Indonesian Dictionary, Cet. XIX; Jakarta: PT Gramedia 



Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011 97

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

Pustaka Utama, 1993. 

Harun Nasution dkk., Ensiklopedi Islam di Indonesia, Jakarta: Depag 

RI, 1993.

Ibn Manzur, Lisan al-Arab, Jilid I, Cairo: Dar al-Ma’arif, 1119.

Karen Armstrong, The Battle for God, A History of Fundamentalism , 

Cet. I; New York: The Ballantine Publishing Group, 2001.

Louis Ma’luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam, Beirut: Dar al-

Masyriq, 1986.

Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, Cet. VIII; Jakarta: Hidakarya 

Agung, 1990. 

Martin H. Manser et.al. , Oxford Leaner’s Pocket Dictionary, Cet. V; 

New York: Oxford University Press, 1995.

Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa al-Qur’an, Qiro’ah Mu’asirah, tt:tp, 
th. 

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran 

Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Cet. I; Bandung: Mizan, 

1997.

Shalih bin Fauzan bin Abdullah al-Fauzan, “Syarh Masail al-Jahiliyyah”, 
diterj. Abu Umar al-Maidani dan Abu Ihsan al-Atsari, 128 Tabi’at 
dan Perangai Jahiliyah, Cet. I; Solo: Al-Tibyan, 2003.

Sayyid Qutb, Al-‘Adalah al-Ijtima’iyyah fi al-Islam, Beirut: Dar al-

Katib al-Arabiy, t.th. 

Solah Abd. Al-Fattah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Adib al-Naqid wa al-

Da’iyah al-Mujahid wa al-Mufakkir alMufassir al-Raid, Cet. I; 

Damaskus: Dar al-Qalam, 2000. 

Solah Abd al-Fattah al-Khalidi, Sayyid Qutb al-Syahid al-Hayy, Al-

Ardan: Maktabah al-Aqsa: 1980. 

Syahrough Akhavi, “Sayyid Qutb”, dalam John L. Esposito (editor in 



98 Jurnal Dakwah, Vol. XI, No. 1 Tahun 2011

M. Fajrul Munawir: Sayyid Qutb dan Tafsir Jahiliyah 

chief), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 

Vo.3, New York: Oxford University Press, 1995.

Tripp, Charles, “Sayyid Qutb: The Political Vision” dalam Ali Rahnema 
(ed), Pioneers of Islamic Revival Cet. I; New Jersey: Zed Books 

Ltd, 1994.

Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qur’an, Montreal: 

McGill University Press, 1966 .

----, God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic 
Weltanschauung, Reprint Edition; New Hampshire: Ayer 
Company Publishers Inc.


