
1 

 

PENDIDIKAN AGAMA BERPARADIGMA INTEGRATIF  

DI SEKOLAH DASAR (PENDEKATAN HERMENEUTIS) 

 

Yu’timaalahuyatazaka 

Mahasiswa Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  

Email: yutimaalahuyatazaka@yahoo.com 

Abstract 

In article, the title is Integrative Paradigm of the Religion (Islamic) Education 

in Primary School (Hermeneutical Approach). It explains that Islamic education has 

to transform the paradigm from dicotomic-atomistic to integrative-interconective. 

The dicotomic-atomistic paradigm is splitting of religion and science, but the 

integrative-interconective paradigm is unification, with the result that it is suitable to 

contemporary Islamic Education. Accordingly, reconstruction to Islamic education is 

necessary to face the challenges of contemporary times in social and cultural issues. 

In article, Islamic education displays the patterns of global and local thought to 

hermeneutical method. Therefore, hermeneutics has to be required in approaching 

and reconstructing of Islamic education. How the hermeneutics uses the three entities 

in analyzing of Islamic education that are text (Islamic Education), context (Civics 

Education) and contextualization (local :home, school, community and global: state 

and nation). The three of entities are mutual dialectic, so that the integrative-

interconnective paradigm Islamic education is realized. Thereby, Islamic education 

can solve problems for contemporary life society in Indonesia.  

  

Keywords: Islamic education, civics education, hermeneutics, local and global. 

Abstrak 

Artikel ini berjudul Pendidikan Agama Berparadigma Integratif di Sekolah 

Dasar (Pendekatan Hermeneutis). Artikel ini menjelaskan bahwa problem yang 

dialami dalam pendidikan Islam saat ini ialah problem dikotomik. Agama terpisah 

dari ilmu, begitupun sebaliknya. Sehingga, untuk mengatasi problem tersebut 

pendidikan Islam harus merubah paradigmanya dari dikotomik-atomistik menjadi 

integratif-interkonektif. Sehingga, paradigma integrasi ini sangat sesuai dengan 

realitas pendidikan Islam kontemporer dan mampu menjawab dan memecahkan 

problem-problem sosial dan budaya kekinian. Dengan metode hermeneutis ini 

pendidikan Islam terbagi menjadi dua konsep yaitu global dan lokal. Dalam proses 

inilah terjadi dialektika antara teks (pendidikan agama Islam), konteks (pendidikan 

kewarnegaraan), dan kontekstualisasi (konteks global: negara/bangsa, dan konteks 

lokal: keluarga, sekolah, dan masyarakat). Sehingga, pendidikan Islam dapat selalu 

menjawab dan memecahkan problematika kehidupan kontemporer umat.  

 

Kata kunci: Pendidikan Agama (Islam), Pendidikan Kewarganegaraan, hermeneutika, 

konteks global dan lokal. 



2 

 

 

Pendahuluan 

Problematika yang melanda pendidikan Agama sekarang ini ialah problem 

pendidikan dikotomik. Agama terpisah dari ilmu, begitupun juga sebaliknya. 

Sehingga, perlu adanya pemecahan masalah dalam menangani keterpisahan antara 

agama dan ilmu. Sudah waktunya, agama tidak bisa mengklaim bahwa dirinya 

merupakan entitas tunggal yang mampu memberikan solusi terhadap berbagai 

kompleksitas kehidupan manusia. Begitu pun juga ilmu, sudah saatnya ilmu tidak 

bisa berdiri sendiri dalam memberikan kemajuan peradaban manusia. Agama 

membutuhkan ilmu, demikian juga sebaliknya. Agama menuntun ilmu agar dapat 

memberikan kemaslahatan umat, ilmu bekerjasama dengan agama agar dapat 

memecahkan problem kontemporer umat. Dengan demikian, diperlukan adanya 

pendidikan non-dikotomik yang menekankan adanya integrasi antara agama dan 

ilmu. 

Diskursus integrasi agama dan ilmu menjadi obyek perbincangan di dunia 

akademik. Banyak para pemikir sekaligus akademisi concern terhadap wacana 

integrasi ilmu. Sehingga, munculah berbagai teori tentang integrasi ilmu dan agama 

seperti Islamisasi ilmu, Integralisasi Ilmu, hingga Integrasi-Interkoneksi ilmu. Dalam 

penulisan kali ini, akan dibahas mengenai salah satu dari ketiga integrasi ilmu 

tersebut, sekaligus sebagai paradigma yang tepat sebagai salah satu model aplikasi 

dalam pendidikan Agama di Sekolah Dasar. Model integrasi ilmu tidak lain dan tidak 

bukan merupakan model yang sekarang ini menjadi trend di berbagai perguruan 

tinggi, khususnya Perguruan Tinggi Agama Islam seperti (IAIN/UIN). Bagi sebagian 

Perguruan Tinggi tersebut proyek integrasi ilmu bukan lagi hanya sebatas sebagai 

wacana, melainkan sudah masuk pada tataran praksis-implementatifnya.  

Apabila yang terjadi adalah integrasi antara ilmu dan agama, berarti 

bagaimana mengintegrasikan (memadukan, membenamkan, memasukkan, dan lain 

sebagainya) antara ilmu dan agama, ilmu dengan demikian tidak lepas dari agama. 

Agama pun demikian tidak bisa lepas dari ilmu. Entah itu ilmu apapun selalu terikat 



3 

 

dengan agama. Pola demikian, bisa diasumsikan, bahwa bisa jadi ilmu pengetahuan 

umum-modern (sekular) harus ditanamkan agama di dalamnya, entah itu berupa 

etika, moral, nilai-nilai universal, atau bahkan hanya teksnya saja secara formal-

lahiriahnya. Bisa jadi, apa yang disebut sebagai agama itu mengalami obyektivikasi, 

sehingga dapat bermanfaat bagi seluruh manusia. Atau, ilmu dan agama itu saling 

menyapa, bekerja sama, dan terkoneksi antara satu ilmu dengan ilmu yang lain 

sehingga di dalam ilmu-ilmu tersebut sudah secara otomatis terjalin integrasi untuk 

memecahkan problematika kekinian.  

Di sini, penulis mencoba mengaplikasikan teori integrasi antara agama dan 

ilmu dalam upaya mengkonstruksi pendidikan Agama berbasis integratif di Sekolah 

Dasar. Jadi, pendidikan Agama sudah saatnya mengalami pergeseran paradigma 

(shifting paradigm) dari dikotomik-atomistik ke integratif-interkonektif keilmuan. 

Pedekatan yang penulis gunakan ialah pendekatan hermeneutika. Pendekatan ini lebih 

berorientasi pada aspek verstehen daripada erklaren. Berarti Pendidikan Agama 

melalui pendekatan hermeneutika dapat menyentuh, melihat, menyapa, dan 

melakukan tindakan yang tepat dalam mengatasi realitas kehidupan kontemporer. 

Pendidikan Agama yang berdasarkan pada teks, seharusnya sudah menyentuh pada 

aspek konteks dan kontekstualisasi. Dialektika antara teks, konteks, dan 

kontekstualisasi inilah yang akan mengkonstruk paradigma pendidikan Agama 

Integratif, yaitu pendidikan Agama yang berdialog dan berdialektika dengan realitas 

kehidupan kontemporer.  

 

Integrasi Ilmu dan Agama 

Agama dan sains dianggap sebagai konsep yang terpisah. Hal ini umumnya 

diyakini bahwa sains dan agama adalah dua bentuk yang saling bertentangan. Tidak 

ada satupun ilmuan yang memiliki niat dan mempertimbangkan secara serius dialog 

antara agama dan sains. Wahyu Tuhan dipisahkan dari ilmu.(Kasem Khaleel 2003: 5) 

Sampai-sampai sains dan agama keduanya menjadi retak, hampir-hampir dua hal 



4 

 

tersebut sulit untuk didamaikan. Bahkan, agama pun dibuang ke wilayah keyakinan 

buta semata dan ritual-ritual menghibur sesaat yang dianggap kuno oleh sains. 

(Fethullah Gulen 2006: 17) 

Menurut Holmes Rolston (1987:1), ada implikasi dari pandangan positivistik 

dan ilmiah yaitu mengagung-agungkan sains dan mengaggap rendah agama yang 

mengakibatkan kekeliruan pemahaman terhadap hakikat metode agama dan sains. 

Pada saat yang sama, dalam isi materinya, ilmu dan agama secara khusus 

menawarkan penafsiran pengalaman alternatif, penafsiran ilmiah didasarkan pada 

kausalitas, sedangkan penafsiran agama didasarkan pada makna. 

Dengan demikian, diperlukan solusi terhadap retaknya hubungan antara 

agama dan ilmu, yaitu dengan integrasi keilmuan. Integrasi seperti yang diungkapkan 

oleh M. Amin Abdullah (2012:vii) ialah yakni dengan cara meleburkan dan 

melumatkan yang satu ke dalam yang  lainnya, baik dengan cara meleburkan sisi 

normativitas-sakralitas keberagamaan secara menyeluruh masuk ke wilayah 

historisitas-profanitas, atau sebaliknya membenamkan dan meniadakan seluruhnya 

sisi historisitas kebergamaan Islam ke wilayah normativitas-sakralitas tanpa reserve 

(integrasi), dan interkoneksitas ialah setiap bangunan keilmuan apapun, baik 

keilmuan agama (termasuk agama Islam dan agama-agama yang lain), keilmuan 

sosial, humaniora, maupun kealaman tidak dapat berdiri sendiri. Paradigma 

interkoneksitas menurut Amin, yang lebih modest (mampu mengukur kemampuan 

diri sendiri), humility (rendah hati) dan human (manusiawi).  

Sementara itu, menurut Naquib al-Attas, Islamisasi ilmu adalah upaya 

membebaskan ilmu pengetahuan dari makna, idiologi, dan prinsip-prinsip sekular, 

sehingga terbentuk ilmu pengetahuan baru yang sesuai fitrah Islam. Sementara itu, 

menurut Seyyed Hossein Nasr, Islamisasi ilmu berkenaan dengan perubahan 

ontologis dan epistemologis, terkait dengan cara pandang perubahan dunia yang 

merupakan dasar lahirnya ilmu dan metodologi yang digunakan, agar sesuai dengan 

konsep Islam. Sedangkan, menurut Al-Faruqi, islamisasi ilmu adalah mengislamkan 



5 

 

disiplin-disiplin ilmu, atau lebih tepatnya menghasilkan buku-buku pegangan (buku 

dasar) di perguruan tinggi dengan menuangkan kembali disiplin-disiplin ilmu modern 

dalam wawasan Islam, setelah dilakukan kajian kritis terhadap kedua sistem 

pengetahuan, Islam dan Barat.(Khudori 2012: 240). Selain itu, menurut Al-Faruqi 

(1982: 14) bahwa, sudah seharusnya tidak ada lagi yang disebut sebagai “keraguan“ 

bahwa para ilmuwan Muslim seharunya menguasai seluruh disiplin pengetahuan 

modern, memahaminya secara utuh, dan mencapai perintah mutlak terhadap semua 

yang mereka tawarkan. Inilah persyaratan pertama. Kemudian, para ilmuwan 

seharusnya mengintegrasikan pengetahuan baru ke dalam korpus ajaran Islam, 

dengan menghilangkan, merubah, menafsirkan kembali dan mengadopsi komonen-

komponennya sebagaimana pandangan Islam dan ajaran nilai-nilainya. 

Bertolak belakang dengan pandangan para penganjur Islamisasi ilmu, 

Kuntowidjoyo (2006: 50-55), mengartikan integralisasi ilmu atau ilmu-ilmu 

integralistik adalah produk bersama seluruh manusia beriman. Kuntowidjoyo, 

mengartikan integrasi ilmu dan agama sebagai dediferensiasi (rujuk kembali), atau 

penyatuan kembali agama dengan sektor-sektor kehidupan lain termasuk agama dan 

ilmu. Agama menyediakan tolok ukur kebenaran ilmu (benar, salah), bagaimana ilmu 

diproduksi (baik, buruk), dan tujuan-tujuan ilmu (manfaat, merugikan). Selebihnya, 

adalah hak manusia untuk memikirkan dinamika internal ilmu. Ilmu yang lahir dari 

induk agama harus lahir menjadi ilmu yang obyektif. Artinya, suatu ilmu tidak 

dirasakan oleh pemeluk agama lain, non-agama dan anti agama sebagai norma, akan 

tetapi sebagai gejala keilmuan yang obyektif semata. Meyakini latar belakang agama 

yang menjadi sumber ilmu atau tidak, tidak menjadi masalah, ilmu yang berlatar 

belakang agama adalah ilmu yang obyektif, bukan agama yang normatif. Maka, 

obyektifikasi ilmu adalah dari orang beriman untuk seluruh manusia, tidak hanya 

untuk orang beriman saja. Dengan demikian, menurut Kunto, ilmu integralistik ialah 

ilmu yang menyatukan (bukan sekedar menggabungkan) wahyu Tuhan dan temuan 



6 

 

pikiran manusia (ilmu-ilmu integralistik), tidak akan mengucilkan wahyu Tuhan 

(sekularisme) atau mengucilkan manusia (other wordly asceticism). 

Bisa jadi, apa yang diharapkan M. Amin Abdullah tentang integrasi keilmuan 

seperti yang telah dicetuskan oleh para penganjur Islamisasi ilmu dan pengilmuan 

Islam (konsep Kuntowidjoyo), apabila kita sepakat jikalau integrasi itu merupakan 

konsep yang berbeda dengan interkoneksi. Seperti yang kita ketahui, konsep Amin 

berbeda dengan konsep Islamisasi ilmu atau pengilmuan Islam (Kuntowidjoyo), 

Amin dalam konsepnya bukan hanya berkutat dengan istilah integrasi saja, melainkan 

interkoneksi. Menurut Dawam Rahardjo (2013:9), Amin mengemukakan tiga 

pandangan mengenai hubungan antar disiplin ilmu yang berujung pada teori 

interkoneksitas. Teori interkoneksitasnya itu menurut Dawam, mirip dengan teori al-

Farabi tentang negara dan masyarakat, tetapi diterapkannya dalam entitas ilmu yang 

menempatkan agama atau wahyu sebagai inti atau jiwa yang menjadi titik orientasi 

semua disiplin ilmu yang dalam skema sarang laba-labanya, Amin letakkan di 

tengah-tengah sehingga terkoneksi dengan semua disiplin ilmu yang melingkarinya. 

Dengan demikian, melihat pola dan model integrasi keilmuan di atas, penulis 

lebih cenderung terhadap model integrasi-interkoneksi keilmuan M. Amin Abdullah. 

Karena, model Islamisasi Ilmu hanya sekedar mengklaim dan menjudge suatu 

keilmuan tertentu untuk diislamkan, tanpa memberikan solusi alternatif bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan. Sementara itu, model Obyektivikasi Ilmu masih 

bersumberkan pada aspek epistemologi tertentu (nalar bayani), walaupun di satu sisi 

menjadi obyektif. Di sini, penulis lebih sepakat pada Integrasi-Interkoneksi keilmuan, 

karena dalam paradigma epistemologi demikian selain mengintegrasikan ilmu-ilmu 

agama dan umum, juga masih mempertahankan partikularitas atau keunikan keilmuan 

masing-masing. Oleh karena itu,  penulis akan menggunakan pendekatan 

hermeneutika sebagai salah satu bagian dari ilmu-ilmu umum dalam menganalisis 

model pendidikan Agama Islam yang berbasis pada teks (ilmu agama) yang juga 

diintegrasikan dengan Pendidikan Kewarganegaraan di Sekolah Dasar.  



7 

 

 

Pendidikan Agama Berwawasan Kebangsaan Bagi Sekolah Dasar: Integrasi 

Pendidikan Agama dengan Pendidikan Kewarganegaraan 

 

Ketika moral bangsa ini rendah, yang kerap kali menjadi kambing hitam 

permasalahan adalah pendidikan Agama dan pendidikan kewarganegaraan (Pkn). 

Seiring berjalannya reformasi, fenomena ini tidak sepenuhnya hilang. Karena setelah 

sekian lama reformasi bergulir, moral bangsa ini masih jauh yang diharapkan. Kasus 

pelajar yang meluapkan kegembiraan pasca pengumuman kelulusan dengan cara 

corat-coret, bergerombol lalu menghadang bis, merupakan fakta kecil yang tak dapat 

dipungkiri. Belum lagi fakta kekerasan, korupsi, pembunuhan yang menghiasi 

pemberitaan di berbagai media. Dengan demikian, semakin lengkap untuk 

menjadikan Pkn dan pendidikan agama sebagai penyebabnya 

Menciptakan masyarakat yang bermoral tinggi (civil society) seperti yang 

dicita-citakan oleh Pkn bukanlah hal yang mudah. Apalagi ketika dihadapkan pada 

kenyataan bangsa yang juga mengalami krisis kepemimpinan. Untuk menjawab 

tantangan tersebut, diperlukan berbagai upaya strategis lagi sistematis serta didukung 

oleh berbagai komponen di negeri ini. Salah satu upaya yang diperlukan adalah 

melakukan kajian ulang terhadap seluruh aspek pada Pkn dan pendidikan Agama 

tersebut. 

Walau pernah mengalami penyalahgunaan dari penguasa pada masa orde 

baru, tetap harus diakui bahwa tidak ada yang salah pada tujuan Pkn dan pendidikan 

agama. Kehadiran Pkn dan pendidikan agama sama-sama bertujuan untuk 

menciptakan tatanan masyarakat yang bermoral tinggi, dalam bahasa agama disebut 

masyarakat yang berakhlaqul karimah. Kesemaan tujuan tersebut dapat dengan 

mudah kita temukan dari poin-poin ajaran Pkn dan pendidikan agama. Ambil contoh 

misalnya pada Pkn. Pada Pkn kita menemukan poin-poin ajaran seperti saling 

menghormati, jujur, bekerjasama, tata aturan, kesadaran terhadap hak dan kewajiban. 

Pada pendidikan agama poin-poin tersebut juga bisa dipastikan adanya. Perbedaanya 



8 

 

hanya pada konteks. Konteks Pkn adalah individu dalam negara, sedangkan konteks 

pendidikan agama individu sebagai makhluk di atas muka bumi yang di dalamnya 

pastilah terdapat negara sebagai ruang aktualisasi. Dengan demikian, melakukan 

integrasi Pkn dengan pendidikan agama bukanlah suatu yang mengada-ada atau 

diada-adakan. Tetapi untuk menegaskan bahwa pesan atau yang diajarkan Pkn 

merupakan upaya negara dalam mengkontekskan ajaran luhur agama ke dalam 

kehidupan masyarakat dan bernegara. 

Atas dasar persoalan tersebut, maka pendidikan agama sudah saatnya untuk 

tidak bisa berdiri sendiri, demikian juga Pkn. Keduanya harus terintegrasi untuk 

bersama-sama memecahkan problematika yang dihadapi bangsa. Dalam pendidikan 

Agama Islam, peta kompetensi pemebelajaran Agama Islam meliputi lima aspek, 

yakni : 

1. Aspek Al-Quran 

2. Aspek Keimanan 

3. Aspek Akhlak 

4. Aspek Fikih/Ibadah 

5. Aspek Tarikh/Sejarah 

Kelima aspek tersebut dalam pembelajaran konvensional dijalankan 

(diajarkan) secara terpisah, sehingga kering makna dan kurang manfaat. Agar 

kenyataan di atas berubah menjadi sarat makna dan bermanfaat untuk kehidupan 

siswa dalam menjalani hidup dan kehidupannya sebagai warga negara yang 

diharapkan dikemudian hari (perspektif siswa), maka guru agama harus memahami 

betul karakter dan kenyataan hidup yang dihadapi oleh siswanya untuk kemudian 

diambil sebagai tema belajar di dalam kelas.(Imam Tolkhah 2011: 79 – 110) 

Di sini, penulis menawarkan dua konsep berpikir dan bertindak bagi siswa 

Sekolah Dasar dalam menghadapi kenyataan hidup, baik itu kehidupan sehari-hari 

siswa maupun kehidupan yang lebih luas, dengan demikian konsep berpikir dan 

bertindak bagi siswa terdiri dari dua hal yaitu konsep berpikir dan bertindak secara 



9 

 

global dan lokal. Siswa harus mampu berpikir dan bertindak secara global dan lokal, 

namun diperlukan bantuan dan arahan dari seorang guru untuk mewujudkannya. 

Konsep berpikir dan bertindak secara global dan lokal akan dikaitkan dengan 

Pendidikan Kewarganegaraan (Pkn) dan pendidikan Agama Islam yang meliputi lima 

aspek sekaligus yaitu Al-Quran, Aqidah, Akhlak, Fikih, dan Sejarah. 

 Konsep berpikir dan bertindak secara lokal dapat diartikan sebagai proses 

mencermati dan menjalani kehidupan sehari-hari siswa, baik itu di keluarga, sekolah 

dan masyarakat. Dikarenakan kehidupan seorang siswa, tidak lain dan tidak bukan, 

selalu berada di dalam wilayah tersebut. Aspek kehidupan keluarga menjadi sangat 

urgen untuk membentuk kepribadian siswa mulai dari dasar. Pendidikan dalam 

keluarga merupakan pendidikan yang amat efektif dan aman. Anak kecil dapat 

melakukan proses pendidikan dalam keluarga dengan aman dan nyaman.. Pendidikan 

dalam rumah juga lebih terhormat dan berwibawa.(Moh Roqib 2009: 123) Sedangkan 

di sekolah bukan hanya sekedar membentuk tetapi sudah mulai untuk 

mengembangkan, dan di masyarakat merupakan tindakan nyata bagi siswa untuk 

mempraktikan apa yang sudah dibentuk dan dikembangkan baik itu di keluarga 

maupun di sekolah.  

Dalam pembelajaran Agama di sekolah dasar hendaknya seorang guru mulai 

menerapkan pembelajaran terintegrasi baik itu di keluarga, sekolah dan masyarakat. 

Artinya, ketiga hal tersebut diolah sedemikian rupa oleh guru sehingga dapat 

diintegrasikan dalam pembelajaran pendidikan Agama. Bagi pendidikan agama di 

sekolah dasar, tentunya pola integrasi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat di 

mulai dari aspek-aspek yang sederhana dan menjadi prinsip bagi seseorang peserta 

didik dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya saja adalah aspek kejujuran, toleransi, 

disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, dan lain sebagainya. Tentu saja, aspek-aspek 

demikian bukan berarti tidak ada sama sekali dalam Agama, khususnya pada 

pendidikan Agama. Demikian juga dalam Pkn, aspek-aspek tersebut sudah tercantum 

dalam berbagai materinya khususnya mengenai pendidikan kharakter. Karena 



10 

 

mengingat Pkn merupakan suatu mata pelajaran yang berfungsi sebagai sarana 

pembinaan akhlak masyarakat dalam membangun bangsa menjadi lebih bermoral dan 

bermartabat. 

Jelas di sini ada titik temu antara pendidikan Agama dan Pkn, yaitu 

pembinaan akhlak. Keduanya seharusnya saling bersinergi, saling mengisi dan bukan 

justru malah saling terpisah dan memprioritaskan ke”aku“an masing-masing mata 

pelajaran. Aspek-aspek normatif tersebut (aspek kejujuran, toleransi, disiplin, kerja 

keras, kreatif, mandiri, dan lain sebagainya) setidaknya harus menjadi topik 

pembelajaran pendidikan Agama. Sebagai misal kejujuran, dalam pembelajaran 

Agama memang sudah ditekankan berkali-kali dan berulang-ulang mengenai aspek 

kejujuran ini. Bahkan, dikutip ayat-ayat di sana-sini sebagai landasan normatif. 

Namun, siswa masih saja tetap melakukan (dalam arti melanggar) untuk berlaku yang 

tidak jujur. Di dalam Pkn pun dirasa demikian, materi pembelajaran tentang kejujuran 

sudah berkali-kali diterangkan tetapi tetap saja masih belum mengena di hati dan 

tindakan siswa.  

Dengan demikian, pendidikan Agama dan Pkn harus bersama-sama 

bekerjasama untuk mengemas materi kejujuran ini untuk selanjutnya diterapkan 

kepada siswa, tentunya, sekali lagi peran guru sangat dibutuhkan dalam 

pengintegrasian ini. Pembelajaran kejujuran dalam pendidikan Agama yang teringrasi 

dengan Pkn ini, bukan hanya berhenti pada wilayah normatif, akan tetapi juga 

memasuki wilayah historis yakni penerapannya di sekolah, keluarga dan masyarakat. 

Dalam Pkn, pendidikan kharakter menjadi misi utama dalam tujuan pembelajaran. 

Apabila aspek kejujuran ini menjadi poin penting bagi pendidikan karakter, maka 

mata pelajaran Pkn tentunya harus lebih mengupayakan aspek internalisasi kejujuran 

ini dalam diri peserta didik. 

 Indikator kejujuran dalam mata pelajaran Pkn, misalnya sebagai berikut : 

menepati janji, berkata dan bertindak secara benar sesuai degan fakta/ tidak bohong, 

bekerja berdasarkan kewenangan yang dimiliki, dan berkemauan untuk memelihara 



11 

 

dan mengekspresikan kebenaran. Indikator-indikator tersebut hendaknya 

diintegrasikan dan diinterkoneksikan dengan pendidikan Agama Islam, baik itu pada 

aspek aqidah, Al-Quran, akhlak, fikih, dan sejarah sekaligus.  

Apabila menggunakan pendekatan hermeneutik sebagai alat analisis teks, 

maka akan diperoleh penjelasan tentang tiga entitas yang saling berdialektika 

sekaligus baik itu pada wilayah teks, konteks, maupun kontekstualisasi. Dalam 

hermeneutika makna teks yang dimaksud adalah makna teks secara morfologis, 

leksikologis, dan sintaksis. Sedangkan makna konteks adalah memaknai dari siapa 

teks itu berasal, untuk tujuan apa, dalam kondisi apa, dan bagaimana kondisi 

pengarangnya ketika teks tersebut disusun. Sedangkan kontekstualisasi adalah 

melakukan suatu produksi makna baru dari pemahaman terdahulu. (Fakhruddin Faiz 

2005 : 8 – 9) 

Di sini, penulis hendak memodifikasi di sana-sini pengertian teks, konteks, 

dan kontekstualisasi. Teks di sini penulis artikan sebagai Pendidikan Agama Islam, 

karena PAI yang terdiri dari Kalam, Akhlak, Tafsir, Fiqh, dan Tarikh berlandaskan 

pada epistemologi bayani. Sebagaimana yang diungkapkan oleh Abed al-Jabiri, 

“Pemikiran bayani ini adalah semua pemikiran yang diproduksi oleh peradaban Arab 

Islam yaitu bagi orang-orang yang masih memandang dan menggunakan metode 

berpikir terhadap pengetahuan yang mengkristal dan diabadikan dalam ilmu-ilmu 

Arab secara istidlal dan eksklusif yaitu nahwu, fikih, kalam, dan balaghah”.(Abed al-

Jabiri 1991 : 13)  

Sedangkan konteks, diartikan sebagai mata pelajaran umum 

(kewarganegaraan) seperti dalam tulisan ini adalah Pkn. Sebagaimana yang 

diungkapkan sebelumnya bahwa konteks itu merupakan makna yang didapat dari 

kondisi ataupun keadaan. Jadi, karena mata pelajaran umum entah itu dari natural 

sains dan sosial-humanities sains berasal dari kondisi atau keadaan yang berada di 

alam, sosial, maupun manusia, dan Pkn sendiri konteksnya ialah individu dalam 

negara, atau bisa disebut sebagai kondisi, keadaan, realitas individu dalam negara.  



12 

 

Sedangkan kontekstualisasi adalah integrasi antara teks dan konteks sehingga dapat 

bermanfaat dan selalu relevan dalam kondisi kekinian, khususnya dalam diri peserta 

didik baik di sekolah, keluarga dan masyarakat. 

Pendidikan Agama di sini adalah sebagai teks yang diwakili oleh aqidah, Al-

Quran, akhlak, fikih, dan tarikh. Sedangkan konteksnya adalah Indikator kejujuran 

dalam mata pelajaran Pkn yaitu menepati janji, berkata dan bertindak secara benar 

sesuai degan fakta/ tidak bohong, bekerja berdasarkan kewenangan yang dimiliki, dan 

berkemauan untuk memelihara dan mengekspresikan kebenaran. Konteks di sini juga 

dapat diartikan sebagai perilaku tokoh, atau contoh tindakan dan perilaku dari 

seseorang yang dianggap otoritatif. Sedangkan kontekstualisasinya adalah bagaimana 

penerapannya di sekolah, keluarga dan masyarakat. Jadi, di sini ada tiga yang sudah 

terwakili sekaligus yaitu reader (seorang guru), teks (pendidikan agama), dan 

audience (sekolah, keluarga, dan masyarakat).  

Pendidikan Agama yang terdiri dari aqidah, Al-Quran, akhlak, fikih, dan 

sejarah harus melihat dan meninjau aspek kejujuran yang indikatornya sebagaimana 

disebutkan di atas. Dalam aqidah misalnya, materi tentang ketauhidan, hendaknya 

harus diintegrasikan dengan nilai kejujuran. Seorang peserta didik harus dijelaskan 

dan ditanamkan sedemikian rupa, pembahasan tentang aqidah yang bukan hanya 

bersifat normatif dan terkesan abstrak, akan tetapi pembelajaran yang bersifat historis 

dalam kehidupan peserta didik. Sebagai misal, peserta didik tentunya memahami 

betul sifat-sifat Tuhan bahwa Tuhan Maha Tahu, Tuhan Maha Pengasih dan 

Penyayang, Tuhan Maha Perkasa, dan lain sebagainya. Namun seorang guru tidak 

hanya berhenti pada wilayah itu saja, melainkan juga harus bisa mengaitkan hal-hal  

normatif tersebut dengan aspek kejujuran. Misalnya, Tuhan Maha Tahu  siapa 

hamba-Nya yang berkata benar dan tidak, Tuhan Maha Pengasih dan Penyayang bagi 

hambanya yang selalu berbuat baik dan berkata benar, dan lain sebagainya, dan 

selanjutnya seorang guru perlu juga mengaitkan aspek-aspek normatif tersebut ke 

wilayah sekolah, keluarga, dan masyarakat.  



13 

 

Di sekolah misalnya, peserta didik harus diberi pengertian bahwa mencontek 

itu adalah sesuatu perbuatan yang tidak jujur, oleh karena itu Tuhan Maha Tahu siapa 

saja dari peserta didik tersebut yang mencontek. Karena Tuhan Maha Tahu, berarti 

setiap perbuatan yang dilakukan pasti akan mendapatkan balasannya masing-masing, 

yang baik dan jujur akan mendapat pahala, sedangkan yang tidak baik dan mencontek 

(tidak jujur) berarti akan mendapat dosa. Namun, seorang guru tetap harus 

menekankan sisi-sisi yang positif dan baik terhadap peserta didik, misalnya, Tuhan 

itu Maha Pengasih dan Penyayang bagi siswa-siswi yang memang berniat baik, 

berlaku baik, dan berkata baik dan jujur, pasti mereka akan mendapat pahala dan 

Rahmat Tuhan yang tak terbatas.  

Selanjutnya, seorang guru juga harus menjelaskan prinsip-prinsip demikian di 

rumah dan masyarakat. Bagaimana peserta didik itu harus bersikap jujur dengan 

orang tua, saudara, kakak-adik, kakek-nenek, dan lain sebagainya. Begitu pula di 

masyarakat bagaimana peserta didik itu dapat bertindak jujur terhadap tetangganya, 

teman sepermainannya, dan lain sebagainya. Dan yang paling penting semua kegiatan 

tersebut harus dilandasi dengan semangat ketauhidan. Pemahaman demikian juga 

tidak hanya berhenti dalam aspek aqidah saja, tetapi juga berlaku bagi aspek-aspek 

pendidikan Agama yang lain, seperti Al-Quran, fikih, sejarah, dan akhlak. Jadi, 

semua aspek-aspek tersebut (Aqidah, Al-Quran, fikih, sejarah, dan akhlak) itu saling 

terintegrasi dan terinterkoneksi dengan aspek kejujuran.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Kejujuran 

Aqidah Al-Quran Akhlak Fikih Tarikh 

Pendidikan Agama 



14 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Konsep berpikir dan bertindak secara global dapat diartikan sebagai 

pandangan dan tindakan bagi peserta didik dalam konteks yang lebih luas. Di sini, 

konsep pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn harus memiliki muatan-muatan 

materi yang mencakup konteks berbangsa dan bernegara. Muatan-muatan materinya 

harus kontekstual yang ditandai dengan problem-problem kekinian yang dihadapi 

bangsa. Sebenarnya, Pkn telah menanamkan banyak nilai seperti nilai kesadaran, bela 

negara, penghargaan terhadap hak asasi manusia, kemajemukan bangsa, pelestarian 

lingkungan hidup, tanggung jawab sosial, ketaatan pada hukum, ketaatan membayar 

pajak, serta sikap dan perilaku anti korupsi, kolusi dan nepotisme. 

Nilai-nilai di atas menurut penulis merupakan cerminan pola berpikir global 

seperti penghargaan terhadap hak asasi manusia, kemajemukan bangsa, pelestarian 

lingkungan hidup, tanggung jawab sosial, serta sikap dan perilaku anti korupsi, 

kolusi, dan nepotisme. Beberapa hal yang perlu diperhatikan bagi peserta didik untuk 

bisa berpikir global ialah mereka harus berkepribadian keindonesiaan. Ini penting 

bagi peserta didik, oleh karena itu mereka dituntut untuk memiliki rasa hormat, 

bersikap kritis, mengutamakan dialog dan diskusi, memiliki keterbukaan dan 

pandangan yang luas dan visioner, bersikap adil, mencintai bangsa dan sesama 

manusia.  



15 

 

Mengenai model pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn yang 

berwawasan global bagi pendidikan Dasar, memang masih terlalu tinggi muatan 

materinya. Oleh karena itu, guru dalam menyampaikan materi yang berwawasan 

global paling tidak menyesuaikan dengan tingkat dan pola berpikir siswa sekolah 

dasar. Walaupun tema-tema yang disajikan itu bernuansa luas dan tinggi, tetapi 

paling tidak seorang guru harus mengemas sedemikian rupa bagaimana agar tema-

tema yang berat dan tinggi tersebut dapat dijelaskan dan dicerna oleh para siswa 

sekolah dasar. Sebagai misal, apabila seorang guru sudah memberikan dan 

memahamkan kepada peserta didik tentang aspek-aspek berpikir dan bertindak secara 

lokal, seperti kejujuran sebagaimana disinggung di atas, paling tidak seorang guru 

juga mulai untuk menaikkan sedikit tingkatan kejujuran tersebut kepada level 

pencegahan korupsi, kolusi, dan nepotisme.  

Dalam hal ini, peserta didik tidak dimaknai harus paham dan mengerti betul 

apa itu korupsi, kolusi, dan nepotisme beserta seluk beluknya yang mungkin bagi 

tingkat pemahaman siswa sekolah dasar amat begitu kompleks. Tetapi paling tidak, 

seorang guru harus menjelaskan (sesuai dengan tingkat berpikir mereka) apa itu 

korupsi, kolusi dan nepotisme yang dikaitkan dengan kejujuran. Tentunya, 

pembelajaran ini juga harus dikaitkan dengan realitas kehidupan sehari-hari peserta 

didik. Misalnya, peserta didik dilarang untuk berbohong kepada orang tua, dilarang 

mengambil barang yang bukan miliknya, berkata benar dan apa adanya terhadap 

guru, dan ataupun teman sebayanya dan lain-lain.  

Pola pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn secara global sama 

penjelasannya dengan pendidikan Agama terintegrasi Pkn secara lokal. Hanya yang 

berbeda adalah muatan materinya dan modelnya. Pendidikan Agama (sebagai teks), 

perbuatan korupsi, kolusi, dan nepotisme (sebagai konteks), dan pemecahan masalah 

terhadap problem-problem kekinian tersebut melalui pendidikan Agama 

(kontekstualisasi). Di sini, seorang guru (reader), harus bisa mengolah, menjelaskan, 

menafsirkan sedemikian rupa terhadap pendidikan Agama (teks), sehingga PAI bukan 



16 

 

hanya berada pada dataran normatif saja, melainkan dapat membumi dan 

memberikan maslahat bagi kehidupan umat khususnya peserta didik (audience).  

 

Pendidikan Agama Multikultural Bagi Sekolah Dasar: Pengembangan Pola 

Berpikir Global dan Lokal 

Dalam kaitannya dengan pembahasan sebelumnya, tulisan kali ini akan 

menyinggung secara khusus mengenai pendidikan multikultural yang merupakan 

bagian dari salah satu pandangan atau wawasan kebangsaan. Dalam Pkn, 

multikultural ini masuk kepada nilai-nilai yang menghargai kemajemukan bangsa. 

Apabila di atas telah dibahas mengenai pola berpikir global dan lokal yang mengarah 

pada aspek kejujuran dan korupsi, kolusi, dan nepotisme yang menjadi bagian nilai 

dari mata pelajaran Pkn yang kemudian diintegrasikan dalam pendidikan Agama 

Islam melalui pendekatan integrasi keilmuan antara ilmu agama (yang diwakili 

pendidikan Agama) dengan hermeneutika (yang mewakili ilmu-ilmu sosial-

humaniora). Maka, dalam pembahasan ini secara khusus menyinggung pendidikan 

Agama berwawasan multikultural dalam lingkup lokal dan global dengan 

menggunakan pendekatan yang sama.  

Terlebih dahulu, akan diidentifikasi arti multikulturalisme dan pluralisme agar 

diperoleh perbedaan yang jelas di antara keduanya. Pluralisme dalam pandangan 

Seyyed Hossein Nasr (1994: 15) dijelaskan sebagai berikut, Nasr menjelaskan 

tentang The religion (sang agama) dan a religion ( suatu agama). Setiap wahyu agama 

adalah Sang Agama itu (The Religion) dan suatu agama (a religion), The religion ( 

sang agama itu) dalam sebanyak itu berisi dalam Kebenaran itu sendiri dan berarti 

mencapai Kebenaran itu, a religion (suatu agama) karena menekankan aspek 

partikular dari Kebenaran sesuai kebutuhan spiritual dan psikologi kemanusiaan 

untuk siapa itu ditakdirkan dan siapa ditujukan. Sementara, menurut Farid Essack 

(1998: xii), pluralisme merupakan pengakuan dan penerimaan, bukan hanya toleransi 

terhadap yang lain (otherness) dan perbedaan (diversity) dalam dirinya dan yang 



17 

 

lainnya. Dalam konteks agama, pluralisme berarti penerimaan terhadap berbagai jalan 

yang berbeda dari respon menuju kepada Yang Transenden. Sementara itu Diana Eck 

mengartikan Pluralisme bukanlah relativisme. Perspektif pluralisme yang benar akan 

berkomitmen untuk mengikat setiap perbedaan yang kita temui, untuk memperoleh 

pengertian mendalam dari masing-masing komitmen yang lain. (Omid Shafi 2003: 

252) 

Sementara itu, Istilah multikulturalisme dalam Collins Dictionary of 

Sociology (1991) dijelaskan, bahwa istilah ini mempunyai pengertian “pengakuan 

dan promosi tentang keanekaragaman budaya berupa keistimewaan dari beberapa 

masyarakat. Sebagai perlawanan terhadap kecenderungan masyarakat modern untuk 

melakukan unifikasi dan universalisasi budaya, multikulturalisme sekaligus 

merayakan dan mencoba untuk melindungi keanekaragaman budaya. Tegasnya, 

multikulturalisme adalah sebuah pengakuan yang dibangun oleh kesadaran individu 

maupun kelompok atas penghargaannya terhadap eksistensi nilai-nilai budaya, 

falsafah, adat-istiadat, gaya hidup, bahasa, pandangan hidup dan idiologi masyarakat 

tertentu. (Andy Dermawan 2009: 68)  

 Multikulturalisme melibatkan sebuah pemahaman, apresiasi, dan nilai-nilai 

kebudayaan seseorang dan sebuah penghormatan akan keingintahuan terhadap 

kebudayaan etnis lainnya. Multikulturalisme menyangkut sebuah nilai kebudayaan-

kebudayaan lainnya, bukan di dalam pengertian menyetujui semua aspek 

kebudayaan-kebudayaan tersebut, tetapi berusaha melihat bagaimana suatu 

kebudayaan tertentu dapat mengungkapkan nilai kepada para anggotanya. (Larry May 

1998: 15). Jadi, Inti dari multikulturalisme adalah toleransi, saling menghargai, 

memahami, dan menghormati antar suku, bangsa, budaya, dan agama yang berbeda. 

James Banks (1994) menjelaskan, bahwa pendidikan multikultural memiliki 

beberapa dimensi yang saling berkaitan satu dengan lainnya, yaitu : Pertama, content 

integration, yaitu mengintegrasikan berbagai budaya dan kelompok untuk 

mengilustrasikan konsep mendasar, generalisasi dan teori dalam mata pelajaran. 



18 

 

Kedua, the knowledge construction process, yaitu membawa siswa untuk memahami 

implikasi budaya kedalam sebuah mata pelajaran. Ketiga, an equity paedagogy, yaitu 

menyesuaikan metode pengajaran dengan cara belajar siswa dalam rangka 

memfasilitasi prestasi akademik siswa yang beragam baik dari segi, budaya (culture) 

ataupun sosial (social). Keempat, prejudice reduction, yaitu mengidentifikasi 

karakteristik ras siswa dan menentukan metode pengajaran mereka. Kemudian 

melatih kelompok untuk berpartisipasi dalam kegiatan olah raga, berinteraksi dengan 

seluruh staff, dan siswa yang berbeda etnis dan ras dalam upaya menciptakan budaya 

akademik yang toleran dan inklusif. (Choirul Mahfud 2010: 177) 

Pendidikan dengan wawasan multikultural dalam rumusan James Bank 

merupakan konsep, idea tau falsafah sebagai suatu rangkaian kepercayaan (set of 

believe) dan penjelasan yang mengakui dan menilai pentingnya keragaman budaya 

dan etnis di dalam membentuk gaya hidup, pengalaman sosial, identitas pribadi, 

kesempatan-kesempatan pendidikan dari individu, kelompok maupun Negara.  

Para pakar pendidikan mengidentifikasi tiga lapis diskursus pendidikan 

multikultual antara lain masalah kebudayaan, kebiasaan-kebiasaan, tradisi, pola-pola 

kelakuan yang hidup dalam masyarakat, kegiatan atau kemajuan tertentu 

(achieviement) dari kelompok-kelompok dalam masyarakat yang merupakan identitas 

dan melekat dalam kelompok. : 

a. Masalah kebudayaan : dalam hal ini menyangkut masalah-masalah mengenai 

identitas budaya suatu kelompok masyarakat atau suku. Bagaimana hubungan 

antara kebudayaan dan kekuasaan dalam masyarakat sehubungan dengan konsep 

kesetaraan di masyarakat. 

b. Kebiasaan-kebiasaan, tradisi, pola-pola kelakuan yang hidup dalam masyarakat; 

bagaimana praktik-praktik dalam kehidupan sehari-hari. 

c. Kegiatan atau kemajuan tertentu (achievement) dari kelompok-kelompok dalam 

masyarakat yang merupakan identitas kelompok; apakah ditemukan prestasi atau 



19 

 

kharakteristik masyarakat yang dapat diterima dan dapat dijadikan sebagai model 

dalam kehidupan di masyarakat. 

Tiga lapis konsep pendidikan multikultural tersebut menyangkut persoalan-

persoalan mendasar sebagai berikut : 

a. Perlu adanya konsep yang jelas mengenai kebudayaan 

b. Wacana tentang peran pendidikan dalam membentuk identitas budaya dan 

identitas bangsa Indonesia. 

c. Tentang bagaimana hak orang tua dalam menentukan pendidikan bagi anaknya. 

d. Tentang hakikat pluralisme yang berarti pengakuan terhadap kelompok-kelompok 

minoritas di masyarakat. 

e. Tidak kurang pentingnya pula dipermasalahkan nilai-nilai mana yang akan 

dipertimbangkan dalam masyarakat majemuk atau pluralistic society. (Masngud 

2010: 170-171) 

Dengan demikian, dalam pembahasan kali ini, penulis hendak menampilkan 

pendidikan multikultural bagi sekolah dasar berwawasan global dan lokal. Tentunya 

sekali lagi, karena multikultural ini juga merupakan bagian dari komponen 

pendidikan kewarganeraan, maka integrasi pendidikan Agama dengan Pkn ini niscaya 

diperlukan dalam pengembangan Pendidikan Agama Integratif. Dalam konteks lokal 

sekali lagi diartikan sebagai proses mencermati dan menjalani kehidupan sehari-hari 

siswa, baik itu di keluarga, sekolah dan masyarakat. Berarti pendidikan multicultural 

bagi sekolah dasar dalam konteks lokal harus mencermati ketiga wilayah tersebut 

yaitu keluarga, sekolah, dan masyarakat.  

Pendidik dapat mengintegrasikan konsep multikulturalisme ini ke dalam 

muatan materi pendidikan Agama Islam (teks) yang di dalamnya terdapat tujuan dari 

pembelajaran Pkn seperti toleransi, saling menghargai, memahami, dan menghormati 

(konteks), lalu bagaimana kontekstualisasinya di dalam keluarga, sekolah, dan 

masyarakat. Di sini, seorang guru juga harus memiliki kreativitas dan pemahaman 

yang luas, mengenai nilai-nilai toleransi ditinjau dari aspek Aqidah, Akhlak, Al-



20 

 

Quran-Hadist, Fiqh, dan Tarikh. Misalnya, dalam Al-Quran seorang guru dapat 

memberikan penjelasan tentang pentingnya toleransi dari ayat-ayat yang telah dikutip 

oleh guru, tentunya ayat-ayat tentang toleransi, seperti Qs. Al-Hujurat: 13.  Dengan 

mengambil subtansi ayat tersebut yaitu saling menghargai dan menghormati 

perbedaan-perbedaan yang ada, maka guru dapat memberikan contoh yang lebih 

sederhana dalam konteks keluarga, yaitu seorang guru harus memberi pengertian, 

pelajaran, dan wawasan terhadap peserta didik mengenai pentingnya saling 

menghargai dan menghormati orang-orang terdekat peserta didik dalam keluarga, 

misalnya orang yang dituakan, seperti kakek, nenek, ayah, ibu, kakak, dan lain 

sebagainya. Dalam konteks sekolah, seorang guru juga harus memberikan wawasan, 

pengertian dan pelajaran terhadap peserta didik untuk saling menghormati dan 

menghargai perbedaan-perbedaan yang dimiliki oleh setiap peserta didik, misalnya 

perbedaan pendapat, perbedaan prestasi, perbedaan latar belakang etnisnya, 

agamanya, maupun budayanya. Dalam masyarakat pun demikian, misalnya 

menghargai dan menghormati keyakinan orang lain dengan tidak mengganggunya 

dan menodainya, memberikan kesempatan untuk beribadah, menghormati orang yang 

sedang melaksanakan hari rayanya, dan lain sebagainya.  

Dalam konteks global, peserta didik dapat menilai konflik yang terjadi di 

tanah air, baik itu konflik intern dan ekstern antar umat beragama. Namun dalam hal 

ini, peserta didik harus mendapat bimbingan guru. Guru dapat mengemas dengan 

menarik dan sesuai dengan tingkat berpikir mereka, tentang peristiwa-peristiwa 

aktual yang berhubungan dengan multikulturalisme ini. Misalnya, kekerasan antar 

suku, kelompok, dan agama, topik ini menjadi bahan kajian menarik. Guru dapat 

mengolah dan mengemas bagaimana topik tersebut bisa dipahami secara mudah dan 

benar-benar meresap dalam diri peserta didik. Misalnya, seorang guru dapat 

menjelaskan bahwa perang akan berdampak pada pertumpahan darah yang dapat 

menimbulkan disintegrasi bangsa dan perang bukanlah satu-satunya solusi dalam 

menyelesaikan masalah. Oleh sebab itu, guru harus menekankan kepada siswa 



21 

 

bahwa, sesungguhnya Tuhan dalam setiap agama tidak menginginkan jalan 

kekerasan, akan tetapi jalan perdamaian. Hal ini dapat dibuktikan dengan banyaknya 

ajaran-ajaran moral dalam setiap agama. Sehingga, siswa akan lebih paham bahwa 

perang bukanlah satu-satunya jalan untuk menyelesaikan masalah, sekaligus perang 

berarti bertentangan dengan perintah Tuhan untuk menciptakan perdamaian dan 

kerukunan antar umat manusia. (Y.M. Zaka 2012: 188) 

Hal ini secara otomatis akan memberikan pandangan positif terhadap peserta 

didik terhadap orang yang menganut keyakinan yang berbeda dengan dirinya. 

Apabila sudah tertanam sikap positif maka peserta didik tidak akan canggung lagi dan 

bersikap terbuka terhadap yang lain serta memiliki rasa toleransi yang tinggi dengan 

misalnya mengajak dialog atau diskusi dan bersikap adil terhadap mereka, dengan 

demikian peserta didik akan tertanam dengan kuat rasa cinta terhadap bangsanya dan 

sesama manusia. Mereka akan memandang bahwa perbedaan itu anugrah Tuhan yang 

paling indah dan harus turut serta dijaga agar tidak terjadi kekacauan (konflik). Di 

sini, sebenarnya peserta didik sudah mentaati dan menerima apa yang sudah 

ditetapkan Tuhan yaitu keberagaman atau pluralitas itu sendiri. 

 

Simpulan  

Terjadi kesenjangan yang tajam antara idealisme dan realism, dassein dan 

dassolen, teori dan praktik. Mungkin begitu secara faktual dalam kehidupan 

kontemporer ini. Dalam bahasa filsafat ilmu, tidak adanya korespondensi antara yang 

“seharusnya“ dan “senyatanya“. Praktik kehidupan yang hari demi hari semakin jauh 

dari nilai-nilai atau semangat normativitas ajaran dirasa semakin menjadi-jadi, dan 

bahkan tidak berlebihan kalau dikatakan semakin kronis, sehingga memerlukan 

penanganan yang serius. Krisis moralitas yang terjadi pada bangsa menjadi semakin 

kuat dengan didukung adanya nilai-nilai budaya yang destruktif terhadap moralitas 

anak bangsa.  



22 

 

Dengan demikian diperlukan solusi yang tepat dalam mengatasi kesenjangan 

di atas. Salah satu solusinya ialah menerapkan pola integrasi keilmuan. Integrasi 

antara agama dan ilmu menjadi kerangka filosofis yang penting bagi terkonstruknya 

paradigma yang baru dan sophisticated dalam memandang problem kontemporer. 

Paradigma ini diharapkan akan memberikan nuansa baru dan segar dalam upaya 

memecahkan problem-problem aktual. Proyek integrasi ini dinilai tepat apabila 

diaplikasikan dalam konteks pendidikan agama. Karena pendidikan (khususnya 

pendidikan agama) merupakan upaya atau proses untuk memanusiakan manusia 

sehingga menjadi manusia yang beriman, bertaqwa, serta bermoral dan bermartabat.  

Salah satu mata pelajaran yang tepat dalam upaya merekonstruksi pendidikan 

agama berparadigma integrasi ialah pendidikan kewarganegaraan. Seperti yang 

diketahui Pkn ini memiliki problem yang sama dengan pendidikan agama, yaitu 

problem kesenjangan. Di satu sisi, dua mata pelajaran ini mengajarkan dan 

menanamkan model ideal bagi peserta didik untuk menjadi manusia yang beriman, 

bertaqwa dan bermoral, bermartabat. Tetapi pada sisi lainnya, realitas tidak seindah 

apa yang diharapkan. Imoralitas, kekerasan, pelecehan, dan perilaku-perilaku 

peyoratif lainnya yang semakin meningkat. Untuk itu, dalam menghadapi problem-

problem tersebut pendidikan agama dan pendidikan kewarganegaraan sudah saatnya 

untuk saling mengisi, bekerjasama, berdialektika dan berdialog dalam mengatasi 

problematika umat. 

Upaya integrasi pendidikan kewarganegaraan dengan pendidikan agama ini 

dibantu dengan menggunakan pendekatan ilmu-ilmu sekular-modern seperti 

hermeneutika sebagai pendekatan dalam menganalisis proses integrasi dua mata 

pelajaran tersebut. Di sini berarti ada tiga entitas yaitu pendidikan agama, pendidikan 

kewarganegaraan, dan hermeneutika. Ketiganya saling berdialog dan berdialektika 

untuk mengkonstruk pendidikan agama terintegrasi. Dalam proses dialektika itu 

hermeneutika menawarkan konsep triadik yaitu teks, konteks, dan kontekstualisasi. 

Teks di sini diartikan sebagai Pendidikan Agama Islam. Sedangkan konteks, diartikan 



23 

 

sebagai mata pelajaran umum (kewarganegaraan) seperti dalam tulisan ini adalah 

Pkn. Sedangkan kontekstualisasi adalah integrasi antara teks dan konteks sehingga 

dapat bermanfaat dan selalu relevan dalam kondisi kekinian baik di negara atau 

bangsa (konteks global), dan khususnya dalam diri peserta didik baik di sekolah, 

keluarga dan masyarakat (konteks lokal).  

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, M. Amin. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi; Pendekatan 

Integratif-Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and 

Workplan. Maryland: International Institute of Islamic Thought. 

 

Al-Jabiri, Mohammed Abed. (1991).  Bunyah Al-Aql Al-Arabi: Dirasah Tahlȋliyyah 
Naqdiyyah li Nuḍûmi al-Ma’rifah fi al-Tsaqafah al-‘Arabiyyah. Beirut, Al-

Markaz Dirasah al-Wihdah al-„Arabiyyah. 

 

Dermawan, Andy. (2009). Dialektika Islam dan Multikulturalisme di Indonesia: 

Ikhtiar Mengurai Akar Konflik.Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta. 

 

Essack, Farid. (1998). Qur’an, Liberation & Pluralism; an Islamic Perspective of 

Inter-religious Solidarity Against Oppression. England; One World 

Publications. 

 

Faiz, Fakhruddin. (2005). Hermeneutika Al-Quran: Tema-Tema Kontroversial. 

Yogyakarta: ElsaqPress. 

 

Gulen, M. Fethullah. (2006). The Essentials of the Islamic Faith. New Jersey: Light.  

Khaleel, Kasem. (2003). Science and Religion: What You Were Never Told. Illnoies: 

Knowledge House. 

 

Kuntowidjoyo. (2006). Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi dan Etika. 

Yogyakarta: TiaraWacana. 

 

Mahfud, Choirul. (2010). Pendidikan multikultural.Yogyakarta:Pustaka Pelajar. 

Masngud dkk. (2010). Pendidikan Multikultural Pemikiran dan Upaya 

Implementasinya. Yogyakarta : Idea Press. 

 



24 

 

May, Larry dkk. (1998).  Applied Ethics A Multicultural Approach. New Jersey: 

Prentice Hall. 

 

Nasr, Seyyed Hossein. (1994). Ideals And Realities of Islam. London; Aquarian. 

 

Rahardjo, M. Dawam. (2013). Masa Depan Perguruan Tinggi Islam: Sumbangan 

Pemikiran M. Amin Abdullah. 

 

Rolston, Holmes. (1987). Science and Religion: A Critical Survey. New York, 

Random House. 

 

Roqib, Moh. (2009). Ilmu Pendidikan Islam: Pengembangan Pendidikan Integratif di 

Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat. Yogyakarta: LKIS. 

 

Safi, Omid. (2003). Progresive Muslims; on Justice, Gender and Pluralism. Oxford; 

One World Publications. 

 

Shaleh, Khudori. (2012). Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

 

Tholkhah, Imam (ed). (2011). Buku Pengayaan Guru PAI: Pendidikan 

Kewarganegaraan, Budaya & Agama. Jakarta: Kementrian Agama RI. 

 

Zaka, Y.M. (2012) “Esoterisme Seyyed Hossein Nasr Dan Relevansinya Dengan 
Pendidikan Islam Inklusif-Pluralis; Studi Filsafat Perennial”, skripsi, Fakultas 

Tarbiyah & Keguruan UIN Sunan Kalijaga. 

Online : 

Cholisin, “Pengembangan Karakter Dalam Materi Pembelajaran Pkn“, 
http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAK

TER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf. Dalam 

Google.com. 

 

Oktodwi,“Kharakteristik Pendidikan Kewarganegaraan”, http://id. netlog. 

com/oktodwi/blog/blogid=142121,  dalam Google. Com. 

 

 

http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAKTER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf
http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAKTER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf

