PENDIDIKAN AGAMA BERPARADIGMA INTEGRATIF
DI SEKOLAH DASAR (PENDEKATAN HERMENEUTIS)

Yu’timaalahuyatazaka
Mahasiswa Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: yutimaalahuyatazaka@yahoo.com

Abstract

In article, the title is Integrative Paradigm of the Religion (Islamic) Education
in Primary School (Hermeneutical Approach). It explains that Islamic education has
to transform the paradigm from dicotomic-atomistic to integrative-interconective.
The dicotomic-atomistic paradigm is splitting of religion and science, but the
integrative-interconective paradigm is unification, with the result that it is suitable to
contemporary Islamic Education. Accordingly, reconstruction to Islamic education is
necessary to face the challenges of contemporary times in social and cultural issues.
In article, Islamic education displays the patterns of global and local thought to
hermeneutical method. Therefore, hermeneutics has to be required in approaching
and reconstructing of Islamic education. How the hermeneutics uses the three entities
in analyzing of Islamic education that are text (Islamic Education), context (Civics
Education) and contextualization (local :home, school, community and global: state
and nation). The three of entities are mutual dialectic, so that the integrative-
interconnective paradigm Islamic education is realized. Thereby, Islamic education
can solve problems for contemporary life society in Indonesia.

Keywords: Islamic education, civics education, hermeneutics, local and global.
Abstrak

Artikel ini berjudul Pendidikan Agama Berparadigma Integratif di Sekolah
Dasar (Pendekatan Hermeneutis). Artikel ini menjelaskan bahwa problem yang
dialami dalam pendidikan Islam saat ini ialah problem dikotomik. Agama terpisah
dari ilmu, begitupun sebaliknya. Sehingga, untuk mengatasi problem tersebut
pendidikan Islam harus merubah paradigmanya dari dikotomik-atomistik menjadi
integratif-interkonektif. Sehingga, paradigma integrasi ini sangat sesuai dengan
realitas pendidikan Islam kontemporer dan mampu menjawab dan memecahkan
problem-problem sosial dan budaya kekinian. Dengan metode hermeneutis ini
pendidikan Islam terbagi menjadi dua konsep yaitu global dan lokal. Dalam proses
inilah terjadi dialektika antara teks (pendidikan agama Islam), konteks (pendidikan
kewarnegaraan), dan kontekstualisasi (konteks global: negara/bangsa, dan konteks
lokal: keluarga, sekolah, dan masyarakat). Sehingga, pendidikan Islam dapat selalu
menjawab dan memecahkan problematika kehidupan kontemporer umat.

Kata kunci: Pendidikan Agama (Islam), Pendidikan Kewarganegaraan, hermeneutika,
konteks global dan lokal.



Pendahuluan

Problematika yang melanda pendidikan Agama sekarang ini ialah problem
pendidikan dikotomik. Agama terpisah dari ilmu, begitupun juga sebaliknya.
Sehingga, perlu adanya pemecahan masalah dalam menangani keterpisahan antara
agama dan ilmu. Sudah waktunya, agama tidak bisa mengklaim bahwa dirinya
merupakan entitas tunggal yang mampu memberikan solusi terhadap berbagai
kompleksitas kehidupan manusia. Begitu pun juga ilmu, sudah saatnya ilmu tidak
bisa berdiri sendiri dalam memberikan kemajuan peradaban manusia. Agama
membutuhkan ilmu, demikian juga sebaliknya. Agama menuntun ilmu agar dapat
memberikan kemaslahatan umat, ilmu bekerjasama dengan agama agar dapat
memecahkan problem kontemporer umat. Dengan demikian, diperlukan adanya
pendidikan non-dikotomik yang menekankan adanya integrasi antara agama dan
ilmu.

Diskursus integrasi agama dan ilmu menjadi obyek perbincangan di dunia
akademik. Banyak para pemikir sekaligus akademisi concern terhadap wacana
integrasi ilmu. Sehingga, munculah berbagai teori tentang integrasi ilmu dan agama
seperti Islamisasi ilmu, Integralisasi [lmu, hingga Integrasi-Interkoneksi ilmu. Dalam
penulisan kali ini, akan dibahas mengenai salah satu dari ketiga integrasi ilmu
tersebut, sekaligus sebagai paradigma yang tepat sebagai salah satu model aplikasi
dalam pendidikan Agama di Sekolah Dasar. Model integrasi ilmu tidak lain dan tidak
bukan merupakan model yang sekarang ini menjadi trend di berbagai perguruan
tinggi, khususnya Perguruan Tinggi Agama Islam seperti (IAIN/UIN). Bagi sebagian
Perguruan Tinggi tersebut proyek integrasi ilmu bukan lagi hanya sebatas sebagai
wacana, melainkan sudah masuk pada tataran praksis-implementatifnya.

Apabila yang terjadi adalah integrasi antara ilmu dan agama, berarti
bagaimana mengintegrasikan (memadukan, membenamkan, memasukkan, dan lain
sebagainya) antara ilmu dan agama, ilmu dengan demikian tidak lepas dari agama.

Agama pun demikian tidak bisa lepas dari ilmu. Entah itu ilmu apapun selalu terikat



dengan agama. Pola demikian, bisa diasumsikan, bahwa bisa jadi ilmu pengetahuan
umum-modern (sekular) harus ditanamkan agama di dalamnya, entah itu berupa
etika, moral, nilai-nilai universal, atau bahkan hanya teksnya saja secara formal-
lahiriahnya. Bisa jadi, apa yang disebut sebagai agama itu mengalami obyektivikasi,
sehingga dapat bermanfaat bagi seluruh manusia. Atau, ilmu dan agama itu saling
menyapa, bekerja sama, dan terkoneksi antara satu ilmu dengan ilmu yang lain
sehingga di dalam ilmu-ilmu tersebut sudah secara otomatis terjalin integrasi untuk
memecahkan problematika kekinian.

Di sini, penulis mencoba mengaplikasikan teori integrasi antara agama dan
ilmu dalam upaya mengkonstruksi pendidikan Agama berbasis integratif di Sekolah
Dasar. Jadi, pendidikan Agama sudah saatnya mengalami pergeseran paradigma
(shifting paradigm) dari dikotomik-atomistik ke integratif-interkonektif keilmuan.
Pedekatan yang penulis gunakan ialah pendekatan hermeneutika. Pendekatan ini lebih
berorientasi pada aspek verstehen daripada erklaren. Berarti Pendidikan Agama
melalui pendekatan hermeneutika dapat menyentuh, melihat, menyapa, dan
melakukan tindakan yang tepat dalam mengatasi realitas kehidupan kontemporer.
Pendidikan Agama yang berdasarkan pada teks, seharusnya sudah menyentuh pada
aspek konteks dan kontekstualisasi. Dialektika antara teks, konteks, dan
kontekstualisasi inilah yang akan mengkonstruk paradigma pendidikan Agama
Integratif, yaitu pendidikan Agama yang berdialog dan berdialektika dengan realitas

kehidupan kontemporer.

Integrasi Ilmu dan Agama

Agama dan sains dianggap sebagai konsep yang terpisah. Hal ini umumnya
diyakini bahwa sains dan agama adalah dua bentuk yang saling bertentangan. Tidak
ada satupun ilmuan yang memiliki niat dan mempertimbangkan secara serius dialog
antara agama dan sains. Wahyu Tuhan dipisahkan dari ilmu.(Kasem Khaleel 2003: 5)

Sampai-sampai sains dan agama keduanya menjadi retak, hampir-hampir dua hal



tersebut sulit untuk didamaikan. Bahkan, agama pun dibuang ke wilayah keyakinan
buta semata dan ritual-ritual menghibur sesaat yang dianggap kuno oleh sains.
(Fethullah Gulen 2006: 17)

Menurut Holmes Rolston (1987:1), ada implikasi dari pandangan positivistik
dan ilmiah yaitu mengagung-agungkan sains dan mengaggap rendah agama yang
mengakibatkan kekeliruan pemahaman terhadap hakikat metode agama dan sains.
Pada saat yang sama, dalam isi materinya, ilmu dan agama secara khusus
menawarkan penafsiran pengalaman alternatif, penafsiran ilmiah didasarkan pada
kausalitas, sedangkan penafsiran agama didasarkan pada makna.

Dengan demikian, diperlukan solusi terhadap retaknya hubungan antara
agama dan ilmu, yaitu dengan integrasi keilmuan. Integrasi seperti yang diungkapkan
oleh M. Amin Abdullah (2012:vii) ialah yakni dengan cara meleburkan dan
melumatkan yang satu ke dalam yang lainnya, baik dengan cara meleburkan sisi
normativitas-sakralitas keberagamaan secara menyeluruh masuk ke wilayah
historisitas-profanitas, atau sebaliknya membenamkan dan meniadakan seluruhnya
sisi historisitas kebergamaan Islam ke wilayah normativitas-sakralitas tanpa reserve
(integrasi), dan interkoneksitas ialah setiap bangunan keilmuan apapun, baik
keilmuan agama (termasuk agama Islam dan agama-agama yang lain), keilmuan
sosial, humaniora, maupun kealaman tidak dapat berdiri sendiri. Paradigma
interkoneksitas menurut Amin, yang lebih modest (mampu mengukur kemampuan
diri sendiri), humility (rendah hati) dan human (manusiawi).

Sementara itu, menurut Naquib al-Attas, Islamisasi ilmu adalah upaya
membebaskan ilmu pengetahuan dari makna, idiologi, dan prinsip-prinsip sekular,
sehingga terbentuk ilmu pengetahuan baru yang sesuai fitrah Islam. Sementara itu,
menurut Seyyed Hossein Nasr, Islamisasi ilmu berkenaan dengan perubahan
ontologis dan epistemologis, terkait dengan cara pandang perubahan dunia yang
merupakan dasar lahirnya ilmu dan metodologi yang digunakan, agar sesuai dengan

konsep Islam. Sedangkan, menurut Al-Faruqi, islamisasi ilmu adalah mengislamkan



disiplin-disiplin ilmu, atau lebih tepatnya menghasilkan buku-buku pegangan (buku
dasar) di perguruan tinggi dengan menuangkan kembali disiplin-disiplin ilmu modern
dalam wawasan Islam, setelah dilakukan kajian kritis terhadap kedua sistem
pengetahuan, Islam dan Barat.(Khudori 2012: 240). Selain itu, menurut Al-Faruqi
(1982: 14) bahwa, sudah seharusnya tidak ada lagi yang disebut sebagai “keraguan‘
bahwa para ilmuwan Muslim seharunya menguasai seluruh disiplin pengetahuan
modern, memahaminya secara utuh, dan mencapai perintah mutlak terhadap semua
yang mereka tawarkan. Inilah persyaratan pertama. Kemudian, para ilmuwan
seharusnya mengintegrasikan pengetahuan baru ke dalam korpus ajaran Islam,
dengan menghilangkan, merubah, menafsirkan kembali dan mengadopsi komonen-
komponennya sebagaimana pandangan Islam dan ajaran nilai-nilainya.

Bertolak belakang dengan pandangan para penganjur Islamisasi ilmu,
Kuntowidjoyo (2006: 50-55), mengartikan integralisasi ilmu atau ilmu-ilmu
integralistik adalah produk bersama seluruh manusia beriman. Kuntowidjoyo,
mengartikan integrasi ilmu dan agama sebagai dediferensiasi (rujuk kembali), atau
penyatuan kembali agama dengan sektor-sektor kehidupan lain termasuk agama dan
ilmu. Agama menyediakan tolok ukur kebenaran ilmu (benar, salah), bagaimana ilmu
diproduksi (baik, buruk), dan tujuan-tujuan ilmu (manfaat, merugikan). Selebihnya,
adalah hak manusia untuk memikirkan dinamika internal ilmu. Ilmu yang lahir dari
induk agama harus lahir menjadi ilmu yang obyektif. Artinya, suatu ilmu tidak
dirasakan oleh pemeluk agama lain, non-agama dan anti agama sebagai norma, akan
tetapi sebagai gejala keilmuan yang obyektif semata. Meyakini latar belakang agama
yang menjadi sumber ilmu atau tidak, tidak menjadi masalah, ilmu yang berlatar
belakang agama adalah ilmu yang obyektif, bukan agama yang normatif. Maka,
obyektifikasi ilmu adalah dari orang beriman untuk seluruh manusia, tidak hanya
untuk orang beriman saja. Dengan demikian, menurut Kunto, ilmu integralistik ialah

ilmu yang menyatukan (bukan sekedar menggabungkan) wahyu Tuhan dan temuan



pikiran manusia (ilmu-ilmu integralistik), tidak akan mengucilkan wahyu Tuhan
(sekularisme) atau mengucilkan manusia (other wordly asceticism).

Bisa jadi, apa yang diharapkan M. Amin Abdullah tentang integrasi keilmuan
seperti yang telah dicetuskan oleh para penganjur Islamisasi ilmu dan pengilmuan
Islam (konsep Kuntowidjoyo), apabila kita sepakat jikalau integrasi itu merupakan
konsep yang berbeda dengan interkoneksi. Seperti yang kita ketahui, konsep Amin
berbeda dengan konsep Islamisasi ilmu atau pengilmuan Islam (Kuntowidjoyo),
Amin dalam konsepnya bukan hanya berkutat dengan istilah integrasi saja, melainkan
interkoneksi. Menurut Dawam Rahardjo (2013:9), Amin mengemukakan tiga
pandangan mengenai hubungan antar disiplin ilmu yang berujung pada teori
interkoneksitas. Teori interkoneksitasnya itu menurut Dawam, mirip dengan teori al-
Farabi tentang negara dan masyarakat, tetapi diterapkannya dalam entitas ilmu yang
menempatkan agama atau wahyu sebagai inti atau jiwa yang menjadi titik orientasi
semua disiplin ilmu yang dalam skema sarang laba-labanya, Amin letakkan di
tengah-tengah sehingga terkoneksi dengan semua disiplin ilmu yang melingkarinya.

Dengan demikian, melihat pola dan model integrasi keilmuan di atas, penulis
lebih cenderung terhadap model integrasi-interkoneksi keilmuan M. Amin Abdullah.
Karena, model Islamisasi Ilmu hanya sekedar mengklaim dan menjudge suatu
keilmuan tertentu untuk diislamkan, tanpa memberikan solusi alternatif bagi
pengembangan ilmu pengetahuan. Sementara itu, model Obyektivikasi I[Imu masih
bersumberkan pada aspek epistemologi tertentu (nalar bayani), walaupun di satu sisi
menjadi obyektif. Di sini, penulis lebih sepakat pada Integrasi-Interkoneksi keilmuan,
karena dalam paradigma epistemologi demikian selain mengintegrasikan ilmu-ilmu
agama dan umum, juga masih mempertahankan partikularitas atau keunikan keilmuan
masing-masing. Oleh karena itu, penulis akan menggunakan pendekatan
hermeneutika sebagai salah satu bagian dari ilmu-ilmu umum dalam menganalisis
model pendidikan Agama Islam yang berbasis pada teks (ilmu agama) yang juga

diintegrasikan dengan Pendidikan Kewarganegaraan di Sekolah Dasar.



Pendidikan Agama Berwawasan Kebangsaan Bagi Sekolah Dasar: Integrasi
Pendidikan Agama dengan Pendidikan Kewarganegaraan

Ketika moral bangsa ini rendah, yang kerap kali menjadi kambing hitam
permasalahan adalah pendidikan Agama dan pendidikan kewarganegaraan (Pkn).
Seiring berjalannya reformasi, fenomena ini tidak sepenuhnya hilang. Karena setelah
sekian lama reformasi bergulir, moral bangsa ini masih jauh yang diharapkan. Kasus
pelajar yang meluapkan kegembiraan pasca pengumuman kelulusan dengan cara
corat-coret, bergerombol lalu menghadang bis, merupakan fakta kecil yang tak dapat
dipungkiri. Belum lagi fakta kekerasan, korupsi, pembunuhan yang menghiasi
pemberitaan di berbagai media. Dengan demikian, semakin lengkap untuk
menjadikan Pkn dan pendidikan agama sebagai penyebabnya

Menciptakan masyarakat yang bermoral tinggi (civil society) seperti yang
dicita-citakan oleh Pkn bukanlah hal yang mudah. Apalagi ketika dihadapkan pada
kenyataan bangsa yang juga mengalami krisis kepemimpinan. Untuk menjawab
tantangan tersebut, diperlukan berbagai upaya strategis lagi sistematis serta didukung
oleh berbagai komponen di negeri ini. Salah satu upaya yang diperlukan adalah
melakukan kajian ulang terhadap seluruh aspek pada Pkn dan pendidikan Agama
tersebut.

Walau pernah mengalami penyalahgunaan dari penguasa pada masa orde
baru, tetap harus diakui bahwa tidak ada yang salah pada tujuan Pkn dan pendidikan
agama. Kehadiran Pkn dan pendidikan agama sama-sama bertujuan untuk
menciptakan tatanan masyarakat yang bermoral tinggi, dalam bahasa agama disebut
masyarakat yang berakhlaqul karimah. Kesemaan tujuan tersebut dapat dengan
mudah kita temukan dari poin-poin ajaran Pkn dan pendidikan agama. Ambil contoh
misalnya pada Pkn. Pada Pkn kita menemukan poin-poin ajaran seperti saling
menghormati, jujur, bekerjasama, tata aturan, kesadaran terhadap hak dan kewajiban.

Pada pendidikan agama poin-poin tersebut juga bisa dipastikan adanya. Perbedaanya



hanya pada konteks. Konteks Pkn adalah individu dalam negara, sedangkan konteks
pendidikan agama individu sebagai makhluk di atas muka bumi yang di dalamnya
pastilah terdapat negara sebagai ruang aktualisasi. Dengan demikian, melakukan
integrasi Pkn dengan pendidikan agama bukanlah suatu yang mengada-ada atau
diada-adakan. Tetapi untuk menegaskan bahwa pesan atau yang diajarkan Pkn
merupakan upaya negara dalam mengkontekskan ajaran luhur agama ke dalam
kehidupan masyarakat dan bernegara.

Atas dasar persoalan tersebut, maka pendidikan agama sudah saatnya untuk
tidak bisa berdiri sendiri, demikian juga Pkn. Keduanya harus terintegrasi untuk
bersama-sama memecahkan problematika yang dihadapi bangsa. Dalam pendidikan
Agama Islam, peta kompetensi pemebelajaran Agama Islam meliputi lima aspek,
yakni :

1. Aspek Al-Quran

2. Aspek Keimanan

3. Aspek Akhlak

4. Aspek Fikih/Ibadah
5. Aspek Tarikh/Sejarah

Kelima aspek tersebut dalam pembelajaran konvensional dijalankan
(diajarkan) secara terpisah, sehingga kering makna dan kurang manfaat. Agar
kenyataan di atas berubah menjadi sarat makna dan bermanfaat untuk kehidupan
siswa dalam menjalani hidup dan kehidupannya sebagai warga negara yang
diharapkan dikemudian hari (perspektif siswa), maka guru agama harus memahami
betul karakter dan kenyataan hidup yang dihadapi oleh siswanya untuk kemudian
diambil sebagai tema belajar di dalam kelas.(Imam Tolkhah 2011: 79 — 110)

Di sini, penulis menawarkan dua konsep berpikir dan bertindak bagi siswa
Sekolah Dasar dalam menghadapi kenyataan hidup, baik itu kehidupan sehari-hari
siswa maupun kehidupan yang lebih luas, dengan demikian konsep berpikir dan

bertindak bagi siswa terdiri dari dua hal yaitu konsep berpikir dan bertindak secara



global dan lokal. Siswa harus mampu berpikir dan bertindak secara global dan lokal,
namun diperlukan bantuan dan arahan dari seorang guru untuk mewujudkannya.
Konsep berpikir dan bertindak secara global dan lokal akan dikaitkan dengan
Pendidikan Kewarganegaraan (Pkn) dan pendidikan Agama Islam yang meliputi lima
aspek sekaligus yaitu Al-Quran, Aqidah, Akhlak, Fikih, dan Sejarah.

Konsep berpikir dan bertindak secara lokal dapat diartikan sebagai proses
mencermati dan menjalani kehidupan sehari-hari siswa, baik itu di keluarga, sekolah
dan masyarakat. Dikarenakan kehidupan seorang siswa, tidak lain dan tidak bukan,
selalu berada di dalam wilayah tersebut. Aspek kehidupan keluarga menjadi sangat
urgen untuk membentuk kepribadian siswa mulai dari dasar. Pendidikan dalam
keluarga merupakan pendidikan yang amat efektif dan aman. Anak kecil dapat
melakukan proses pendidikan dalam keluarga dengan aman dan nyaman.. Pendidikan
dalam rumah juga lebih terhormat dan berwibawa.(Moh Roqib 2009: 123) Sedangkan
di sekolah bukan hanya sekedar membentuk tetapi sudah mulai untuk
mengembangkan, dan di masyarakat merupakan tindakan nyata bagi siswa untuk
mempraktikan apa yang sudah dibentuk dan dikembangkan baik itu di keluarga
maupun di sekolah.

Dalam pembelajaran Agama di sekolah dasar hendaknya seorang guru mulai
menerapkan pembelajaran terintegrasi baik itu di keluarga, sekolah dan masyarakat.
Artinya, ketiga hal tersebut diolah sedemikian rupa oleh guru sehingga dapat
diintegrasikan dalam pembelajaran pendidikan Agama. Bagi pendidikan agama di
sekolah dasar, tentunya pola integrasi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat di
mulai dari aspek-aspek yang sederhana dan menjadi prinsip bagi seseorang peserta
didik dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya saja adalah aspek kejujuran, toleransi,
disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, dan lain sebagainya. Tentu saja, aspek-aspek
demikian bukan berarti tidak ada sama sekali dalam Agama, khususnya pada
pendidikan Agama. Demikian juga dalam Pkn, aspek-aspek tersebut sudah tercantum

dalam berbagai materinya khususnya mengenai pendidikan kharakter. Karena



mengingat Pkn merupakan suatu mata pelajaran yang berfungsi sebagai sarana
pembinaan akhlak masyarakat dalam membangun bangsa menjadi lebih bermoral dan
bermartabat.

Jelas di sini ada titik temu antara pendidikan Agama dan Pkn, yaitu
pembinaan akhlak. Keduanya seharusnya saling bersinergi, saling mengisi dan bukan
justru malah saling terpisah dan memprioritaskan ke”aku‘“an masing-masing mata
pelajaran. Aspek-aspek normatif tersebut (aspek kejujuran, toleransi, disiplin, kerja
keras, kreatif, mandiri, dan lain sebagainya) setidaknya harus menjadi topik
pembelajaran pendidikan Agama. Sebagai misal kejujuran, dalam pembelajaran
Agama memang sudah ditekankan berkali-kali dan berulang-ulang mengenai aspek
kejujuran ini. Bahkan, dikutip ayat-ayat di sana-sini sebagai landasan normatif.
Namun, siswa masih saja tetap melakukan (dalam arti melanggar) untuk berlaku yang
tidak jujur. Di dalam Pkn pun dirasa demikian, materi pembelajaran tentang kejujuran
sudah berkali-kali diterangkan tetapi tetap saja masih belum mengena di hati dan
tindakan siswa.

Dengan demikian, pendidikan Agama dan Pkn harus bersama-sama
bekerjasama untuk mengemas materi kejujuran ini untuk selanjutnya diterapkan
kepada siswa, tentunya, sekali lagi peran guru sangat dibutuhkan dalam
pengintegrasian ini. Pembelajaran kejujuran dalam pendidikan Agama yang teringrasi
dengan Pkn ini, bukan hanya berhenti pada wilayah normatif, akan tetapi juga
memasuki wilayah historis yakni penerapannya di sekolah, keluarga dan masyarakat.
Dalam Pkn, pendidikan kharakter menjadi misi utama dalam tujuan pembelajaran.
Apabila aspek kejujuran ini menjadi poin penting bagi pendidikan karakter, maka
mata pelajaran Pkn tentunya harus lebih mengupayakan aspek internalisasi kejujuran
ini dalam diri peserta didik.

Indikator kejujuran dalam mata pelajaran Pkn, misalnya sebagai berikut :
menepati janji, berkata dan bertindak secara benar sesuai degan fakta/ tidak bohong,

bekerja berdasarkan kewenangan yang dimiliki, dan berkemauan untuk memelihara

10



dan mengekspresikan  kebenaran. Indikator-indikator  tersebut hendaknya
diintegrasikan dan diinterkoneksikan dengan pendidikan Agama Islam, baik itu pada
aspek aqidah, Al-Quran, akhlak, fikih, dan sejarah sekaligus.

Apabila menggunakan pendekatan hermeneutik sebagai alat analisis teks,
maka akan diperoleh penjelasan tentang tiga entitas yang saling berdialektika
sekaligus baik itu pada wilayah teks, konteks, maupun kontekstualisasi. Dalam
hermeneutika makna teks yang dimaksud adalah makna teks secara morfologis,
leksikologis, dan sintaksis. Sedangkan makna konteks adalah memaknai dari siapa
teks itu berasal, untuk tujuan apa, dalam kondisi apa, dan bagaimana kondisi
pengarangnya ketika teks tersebut disusun. Sedangkan kontekstualisasi adalah
melakukan suatu produksi makna baru dari pemahaman terdahulu. (Fakhruddin Faiz
2005:8-9)

Di sini, penulis hendak memodifikasi di sana-sini pengertian teks, konteks,
dan kontekstualisasi. Teks di sini penulis artikan sebagai Pendidikan Agama Islam,
karena PAI yang terdiri dari Kalam, Akhlak, Tafsir, Figh, dan Tarikh berlandaskan
pada epistemologi bayani. Sebagaimana yang diungkapkan oleh Abed al-Jabiri,
“Pemikiran bayani ini adalah semua pemikiran yang diproduksi oleh peradaban Arab
Islam yaitu bagi orang-orang yang masih memandang dan menggunakan metode
berpikir terhadap pengetahuan yang mengkristal dan diabadikan dalam ilmu-ilmu
Arab secara istidlal dan eksklusif yaitu nahwu, fikih, kalam, dan balaghah”.(Abed al-
Jabiri 1991 : 13)

Sedangkan  konteks, diartikan sebagai mata  pelajaran umum
(kewarganegaraan) seperti dalam tulisan ini adalah Pkn. Sebagaimana yang
diungkapkan sebelumnya bahwa konteks itu merupakan makna yang didapat dari
kondisi ataupun keadaan. Jadi, karena mata pelajaran umum entah itu dari natural
sains dan sosial-humanities sains berasal dari kondisi atau keadaan yang berada di
alam, sosial, maupun manusia, dan Pkn sendiri konteksnya ialah individu dalam

negara, atau bisa disebut sebagai kondisi, keadaan, realitas individu dalam negara.

11



Sedangkan kontekstualisasi adalah integrasi antara teks dan konteks sehingga dapat
bermanfaat dan selalu relevan dalam kondisi kekinian, khususnya dalam diri peserta
didik baik di sekolah, keluarga dan masyarakat.

Pendidikan Agama di sini adalah sebagai teks yang diwakili oleh aqidah, Al-
Quran, akhlak, fikih, dan tarikh. Sedangkan konteksnya adalah Indikator kejujuran
dalam mata pelajaran Pkn yaitu menepati janji, berkata dan bertindak secara benar
sesuai degan fakta/ tidak bohong, bekerja berdasarkan kewenangan yang dimiliki, dan
berkemauan untuk memelihara dan mengekspresikan kebenaran. Konteks di sini juga
dapat diartikan sebagai perilaku tokoh, atau contoh tindakan dan perilaku dari
seseorang yang dianggap otoritatif. Sedangkan kontekstualisasinya adalah bagaimana
penerapannya di sekolah, keluarga dan masyarakat. Jadi, di sini ada tiga yang sudah
terwakili sekaligus yaitu reader (seorang guru), teks (pendidikan agama), dan
audience (sekolah, keluarga, dan masyarakat).

Pendidikan Agama yang terdiri dari aqidah, Al-Quran, akhlak, fikih, dan
sejarah harus melihat dan meninjau aspek kejujuran yang indikatornya sebagaimana
disebutkan di atas. Dalam aqidah misalnya, materi tentang ketauhidan, hendaknya
harus diintegrasikan dengan nilai kejujuran. Seorang peserta didik harus dijelaskan
dan ditanamkan sedemikian rupa, pembahasan tentang aqidah yang bukan hanya
bersifat normatif dan terkesan abstrak, akan tetapi pembelajaran yang bersifat historis
dalam kehidupan peserta didik. Sebagai misal, peserta didik tentunya memahami
betul sifat-sifat Tuhan bahwa Tuhan Maha Tahu, Tuhan Maha Pengasih dan
Penyayang, Tuhan Maha Perkasa, dan lain sebagainya. Namun seorang guru tidak
hanya berhenti pada wilayah itu saja, melainkan juga harus bisa mengaitkan hal-hal
normatif tersebut dengan aspek kejujuran. Misalnya, Tuhan Maha Tahu siapa
hamba-Nya yang berkata benar dan tidak, Tuhan Maha Pengasih dan Penyayang bagi
hambanya yang selalu berbuat baik dan berkata benar, dan lain sebagainya, dan
selanjutnya seorang guru perlu juga mengaitkan aspek-aspek normatif tersebut ke

wilayah sekolah, keluarga, dan masyarakat.

12



Di sekolah misalnya, peserta didik harus diberi pengertian bahwa mencontek
itu adalah sesuatu perbuatan yang tidak jujur, oleh karena itu Tuhan Maha Tahu siapa
saja dari peserta didik tersebut yang mencontek. Karena Tuhan Maha Tahu, berarti
setiap perbuatan yang dilakukan pasti akan mendapatkan balasannya masing-masing,
yang baik dan jujur akan mendapat pahala, sedangkan yang tidak baik dan mencontek
(tidak jujur) berarti akan mendapat dosa. Namun, seorang guru tetap harus
menekankan sisi-sisi yang positif dan baik terhadap peserta didik, misalnya, Tuhan
itu Maha Pengasih dan Penyayang bagi siswa-siswi yang memang berniat baik,
berlaku baik, dan berkata baik dan jujur, pasti mereka akan mendapat pahala dan
Rahmat Tuhan yang tak terbatas.

Selanjutnya, seorang guru juga harus menjelaskan prinsip-prinsip demikian di
rumah dan masyarakat. Bagaimana peserta didik itu harus bersikap jujur dengan
orang tua, saudara, kakak-adik, kakek-nenek, dan lain sebagainya. Begitu pula di
masyarakat bagaimana peserta didik itu dapat bertindak jujur terhadap tetangganya,
teman sepermainannya, dan lain sebagainya. Dan yang paling penting semua kegiatan
tersebut harus dilandasi dengan semangat ketauhidan. Pemahaman demikian juga
tidak hanya berhenti dalam aspek aqidah saja, tetapi juga berlaku bagi aspek-aspek
pendidikan Agama yang lain, seperti Al-Quran, fikih, sejarah, dan akhlak. Jadi,
semua aspek-aspek tersebut (Aqidah, Al-Quran, fikih, sejarah, dan akhlak) itu saling

terintegrasi dan terinterkoneksi dengan aspek kejujuran.

Pendidikan Agama

/,,\

Aqidah Al-Quran Akhlak Fikih Tarikh

‘ Kejujuran ‘



Konsep berpikir dan bertindak secara global dapat diartikan sebagai
pandangan dan tindakan bagi peserta didik dalam konteks yang lebih luas. Di sini,
konsep pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn harus memiliki muatan-muatan
materi yang mencakup konteks berbangsa dan bernegara. Muatan-muatan materinya
harus kontekstual yang ditandai dengan problem-problem kekinian yang dihadapi
bangsa. Sebenarnya, Pkn telah menanamkan banyak nilai seperti nilai kesadaran, bela
negara, penghargaan terhadap hak asasi manusia, kemajemukan bangsa, pelestarian
lingkungan hidup, tanggung jawab sosial, ketaatan pada hukum, ketaatan membayar
pajak, serta sikap dan perilaku anti korupsi, kolusi dan nepotisme.

Nilai-nilai di atas menurut penulis merupakan cerminan pola berpikir global
seperti penghargaan terhadap hak asasi manusia, kemajemukan bangsa, pelestarian
lingkungan hidup, tanggung jawab sosial, serta sikap dan perilaku anti korupsi,
kolusi, dan nepotisme. Beberapa hal yang perlu diperhatikan bagi peserta didik untuk
bisa berpikir global ialah mereka harus berkepribadian keindonesiaan. Ini penting
bagi peserta didik, oleh karena itu mereka dituntut untuk memiliki rasa hormat,
bersikap kritis, mengutamakan dialog dan diskusi, memiliki keterbukaan dan
pandangan yang luas dan visioner, bersikap adil, mencintai bangsa dan sesama

manusia.

14



Mengenai model pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn yang
berwawasan global bagi pendidikan Dasar, memang masih terlalu tinggi muatan
materinya. Oleh karena itu, guru dalam menyampaikan materi yang berwawasan
global paling tidak menyesuaikan dengan tingkat dan pola berpikir siswa sekolah
dasar. Walaupun tema-tema yang disajikan itu bernuansa luas dan tinggi, tetapi
paling tidak seorang guru harus mengemas sedemikian rupa bagaimana agar tema-
tema yang berat dan tinggi tersebut dapat dijelaskan dan dicerna oleh para siswa
sekolah dasar. Sebagai misal, apabila seorang guru sudah memberikan dan
memahamkan kepada peserta didik tentang aspek-aspek berpikir dan bertindak secara
lokal, seperti kejujuran sebagaimana disinggung di atas, paling tidak seorang guru
juga mulai untuk menaikkan sedikit tingkatan kejujuran tersebut kepada level
pencegahan korupsi, kolusi, dan nepotisme.

Dalam hal ini, peserta didik tidak dimaknai harus paham dan mengerti betul
apa itu korupsi, kolusi, dan nepotisme beserta seluk beluknya yang mungkin bagi
tingkat pemahaman siswa sekolah dasar amat begitu kompleks. Tetapi paling tidak,
seorang guru harus menjelaskan (sesuai dengan tingkat berpikir mereka) apa itu
korupsi, kolusi dan nepotisme yang dikaitkan dengan kejujuran. Tentunya,
pembelajaran ini juga harus dikaitkan dengan realitas kehidupan sehari-hari peserta
didik. Misalnya, peserta didik dilarang untuk berbohong kepada orang tua, dilarang
mengambil barang yang bukan miliknya, berkata benar dan apa adanya terhadap
guru, dan ataupun teman sebayanya dan lain-lain.

Pola pendidikan Agama terintegrasi dengan Pkn secara global sama
penjelasannya dengan pendidikan Agama terintegrasi Pkn secara lokal. Hanya yang
berbeda adalah muatan materinya dan modelnya. Pendidikan Agama (sebagai teks),
perbuatan korupsi, kolusi, dan nepotisme (sebagai konteks), dan pemecahan masalah
terhadap problem-problem kekinian tersebut melalui pendidikan Agama
(kontekstualisasi). Di sini, seorang guru (reader), harus bisa mengolah, menjelaskan,

menafsirkan sedemikian rupa terhadap pendidikan Agama (teks), sehingga PAI bukan

15



hanya berada pada dataran normatif saja, melainkan dapat membumi dan

memberikan maslahat bagi kehidupan umat khususnya peserta didik (audience).

Pendidikan Agama Multikultural Bagi Sekolah Dasar: Pengembangan Pola
Berpikir Global dan Lokal

Dalam kaitannya dengan pembahasan sebelumnya, tulisan kali ini akan
menyinggung secara khusus mengenai pendidikan multikultural yang merupakan
bagian dari salah satu pandangan atau wawasan kebangsaan. Dalam Pkn,
multikultural ini masuk kepada nilai-nilai yang menghargai kemajemukan bangsa.
Apabila di atas telah dibahas mengenai pola berpikir global dan lokal yang mengarah
pada aspek kejujuran dan korupsi, kolusi, dan nepotisme yang menjadi bagian nilai
dari mata pelajaran Pkn yang kemudian diintegrasikan dalam pendidikan Agama
Islam melalui pendekatan integrasi keilmuan antara ilmu agama (yang diwakili
pendidikan Agama) dengan hermeneutika (yang mewakili ilmu-ilmu sosial-
humaniora). Maka, dalam pembahasan ini secara khusus menyinggung pendidikan
Agama berwawasan multikultural dalam lingkup lokal dan global dengan
menggunakan pendekatan yang sama.

Terlebih dahulu, akan diidentifikasi arti multikulturalisme dan pluralisme agar
diperoleh perbedaan yang jelas di antara keduanya. Pluralisme dalam pandangan
Seyyed Hossein Nasr (1994: 15) dijelaskan sebagai berikut, Nasr menjelaskan
tentang The religion (sang agama) dan a religion ( suatu agama). Setiap wahyu agama
adalah Sang Agama itu (The Religion) dan suatu agama (a religion), The religion (
sang agama itu) dalam sebanyak itu berisi dalam Kebenaran itu sendiri dan berarti
mencapai Kebenaran itu, a religion (suatu agama) karena menekankan aspek
partikular dari Kebenaran sesuai kebutuhan spiritual dan psikologi kemanusiaan
untuk siapa itu ditakdirkan dan siapa ditujukan. Sementara, menurut Farid Essack
(1998: xii), pluralisme merupakan pengakuan dan penerimaan, bukan hanya toleransi

terhadap yang lain (otherness) dan perbedaan (diversity) dalam dirinya dan yang

16



lainnya. Dalam konteks agama, pluralisme berarti penerimaan terhadap berbagai jalan
yang berbeda dari respon menuju kepada Yang Transenden. Sementara itu Diana Eck
mengartikan Pluralisme bukanlah relativisme. Perspektif pluralisme yang benar akan
berkomitmen untuk mengikat setiap perbedaan yang kita temui, untuk memperoleh
pengertian mendalam dari masing-masing komitmen yang lain. (Omid Shafi 2003:
252)

Sementara itu, Istilah multikulturalisme dalam Collins Dictionary of
Sociology (1991) dijelaskan, bahwa istilah ini mempunyai pengertian “pengakuan
dan promosi tentang keanekaragaman budaya berupa keistimewaan dari beberapa
masyarakat. Sebagai perlawanan terhadap kecenderungan masyarakat modern untuk
melakukan unifikasi dan universalisasi budaya, multikulturalisme sekaligus
merayakan dan mencoba untuk melindungi keanekaragaman budaya. Tegasnya,
multikulturalisme adalah sebuah pengakuan yang dibangun oleh kesadaran individu
maupun kelompok atas penghargaannya terhadap eksistensi nilai-nilai budaya,
falsafah, adat-istiadat, gaya hidup, bahasa, pandangan hidup dan idiologi masyarakat
tertentu. (Andy Dermawan 2009: 68)

Multikulturalisme melibatkan sebuah pemahaman, apresiasi, dan nilai-nilai
kebudayaan seseorang dan sebuah penghormatan akan keingintahuan terhadap
kebudayaan etnis lainnya. Multikulturalisme menyangkut sebuah nilai kebudayaan-
kebudayaan lainnya, bukan di dalam pengertian menyetujui semua aspek
kebudayaan-kebudayaan tersebut, tetapi berusaha melihat bagaimana suatu
kebudayaan tertentu dapat mengungkapkan nilai kepada para anggotanya. (Larry May
1998: 15). Jadi, Inti dari multikulturalisme adalah toleransi, saling menghargai,
memahami, dan menghormati antar suku, bangsa, budaya, dan agama yang berbeda.

James Banks (1994) menjelaskan, bahwa pendidikan multikultural memiliki
beberapa dimensi yang saling berkaitan satu dengan lainnya, yaitu : Pertama, content
integration, yaitu mengintegrasikan berbagai budaya dan kelompok untuk

mengilustrasikan konsep mendasar, generalisasi dan teori dalam mata pelajaran.

17



Kedua, the knowledge construction process, yaitu membawa siswa untuk memahami
implikasi budaya kedalam sebuah mata pelajaran. Ketiga, an equity paedagogy, yaitu
menyesuaikan metode pengajaran dengan cara belajar siswa dalam rangka
memfasilitasi prestasi akademik siswa yang beragam baik dari segi, budaya (culture)
ataupun sosial (social). Keempat, prejudice reduction, yaitu mengidentifikasi
karakteristik ras siswa dan menentukan metode pengajaran mereka. Kemudian
melatih kelompok untuk berpartisipasi dalam kegiatan olah raga, berinteraksi dengan
seluruh staff, dan siswa yang berbeda etnis dan ras dalam upaya menciptakan budaya

akademik yang toleran dan inklusif. (Choirul Mahfud 2010: 177)

Pendidikan dengan wawasan multikultural dalam rumusan James Bank
merupakan konsep, idea tau falsafah sebagai suatu rangkaian kepercayaan (set of
believe) dan penjelasan yang mengakui dan menilai pentingnya keragaman budaya
dan etnis di dalam membentuk gaya hidup, pengalaman sosial, identitas pribadi,
kesempatan-kesempatan pendidikan dari individu, kelompok maupun Negara.

Para pakar pendidikan mengidentifikasi tiga lapis diskursus pendidikan
multikultual antara lain masalah kebudayaan, kebiasaan-kebiasaan, tradisi, pola-pola
kelakuan yang hidup dalam masyarakat, kegiatan atau kemajuan tertentu
(achieviement) dari kelompok-kelompok dalam masyarakat yang merupakan identitas
dan melekat dalam kelompok. :

a. Masalah kebudayaan : dalam hal ini menyangkut masalah-masalah mengenai
identitas budaya suatu kelompok masyarakat atau suku. Bagaimana hubungan
antara kebudayaan dan kekuasaan dalam masyarakat sehubungan dengan konsep
kesetaraan di masyarakat.

b. Kebiasaan-kebiasaan, tradisi, pola-pola kelakuan yang hidup dalam masyarakat;
bagaimana praktik-praktik dalam kehidupan sehari-hari.

c. Kegiatan atau kemajuan tertentu (achievement) dari kelompok-kelompok dalam

masyarakat yang merupakan identitas kelompok; apakah ditemukan prestasi atau

18



kharakteristik masyarakat yang dapat diterima dan dapat dijadikan sebagai model
dalam kehidupan di masyarakat.

Tiga lapis konsep pendidikan multikultural tersebut menyangkut persoalan-
persoalan mendasar sebagai berikut :

a. Perlu adanya konsep yang jelas mengenai kebudayaan

b. Wacana tentang peran pendidikan dalam membentuk identitas budaya dan
identitas bangsa Indonesia.

c. Tentang bagaimana hak orang tua dalam menentukan pendidikan bagi anaknya.

d. Tentang hakikat pluralisme yang berarti pengakuan terhadap kelompok-kelompok
minoritas di masyarakat.

e. Tidak kurang pentingnya pula dipermasalahkan nilai-nilai mana yang akan
dipertimbangkan dalam masyarakat majemuk atau pluralistic society. (Masngud
2010: 170-171)

Dengan demikian, dalam pembahasan kali ini, penulis hendak menampilkan
pendidikan multikultural bagi sekolah dasar berwawasan global dan lokal. Tentunya
sekali lagi, karena multikultural ini juga merupakan bagian dari komponen
pendidikan kewarganeraan, maka integrasi pendidikan Agama dengan Pkn ini niscaya
diperlukan dalam pengembangan Pendidikan Agama Integratif. Dalam konteks lokal
sekali lagi diartikan sebagai proses mencermati dan menjalani kehidupan sehari-hari
siswa, baik itu di keluarga, sekolah dan masyarakat. Berarti pendidikan multicultural
bagi sekolah dasar dalam konteks lokal harus mencermati ketiga wilayah tersebut
yaitu keluarga, sekolah, dan masyarakat.

Pendidik dapat mengintegrasikan konsep multikulturalisme ini ke dalam
muatan materi pendidikan Agama Islam (teks) yang di dalamnya terdapat tujuan dari
pembelajaran Pkn seperti toleransi, saling menghargai, memahami, dan menghormati
(konteks), lalu bagaimana kontekstualisasinya di dalam keluarga, sekolah, dan
masyarakat. Di sini, seorang guru juga harus memiliki kreativitas dan pemahaman

yang luas, mengenai nilai-nilai toleransi ditinjau dari aspek Aqidah, Akhlak, Al-

19



Quran-Hadist, Figh, dan Tarikh. Misalnya, dalam Al-Quran seorang guru dapat
memberikan penjelasan tentang pentingnya toleransi dari ayat-ayat yang telah dikutip
oleh guru, tentunya ayat-ayat tentang toleransi, seperti Qs. Al-Hujurat: 13. Dengan
mengambil subtansi ayat tersebut yaitu saling menghargai dan menghormati
perbedaan-perbedaan yang ada, maka guru dapat memberikan contoh yang lebih
sederhana dalam konteks keluarga, yaitu seorang guru harus memberi pengertian,
pelajaran, dan wawasan terhadap peserta didik mengenai pentingnya saling
menghargai dan menghormati orang-orang terdekat peserta didik dalam keluarga,
misalnya orang yang dituakan, seperti kakek, nenek, ayah, ibu, kakak, dan lain
sebagainya. Dalam konteks sekolah, seorang guru juga harus memberikan wawasan,
pengertian dan pelajaran terhadap peserta didik untuk saling menghormati dan
menghargai perbedaan-perbedaan yang dimiliki oleh setiap peserta didik, misalnya
perbedaan pendapat, perbedaan prestasi, perbedaan latar belakang etnisnya,
agamanya, maupun budayanya. Dalam masyarakat pun demikian, misalnya
menghargai dan menghormati keyakinan orang lain dengan tidak mengganggunya
dan menodainya, memberikan kesempatan untuk beribadah, menghormati orang yang
sedang melaksanakan hari rayanya, dan lain sebagainya.

Dalam konteks global, peserta didik dapat menilai konflik yang terjadi di
tanah air, baik itu konflik intern dan ekstern antar umat beragama. Namun dalam hal
ini, peserta didik harus mendapat bimbingan guru. Guru dapat mengemas dengan
menarik dan sesuai dengan tingkat berpikir mereka, tentang peristiwa-peristiwa
aktual yang berhubungan dengan multikulturalisme ini. Misalnya, kekerasan antar
suku, kelompok, dan agama, topik ini menjadi bahan kajian menarik. Guru dapat
mengolah dan mengemas bagaimana topik tersebut bisa dipahami secara mudah dan
benar-benar meresap dalam diri peserta didik. Misalnya, seorang guru dapat
menjelaskan bahwa perang akan berdampak pada pertumpahan darah yang dapat
menimbulkan disintegrasi bangsa dan perang bukanlah satu-satunya solusi dalam

menyelesaikan masalah. Oleh sebab itu, guru harus menekankan kepada siswa

20



bahwa, sesungguhnya Tuhan dalam setiap agama tidak menginginkan jalan
kekerasan, akan tetapi jalan perdamaian. Hal ini dapat dibuktikan dengan banyaknya
ajaran-ajaran moral dalam setiap agama. Sehingga, siswa akan lebih paham bahwa
perang bukanlah satu-satunya jalan untuk menyelesaikan masalah, sekaligus perang
berarti bertentangan dengan perintah Tuhan untuk menciptakan perdamaian dan
kerukunan antar umat manusia. (Y.M. Zaka 2012: 188)

Hal ini secara otomatis akan memberikan pandangan positif terhadap peserta
didik terhadap orang yang menganut keyakinan yang berbeda dengan dirinya.
Apabila sudah tertanam sikap positif maka peserta didik tidak akan canggung lagi dan
bersikap terbuka terhadap yang lain serta memiliki rasa toleransi yang tinggi dengan
misalnya mengajak dialog atau diskusi dan bersikap adil terhadap mereka, dengan
demikian peserta didik akan tertanam dengan kuat rasa cinta terhadap bangsanya dan
sesama manusia. Mereka akan memandang bahwa perbedaan itu anugrah Tuhan yang
paling indah dan harus turut serta dijaga agar tidak terjadi kekacauan (konflik). Di
sini, sebenarnya peserta didik sudah mentaati dan menerima apa yang sudah

ditetapkan Tuhan yaitu keberagaman atau pluralitas itu sendiri.

Simpulan

Terjadi kesenjangan yang tajam antara idealisme dan realism, dassein dan
dassolen, teori dan praktik. Mungkin begitu secara faktual dalam kehidupan
kontemporer ini. Dalam bahasa filsafat ilmu, tidak adanya korespondensi antara yang
“seharusnya® dan “senyatanya®. Praktik kehidupan yang hari demi hari semakin jauh
dari nilai-nilai atau semangat normativitas ajaran dirasa semakin menjadi-jadi, dan
bahkan tidak berlebihan kalau dikatakan semakin kronis, sehingga memerlukan
penanganan yang serius. Krisis moralitas yang terjadi pada bangsa menjadi semakin
kuat dengan didukung adanya nilai-nilai budaya yang destruktif terhadap moralitas

anak bangsa.

21



Dengan demikian diperlukan solusi yang tepat dalam mengatasi kesenjangan
di atas. Salah satu solusinya ialah menerapkan pola integrasi keilmuan. Integrasi
antara agama dan ilmu menjadi kerangka filosofis yang penting bagi terkonstruknya
paradigma yang baru dan sophisticated dalam memandang problem kontemporer.
Paradigma ini diharapkan akan memberikan nuansa baru dan segar dalam upaya
memecahkan problem-problem aktual. Proyek integrasi ini dinilai tepat apabila
diaplikasikan dalam konteks pendidikan agama. Karena pendidikan (khususnya
pendidikan agama) merupakan upaya atau proses untuk memanusiakan manusia
sehingga menjadi manusia yang beriman, bertaqwa, serta bermoral dan bermartabat.

Salah satu mata pelajaran yang tepat dalam upaya merekonstruksi pendidikan
agama berparadigma integrasi ialah pendidikan kewarganegaraan. Seperti yang
diketahui Pkn ini memiliki problem yang sama dengan pendidikan agama, yaitu
problem kesenjangan. Di satu sisi, dua mata pelajaran ini mengajarkan dan
menanamkan model ideal bagi peserta didik untuk menjadi manusia yang beriman,
bertagwa dan bermoral, bermartabat. Tetapi pada sisi lainnya, realitas tidak seindah
apa yang diharapkan. Imoralitas, kekerasan, pelecehan, dan perilaku-perilaku
peyoratif lainnya yang semakin meningkat. Untuk itu, dalam menghadapi problem-
problem tersebut pendidikan agama dan pendidikan kewarganegaraan sudah saatnya
untuk saling mengisi, bekerjasama, berdialektika dan berdialog dalam mengatasi
problematika umat.

Upaya integrasi pendidikan kewarganegaraan dengan pendidikan agama ini
dibantu dengan menggunakan pendekatan ilmu-ilmu sekular-modern seperti
hermeneutika sebagai pendekatan dalam menganalisis proses integrasi dua mata
pelajaran tersebut. Di sini berarti ada tiga entitas yaitu pendidikan agama, pendidikan
kewarganegaraan, dan hermeneutika. Ketiganya saling berdialog dan berdialektika
untuk mengkonstruk pendidikan agama terintegrasi. Dalam proses dialektika itu
hermeneutika menawarkan konsep triadik yaitu teks, konteks, dan kontekstualisasi.

Teks di sini diartikan sebagai Pendidikan Agama Islam. Sedangkan konteks, diartikan

22



sebagai mata pelajaran umum (kewarganegaraan) seperti dalam tulisan ini adalah
Pkn. Sedangkan kontekstualisasi adalah integrasi antara teks dan konteks sehingga
dapat bermanfaat dan selalu relevan dalam kondisi kekinian baik di negara atau
bangsa (konteks global), dan khususnya dalam diri peserta didik baik di sekolah,

keluarga dan masyarakat (konteks lokal).

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin. (2012). Islamic Studies di Perguruan Tinggi; Pendekatan
Integratif-Interkonektif. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and
Workplan. Maryland: International Institute of Islamic Thought.

Al-Jabiri, Mohammed Abed. (1991). Bunyah Al-Aql Al-Arabi: Dirasah Tahliliyyah
Nagdiyyah li Nudiimi al-Ma'rifah fi al-Tsaqgafah al-‘Arabiyyah. Beirut, Al-
Markaz Dirasah al-Wihdah al-‘Arabiyyah.

Dermawan, Andy. (2009). Dialektika Islam dan Multikulturalisme di Indonesia:
Ikhtiar Mengurai Akar Konflik.Y ogyakarta: Kurnia Kalam Semesta.

Essack, Farid. (1998). Qur’an, Liberation & Pluralism; an Islamic Perspective of
Inter-religious Solidarity Against Oppression. England; One World
Publications.

Faiz, Fakhruddin. (2005). Hermeneutika Al-Quran: Tema-Tema Kontroversial.
Yogyakarta: ElsagPress.

Gulen, M. Fethullah. (2006). The Essentials of the Islamic Faith. New Jersey: Light.
Khaleel, Kasem. (2003). Science and Religion: What You Were Never Told. lllnoies:
Knowledge House.

Kuntowidjoyo. (2006). Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi dan Etika.
Yogyakarta: TiaraWacana.

Mahfud, Choirul. (2010). Pendidikan multikultural.Y ogyakarta:Pustaka Pelajar.

Masngud dkk. (2010). Pendidikan Multikultural Pemikiran dan Upaya
Implementasinya. Yogyakarta : Idea Press.

23



May, Larry dkk. (1998). Applied Ethics A Multicultural Approach. New Jersey:
Prentice Hall.

Nasr, Seyyed Hossein. (1994). Ideals And Realities of Islam. London; Aquarian.

Rahardjo, M. Dawam. (2013). Masa Depan Perguruan Tinggi Islam: Sumbangan
Pemikiran M. Amin Abdullah.

Rolston, Holmes. (1987). Science and Religion: A Critical Survey. New York,
Random House.

Roqib, Moh. (2009). Ilmu Pendidikan Islam: Pengembangan Pendidikan Integratif di
Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat. Y ogyakarta: LKIS.

Safi, Omid. (2003). Progresive Muslims; on Justice, Gender and Pluralism. Oxford;
One World Publications.

Shaleh, Khudori. (2012). Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta : Pustaka Pelajar.

Tholkhah, Imam (ed). (2011). Buku Pengayaan Guru PAI: Pendidikan
Kewarganegaraan, Budaya & Agama. Jakarta: Kementrian Agama RI.

Zaka, Y.M. (2012) “Esoterisme Seyyed Hossein Nasr Dan Relevansinya Dengan
Pendidikan Islam Inklusif-Pluralis; Studi Filsafat Perennial”, skripsi, Fakultas
Tarbiyah & Keguruan UIN Sunan Kalijaga.

Online :

Cholisin, “Pengembangan Karakter ~Dalam Materi Pembelajaran  Pkn®,
http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAK
TER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf. Dalam
Google.com.

Oktodwi, “‘Kharakteristik ~ Pendidikan = Kewarganegaraan™,  http://id.  netlog.
com/oktodwi/blog/blogid=142121, dalam Google. Com.

24


http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAKTER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf
http://staff.uny.ac.id/sites/default/files/tmp/PENGEMBANGAN%20KARAKTER%20DALAM%20MATERI%20PEMBELAJARAN%20PKn.pdf

