Gerakan Pemikiran "Kiri" Islam
(Studi atas Pemikiran Hassan Hanafi)

Yusdani®

Pendahuluan

Di kalangan kaum intelektual Muslim
muncul pemikiran-pemikiran kritis terhadap
modernisasi. Mereka mencoba menawarkan
alternatif pemikiran non-Barat untuk membangun
umatnya. Kebangkitan'Islam merupakan isu yang
tumbuh dari sikap kritis itu dan mencakup di
dalamnya gerakan-gerakan intelektual dan sosio-
politik yang cukup beragam. Dalam sebuah ar-
tikel yang ditulis pada penghujung dekade 1970-
an, Rahman membagi dialektika perkembangan
pembaruan yang muncut di dunia Islam ke dalam
empat gerakan (Rahman,1979:315-325,
1980:402-415, dan 1981:23-51), yaitu rewvalisme
pramodernis, modernisme kiasik, neorevivalisme
atau revivalisme pascamodernis dan neo-
modernisme.

Salah satu gerakan pemikiran Isiam
kontemporer yang mendapatkan perhatian luas
adalah gerakan yang menamakan dirinya i/
Islam - al-Yasar al-lslami'yang dipelopori oleh
‘Hassan Hanafi seorang pemikir Musfim yang me-
nguasai pemikiran Barat, dan juga tradisi pemi-

% Drs. Yusdani, M. Ag. Dosen Tetap FIA! Ull, Ketua
Bidang Akademik Magister Studi Islam (MSI}
Universitas Islam Indonesia Yogyakarta.

kiran Islam, Hanafi berusaha merekonstruksi
pemikiran Islam ke arah pembebasan pemikiran
umat Islam dari segala bentuk penindasan.
Menurutnya umat Islam saat ini tengah meng-
hadapi dua ancaman dari dalam dan luar Islam.
Ancaman dari dalam adalah ketertindasan,
keterbelakangan dan kemiskinan. Sedangkan an-
caman dari luar Islam adalah Imperialisme,
Zionisme dan Kapitalisme.

Tulisan berikut merupakan upaya untuk
memahami dan mendeskripsikan pemikiran Kiri
Islam Hassan Hanafi di atas sebagai suatu
gerakan pemikiran intelektual, mencoba pula
mengungkap kemunculan dan signifikansinya
bagi kebangkitan dunia Islam umumnya dan
Mesir pada khususnya.

Situasi Sosial Politik di Mesir
dan Pemikiran Hassan Hanafi

Situasi Umum Sosial politik di Mesir

Pada tahun 30-an dan 40-an Mesir berada
dalam situasi politik yang sulit, sekalipun di tahun
1822 Inggris menjanjikan kemerdekaan. Akan
tetapi masyarakat merasakan adanya trans-
formasi politik, ekonomi, sosial dan peradaban.
Di salu sisi mereka diberikan harapan kemerde-

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999

79



kaan dan kemajuan, namun di sisi lain mereka
menghadapi penjajahan, situasi ketidakadilan,
dan kemiskinan yang terus berjalan (al-Bisri,
1983: 65).

Perang dunia keduamembawa psmerintah
Mesir kepada krisis politik dan ekonomi. Harga
kapas-sebagai komoditas andalan-turun secara
drastis, standar hidup ada pada posisi terendah,
orang-orang desa datang ke kota tanpa mem-
peroleh pekerjaan (Lapidus,1993:627). Kekuatan
politik berada pada tiga kelompok, Inggris, raja,
dan partai-partai (diwakili oleh partai Wafd) dari
kalangan nasionalis liberal. Karena kepentingan
yang berbeda di antara ketiga kelompok tersebut
sering terjadi konflik.

Lemahnya kekuatan politik di Mesir dan
juga di negara-negaraArab lainnya ferlihat pada
kekalahannya tahun 1948-1949 melawan Israel
yang teleh memproklamasikan diri sebagai suatu
negaradi Palestina secaratidak sah atas dukung-
an Amerika. Dengan demikian, persoalan politik
dinegeri ini semakin kompleks. Jika sebelumnya
rakyat Mesir berhadapan dengan penjajah
Inggris, sekarang mereka harus melawan zio-
nisme dan kekuatan Barat. Mereka merasa
bahwa hak-haknya telah diinjak-injak.

Oleh kelompok Islam kekalahan atas Israel,
tetap dominannya Inggris, masuknya pengaruh
Barat dan kehancuran ekonomi, moralitas bangsa
Mesir. Halini dinilai sebagai kekalahan kelompok
nasionalis-liberal dalam memimpin Mesir,
sekaligus membuat kelompok Islam tidak percaya
terhadap modernisasi dan sekularisasi yang
ditawarkan oleh kelompok liberal.

Secara diam-diam ternyata muncul
kekuatan baru dari kalangan militer sekitar
pertengahan tahun 40-an yang kemudian disebut
kelompok perwira bebas. Kelompok ini dipelopori
oleh ketiga tokoh nasionalis-sosialis: Jenderal
Muhammad Najib, Jamaluddin Abdul Nasser, dan

Anwar Sadat. Kelompok ini-cukup memperaleh
simpatik dari kalangan masyarakat luas karena
kemampuannya dalam mengakomodasikan diri
dengan kelompok lkhwan al-Muslimun, Kedua-
nya mempunyai tujuan yang sama yaitu membe-
baskan Mesir dari penjajah, mengenyahkan Israel
dari Palestina dan kemudian berhasil melahirkan
revolusi tahun 1952, Selanjutnya kepemimpinan
Mesir dipegang oleh Abdul Nasser hingga tahun
1970.

Kepemimpinan Abdul Nasser dalam
banyak hal dinilai sukses, khususnya daltam
bidang ekonomi,namun ia di mata kelompok
Ikhwan dianggap sebagai pengkhianat |slam
karena ia memenjarakan banyak tokoh [khwan
dan membunuhnya. Usahanya dalam mem-
bangun nasionalisme Arab atasdasar sosialisme
dan Islam fidak terwujud. Pemerintah tetap
berada di tangan militer dan ekonomi tetap
dikuasai oleh sekelompok masyarakat saja.

Sebagai reaksi terhadap kegagalan terse-
but meskipun lkhwan pada akhir pemerintahan
Nasser sempat dibubarkan, tetapi gerakan
oposisi yang |aten semakin kuat dan membentuk
radikalisme baru. Kelompok ini secara diam-diam
berkembang dan membentuk suatu ideologi Istam
atas dasar doktrin-doktrin yang diwariskan oleh
seorang tokohnyayaitu Sayyid Quthb menjelang
kematiannya diliang gantungan. Doktrin tersebut
terumuskan dalam “manifesto’nya Maaim al-
Tarig, sebuah buku yang mencoba mengin-
trodusir prinsip-prinsip keadilan sosial dalam
Islam.

Kegagalan politik dan pengembangan
ekonomi di Mesir berarli kegagatan ideologi
liberalisme, sosialisme, dan nasionalisme di
tengah-tengah masyarakat Islam. Kegagalan
inilah yang menyebabkan umat slam akhirnya
berusaha keras untuk kembali kepada ajaran

80

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999




Istam dengan coraknya yang radikat (Esposito,
992:12-7).

Dalam hubungannya dengan Hanafi, latar
belakang sosio- politik di Mesir seperti tergambar
di atas akan terlihat pengaruhnya pada corak
pemikiran dan aktivitas keilmuannya sebagai-
mana yang akan dijelaskan.

Pemikiran Intelektual Hassan Hanafi

Biografi singkat

Hassan Hanafi Hassanan dilahirkan pada

tanggal 23 Pebruari 1935 di Cairo tepatnya di
lokasi sekitar tembok benteng Salahudin, daerah
yang tidak terlalu jauh dari perkampungan al-
Azhar. Setelah memperoleh kesarjanaan dalam
bidang filsafat di Cairo University tahun 1956, ia
melanjutkan studinya di Doctorat d'Etat, La
Sorbonne Paris dan memperoleh gelar PhD
tahun 1966.

Pada tahun 1967 Hanafi diangkat menjadi
lektor di Cairo University jurusan Filsafat dan pada
tahun 1988 menduduki jabatan sebagai ketua
jurusan filsafat setelah sebslumnya diangkat
menjadi Guru Besar pada universitasyang sama.
la sempat menjadi profesor tamu di beberapa
negara, seperti di Prancis, Belgia, Temple
University Philadelpia, Maroko, Tokyo dan pada
tahun 1985-1987 ia diangkat menjadi penasehat
program di Universitas PBB di Jepang.

Di samping aktivitas sebagai Guru Besar
di Universitas Cairo, sampai sekarang ia ber-
kiprah di berbagai organisasi kemasyarakatan
dan tetap concernnya pada filsafat.|a aktif di
Persatuan Masyarakat Filsafat Mesir, lkatan
PenulisAsia Afrika, Anggata Solidaritas Asia Afrika
dan iamenjabal sebagai wakil ketua Masyarakat
Filsafat Arab.

Lewat organisasi-organisasi tersebut,
berbagal ceramah dan tulisannya yang tersebar
luas, Hassan Hanafi mencoba memperkenalkan
pemikiran-pemikiran filosofis dan Islam seperti
teologi pembebasan dalam [slam. Karena
pemikirannya yang terialu kiri seperti publikasinya
tentang Kiri Islam, tidak jarang meresahkan dan
menjadi kecurigaan berbagai katangan. Bahkan,
pada masa mendiang presiden Anwar Sadat,
Hassan Hanafi harus menebusnya sebagai akibat
publikasi pemikiran-pemikirannya, ia dimasukkan
ke penjara (Haddad,1991:6; Mahasin, 1994:23,
Hanafi, 1989:15; Hanafi,1990:18; Ahmed,
1994:122).

Perkembangan Pemikiran Hassan
Hanafi

Untuk memahami perkembangan pe-
mikiran Hassan Hanafi, secara sederhana dapat
dibagi menjadi tiga periode, Perfama, tahun '60-
an, kedua, tahun '70-an, kefiga, tahun '80-an dan
'80-an.

Periode pertama tahun '60-an ketika Hanafi
belajar di Prancis. |a menekuni bidang berbagai
pemikiran dari disiplin iimu sebagai usaha untuk
merekonstruksi pemikiran Islam yang menurut-
nya sedang mengalami krisis, Untuk itu, ia
mengadakan penelitian guna mengatasi masalah
besar ini dan nampak dalam karya akademiknya
yang menumental tahun 1965 dan tahun 1966.
Hanafi menulis tesisnya Les Methodes
d'Exegeses, Essef Sur La Science des
Fondements de La Comprehension, lim, Ushul
Figh, Le Conself Superiur des ari, des Leffers el
des Science Socialesdean judul disertasinya yaitu
/Exegese de la Phenomenologie et son
application au Phenomene Religieux
(Assyaukanie; 1994: 131),

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999

81




Periode kedua, periode tahun "70-an ber-
beda dengan fase awal tulisan Hanafi pada fase
ini banyak berbicara tentang problema pemikiran
kontemporer sebagai upaya mencari penyebab
kekalahan umat Islam ketika perang melawan
Israel tahun 1967 Hanafi berusaha meng-
gabungkan antara semangat keilmuan- dengan
semangat kerakyatan ia menyadari bahwa
seorangilmuwan tidak harus hanya duduk, asyik
berpikir tetapi juga harus memberikan jalan
keluar bagi rakyat yang sedang mengalami
kesulitan (Hanafi, 1883.7}.

Pada tahun 1976 Hanafi menulis buku
berjudul Qadaya Mu asirah  Fikrina al-Mu asir |
menggambarkan bagaimana menganalisis
realitas dan berusaha merevitalisasi khazanah
klasik Islam. Tahun 1977 menerbitkan Qadaya
Mu asirah Il ff Fikri a-Garbi. Dalam buku ini hanafi
memperkenalkan beberapa pemikir Barat seperti
Spinoza, Voltaire, Edmund Husserl dan Herbert
Marcuse.

Periode '70-an dilipuli oleh situasi politik
Sadal yang pro Barat dan memberikan kelong-
garan pada srael, meskipun pada sekitar tahun
pertama periode ini Sadat berhasil menggunakan
kekuatan Islam. Peristiwa-peristiwa besar yang
menandai periode ini adalah undang-undang
ekonomi terbuka tahun 1974, inlifada tahun 1977,
perjanjian Mesir Israel 1979, dan terbunuhnya
Anwar Sadat tahun 1981 {Gresh, 1980:xii).

Periode ketiga, tahun '80-an dan awal ta-
hun '90-an. Awal tahun '80-an Hanafi menerbitkan
buku sebanyak 8 jilid yang berjudul a~Din wa al-
Saurah i Misri 1952-1981. Buku ini mem-
bicarakan tentang agama, budaya bangsa dan
pembebasan juga membicarakan tentang
gerakan-gerakan keagamaan kontemporer, *Kiri"
Islam dan integritas umat (Hanafi, a/-Oin wa al-
Saurah Jilid I: VII1). Tahun 1981 ia menulis
Dirasah Isiamiyyah yang memuat tentang studi

keislaman klasik. Dengan menggunakan pen-
dekatan fenomenologi dan hermeneutika, buku
ini menjelaskan obyek studi melalui perspeklif
kesejarahannya secara kritis dan melihat se-
bagaimana adanya.

Periode '80-an sampai dengan awal '30-
an, dilatarbelakangi oleh kondisi politik yang relatif
stabil dari masa sebelumnya, sesungguhnya
pemerintah Hosni Mubarak belum sepenuhnya
mampu meredam gejolak kelompok radikal.
Dalam situasi seperti ini, cita-cita Hanafi ingin
memperbarui pemikiran Islam secara total.
Karenanya, tahun 1980 ia menulis sebuah buku
yang berjudul a-7Turas wa al-Tgjdid. Buku ini
mendiskusikan sikap yang dibutuhkan umat Islam
terhadap tradisinya dan jugaterhadap khazanah
Barat untuk menjaga supaya tidak teralienasi.
Dalam buku ini terlihat bahwa Hassan Hanafi
terlalu teoritis seperti yang dilontarkan oleh
Boulatta {1993:20).

Pada tahun 1981 Hanafi membuat jurnal
al-Yasar al-Islami yang notabenenya sebagai
manifesto gerakan Hanafi yang berbau ideologi
(Budhi,1993:23). Menurut pengakuan Hanafi *Kiri"
Islam ini muncul karena didorong oleh kebe-
rhasilan revolusi Islam Iran, figur Ali Syari'ati se-
bagai arsitek dan Imam Khomeini sebagai
pemimpin revolusinya. Jurnal ini- walaupun hanya
terbit satu kali- memuat beberapa tulisan Hanafi,
Ali Syari'ati dan Muhammad Audah yang men-
jelaskan apa ‘Kir" Islam dan bagaimana tanggung
jawab seorang pemikir Muslim terhadap im-
perialisme.

Mengomentari buku di atas, Abdurrahman
Wahid- dalam sebuah pengantar buku
Shimogaki- mengatakan bahwa pemikiran Hanafi
jelas-jelas mengacu pada sebuah analisis kelas
yang mendominasi sosialisme sebagai faham
(Shimogaki, 1994:xiv).

82

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999




Sebagai langkah pertama pembaruan
pemikirannya, tahun 1988 Hanafi menulis buku
Min al-Agidah lla al-Saurah sebanyak 5 jilid.
Tahun 1992, Hanafi merintis 1ahirnya studi-studi
peradaban Barat dalam perspektif ketimuran -
oksidentalisme sebagai lawan orientalisme,
Muqaddimah § im al-Istigrab.

Tahun 1993, Hanafi menulis buku dengan
judul Refigion, ideology and Development Karya
ini memperlihatkan kecenderungan akhir
pemikiran Hanaff yang hendak mengideoclogikan
agama, dan meletakkan posisi agama serta
fungsinya dalam pembangunan di negara dunia
ketiga.

Kemunculan Kiri Islam

Sebagaimana telah dikemukakan bahwa
menurut Hanafi revolusi Islam di Iran bukan
merupakan satu-satunya penyebab munecul Kiri
Islam, tetapi masih ada faktor lain yaitu gerakan
modern [slam lainnya dan lingkungan dunia [stam
Arab,

Perfama, Hanafi menggambarkan kecen-
derungan-kecenderungan keislaman yang terkait
dengan kekuasaan dan berubahnya praktek
keislaman hanya menjadi ritus. Hanafi melihat
kecenderungan ini tidak lebih dari sarana yang
memunculkan feodalisme dan kapitalisme
kesukuan (Hanafi, al-Yasar... 1981:9),

Kedusa, Liberalisme menjadi sasaran kritik
Hanafi. Walaupun dalamretorikanya nampak anti
kolonial, tetapi liberalisme itu sendiri merupakan
hasil dari kolonialisme Barat. Ternyata, Libe-
ralisme didukung oleh kelas atas. Akibatnya,
rakyat Muslim menjadi korban eksploitasi
ekonomi (Hanafi, 1981:10).

Ketiga Kecenderungan Marxis Barat yang
bertujuan mendirikan partai yang berjuang
menentang kolonialisme,mempunyai sejumlah

pengaruh. Tetapi tidek cukup untuk memung-
kinkan'berkembangnya khazanah kaum Muslim
(Hanafi,1981:10).

Keempal, kecenderungan-kecenderungan
nasional-revolusioner sekarang telah melahirkan
perubahan fundamental dalam struktur sosio-
kultural dunia Islam Barat. Tetapi perubahan-
perubahan ini tidak mempengaruhi kesadaran
massa Musiim, al-Tanwir al-Syamil (Hanafi,
1981:10).

Terminologi [slam

Berdasarkan pengamatan Hanafi atas
realitas umat bahwa dunia Islam saat ini sedang
menghadapi dua ancaman besar. Kondisi seperti
ini, menurut Hanafi, menuntut adanya ke-
bangkitan islam- yang menjadi cita-cita- Kiri lslam-
lewat proyek peradaban af-Turas wa al-Tajdid
yang berdasarkan pada tiga concern utama.
Sikap terhadap tradisi klasik |slam, sikap terhadap
tradisi Barat, dan sikap terhadap realitas.

Adapun dua ancaman yang dimaksud
Hanafi di atas yaitu ancaman dari dalam danluar
Islam. Ancaman dari luar adalah /mperialisme,
Zionisme, dankapitalisme.Sedangkan ancaman
dari dalam adalah ketertindasan, keterbe-
lakangan, dan kemiskinan.

Dua ancaman tersebut menurut Hanafi
diciptakan oleh peradaban Barat dan tradisi [slam
*kanan”. Pengertian Islam dalam kaitan ini bukan
dalam tataran agidah yang bersikap ideal yaitu
penyerahan diri- dalam pengertian ini Hanafi
mengakui adanya- melainkan Islam yang berada
dalam tataran realitas-historis yang bersifat
sosiologis- dengan pendekatan socia/ marxian.
Dalam tataran ini muncul masyarakat berkelas:
penguasa sebagai kelaskanan dan yang dikuasai
sebagai kelas kiri, penindas dan tertindas;
sehingga Hanafi menganggap Asy'ariah sebagai

Al Mawarid Edisi VIl Fehruari 1999

33



kelas kanan dan Mu'tazilah adalah kiri dalam
tataran teologi Islam. Sedangkan dalam sejarah
politik, Ali lbn Abi Talib dan Husein adalah kiri dan
Mu'awiyah dan Yazid adalah kanan (Hanafi,
1981:8). Dalam tataran realitas historis ini lslam
memiliki makna ganda. Perfama, Islam sebagai
ketundukan yang diberlakukan oleh kekuatan
politik kelas atas. Aeda, Islam sebagal revolusi
yang diberlakukan oleh mayoritas yang tidak
berkuasa. Apabila untuk mempertahankan sat/s
guo suatu rezim politik, maka Islam diinter-
pretasikan sebagai ketundukan. Sedangkan
untuk memulai suatu perubahan sosial politik
melawan sfafus guo, maka lslam diinterpretasikan
sebagai pergolakan (Hanafi, 1991:104).

Gagasan al-Yasar al-Islami (Kiri
Islam)

Istilah “kiri® 1slam dikenal luas sejak
kemunculan jurnal a/- Yasar al-stami ("Kiri" Islam.
Beberapa Essartentang Kebangkitan Islamjpada
tahun 1981 (Shimogaki, 1988:5). Esai pertama
dalam jurnal itu, Maza Yani al-Yasar al-lslami,
yang dimaksudkan Hanafi sebagai “tajuk
rencana” jurnal dan gerakan pemikirannya.
Namun, istilah itu sendiri seperti dijelaskan
Shimogaki, bukan ciptaan Hanafl. Ahmad Gabbas
Shalih dalam a/-Yamin wa al-Yasar 7 al-lsiamf
{1972) mengatakan bahwa dalam Islam, “kiri®
memperjuangkan pemusnahan, penindasan bagi
orang-crang miskin dan tertindas. Ia juga
memperjuangkan persamaan hak dan kewsajiban
di antara seluruh masyarakat ... singkat kata, “kiri"
adalah kecenderungan sosialistik dalam Islam
(Shimogaki, 1988:4).

Hanafi tampaknya, seperti dikatakan
Shimogaki, mengambil ide “kiri" itu dari Shalih
yang kemudian ia kembangkan dalam jurnalnya.
dalam Jurnainya, Hanafi menjelaskan bahwa kiri

mengangkat posisi kaum yang dikuasai, kaum
yang tertindas, kaum miskin dan yang menderita
(Hanafi, aYasar..,1981:7). Kiri adalah nama
ilmiah, sebuah ilmu politik yang berarti resistensi,
kritisisme, dan menjelaskan antara realitas dan
idealitas. karena itu, Hanafi juga memberikan
nama lain bag “Kiri” Islam dengan “Islam Kitis"."

Hanafi mengakui bahwa kiri dan kanan
sebenarnya tidak ada dalam akidah islam,
melainkan hanya ada dalam tataran sosial, politik,
ekonomi, dan sejarah. Sehingga Hanafi me-
negaskan bahwa Kiri Islam berbicara pada
konteks ini, yaitu pada tataran kaum muslimin di
dalam realitas historis tertentu dan dalam sistem
sosial tertentu. Bagi Hanafi, mengenalkan
terminologi "Kiri" dan “orang-orang Kiri" adalah
penting sebagai upaya menghapus seluruh sisa-
sisa imperialisme (Shimogaki, 1988:5).

Secara umum, istilah- “kiri® sering
disalahfahami. dalam dunia Isiam, kiri dikenal
sebagai kafir atau afe/s. Kiri adalah pengkhianat,
pembangkang, penghasut, dan tidak senang
kepada kebaikan manusia. Tetapi menurut
Hassan Hanafi, penilaian itu merupakan sisa-sisa
imperialisme kultur di negeri-negeri Islam ketika
mereka mengacaukan istilah-istilah bahasa dan
pola pemikiran secara sengaja sehingga rakyat
tidak akrab lagi dengan kosakata demokrasi,
kebebasan, kerakyatan, perjuangan dan sete-
rusnya termasuk kosakata *kiri" (Hanafi, 1981:9).
Penggunaan kata “kiri" oleh Hanafi lebih ditekan-
kan pada istilah akademis dengan konotasi untuk
perlawanan dan krifisisme tanpa pretensi politik
dalam arti revolusi partai atau mobilisasi.

Selain berangkat dari perbedaan-perbe-
daan yang ada pada umat Islam itu sendiri
(miskin-kaya, kuat-lemah, penindas-yang tertin-
das, yang aksis-tidak aksis), kiri Islam juga
berawal dari perbedaan dikotomis Barat dan
Timur. Karena Barat bagi Hanafi adalah sebuah

84

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999




enfitas negara-negara atau entitas politk yang
terkait dengan imperialisme. Dengan demikian,
dalam pandangan “Kiri" Islam, Barat adalah suatu
kawasan, bangsa. kebudayaan, peradaban,
masyarakat yang senantiasa terkait dengan
penjajahan. Hanafi menegaskan menjelaskan
salah satu tugas “Kiri* Islam adalah unluk
mengembalikan peradaban Barat pada batas-
batas alamiahnya {Hanafi,1981: 21).

“Kiri® Islam hadir untuk menantang dan
menggantikan kedudukan peradaban barat,
menghadapi ancaman imperialisme ekonomi
berupa korporasi muitinasional ancaman
imperialisme kebudayaan. la ingin memperkuat
umat Islam dari dalam, dari tradisinya sendiri dan
berdirl melawan pembaratan yang pada dasarnya
bertujuan melenyapkan kebudayaan nasional
dan memperkokoh dominasi kebudayaan Barat
- (Hanafi,1981:20).

Metodologi Kiri Isiam

Pada garis besarnya “Kiri" |s!lam bertopang
pada tiga pilar utama yang sekaligus merupakan
isi pokok “Kiri® [slam, dalam rangka mewujudkan
kebangkitan [slam, revolusi tauhid dan kesatuan
umat. Pertama, revitalisasi khazanah klasik |slam.
Hanafi secara tegas menekankan perlunya
rasionalisme untuk revitalisasi khazanah klasik

Islam itu. rasionalisme merupakan keniscayaan

bagi kemajuan dan kesejahteraan umat untuk
memecahkan situasi kekinian dalam dunia-slam.
Kedua, perunya menantang peradaban Barat.
Hanafi memperingatkan akan bahaya impe-
riglisme kultural barat yang cenderung membasmi
kebudayaan bangsa-bangsa yang secara historis
kaya. Aefiga, adalah analisis atas realitas dunia
Islam untuk upaya ini ia mengkritik metode penaf-
siran tradisionat yang bertumpu pada teks (nas)
dan mengusulkan suatu metode lertentu agar

realitas dunia Isiam dapat berbicara sendiri
(Shimogaki,1988:6).

Analisis sosiologis atas relitas dunia Islam
inijelas merupakan bagian dari metodologi Hanafi
untuk mewujudkan semua tugas dan cita-cita Kiri
Islam. Sebab keberhasilan agenda gerakan sosial
dan politik, sebagaimana disebut Shimogaki, atau
kasus Hanafi, gerakan peradaban dan kebu-
dayaan, sangat dipengaruhi ketajaman analisis
pemahaman terhadap realitas. Realitas bagi
Hanafi adalah realitas masyarakat, politik dan
skonomi, realitas khasanah klasik Islam, dan
realitas tantangan Barat.Kiri 1slam yakin bahwa
cita-cita revolusilslam dapat benar-benar tercapai
setelah realitas-realitas itu dianalisis secara
seksama. Untuk menganalisis realitas-realitasitu
dan memetakannya, Hanafi menggunakan
metodologi. fenomenolegi. Karena itu, Hanafi
mengatakan bahwa analisis yang digunakannya
dimaksudkan agar realitas dunia Islam dapat
berbicara bagi dirinya sendiri (Shimogaki,
1988:60).

Sebagai seorang fenomenolog, Hanafi
menggambarkan kaitan antara ulama dan
kekuasaan politik. Karena kekuasaan politik,
kebangkitan Islam telah luas dibicarakan dan
diteliti. Seluruh partaf berbicara tentang pene-
rapan syari'ah. Masyarakat pun mengeks-
presikan semangat keagamaan dan keyakinan
tradisionalnya bagi ritualistik. slam ditulis dibuku-
buku dan jurnal-jurnal, tetapi Hanaft menangkap
sesuatu yang tersembunyi. Fenomena itu hanya
adadipermukaan, tanda-tanda kebangkitan Islam
tidak mempunyai dampak apapun dalam sistem
sosial. Rakyat tetap dipisahkan secara dikotomis
antara yang punya dan berkuasa dengan yang
miskin dan tertindas (Hanafi,1981:65), Di sinilah
relevansi kemunculan *kiri” Islam menjadi suatu
keharusan.

Al Mawarid Edisi VII ["chruari 1999

85




Untuk memperbaiki kondisi seperti itu,
analisis sosial adalah hal utama dan pertama
yang harus dilakukan. Pemikiran tradisional,
menurut Hanafi, dalam menganalisis masyarakat
selamaini bertumpu pada metodologi yang hanya
mengalinkan bunyi feks-teks itu adalah
realitasnya (Hanafi, 1981:45).

Bagi Hanafi, selragai telah dijelaskan,
objektivitas penafsiran adalah kebenaran objektif
bisa dibaca pada setiap ruang dan waktu
haruslah memperlihatkan persesuaian antara
teks asli dengan kenyataan objektif yang selalu
berupa nilai-nilai kemanusian universal.

Dengan demikian Kiri Islam didasarkan
atas figa topik utama, Usaha merekonstruksi
warisan intelektual yang telah usang, menjadi
suatu konstruk yang sesuai dengan tuntutan
zaman. Namun, bagi Hanafi usaha yang pertama
ini tidak cukup. Sebab kenyataan menunjukkan
bahwa Barat dengan warisan intelektualnya saat
ini berpengaruh pula pada umat Islam. Menurut-
nya warisan Barat juga harus dipelajari menurut
versi kita sebagaimana para orientalis mempe-
lajari warisan kita melalui versi mereka sendiri
(Hanafi, Mugaddimah, 1992:9-14). Dan sebagai
program ketiga Hanafi mengusuikan adanya
usaha menafsirkan dan merekonstruksi realitas
umat dalam skala global, artinya harus dibuat
rumusan-rumusan baru tentang siapa sebenar-
nyaumat Islamdan problema apa yang kini harus
dipecahkan oleh umat Islam. Ketiga rincian
program Hanafi ialah sebagai berikut ini.

Revitalisasi Warisan Klasik Islam

Program ini merupakan sikap Hanafi
terhadap tradisi Islam yang terdapat dalam buku
Min at-Agidah ila al-Saurah sebanyak lima jilid
yang masing-masing terdiri dari enam ratus

halaman. Buku yang membahas programinijuga
ialah buku af-7uras wa al- Tajdid.

Menurut Hanafi, rekonstruksi di sini artinya
membangun kembali tradisi dengan menganggap
peninggalan tersebut sebagai sesuatu yang
berubah-ubah dan bersifat historis agar dapat
diapresiasikan dengan modemitas (al-Syaukanie,
1994:123). Hanafi menunjuk sejumlah iimu-ilmu
atau pemikiran Islam klasik seperti llmu Kalam,
Filsafat (al-Hikmah}, Tasawuf, Usul Figh, Figh,
llmu Tafsir, dan limu Hadis (Hanafi, af-7iras...,
1987:178-180).

la menjelaskan bahwa pemikiran Kalam
Klasik terlalu teoritis, teosentris,elitis, dan konsep-
sional yang statis. Sedangkan Hanafi menghen-
dakillmu Kalamtu bersifat antroposentris, prakfis,
populis, transformatif, dan dinamis. Untuk
mentransformasikan ilmu-ilmu serta pemikiran
klasik menjadi ilmu atau pemikiran yang bersifat
kemanusiaan, Hanafi memberikan penawaran
dengan beberapa langkah berikut ini.

Pertama, |angkah dekonstruksi, Langkah
dekonstruksi ini dilakukan dengan menjelaskan
aspek isinya, metadologi, dan juga penjelasan
terhadap kontek sosio-historis yang melatar-
belakangi kelahirannya, serta perkembangannya
saat ini. Kemudian, memberikan penilaian atas
kelebihan dan kekurangannya juga bagaimana
fungsinya di masa sekarang.

Kedua, langkah rekonstruksi. Langkah ini
dilakukan dengan cara mentransfer teori-teori
lama yang masih dapat dipertahankan -seperfi
rasionalisme- ke dalam perspektf baru yang dida-
sarkan pada pertimbangan realitas kontemporer.
Teori-teori tersebut selanjutnya dibangun mejadi
sebuah ilmu yang berorientasi kepada kema-
nusiaan.

Ketiga, langkah pengintegrasian. Langkah-
langkah pengintegrasian ilmu-ilmu atau pemikiran
klasik dan merubahnya menjadi ilmu kemanu-

86

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999



siaan baru. Transformasi iimu-ilmu yang ditawar-
kan Hanafi yaitu Usul Figh menjadi Metodologi
Penelitian, Figh menjadi limu Politik, Ekonomi,
dan Hukum; Tasauf menjadi Psikologi dan Etika;
Imu Hadis menjadi Kritk Sejarah; Ilmu Kalam/
Teologi (dengan konsepnya seperti fmamaf,
Nagl-Agl, Khalg al-Afal dan Tauhid) secara
berurutan menjadi limu Politik, Metodologi
Penelitian, Psikologi, dan Psikologi Sosial, Filsafat
(dengan konsep-konsepnya seperti mantig,
Tabia)) secara berurutan menjadi Metodologi
Penelitian, Fisika, Psikologi Sosial, dan Sosiologi
Pengetahuan (Hanafi, a%-7uras..., 1992: 174-175).

Menentang Peradaban Barat

Sebagai wujud sikap Hanafi terhadap
tradisi Barat ia melontarkan gagasan sekaligus
menciptakan “lmu” baru yaitu Mugaddimah ff im
al-Istigrab (Pengantar dalam Oksidentalisme).

Berbeda dengan Afghani yang memusat-
kan perhatiannya pada imperialisme militer pada
zaman penjajahan, Hanafi memusatkan
perhaliannya kepada imperialisme budaya yang
menyerang kebudayaan umat Islam dari dalam
dengan memusnahkan afiliasinya dengan
komunitas {umat) sehingga komunitas menjadi
tidak berakar, Hanafi menentang Barat tetapi
tanpa disadari ia telah terpengaruh dan menjadi
korban mitos ‘budaya universal’ yang dipro-
pagandakan dan terus didominasi oleh media
Barat. ia belajar dari Barat dan membuatnya
imperior kompleks karena ia merasa bahwa
dirinya berasal dari masyarakat yang jumud.Dari
sinilah ia mencanangkan untuk dekolonialisasi diri
dan membuat satu level peradaban yang sama.

Secara harfiah oksidentalisme berarti hal-
hal 'yang berhubungan dengan Barat, baik itu
kebudayaan, ilmu dan aspek sosial lainnya.
Menurut Hanafi, tugas oksidentalisme yang paling

utama adalah menghapuskan doktrin euro-
centrisme dan pengembalian budaya Barat
kepada batas daerah jangkauannya yang wajar,
karena selama inikebudayaan Barat telah keluar
batasan teritorialnya, baik lewat usaha kolo-
nialisme, saranainformasi yang canggih, maupun
pusat-pusat penerangan dan riset yang tersebar
di berbagai negara (Hanafi, 1892:37). Tugas lain
dari oksidentalisme adalah untuk membebaskan
belenggu ketimpangan sejarah.

Dengan oksidentalisme, menurut Hanafi,
dapat mengubah orientasi penelitian —yaitu
Barat- menjadi objek yang telifi. Dulu menjadi
objek kajian dalam orientalisme, maka saatnya,
menurut Hanafi, harus menjadi pengkaji dalam
oksidentalisme. la merasa optimis dengan
oksidentalisme tidak akan ada lagi bangsa yang
mendakwa dirinya sebagai bangsa yang lebih
super (Hanafi, 1992:38}).

Analisa Atas Realitas

Sebagai Sikapnya atas realitas, Hanafi
mewujudkan kepeduliannya lewat dua karya
akademiknya tesis dan disertasi sewaktu menye-
lesaikan program doktoralnya. la mengkritik
metode tradisional yang bersandar padateks dan
mengusulkan metode yang memungkinkan
realitas Islam berbicara sendiri {(Shimogaki,
1994:57;Al-Syaukanie, 1994:124).

Menurut Hanafi, apa yang dibutuhkan
dalam program ini adalah bagaimana mentrans-
formasikan realitas ke dalam diskursus rasional.
Pemikirannya yang realistik dan pragmatis
mengkritik pemikiran Islam klasik yang terlalu elitis
dan terlalu teoritis. Maka ia merubah llmu Kalam
menjadi Teclogi Tanah, Teologi Pembebasan dan
Teclogi Transformatif.

Hanafi memang mendasarkan pembaru-
annya pada realitas kontemporer, akan tetapi ia

Al Mawarid Edisi VI{ F'éhruari 1999

87



tidak persis sama dengan kelompok yang mengi-

nginkan pembaruan model Barat secara lebih .

bersifat total dan juga sama dengan kelompok
yang menghendaki nilai-nilai modernitas di
samping nilai-nilai tradisi yang dianggap cocok
dengan pillhannya. Pada dasarnyaia bermaksud
menjadikan realitas kontemporer sebagai tujuan
pembaruan, sedangkan warisan lama (fradisi)
hanya sebagai alat untuk mencapai tujuan
(Hanafi, a*-7iras...,1982:13). Dalam arti bahwa
realitas sebagai parameter penafsiran tradisi.
Sehingga bagaimana tradisi tetap sebagai
landasan namun ia menjadi wujud baru yang
dapat menggerakkan perubahan sosial.

Dalam melihat realitas, di samping berda-
sarkan objekfifitas penilzian secarailmiah, Hanafi
juga berpihak kepada hal-hal yang menyangkut
persoalan kerakyatan, ketidakadilan, dan
nasionalitas, sehingga dalam hal terakhir ia sering
dikategorikan sebagai kelompok "kiri® dan berbau
marxis (Shimogaki, 1988:72-76). la tidak
memaksudkan bahwa realitas di sini sebagai
tafsiran tertentu dari kelompok yang tendensius,
akan tetapi ia lebih mementingkan fenomena-
fenomena, struktur psikis, dan kondisi sosial
tertentu sebagai data yang perlu diteliti.

Penutup

Hassan Hanafi berpendidikan Barat mo-
dern membuatnya menjadi kritis terhadap
modernisasi atau pembaruan yang bersandar
pada pengalaman Barat. Akan tetapt justru
walaupun Hanafi mengkritik Barat tetapi ide-ide
liberalisme dan gagasan pencerahan yang
berasal dari Barat telah mempengaruhi pemi-
kirannya.

Signifikansi rekonstruksi pemikiran Hassan
Hanafi, adalah karenaia mempunyai iga peranan
dalam pergulatan dunia intelektual Islam dan

terutama dalam hubungannya dengan kemun-
culan gerakan Kiri [slam.

Perfama, peranannya sebagai pemikir
revolusioner. Hanafi memunculkan gerakan a*
Yasar at-/sfamikarena terdorong -salah satunya-
oleh keberhasilan revolusi slam di Iran tahun
1979. Di samping dia punya proyek besar yaitu
al-Turas wa al-Tajdid, dia mencita-citakan
kebangkitan Islam lewat revolusi Tauhid, suatu
konsep int dalam pandangan dunia [slam.

Keduaperanannya sebagai seorang
reformer dalam tradisi klask Islam. Sebagaimana
Muhammad Abduh, Hassan Hanafi mengagung-
kan rasionalisme Mu'tazitah yang mempro-
klamirkan kemampuan akal untuk mencapai
pengetahuan dan kebebasan berinisiatif dalam
berprilaku.

Ketiga, peranannya sebagai seorang yang
berkeyakinan seperti Jamaluddin Afghani,
pelopor Pan /slamisme. Sebagaimana
Jamaluddin Afghani, Hassan Hanafl menyerukan
perjuangan melawan imperialisme Barat dan
menyerukan kesatuan Dunia Istam (Shimogaki,
1993: 17).

Secara garis besar Kiri Islam Hassan
Hanafi bertopang pada tiga pilar utama, yaitu
revitalisasi khazanah kiasik Islam, menentang
peradaban Barat dan analisis kritis atas realitas
dunia Islam.

Untuk mentransformasikan ilmu-ifmu serta
pemikiran klasik (Islam)menjadi ilmu atau
pemikiran yang bersifat kemanusiaan, Hassan
Hanafi menawarkan langkah-langkah dekon-
struksi, rekonstruksi dan integrasi. Ketiga langkah
ini hendaklah dilakukan secara simultan. Ketiga
langkah tersebut merupakan ijtihad dalam versi
baru.

Pemikiran Hassan Hanafi tidak dapat
dikategorikan dalam tradisionalisme, meskipun ia
erat kaitannya dengan tradisi Islam. Hal tersebut

88

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999



,disebabkan karena ia hanya menggunakan fra-
.. disi itu untuk dibongkar dan bukan diambil
keseluruhannya. Demikian juga pemikirannya
tidak dapat disejajarkan dengan pemikiran-
pemikiran liberalis westernis yang menghendaki
pembaruan ala Baratkarenajustruia menentang
superioritas peradaban Barat.

Demikian juga, seandainya disebut
modernis- seperti disebut oleh Shimogaki- bukan
dalam pengertian yang sepenuhnya sama
dengan sebutan modernis yang dikenal secara
umum di dunia Islam, karena analisis utamanya
adalah fenomenologi yang muncul di Barat untuk
menanggulangi modernitas.

Walaupun Hanafi telah menyerap moder-
nitas dan pascamodernitas, tetapi ia belum masuk
ke dalam gerakan pemikiran Barat yang baru
yaitu postmodernisme. Sebagai reformis
pemikiran slam, Hanafi menjunjung tinggi
sebagian tradisi klasik slam yaitu rasionalisme
Mu'tazilah. Hal ini, bertentangan dengan posisi
postmodernisme; sehingga Kazuo Shimogaki
membuat kesimpulan bahwa pemikiran Hassan
Hanafi berada di antara modernisme dan
postmodernisme.

Tentang pemikiran kiri Islam yang
ditawarkan oleh Hassan Hanafi sudah tentu tidak
semua orang harus sepakat. Dan adalah sebuah
kenyataan dalam sejarah, bahwa pemikiran yang
menyangkut wilayah penafsiran terhadap suatu
ajaran tidak perlu selalu ditemui adanya suatu
konsensus.L]

———1982. Dirasaf at-Islamiyyah. Cet. . Bairut
Dar al-Tanwir.

——1983. Qadaya Muasirah fi Fikrina al-
Mu asir, Cet. |I. Bairut: Dar al-Tanwir.

— 1984 ."Pandangan Agama tentang tanah:
Suatu Pendekatan Islam.” Dalam Majalah
Prisma Nomor 4. Edisi Bulan April 1984.

——1989. Al-Din wa al-Saurah i Misri 1952-
19871. 8 Jilid. Kairo; Maktabah Madbulaih

——.1990. *Asal-Usul Konservativisme
Keagamaan dan Fundamentalisme
Islam."Dalam Jurnal Ulumul Qur anNomor
7 Volume 11.1990.

—1990. Qadaya M asirah ff Fikr al-Gharb.
Cet.V. Bairut: al-Muassasah al-Jam'iyyah.

——.1991. Agama,ldeologi, dan
Pembangunan. JaKarta:Perhimpunan
Pengembangan Pesantren  dan
Masyarakat,

——1992a. A-Turas wa al-Tajdid Maugiuna
min al-Turas al-Qadim. Cet.[V. Bairut: Al-
Mu'assasah al-Jamiyyah.

———.1992b MUqaddimah fi lm al-Istigrab
Maugifuna min al-Turas al-Garb. Cet.l.
Bairut; Al-Mu'assasah al-Jam'iyyah.

Ahmed, Akbar 8. 1994. /slam Globalization and
Postmoderniy. |.ondon; Routledge.

Al-Syaukanie, A. Luthfi. 1994a. Perlunya
Oksidentalisme: Wawancara dengan
Doktor Hassan Hanafi.” Dalam Jurnal
Uumul Quran Nomor 5 dan 6 Volume V.,
1994.

.1994b."Oksidentalisme: Kajian barat

DAFTAR PUSTAKA

Hanafi, Hassan.1977. Religions Dialogue and

Revolution. Kairo: Anglo Agiptian
Bookshap.

1981, A-Yasr al-/slamiKitabah ai-Nahdah
al-istamiyyah. Kairo Mesir.

setelah Kritik Crientalisme.” Dalam Jurnal
Uumuf Quran Nomor 5 dan 6 Volume
V.1994.

Ayubi, Nazih N.1991. Political lslam Religion and
Politics in the Arab World. London:
Routledge.

Al Mawarid Edisi VII Februari 1999

89



Berten. K.1996. Filsafat Baraf Abad XX Jiid If
Perancis. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Binder, Leonard. 1988. /sfamic Liberalism: A
Critique of Development ldeologies.
Chicago: The University of Chicago Press.

Boulatta, Isa J. 1993. “Hassan Hanafi: Terlalu
Teoritis untuk Dipraktekkan”. Dalam Jurnal
Isfamika Nomor 1 Juli-September 1993,

Espasito, Jhon L. 1992, 7he lslamic Threat: Myth
or realily. Oxford: Oxford University Press.

Gresh, Alain dan Dominique Vidal.1990. An A fo
Z of Middle East New Jersey: Atlantic
Highland.,

Haddad, Yvonne Yazbeck.1991. The
Confemporary Islamic Revival: A Critical
Survey and Bibliography. New York:
GreenWood Press.

Harb, “Ali.1993. Magd af-Nash. Bairut: AlMarkaz
al-Saqafi al-'Arabi.

Hidayat, Komaruddin. 1995. ‘Pembaruan Islam:
Dati Dekonstruksi ke Rekonstruksi®, Dalam
Jurnal Ulumu! Quran Nomor 3 Volume
VI.1995,

Kuswaya, Adang.1997. "Hassan Hanafi: Islam Kiri
(al-Yasr al-Islami), Makalah Seminar Mata
Kuliah Perkembangan Modern Isiam [
disampaikan pada tanggal 17 Desember
1997. Jakarta: Program Pascasarjana IAIN
Syarif Hidayatullah.

Lapidus, Ira M. 1993. A History of Islamic
Societies. Cambridge University Press.

Mahasin, Thoha.1994. “Manusia dan Perubahan
Sejarah: Berteclogi bersama Hassan
Hanafi", Dalam Jurnal Bangkit Nomor 8
tahun 11l 1994,

Muzani, Syaiful. (Ed.). 1993. Pembangunan dan
Kebangkitan Islam di Asia Tenggara.
Jakarta; LP3ES.

Shimogaki, Kazuo, 1994. Between Moderniy and
Postmodernily the Islamic Left and Dr.
Hassan Hanafi’'s Thought: A Critical
Reading. Terj. LKiS. Yogyakarta:LKiS.

Rahman, Budhi Munawar.1993. “Al-Yasr al-lslami:
Manifesto Hassan Hanafi" Dalam Jurnal
/s/amika Nomor 1 Juli-September 1993.

Rahman, Fazlur. 1979. “Islam: Challenges and
Opportunities”, dalam /sfam: Past influence
and Present Challenge, A.T. Welch dan P.
Cachia.(Eds.). 1979. Edinburgh: Edinburg
University Press. him.315-325.

—— 1980. “Islam: Legacy and Contemparary
Challenge®, dalam Cyriac K. Pullapilly
(Ed.).1980. /slam in the Contemporary
World Notre Dame, Indiana: Cross Roads
Books.

1981. “Roots of Islamic Neo-
Fundamentalism”, dalam Philip H. Stoddard
et. al(Eds.).1981. New York: Syracus
University Press.

Titus, Harold.1984. Persoalan-Persoalan
FilsafatTer]. Rasyidi. Jakarta: Bulan
Bintang.

Wehr, Hans.1997. A Dictionary of Modem Written
Arabic. CetlV. Weisbadon: Otto
Harrassowitz,

L

90

Al Mawarid Edisi V1] Februari 1999



