Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Acep Aripudin | DAKWAH DAN HUKUM'
Dosen UIN Bandung LINGKUNGAN HIDUP

Abstrac
The most important of Central isue in global era is global warning
effect. One of its’canses is hyper-using of technology un-controlled, that
become damage in this world. The other canses is un-controlled of
excploitation to nature and is not be attend to ecosystem and environment
live. Respons and reaction to global condition was spoken by a lot of
people, —-include — Islam, specially if looked according to Islamic lamw.
Masalabh-mursalah concept, as teoritic can be made basic in  giving
solution this global accident.

diada
o s aladl sha Sl Al el e (A g sasall a8l (e
A 13 sy a5 Olemiad 8 dlae s Lo
sha I Ll Y alladl syl A AY Gl &l
PUNON [ I3 Y PPN QU PN PRV S G PN PR
JLAJ‘\L)A‘\L;AZJSSM eh&\éﬂb#d\uw

238 allal) ala dlieal) Jad gl

Kata kunci:
Dakwah, Global Warning, Hukum Islam,
Masalah - Mursalah, Maqasid Al-Syari’ah

Pendahuluan

Persoalan lingkungan hidup pada era teknologi
industri sekarang ini adalah isu global semakin kencang
bergelinding disuarakan hampir disetiap kesempatan.

! Yang dimaksud hukum disini adalah kaidah-kaidah yurisprudensi hukum Islam,

yakni maqasyid as- asyariah dan mashlahah mursalah.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1161



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Dunia tempat manusia hidup dan melangsungkan
kehidupannya semakin terganggu oleh ulah keserakahan
manusia sendiri. Kerusakan lingkungan akibat polusi
kendaraan, pembabatan hutan yang tak terkendali,
pencemaran air, baik di darat maupun di lautan,
eksploitasi dan eksplorasi tambang yang tidak
mengindahkan keseimbangan ekosistem makhluk hidup
semakin menambah runyamnya persoalan lingkungan.
Kondisi seperti ini, diperparah dengan semakin
tumpang-tindihnya peraturan dan perundang-undangan
mengenai penataan lingkungan seperti pada Hak
Pengelolaan Hutan (HPH) di Indonesia. Moralitas
masyarakat Indonesia demikian parah dalam persoalan
pelestarian lingkungan, telah mengetuk batin dan
pikiran kita, karena lambat-laun kondisi kerusakan ini
akan mengancam eksistensi keberlangsungan manusia
secara normal. Meskipun keruskan lingkungan itu
dilakukan oleh oknum-oknum manusia  yang
mengatasnamakan penguasa, masyarakat dan
pengusaha yang memiliki izin resmi, toh upaya
rekontruksi dan konservasi menjadi tanggungjawab
bersama, tak terkecuali para pengkaji dan penganjur
agama (para da’i) dalam menyampaikan pesan-pesan
dakwahnya, baik berbentuk perkataan maupun
perbuatan.

Da’i dalam kapasistasnya sebagai pembimbing
umat memiliki tugas multi fungsi. Apabila rutinitas
dakwah sementara ini masih berkutat hanya pada
penyampaian pesan-pesan ritual dan moral, maka sudah
waktunya para da’i melakukan upaya-upaya yang lebih
makro, merambah pada upaya-upaya melakukan
tekanan dakwah pada ranah yang lebih ramah terhadap
lingkungan hidup.

Kajian hubungan Islam dengan lingkungan hidup
mengusik segmen masyarakat tertentu di luar bidang
kajiaannya. Para ahli ilmu agama Islam mencoba
menawarkan konsep-konsep lingkungan hidup yang
berbasis nilai agama. Mareka adalah para ahli hukum
agama (yuris), para da’i hingga para cendekiawan yang
memiliki komitmen dalam menjaga dan memelihara
lingkungan hidup.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1162



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Dalam term figih Islam terdapat konsep maslahat
dan maqgasid al-Syari’ah khususnya dalam khasanah
pemikiran usil figh dan figih yang memiliki peran sangat
penting. Meski keduanya masih diperdebatkan oleh para
ulama baik salaf maupun khalaf dan masuk kategori
sumber hukum yang bersifat mukhtalaf fth, namun
perannya sangat kunci di dalam melakukan terobosan-
terobosan fighiah. Karena itu, tak heran jika isu
maslahat dan maqgasid al-Syari’ah terus menjadi isu
sentral di seputar kajian-kajian pembaruan dan
senantiasa menjadi isu seksi yang menarik banyak
ulama dan elit intelektual Islam hingga sekarang.

Semua kajian yang menyangkut isu-isu
kontemporer juga tak luput memakai analisis maslahat.?
Bahkan teori maslahah-mursalah (TMM) dianggap
mampu mendobrak kebekuan hukum Islam dan sangat
strategis dalam mengeksplorasi dimensi-dimensi internal
teks-teks (nusis) yang masih mengendap di balik teks-
teks Alquran dan Sunah yang begitu kaya makna dan
arti. Maslahat juga dianggap mampu merekonsiliasikan
kontradiksi-kontradiksi yang terjadi dalam sebagian
sumber hukum itu dengan realitas-realitas kekinian dan
kedisinian (here and now).

Para wulama, terutama ulama khalaf, percaya
bahwa maslahat dan magasid al-Syari’ah bisa dipakai
sebagai unit analisis dalam ijtihad secara lebih efektif
dan strategis. Kedua konsep tersebut memungkinkan
para ulama mengembangkan hukum Islam dalam
kehidupan global vis a vis pertarungannya dengan
kebuntuan figih menghadapi persoalan-persoalan baru
dan isu-isu kontemporer. Dengan maslahat dan maqasid
al-Syari’ah, figih atau hukum Islam memiliki basis-basis
relevansi dengan kebutuhan-kebutuhan hidup yang kian
kompleks dan memerlukan landasan-landasan moral
hukum.3 Sebaliknya, ustl figh sebagai suatu metodologi

2Contoh tentang ini sangat banyak. Misalnya tulisan-tulisan para pemikir kiti
seperti Hassan Hanafi, Fazlur Rahman, Abdullah Ahmed an-Na’im,
Mohammed Shahrour, Muhammad Arkoun, untuk menyebut beberapa di
antaranya.

SHenry Laoust, misalnya, sangat memuji TMM (teoti maslahat dan maqas#id al-
syari’ah) sebagai kekayaan peradaban Muslim. Ia mengatakan bahwa prinsip

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1163



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

yang khas Islam memperoleh pengayaan dengan
hadirnya pelbagai genre pemikiran baru dalam masalah-
masalah figih kontemporer.

Secara berturut-turut makalah ini akan menyoroti
maslahat dan magasid al-Syari’ah yang dimulai dengan
menyajikan persamaan dan perbedaan ta’rif maslahat
dan magqgasid al-Syari’ah menurut ulama klasik dan
ulama kontemporer (salaf dan khalaf); cara mengetahui
maslahat dan magasid al-Syari’ah; dan keabsahan
menetapkan hukum atas dasar maslahat dan magasid
al-Syari’ah.

Perspektif Ulama Klasik Tentang Maslahat dan
Magasid al-Syari’ah

Secara etimologis, kata maslahat adalah kata
benda infinitif dari akar kata s-lI-h (saluha). Kata kerja ini
digunakan untuk menunjukkan keadaan sesuatu atau
seseorang yang baik, sehat, benar, adil, bajik, jujur atau
secara alternatif untuk menunjukkan keadaan memiliki
nilai-nilai tersebut. Kata ini juga digunakan untuk
sesuatu urusan atau bisnis yang kondusif terhadap
kebaikan atau yang ditujukan untuk kebaikan.

Arti etimologis lain yang dikemukakan ulama ustil
tentang maslahat adalah identik dengan kata manfaat,
baik dari segi lafal maupun makna. la juga berarti
manfaat suatu pekerjaan yang mengandung manfaat
seperti dalam perdagangan. Tetapi sebenarnya ada
beberapa definisi yang dikemukakan ulama ustl yang
seluruhnya mengandung esensi yang sama. Imam Al-
Ghazali meringkaskan definisi maslahat dengan
mengatakan bahwa pada prinsipnya ia berarti
“mengambil manfaat dan menolak kemudharatan dalam
rangka merawat tujuan-tujuan syara™

TMM adalah salah satu gagasan yang membuat teori Hukum Islam lebih
unggul daripada Kristen. Karena prinsip inilah Islam memiliki kesadaran akan
realitas secara lebih maju datripada Kristen. Dikutip kembali dalam Muhamad
Khalid Masud, Islamic 1egal Philosophy: A Study of Abu Ishaq al-Syatibi’s 1ife and
Thought (Islamabad: Islamic Research Institute, 1977), h. 98.

*Abu Hamid Al-Ghazali, A/-MustasT fz, Jilid T (Bagdad: Mutsanna, 1970), h. 286-
287

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1164



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Dalam penggunaan bahasa Arab ada ungkapan
nazara ft masalih al-nas (Dia mempertimbangkan hal-hal
yang menghadirkan kebaikan bagi banyak orang). Atau
ungkapan fil-amri masalih a-nas (ada kebaikan dalam
urusan itu).s

Di dalam Alquran, pelbagai turunan dari akar kata
saluha banyak digunakan. Tetapi bukan dalam kata-kata
maslahat. Alquran memakai kata zalama ¢ (berbuat
zalim), dan fasada (berbuat kerusakan)?. Selanjutnya,
kata salih, bentuk fail dari saluha banyak ditemukan
dalam Alquran. Dalam satu kesempatan, arti kata ini
secara tekstual dielaborasi sebagai berikut:

“Mereka  beriman kepada Allah dan hari
penghabisan, mereka menyuruh kepada yang
ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar dan
bersegera kepada (mengerjakan)  pelbagai
kebajikan; mereka itu termasuk orang-orang yang
saleh”

Secara lebih tegas maslahat dijelaskan oleh al-
Ghazali di abad ke-12. Penjelasannya adalah sebagai
berikut:

Pada dasarnya (aslan), ia (maslahat) merupakan
ungkapan untuk mencari hal-hal yang bermanfaat
atau untuk menghilangkan sesuatu yang
merugikan. Tetapi arti ini bukanlah yang kami
maksudkan, sebab mencari kemanfaatan dan
meghilangkan kerugian adalah tujuan-tujuan
(magéasid) yang dituju oleh penciptaan dan yang
diwujudkan oleh kebaikan penciptaan dalam
merealisasikan tujuan-tujuannya. Apa yang kami

SLihat Lane, An Arabic-English Lexicon, Book IV (London: William Norgate,
1863-1893), h. 1714-1725.

S “Maka barangsiapa bertanbat (di antara pencuri-pencuri itn) sesudab melakukan

kejahatan itu dan memperbaiki diri, Maka Sesunggubnya Allah menerima tanbatnya.
Sesunggubnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang” (QS, 5:39).

TLihat QS, 26:123, 27:142, 2:220.
8Ali Imran/3:114.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1165



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

maksudkan dengan maslahat adalah memelihara
tujuan Syari’at, yang mencakup lima hal:
memelihara agama, memelihara kehidupan,
memelihara akal, memelihara keturunan, dan
memelihara harta benda. Yang memastikan
terpeliharanya lima prinsip ini adalah maslahat
dan yang merugikan terpeliharanya adalah
mafsadat, dan menghilangkan hal-hal yang
merugikan itu adalah maslahat.?

Definisi lain tentang maslahat dikemukakan oleh
Fakhrudin al-Razi di abad ke-1310, Imam al-Juwaini, al-
Tafill, al-Syatibil2, dan lain-lainnya. Semua definisi itu
memiliki arti yang lebih kurang sama dengan definisi
yang dibuat Al-Ghazali. Ini masuk akal karena definisi-
definisi oleh ulama belakangan hanya mengembangkan
definisi yang dibuat oleh Al-Ghazali dalam kitab
Mustasfa. Perbedaannya terletak pada uraian mereka
tentang cakupan, kewenangan, dan pemakaian maslahat
dalam pengambilan atau penetapan hukum. Hal ini akan
dibahas dalam subjudul penetapan hukum berdasarkan
maslahat.

Dari definisi Al-Ghazali tersebut di atas, maslahat
terkait erat dengan magasid al-Syari’ah. Kebaikan atau
nilai-nilai yang mengandung kebajikan (maslahat) harus
merujuk pada terpeliharanya lima hal tadi (menjaga
agama, kehidupan, akal, keturunan, dan harta benda)
dan yang menghindarkan dari hal-hal yang mengancam
atau membahayakan mereka. Karena itu, maslahat
sering menjadi unit operasional dari magasid al-syari’ah.

Adalah al-Syatibi dari kalangan ulama klasik
yang dianggap paling concern dengan teori magasid al-

9Abdul Hamid Al-Ghazali, A/-Mustasfa, Jilid I (Bagdad: Mutsanna, 1970), h. 286-
287. Lihat pula Raghib al-Is¢:fahani, A-Mufradat fi Gharib al-Qur'an (Karachi:
Tijarat al-Kutub, 1961), h. 286.

10 ihat Fakhrudin al-Razi, a/-Mabsil fi Iimi al-Ushal (Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, 1988), cet. Ke-1

Tihat Najmuddin al-Tufi, Syarh al-Arbain, dimuat dalam lampiran Mus¢itafa
Zaid, al-Malahat fi al-Tasyri’ al-Islami wa Najmuddin al-Tafi (Kairo: Dar al-Fikr
al’Arabi, 1954), h. 18.

12Tbrahim Ibn Musa al-Syatibi, a~-Muwdfaqat fi Usil al-Syari’ab, Jilid II (Beirut: Dar
al-Ma’rifah, t.t).

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1166



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

syari’‘ah sebagaimana diulas dalam karyanya al-
Muwafagat fi Usal Syari’ah.l® Dalam banyak kajiannya,
konsep maslahat sering dipakai secara bergantian
dengan magqgasid al-syari’‘ah dengan arti yang lebih
kurang sama. Jika maslahat adalah konsep kebaikan
yang diakui secara umum, maka magasid al-syari’ah
adalah unsur-unsur yang dicakup dalam konsep
maslahat itu.

Doktrin atau teori magéasid al-Syari’ah adalah
kelanjutan dari konsep maslahat sebagaimana
dicanangkan para ulama sebelum Syatibi. Magasid al-
Syari’ah, pada dasarnya, mengandaikan bahwa
kemaslahatan harus merujuk pada nilai-nilai kebaikan
yang diringkas dalam lima prinsip di atas tadi.

Doktrin Syatibi tentang maqgasid al-Syari’ah

adalah wupaya untuk menegakkan maslahat
sebagai unsur pokok tujuan hukum. Premis maslahat,
kata Syatibi selanjutnya, bisa ditegakkan dalam syari’ah
dengan metode induksi (istigra’iy), baik sebagai tema
umum dalam syari’at maupun dalam paparan tentang
Glat (ratio legis) dari pelbagai perintah secara terinci.
Sebagai contoh, Alqur'an menjelaskan bahwa alasan
diperintahkannya berwudhu dan mandi wajib, puasa
serta jihad masing-masing adalah demi kebersihan,
kesalehan, dan lenyapnya kezaliman.

Senada dengan Al-Ghazali dan mayoritas ulama,
Syatibi berpendapat bahwa maslahat harus tetap
berdasarkan pada atau sejalan dengan tujuan nas baik

13 Secara ringkas teori Syatibi dapat dinyatakan demikian: Aturan-aturan
partikular (juz%) Syari’ah dibangun oleh hukum-hukum universal (gawanin
kulliyah). Hukum-hukum itu diketahui melalui survai komprehensif terhadap
pernyataan-pernyataan Syari’ah. Dengan menggunakan prosedur induksi
sempurna (istigrai tamm), seseorang dapat bergerak datri aturan-aturan
partikular kepada hukum-hukum universal Syari’ah. Tawaran al-Syatibi tidak
lain dati suatu pergeseran yang luar biasa dalam prosedur metodologis.
Karena itu, dengan menggunakan tawaran Syatibi segera akan memperluas
jangkauan ijtihad dari keterbatasan-keterbatasan gsyds partikular sebelumnya,
kepada suatu proses komprehensif, di mana induksi dan deduksi digunakan
sekaligus. Induksi memungkinkan kita bergerak dari partikular kepada
general, sebaliknya deduksi bergerak dari general kepada partikular. Lihat
Ibrahim ibn Musa asy-Syatibi, a~-Muwdfagat fi UsOil al-Syari’ah (Beirut: Dar
al-Ma’rifah, t.t.), vol. 2, hlm. 29-39

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1167



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Alquran maupun hadits bukan kepada kepentingan
manusia. Sebab menurut al-Syatibi, jika berdasarkan
pada kepentingan manusia akan mudah atau
terperangkap pada hawa nafsu. 14 Pendapat-pendapat
tersebut menegaskan bahwa meski maslahat dapat
dipakai sebagai sumber hukum, namun dalam kerangka
pendapat ini, ia harus tetap berada dalam bingkai
Syari’at.

Berbeda dengan pendapat ini, Najmudin al-Tafy
menyatakan bahwa apabila kepentingan umum yang
dipahami dari hadits itu yang didukung nas-nas lainnya
bertentangan dengan dalil-dalil syara’ dan jika tidak
dapat dikompromikan, maka kepentingan umum
(maslahat ‘ammah) hendaklah diutamakan, dengan cara
nas atau ijma’ itu di-tahsis dengan kepentingan umum,
bukan dengan membekukannya. Karena kepentingan
umum, kata al-Tafy selanjutnya, merupakan tujuan
utama syara’, sedangkan dalil-dalil syara’ dianggap
sebagai sarana untuk mencapai kepentingan umum.
Oleh sebab itu tujuan harus lebih diutamakan daripada
sarana.!s

Al-Tafy membangun  pemikirannya tentang
maslahat tersebut berdasarkan atas empat prinsip, yaitu:
1. Akal bebas menentukan maslahat dan mafsadat,

terutama dalam lapangan mu’amalah dan adat. Untuk
menentukan suatu maslahat dan mafsadat cukup
dengan akal. Pendiriannya bahwa akal semata tanpa
harus melalui wahyu mampu mengetahui kebaikan
dan keburukan (husn dan qubh) menjadi landasan
yang pertama dalam piramida pemikirannya. Tetapi
dia membatasi kemandirian akal itu dalam bidang
muamalah dan adat-istiadat, dan melepaskan
ketergantungan atas petunjuk nas.

2. Maslahat merupakan dalil syari mandiri yang
kehujahannya tidak tergantung pada konfirmasi nash,
tetapi hanya tergantung pada akal semata. Dengan
demikian, maslahat merupakan dalil mandiri untuk
menetapkan hukum karena, baginya, sesuatu itu

14Al-Syatibi, al-Muwafagat. .., Jilid 11, h. 38.
15Dikutip kembali dalam Musthafa Zaid, a/Maslabat fi al-Tasyri'al-Isiami wa
Najamndin al-Lnfy (Deirut: Dar al-Fikr: 1954), h. 133.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1168



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

bermanfaat atau mengandung maslahat bisa dinalar
dengan atau melalui adat-istiadat dan eksperimen
tanpa petunjuk nash.

3. Maslahat hanya berlaku dalam lapangan muamalah
dan adat kebiasaan. Sedangkan dalam bidang ibadah
ukuran-ukurannya ditentukan oleh syara’ seperti pada
ibadah mahdoah (salat lima waktu, puasa bulan
ramadhan, dan lain sebagainya). Hal ini demikian
karena hal tersebut merupakan hugiiqullah (hak-hak
Allah) Selanjutnya, dia juga mengatakan bahwa pada
hubungan antar manusia itulah akal sangat
mengetahui baik dan buruknya.

4. Maslahat merupakan dalil syara’ paling kuat. Karena
itu, jika ada nash dan ijma’ bertentangan dengannya
(maslahat), ia harus didahulukan dari keduanya
dengan cara takhsts dan bayan terhadap nash. Jadi
bukan dengan meninggalkan nash sama sekali.16

Pandangan al-Tufy ini dianggap sangat radikal
dan liberal. Sehingga tak heran jika pada masanya
pendapat tersebut dianggap keluar dari pakem (arus
utama/mainstream) dan bahkan ada yang menuduhnya
berkarakter Syi’ah 17 . Al-Tafy juga secara tak
terhindarkan dicela dan dikucilkan oleh para ulama
sezamannya akibat dari pandangan-pandangannya yang
melawan arus utama (mainstream) pada saat itu.

Demikianlah, konsep maslahat pada masa klasik
muncul tidak dengan sekali jadi. Konsep ini bekerja
melalui proses panjang dan pertarungan antar ide,
argumentasi, dan reformulasi di kalangan wulama.

Pikiran-pikiran mengenai konsep ini berkembang karena

didorong oleh kian kompleksnya kehidupan dan kian

rumitnya masalah-masalah fikih yang harus dipecahkan.

Dalam periode-periode berikutnya, konsep maslahat

dikembangkan dengan mendompleng pada konsep

16Lihat Mustafa Zaid, A~Maslahat fi Tasyri’ al-Islami wa Najmuddin al-Thufi (Beirut:
Dar al-Fikr, 1954), h . 127-132. Juga Husein Hamid Hasan, Nadzariyat al-
Mashlabab fi al-Figh al-Islami (Kairo: Dar al-Nahdah al-Arabiyah, 1971), h. 529.

"Lihat Ahmad Zaki Yamani, Syari’at Islam yang Abadi Menjawab Tantangan Masa
Kini, terjemah Mahyudin Syaf (Bandung: Al-Ma’arif, 1986), h. 49-51.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1169



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

istihsan. Ini misalnya dipakai oleh Imam Malik dan Imam
Hambali dengan sejumlah murid-muridnya.!8

Tak heran jika konsep maslahat mengalami
proliferasi makna dengan pelbagai variannya. Maslahat
pun lalu dibagi-bagi lagi ke dalam subset-subset lain
dilihat dari beberapa segi. Yang paling populer adalah
pembagian maslahat dari segi kualitas, yaitu: 1)
Maslahat  al-Dharariyah  (bersifat  primer), yakni
kemaslahatan yang berhubungan dengan kebutuhan
pokok umat manusia di dunia dan akhirat yang
terangkum dalam al-masalih al-khamsah (merawat
agama, merawat jiwa, merawat akal, merawat keturunan,
dan merawat harta atau propherty), 2) Maslahat al-
Hajiyah (bersifat sekunder), yaitu kemaslahatan yang
dibutuhkan untuk menyempurnakan kemaslahatan
pokok sebelumnya yang berbentuk keringanan untuk
mempertahankan dan merawat kebutuhan mendasar
manusia, dan 3) Maslahat al-Tahsiniyyah (bersifat
suplementer atau tersier!?), yakni kemaslahatan yang
sifatnya pelengkap berupa keleluasaan yang dapat
melengkapi  kemaslahatan  sebelumnya. Misalnya,
anjuran untuk memakan makanan bergizi, berpakaian
rapi, dan lain-lainnya.20

Selain itu, maslahat juga bisa dibagi lagi ke dalam
tiga varian dilihat dari sisi posisinya terhadap Syari’ah,
yaitu: 1) Maslahat al-Mu’tabarah, yakni kemaslahatan

18 Ulama Malikiyah dan Hanabilah menerima maslahat sebagai dalil dalam
menetapkan hukum, bahkan mereka dianggap sebagai ulama fikih yang paling
banyak dan luas menerapkannya. Menurut mereka masiahat merupakan
induksi dati logika sekumpulan nas, bukan dari nas yang rinci seperti yang
berlaku dalam géyds. Lihat Ibnu Qudamah, Rawdbat al-Nazhir wa Junnab al-
Munazhir Beirut: Muassasah al-Risalah), h. 416.

Bandingkan Amir Syarifuddin, Ushu/ Fikih 2 (Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1997), h. 308

20Di samping pembagian dari segi kualitas, ada juga pembagian dari segi
berubah atau tidaknya masiahat dari pembagian ini ada dua, yakni: 1) waslabat
al-Tsabitah, yaitu kemaslahatan yang bersifat tetap tidak berubah sampai akhir
jaman seperti kewajiban salat lima waktu, puasa di bulan ramadhan, zakat,
dan haji bagi yang mampu, 2) waslabat al-mutaghayyirah, yaitu kemaslahatan
yang berubah-ubah sesuai dengan perubahan tempat, waktu dan subyek
hukum. Ini berkaitan dengan masalah muamalah dan adat kebiasaan. Lihat
Muhammad Mushtafa al-Syalabi, Tai/ al-Abkam (Mesir: Dar al-Nahdhah al-
‘Arabiyah, t.t.), h. 281-287.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1170



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

yang didukung oleh syara’. Artinya ada dalil khusus yang
mendukungnya meskipun itu melalui jalan giyas atau
ijtihad, 2) Maslahat al-Mulghah, yakni kemaslahatan
yang tidak didukung oleh syara. Artinya bertentangan
dengan ketentuan syara’ dan tak ada kaitan dengan
dalil-dalil syara’ yang diperlukan untuk menopangnya, 2)
Maslahat al-Mursalah, yakni kemaslahatan yang
keberadaannya tidak didukung syara’ dan juga tidak
dibatalkan atau ditolak olehnya melalui dalil yang rinci.2!

Dalam banyak hal, macam-macam maslahat
tersebut diulas dalam konteks penjelasan-penjelasan
teoritik ushul figih. Dalam pembicaraan umum, arti
maslahat ini merujuk pada al-maslahat al-‘@Gmmah. Jadi
jika kata ini dipakai secara generik dan tidak definitif
yang dimaksud adalah al-maslahat al-‘@ammah di atas.
Ini, menurut saya, lebih dekat ke Maslahat al-Mursalah.
Alasannya, jika maslahat itu ditopang nash sebagaimana
dimaksud al-Ghazali, al-Syawkani, dll. tidak perlu
diperdebatkan lagi keabsahannya.

Perspektif Ulama Kontemporer Tentang Maslahat
dan Magqgadsid al-Syari’ah

Pengertian Maslahat dan Magasid al-Syari’ah
menurut ulama kontemporer pada prinsipnya sama.
Hanya saja wulama kontemporer mengembangkan
pemakaiannya secara lebih longgar. Disebabkan karena
makin kompleksnya masalah-masalah masa kini, para
ulama merasa perlu memanfaatkan metode maslahat
sebagai cara menggali dan mengembangkan hukum
Islam. Ulama kontemporer (ulama khalaf], “sebagian
besar” lebih cenderung mengambil pengertian maslahat
dari pendapat Najmudin al- Tafi.

Para ulama kontemporer memandang konsep
maslahat sebagai suatu temuan amat cerdas. Dan ia
dianggap dapat dipakai sebagai suatu instrumen
penggalian hukum Islam secara lebih kreatif dan kaya
makna. Karya-karya ulama terdahulu yang
mempopulerkan konsep ini telah dianggap sebagai
karya-karya agung dan bisa disebut sebagai metanarasi

21Lihat sebagai perbandingan ulasan Nasrun Haroen, Ubu/ Figib (Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1996), h. 113-124.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1171



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

(meta narrative) atau grand narrative. 22 Dianggap
demikian karena karya itu mengilhami pemikiran-
pemikiran figih sesudahnya dan terus menjadi diskursus
penting yang senantiasa relevan.23

[tulah sebabnya, di masa modern konsep
maslahat terus mengalami reformulasi lebih lanjut. Kian
luasnya cakupan perubahan sosial dan pengaruh-
pengaruh global, membuat hukum Islam perlu menggali
atau menyempurnakan metode-metode baru yang lebih
pas dengan kebutuhan-kebutuhan modernitas itu.
Gerakan-gerakan modernisme dalam Islam juga, tak
pelak, terus mencari suatu prinsip yang dapat
membantu mereka menyesuaikan diri dengan kondisi-
kondisi yang berubah. Mereka menemukan konsep atau
prinsip itu dalam maslahat.

Ulama kontemporerYusuf Qradhawi, misalnya,
memperkenalkan Figh al-Magdshid al-Syari’ah,
yaitu sebuah fikih yang dibangun atas dasar tujuan
ditetapkannya sebuah hukum. Pada teknisnya, metode
ini ditujukan bagaimana memahami nash-nash syar’i
yang juz’i dalam konteks maqgdshid al-Syari’ah dan
mengikatkan sebuah hukum dengan tujuan utama
ditetapkannya hukum tersebut, yaitu melindungi
kemaslahatan bagi seluruh manusia, baik dunia
maupun akhirat. Ia mengutip Ibn Qayyim yang

22Istilah metanarasi digunakan untuk menunjukkan bahwa suatu karya itu
memiliki kekuatan universal dan diakui sebagai karya bagus yang, karena itu,
semua orang di kurun yang berbeda-beda dapat menganggapnya layak untuk
terus dijadikan diskursus dalam pemikiran. Atau dengan kata lain setiap
pernyataan atau prposisi yang mempunyai klaim atas kebetlakuannya secara
universal. Lihat Steven Seidman “Postmodern Social Theory as Narrative
with a Moral Intent” dalam Steven Seidman & David G. Wagner (ed.),
Postmodern and Societal Theory (Cambridge, Massachussets: Blackwell, 1992), h.
68.

2Karya-karya semacam ini dapat mengambil contoh Imam Syafii, .A/-Risalab,
yang mengilhami karya-karya sejenis. Al-Syatibi juga bisa disebutkan. Ia
mengembangkan teori Ushu/ sebagaimana telah dikembangkan Syafii. Karya
Syatibi al-Muwafagat telah mengilhami pemikiran-pemikiran metodologis para
ulama sesudahnya. Karya ini telah melampaui batas-batas generasi dan
mazhab Sunni. Kita dapat menyebutkan ulama-ulama yang terilhami untuk
mengembangkan karya serupa seperti Muhammad Abduh, Abu Zahrah,
Ma’ruf Dawalibi, Muhammad Igbal, Muhammad Khudri, Yusuf Musa,
Mushtafa Zarga, Abu Sinnah, dan Abu Abdullah Umar.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1172



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

mengatakan, bahwa prinsip utama yang menjadi dasar
ditetapkannya syari’ah adalah kemaslahatan dan
kebaikan bagi seluruh umat manusia. Oleh karena itu,
maka seluruh kandungan syari’ah selalu berisi keadilan,
kasih sayang Tuhan dan hikmah-Nya yang mendalam.
Dengan demikian, segala sesuatu yang di dalamnya
mengandung kelaliman, kekejian, kerusakan dan
ketidakbergunaan, maka pasti ia bukanlah Syari’ah.24

Pernyataan Qardhawi ini menegaskan bahwa
penggunaan maslahat sebagai metode penggalian hukum
tak dapat diremehkan. Kapasitas Hukum Islam justru
akan kian besar dalam mengakomodasi persoalan-
persoalan baru. Dalam kitabnya yang lain, Qardhawi
juga menandaskan bahwa kemaslahatan yang ingin
diwujudkan dan diraih oleh Hukum Islam itu bersifat
universal, kemaslahatan sejati, bersifat duniawi dan
ukhrawi, lahir, batin, material-spiritual, maslahat
individu juga maslahat umum, maslahat hari ini dan
hari esok. Semua terlindungi dan terlayani dengan baik,
tanpa membedakan jenis dan golongan, status sosial,
daerah asal dan keturunan, orang lemah dan kuat,
penguasa atau rakyat.25

Metode Kajian Maslahat dan Magqgasid al-Syari’ah

Cara mengetahui maslahat dan magasid al-
syari’ah merupakan suatu problem tersendiri. Apakah
cara itu semata-mata bersifat subyektif yang, karena itu,
cukup hanya dengan kontemplasi? Ataukah memerlukan
metode tertentu? Pertanyaan ini akan melibatkan konsep
ijma’, yakni suatu konsensus tentang suatu persoalan
hukum yang berkembang di masyarakat.

Pertanyaan di atas juga akan menarik perdebatan
tentang apakah akal secara otonom mampu mengetahui
baik (husn) dan buruk (qubh) tanpa melalui wahyu?
Ataukah tidak mampu dan, karena itu, akal harus
tunduk pada wahyu atau nas. Perdebatan ini adalah

24Lihat Yusuf Qardhawi, al-Siyasab al-Syariyyah fi Dhau’ al-Nushis al-Syari'ah wa
Magashidiba (Kairo: Maktabah Wahbah, 1998), him. 228

2Yusuf Qardhawi, Madkhal li-Dirdsat al-Syari'ah al-Islamiyah (Kairo: Maktabah
Wahbah, t.th)., h. 62.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1173



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

perdebatan klasik yang menguras energi di kalangan ahli
kalam (teologi) dan fikih. Namun begitu, perdebatan
panjang ini membawa berkah berupa lahirnya teori-teori
tentang masolahat dan magasid al-syari’ah berikut
argumen-argumen yang menyertainya. Teori-teori itu
dengan segala variannya memperkaya khasanah
pemikiran fikih dan terus menghadirkan kesegaran-
kesegaran baru.

Dari uraian terdahulu telah disinggung macam
dan varian maslahat. Karena itu, pembicaraan tentang
cara mengetahui maslahat harus merujuk kepada
pembagian-pembagian tersebut. Secara ringkas, dan ini
pendapat jumhur, maslahat yang dapat diterima adalah
maslahat yang tidak bertentangan dengan dalil-dalil dan
tujuan-tujuan syara’. Artinya, maslahat itu bukan
didasarkan pada kecenderungan-kecenderungan hawa
nafsu, Dbersifat subyektif, dan berkiblat pada
kepentingan-kepentingan penguasa atau sekelompok
masyarakat tertentu, tapi harus paralel dengan tujuan-
tujuan syara’.

Pendapat di atas, menurut sebagian ulama lain
dapat dibantah. Siapa yang paling tahu maksud syara’?
Bolehkah seseorang ulama mengklaim dirinya sebagai
wakil syah Allah untuk menafsirkan syara’ dan hasilnya
berlaku untuk semua umat?2¢ Pertanyaan ini merupakan
kesulitan lain. Hanya nash-nash yang maknanya jelas
(gaht’iyyat al-dalalah) saja yang barangkali bisa
diketahui makna dan maksudnya. Ini pun masih ada
kemungkinan tafsir dan perbedaan makna.

Dalam khazanah Islam kita mengenal banyak
mazhab yang dipandang sebagai mujtahid. Di samping
mazhab hukum yang utama—Hanafi, Maliki, Syafii,
Hambali, Ja’fari, Zaydi, Ibahi, dan Ismaili—masih banyak
lagi mazhab hukum yang telah punah, seperti mazhab

26Dalam Islam tidak dikenal sistem gereja, dan bahwa tak seorangpun atau
sekelompok orang yang menyandang otoritas Tuhan. Gambaran yang
disampaikan berulang-ulang ini merupakan salah satu bentuk egalitarianisme
Islam dan keterbukaan akses terhadap kebenaran Tuhan bagi semua. Kaum
Muslim berusaha keras untuk menemukan Kehendak dan Maksud Allah, tapi
tak seorang pun berhak mengklaim memiliki otoritas tersebut. Lihat Kaled
M. Aboul Fadhl, Atas Nama Tuban: Dari Fikil Otoriter ke Fikib Otoritatif
(Jakarta: Penerbit Serambi, 2004), h. 22 dan seterusnya.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1174



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Ibn Layla, Sufyan al-Tsawry, al-Thabary, al-Layts ibn
Sa’d, al-Awzai, Abu Tsawr, Dawud ibn Khalaf (kaum
Zahiri), dan lain-lain. Bahkan dalam sebuah mazhab
sekalipun, mazhab Hanafi misalnya, terdapat banyak
perbedaan pendapat, seperti pendapat Zafar, Abt Yusuf,
dan al-Syaibani. Ini tak mengherankan karena para ahli
fikih klasik sering menyatakan bahwa ada sebuah tradisi
perbedaan pendapat yang telah berakar sejak masa
sahabat Nabi yang terus berlanjut hingga sekarang.2”

Paragraf ini dikemukakan untuk menegaskan
bahwa akal/penalaran manusia lewat para ulama
mampu secara berbeda dan relatif menemukan nuktah-
nuktah maksud syara’. Jika ini kita pinjam untuk
maslahat, maka ia pun bisa ditemukan atau digali oleh
akal setelah memperoleh petunjuk syara’. Petunjuk
dalam arti ini tidak selalu ada dalil yang jelas (gaht’iy),
tetapi bisa juga tidak ada sama sekali. Ini yang disebut
maslahat mursalah.

Saya akan ambil beberapa contoh bagaimana
maslahat “ditemukan” dalam lintasan sejarah. Dalam
pelbagai sumber Islam klasik banyak disebutkan
bagaimana wumat Islam di awal-awal sejarahnya
mengalami ketegangan-ketegangan, perbedaan pendapat,
dan atau konflik. Terciptanya masyarakat Islam dengan
segala gerak perjalanannya, tak pelak, mengalami
gesekan-gesekan dan hal ini tak jarang menghasilkan
tafsir dan ta'wil demi untuk memberi “justifikasi”. Perang
Jamal (perang antara pasukan ‘Aisyah dengan Ali bin Abi
Thalib), perang antara Ali dan Mu’awiyah yang
menimbulkan banyak korban umat Islam dan
sebagiannya para khuffadz, dan peperangan lainnya juga
memerlukan pendapat atau penilaian fikih.

Sangat menarik untuk disebutkan bahwa ketika
mengomentari Siti ‘Aisyah, yang keluar dari rumahnya
dan berperang melawan Ali, Ibn Taymiyah menegaskan
bahwa ‘Aisyah tidak melanggar surat al-Ahzab, ayat 33
(yang menyuruh isteri-isteri Nabi untuk tinggal di
rumah). Kata Ibn Taymiyah ia keluar demi kemaslahatan
umat Islam. ‘Aisyah adalah mujtahid yang salah

2"Lihat Al-Jawaini, Kitab al-Ijtihad min Kitab al-TalkhisT] (Damaskus: Darul al-
Qalam, 1987), h. 43-44.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1175



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

(ta’awwalat wa akhtha’at), yang diampuni kesalahannya
berdasarkan al-Kitab dan al-Sunnah. 28 Begitu pula
Mu’awiyah yang memberontak terhadap Ali dan
mengalirkan darah yang tidak bersalah. Kata Ibn Hazm,
“Sesungguhnya Mu’awiyah dan orang-orang besertanya
adalah mujtahid-mujtahid yang keliru dan mendapat
satu pahala”. Seperti ‘Aisyah, semua yang dilakukan
Mu’awiyah adalah demi kemaslahatan umat. “Dalam hal
itu, ia sama dengan ‘Ali bin Abi Thalib,” kata Ibn
Taymiyah.29

Contoh lain, dan ini yang paling populer, adalah
tindakan-tindakan Umar bin Khattab atas sejumlah
kasus yang menurut sebagian ulama dianggap
melanggar nash dan sunnah Nabi SAW. Misalnya antara
lain: Umar tidak menetapkan bagian zakat bagi
mu’allaf30, padahal ada nash. Rasulullah dan Abu Bakar
juga melakukannya; Umar melarang penjualan Ummahat
al-Awlad suatu hal yang dilakukan Nabi dan dua tahun
pemerintahan Abu Bakar; Umar meninggalkan
ketetapan bahwa thalaq tiga dalam satu majelis dihitung
satu menurut Sunnah dan §jma’ tetapi Umar
menghitungnya tiga sekaligus; Umar tidak melakukan
hukum potong tangan pada pencuri padahal ada nash3!
dan Abu Bakar melakukannya; Umar juga tak memberi
bagian tanah rampasan hasil perang kepada tentara,
Rasul dan kerabat Rasul3?; dan masih banyak lagi.

Semua yang dilakukan Umar di atas, menurut
sebagian ulama, didasarkan pada pertimbangan-

281bn Taymiyah, Minbdj al-Sunnah (Beirut: Dar al-Kutab,t.t.), Jilid 3, h. 337

2Tbn Taymiyah, Ibid, h. 261, 266-275, 284, 288-298. Hal ini juga dikutip kembali
dalam Jalaluddin Rahmat “Ijtihad: Sulit Dilakukan, Tetapi Perlu” dalam
Ijtibad dalam Sorotan, Haidar Bagir dan Syafiq Basri (Ed.), (Bandung: Mizan,
1988), h. 174-175.

30 “Sesunggubnya akat-zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang miskin,
pengurus-pengurus akat, para muallah yang dibujuk hatinya, untuk memerdekan
budak, orang-orang yang berbutang, untuk jalan Allah dan orang-orang yang sedang
dalam perjalanan...” Lihat al-Tawbah ayat 60.

ST aki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya sebagai
pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah...” Lihat
surah al-Maidah ayat 38.

32<Ketahuilah, sesunggubnya apa saja yang dapatkamu peroleh dari rampasan perang,
matka sesunggubnya seperlima untuk Allah, Rasul, kerabat Rasul, anak-anak yatim,
orang-orang miskin dan ibn sabil....” QS, al-Anfal: 41.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1176



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

pertimbangan maslahat. Dalam kata-kata Abu Zahrah:
“Di antara Sahabat ada yang berijtihad melalui metode
maslahat, dan tokoh utama mereka adalah Umar ibn
Khattab”. 33 Di sisi lain Khalid Muhammad Khalid
menyebutkan bahwa Umar ibn Khattab telah
meninggalkan nash-nash agama yang suci dari al-Qur’an
dan Sunnah ketika dituntut kemaslahatan untuk itu.34
Dalam arti lain, kemaslahatan dalam kerangka
pemikiran Umar ibn Khattab adalah “meninggalkan”
untuk merengkuh maksud syara’. Umar mencoba
menangkap ruh dari nash melalui serangkaian ijtihadnya
bukan dengan semangat “melanggar” tetapi justru
dengan semangat ta’abbudi.

Namun demikian, dalam sejarahnya hingga
sekarang tindakan Umar ibn Khattab dalam mencari
maksud syara’ tersebut tidak sepi dari kritik dan
kontroversi. Ulama lain juga menunjukkan beberapa
ijtihad Umar yang salah dan tidak boleh diikuti.
Misalnya, ijtihadnya tentang tidak bolehnya haji tamattu’
padahal al-Qur’an mensyariatkannya dan Rasulullah
saw melakukannya. Sahabat yang menolak ijtihad Umar
ibn Khattab antara lain adalah Ali bin Thalib, Abdullah
bin Umar (putra Umar sendiri), Umrah ibn Husein, dan
lain-lainnya. Bahkan Abdullah bin Umar dilaporkan
memarahi seseorang yang menyebut-nyebut larangan
haji tammattu’ dengan mengatakan: “Celaka engkau?
Jika ayahku melarangnya, padahal Rasulullah saw
melakukannya....apakah aku harus berpegang kepada
ucapan ayahku atau perintah Rasulullah?”35

Contoh ijtihad Umar yang mendapat penentangan
di atas hanyalah salah satu saja. Masih banyak yang
disebutkan. Tapi yang perlu ditegaskan di sini bahwa
nampaknya ada pertarungan antara katakanlah mazhab
jjtihadi versus mazhab ta’abbudi. Dan menariknya,
metode  maslahat sering dikedepankan  sebagai
argumentasinya, seperti dikemukakan Ibnu Taymiyah di

3Abu Zahrah, Tarikh al-Mazdabib al-Islamiyalh (Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1987), h. 245.

3#Khalid Muhammad Khalid dikutip kembali oleh Syarafudin al-Musawi, a~Nash
wal-Ijtihad (Beirut: Muassasah al-‘Alami, 1966), h. 216.

Lihat Tafsir Qurthubi, Jilid 2, h. 365.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1177



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

atas ketika mengomentari A’isyah dan Muawiyah yang
melawan Ali bin Thalib.

Jika di masa lalu ketika masalah-masalah
kehidupan dan agama tidak serumit dan sekompleks
sekarang “terobosan-terobosan hukum” biasa dilakukan,
maka tak heran jika dalam perkembangan sejarah fikih
terobosan-terobosan itu terus menggelinding bagai bola
salju dan membentuk apa yang sekarang disebut
mazhab-mazhab fikih baik yang sudah punah maupun
yang masih ada. Ini, menurut saya, memperlihatkan
bahwa akal terus berevolusi senyampang dengan proses-
proses kehidupan. Dan maksud syara’ justru makin
komprehensif dipahami umat dengan sorotan maslahat
dan cahaya etik al-Qur’an dan Sunnah.

Ini berarti bahwa maslahat dan magasid al-
syari’‘ah bisa digali oleh akal yang kian cerdas dan
berevolusi. Kekuatannya pun akan kian berbobot jika
hasil-hasil penalaran akal dilakukan secara
interdisipliner atau multidisiplin. Apa yang disebut
dengan ijtihad jama’t dalam konteks pemikiran di atas
menemukan maknanya dalam upaya-upaya mencari
maslahat. Tentu ada batas-batas yang harus dipatuhi:
terhadap ibadah mahdah tak boleh ada intervensi
penalaran intelektual. Upaya mencari maslahat juga
harus dilakukan dengan standar-standar kejujuran
ilmiah dan menghindari bias-bias hawa nafsu.

Dalam konteks kehidupan modern, maslahat
sangat menentukan arah percepatan peradaban Islam
dalam keterlibatannya dengan isu-isu komtemporer. Isu-
isu lingkungan hidup, HAM, keadilan, demokrasi,
kemanusiaan, dan lain-lainnya kini menanti kontribusi
pemikiran dari pihak umat Islam yang merupakan
seperlima dari penduduk planet bumi ini. Apalagi disiplin
Ekonomi Islam kini sedang menjadi rising star dan
sedang diupayakan sebagai disiplin alternatif bagi
kelangsungan kehidupan perekonomian modern yang
adil dan anti riba. Karena isu-isu itu lebih bersifat
mu’amalah, maka sangat bergantung pada hasil-hasil
ijtihad para ulama sekarang. Metode yang bisa dipakai di
antaranya adalah melalui metode maslahat ini.

Memang ada pelbagai kesulitan. Adalah gampang
berbicara soal apakah air liur anjing itu najis atau tidak.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1178



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Tetapi akan sulit bicara soal bagaimana membangun
sistem Ekonomi Islam dan membangun sistem politik
islami yang adil dan sejahtera. Hal ini terjadi karena
menurut Sayyid Baqir Shadr, “terdapat jarak yang sangat
jauh antara situasi sosial ketika nash-nash itu
diturunkan dengan situasi sosial dewasa ini ketika nash-
nash itu dijadikan rujukan. 36 Karena nash-nash al-
Qur'an hanya tampil secara general dan tidak
operasional, kita memerlukan ijtihad para ulama secara
terus-menerus demi untuk menemukan dimensi-dimensi
internal di balik teks-teks. Ucapan Ali bin Thalib relevan
untuk dikemukakan. Dia mengatakan bahwa pesan-
pesan al-Quran tidak akan hidup tanpa manusia-
manusia jujur yang melakukan ijtihad.

Istilah taswib wa takhthi’ah yang dikemukakan
para ulama usul adalah berkaitan erat dengan masalah
ijtihad. Dalam konteks makalah ini adalah dalam
kerangka menggali dimensi-dimensi internal teks guna
merengkuh maslahat. Namun harus disadari bahwa kita
bisa salah dan benar dalam pencarian ini. Sayyid Baqir
Shadr dengan amat baik menjelaskan sebagaimana
dikutip kembali Jalaluddin Rahmat37 tentang kekeliruan-
kekeliruan pencarian maslahat melalui ijtihad.

Pertama  Justifikasi. Shadr  menyebutnya
“pembenaran realitas” (tabrir al wagi). Di tengah-tengah
masyarakat, berkembang realitas baru—misalnya, bunga
bank. Pemikir Islam mencoba mencari pembenaran
untuk praktik-praktik baru ini dengan menundukkan
nash pada penafsiran yang sesuai. Jadi, bukannya
mengubah realitas agar tunduk pada nash, tetapi
mengubah atau menakwilkan nash supaya tunduk pada
realitas. Bunga bank, misalnya, dihalalkan karena riba
yang dilarang dalam al-Qur’an adalah yang “adhafan
mudha’afan” (berlipat ganda). Batasan berlipat ganda
tentu dirumuskan oleh si pemikir itu. Ia melupakan ayat
lain, “...jika kamu bertobat, maka bagimu pokok harta

36Sayyid Baqir Shadr, Igtisaduna (Beirut: Dar al-Ta’aruf, 1979), h. 404-415. Buku
ini diterbitkan dalam edisi Indonesia oleh Pustaka Mizan Bandung.

37Jalaluddin Rahmat, “Ijtihad: Sulit Dilakukan, Tetapi Perlu” dalam Ijtibad dalam
Sorotan, Haidar Bagir dan Syafiq Basyri (Ed.) (Bandung: Pustaka Mizan, cet.
1V, 1996), h. 177-180.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1179



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

kamu, kamu tidak menganiaya dan tidak dianiaya” (QS
alBagarah: 279). Ayat ini berikut ayat sebelumnya
menunjukkan pandangan Islam terhadap pokok harta
dan riba yang merupakan kelebihan dari pokok harta
tersebut.

Kedua, interpolasi. Shadr menyebutnya
“memasukkan nash ke dalam kerangka tertentu” (damy
al-nash dhimna ithar al-khash). Di sini, si pemikir sudah
mempunyai kerangka konseptual tertentu yang non-
islami; lalu ia menggunakan kerangka pikir itu untuk
memahami nash. Bila nash itu tidak cocok, ia akan
mencari nash-nash yang lain atau menolak nash itu
dengan mengatakan tidak sesuai dengan akal. Misalnya,
ada nash hasdis yang berbunyi: Lahan yang tidak diolah
oleh pemiliknya harus diambil oleh waliy al-amri dan
dimanfaatkan untuk kepentingan umat. Shadr mengutip
pendapat seorang fagih yang mengatakan: “Aku lebih
cenderung untuk meninggalkan pengamalan
berdasarkan hadis ini, karena hadis tersebut
bertentangan dengan usul dan dalil-dalil akal. Si faqih
tadi sudah mempunyai kerangka konseptual yang
mengagungkan hak milik, dan menundukkan nash
untuk dikendalikan oleh konsepsi hak milik tersebut.

Termasuk ke dalam kekeliruan kedua ini adalah
berusaha menafsirkan kata-kata dalam nash dengan
pengertian mutakhir (yang tidak terdapat pada saat
nuzul atau wurud-nya nash. Isytiraki (sosialisme) adalah
istilah modern, tetapi orang menghubungkannya dengan
kata “syuraka” dalam hadis: “Manusia berserikat dalam
hal air, api, dan rumput’.

Ketiga, manipulasi. Shadr menyebutnya
“melepaskan dalil syari dari situasi dan kondisinya”
(tadrij al-dalil al-syar’i min dhurifih wa syurtitih). Salah
satu contoh kekeliruan ini ialah memahami taqrir. Tagrir
sebagaimana diketahui adalah sunnah nabawiyah yang
dinyatakan dengan diam. Diamnya Nabi diartikan
sebagai kebolehan . Tagrir mungkin ditujukan kepada
amal tertentu atau pada amal yang umum. Amal apapun
yang ditunjuk taqrir hanya boleh dipergunakan bila
memenuhi syarat-syarat berikut:

1. Perilaku yang dibiarkan oleh Nabi itu terjadi pada
masa tasyri’ (ketika hidup Nabi). Bila perilaku itu

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1180



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

terjadi sesudah masa tasyri’, diamnya syari’at tidak
menunjukkan persetujuan Syari’at.

2. Harus diyakini tidak ada larangan Syari’at tentang
suatu perilaku. Ketidaktahuan terhadap larangan itu
tidak boleh dijadikan dalil untuk menunjukkan
kebolehan yang diberikan syari’at.

3. Harus diketahui berbagai kondisi dan situasi yang
terjadi ketika taqrir Nabi itu terjadi, sehingga dapat
diketahui bahwa perilaku tertentu diperbolehkan, bila
dipenuhi syarat-syarat dan konteks tertentu.

Keempat, Subyektifikasi. Dalam istilah Shadr, ini
adalah “mengambil sikap tertentu secara prematur
terhadap nash” (ittikhadz mawqif muw’ayyan bi sturat
musabbaqat tujah al-nash). Misalnya, dua orang pemikir
mencoba memahami nash yang sama, tetapi dengan
kecenderungan berlainan. Yang satu melihat aspek sosial
dan hal-hal yang berkaitan dengan hukum-hukum Islam
dalam kenegaraan. Yang lain melihat dari sudut
individual dan hal-hal yang berkenaan dengan perilaku
indinvidu tertentu. Kedua sikap ini akan melahirkan
kesimpulan nash yang Dberbeda. Apalagi kalau
kesimpulan itu ditarik secara prematur, tanpa
melakukan verifikasi.38

Kelima, Inakurasi. 3° Seringkali terjadi, para
pemikir—baik karena ketidaktahuan maupun karena
ketidakcermatan—berpegang pada nash yang tidak valid,
tidak tepat atau tidak relevan. Nash dirujuk, dijadikan
premis utama untuk premis-premis berikutnya. Tidak
diteliti lebih dulu apakah nash itu valid atau tidak valid,
relevan atau tidak relevan.

Kutipan dari Shadr di atas ini dimaksudkan
untuk mempertegas bahwa dalam proses pencarian
maslahat melalui ijtihad sering terjebak pada kekeliruan-
kekeliruan itu. Namun demikian, usaha-usaha itu baik.
Dalam arti hasilnya akan diuji oleh sejumlah ulama lain
baik itu melalui proses ijma’ maupun oleh pertarungan
argumen sampai akhirnya dicapai suatu kemapanan

38 Sayyid Baqgir Shadr dikutip kembali dalam Jalaluddin Rahmat, Ibid, h. 178-
179.

¥ Bagian ini ditambahkan oleh Jalaluddin Rahmat sendiri sebagai keterangan
lebih lanjut penjelasan Shadr di atas, lihat Ibid.,, h. 179

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1181



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

(establishment). Kekhawatiran pada tindakan keliru ini
tidak harus menghentikan proses pencarian maslahat,
karena masalah-masalah hukum terus berlanjut seperti
deret ukur, sementara hasil-hasil ijtihad bergerak bagai
deret hitung. Karena itu, dengan majunya teknologi
informasi dan kian terintegrasinya sumber-sumber ilmu
pengetahuan, maka proses penemuan dimensi-dimensi
baru maslahat sangat dimungkinkan dan kian mudah.

Keabsahan Menetapkan Hukum atas Dasar Maslahat

Kedudukan metode maslahat dalam struktur
sumber Hukum Islam diperselisihkan.4 Namun sebagian
besar ulama mengatakan bahwa ia dapat dijadikan
sumber Hukum Islam. Namun ini berlaku bagi maslahat
yang sejalan dengan tujuan-tujuan Syari’ah yang berarti
harus ditopang oleh dasar-dasar al-Qur’an dan Hadis.
Pendapat semacam ini dipelopori oleh Al-Ghazali, al-
Syatibi, al-Syawkani, Hambali, dan sejumlah murid-
murid mereka. Jika maslahat seperti yang dimaksud,
maka maslahat mursalah tidak masuk ke dalam
kelompok varian yang diterima (oleh mereka).

Sementara itu, terhadap maslahat mursalah
sebagian yang lain menerimanya secara terbatas dan
dengan beberapa syarat. Al-Amidi, misalnya dalam al-
Ihkam menyatakan bahwa fuqaha dari kalangan
Syafiiyah dan Hanafiyah dan yang lain tidak
memandang maslahah mursalah sebagai hujjah. Ia
menyatakan itulah pendapat yang benar. Sementara itu,
pendapat yang diduga dari imam Malik memandang
sebagai hujjah, walau sejumlah pengikutnya menolak.
Kalaulah penukilan dari Malik itu benar, nampaknya ia
bertindak selektif tidak menerima semua maslahat,

40 Berdasarkan #stigra’i (pemahaman induktif) dalil atau sumber hukum Islam
dilihat dari segi penggunaannya terbagi menjadi dua. Perfama, dalil (sumber)
hukum Islam yang disepakati oleh jumhur. Kedua, dalil hukum Islam yang
diperselisihkan., dengan pengertian bahwa sebagian ulama memandangnya
sebagai dalil, sementara yang lain tidak. Kedudukan waslabat adalah dalam
posisi diperselisihkan artinya tidak secara bulat diterima sebagai dalil hukum.
Bandingkan Wahbah Zuhaili, a/-Ushal al-Figh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr al-
Mu’asir, 19806), cet.-1, h. 417.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1182



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

tetapi hanya maslahat yang terkait dengan dharariyah,
gath’iyah dan kulliyah.+!

Masih dalam konteks maslahat mursalah, Imam
Syawkani menyatakan bahwa ulama berbeda pendapat
tentang keabsahan maslahat mursalah. Jumhur menolak
secara mutlak. Riwayat dari Malik menerima secara
mutlak. Imam Syafii dalam qaul gadim menerima
maslahat mursalah. Sebagian ulama Malikiyah menolak
bahwa Malik memandang maslahat mursalah sebagai
hujjah. Di antaranya adalah Imam Qurthubi (Abu
Abdillah Muhammad bin Ahmad, w. 671 H). Imam
Hanafiyah menolaknya sebagai hujjah. Ia mengatakan
bahwa itulah pendapat Malik42. Ini berarti menurut
Qurthubi dalam pernyataannya tadi, Imam Malik tidak
menerima masolahat mursalah sebagai hujjah.

Ulama kontemporer seperti Wahbah Zuhaili
menyatakan bahwa ulama yang menerima maslahah
sebagai hujjah adalah ulama-ulama Malikiyah dan
Hanabilah. Kelompok Hanafiyah menerima maslahat
mursalah melalui metode istihsan. Sedangkan ulama
yang menolaknya, menurut Wahbah Zuhaili selanjutnya,
adalah Zahiriyah, Syi’ah, mayoritas Syafi’iyah, dan Ibn
al-Najib dari Malikiyah.43

Menarik sekali pernyataam Wahbah Zuhaili di
atas. Metode istihan yang dipakai kelompok Hanafiyah
adalah bentuk lain dari penggunaan maslahat mursalah.
Ini mengingatkan kita bahwa Imam Hanafi menolak
qiyas dan juga maslahat mursalah padahal pada saat
yang sama, ia menggunakan istihsan sebagai salah satu
dalil hukum Islam. Perbedaan istilah dan konsep
memang  seoring terjadi. Dan  perbedaan  ini
menghasilkan  perbedaan pendapat. Inilah yang
mendorong ulama lain berpendapat bahwa dalam banyak
hal hakikatnya sama. Kritik Imam Syafii tentang istihsan
yang sangat populer adalah: (e (Omalsl 8 g0

MAL-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Abkam (Beirut: Dar al-Nahdah al-Ilmiyah, 1985),
cet. 1, Juz III, h. 394

42 Al-Syawkani, Irsyad al-fubil ila tabqiq al-hagq min imi al-ushul (Surabaya:
Penerbit Ahmad Nabhan, t.t.), h. 242.

#Lihat Wahbah Zuhaili, Op. Citz, Juz 11, h. 760

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1183



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

(barangsiapa ber-istihsan, maka dia telah membuat
syari’ah). Kritik ini sebenarnya sangat keras.

Hemat penulis, perbedaan-perbedaan tentang
definisi dan cakupan maslahat akan terus berkembang
dan, tak pelak, akan terus bertarung menuju kepada
kemapanan. Sejak dari masa yang jauh, masa Umar bin
Khattab hingga masa-masa mendatang konsep maslahat
akan terus digunakan senyampang dengan perubahan-
perubahan sosial masyarakat. Bahkan dalam banyak
hal, konsep maslahat dengan segala variannya tidak lagi
diperhatikan.

Perlu dicatat bahwa seperti dinyatakan al-Syatibi
secara berulang-ulang tentang maslahat, yaitu:

potaes O Aag il Wil o mlladl lal) S (3

“Perlu dicatat bahwa Syari’ah itu ditetapkan untuk
mengejawantahkan kemaslahatan makhluk secara
mutlak”

Dalam arti kata-kata al-Syatibi konsep maslahat
tersebut tidak menjadi masalah. Persoalan muncul
ketika ditanyakan maslahat menurut siapa? Menurut
masyarakat mana? Dalam konteks apa ia diterima?
Dapatkah ia menjadi hujjah dan absah menjadi dalil
hukum?

Uraian-uraian ulama, seperti disebut di atas
merefleksikan problematika itu. Jawaban teoritiknya,
tentu saja, tetap klise dan klasik. Yaitu antara lain:
kemaslahatan yang sesuai dengan dalil-dalil Syara’,
kemaslahatan yang tidak menuruti hawa nafsu,
kemaslahatan yang rasional, kemaslahatan yang
memenuhi kaidah-kaidah magqgasid al-syari’ah,
kemaslahatan yang universal, kemaslahatan yang
memiliki common values. Menurut saya, maslahat seperti
dalam kategori ini bisa dijadikan hujjah.

Dalam konteks peta bumi isu-isu kontemporer,
tentu saja, maslahah sangat membantu seorang fakih
memetakan persoalan-persoalan hukum dan selanjutnya
menjadi ingredients bagi pembentukan hukum. Isu-isu
keadilan, @ HAM, kesetaraan gender, demokrasi,
konservasi lingkungan hidup, dan kehidupan berbangsa
dan bernegara adalah isu-isu penting yang sekarang
dihadapi dunia Islam. Karena itu, maslahat yang dicari

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1184



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

haruslah melalui kelembagaan setelah mengolah
argumentasi dari berbagai pakar dan dimunculkan
dalam bentuk fatwa. Fatwa-fatwa ini daya tahannya
akan bergantung pada kekuatannya melalui seleksi alam
yang notabene berjalan sesuai dengan sunnatullah
(sekalipun tak bisa menghindari suatu social
engineering).

Penutup

Sebagai sebuah metode, maslahat memiliki
potensi amat besar. Titik selisih atas keabsahannya
sebagai dalil hukum Islam tidak mampu menghentikan
para pemerhati yang peduli lingkungan hidup, termasuk
para da’i dan ulama di setiap jaman untuk
menggunakannya sebagai unit analisis yurisprudensial.
Kita tak perlu takut pada penyimpangannya dalam
praktik, toh ia akan terkontrol dengan sendirinya oleh
masyarakat.

Dari sejarah, kita belajar betapa suatu fatwa atas
nama maslahat hilang begitu saja atau tidak efektif,
karena masyarakat Muslim tidak atau kurang menerima.
Dalam konteks Indonesia, kita ingat ketika seorang
anggota MUI memfatwakan bahwa SDSB (Sumbangan
Dana Sosial Berhadian) di era 1980-an (kalau nggak
salah) itu dibolehkan karena ‘illat-nya tidak sama dengan
kasus judi yang berhadap-hadapan dan karena itu
rentan terhadap permusuhan. Melalui reaksi dan
argumentasi, akhirnya SDSB dilarang. Hal-hal serupa
juga pernah dicoba diulang di jaman Megawati, tapi
selalu gagal. Kasus lainnya, penentuan awal Ramadhan
dan Syawal terlalu sering terjadi di Indonesia. Mana yang
lebih maslahah dibuat sama ataukah diserahkan kepada
kelompok masing-masing?

Sebagai salah satu pilar metode ijtihad, maslahat
tentu bukan dipakai secara arbitrer tetapi dengan tetap
menggunakan standar-standar yang masuk akal atau
common-sense. Saya yakin, jika ini yang dimaksud para
ulama yang menolak pun akan memahami dan
menyetujui sebagai pilar yang patut diperhitungkan.
Wallahu A’lamu bil Shawab.

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1185



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Daftar Pustaka

Terjemahan Al-Qur’an al-Karim, (Jakarta: Departemen
Agama RI 1984).

Al-Amidi, al-lhkam fi Ushul al-Ahkam (Beirut: Dar al-
Nahdah al-Ilmiyah, 1985), cet. 1, Juz IIL

Fadhl, Kaled M. Aboul. Atas Nama Tuhan: Dari Fikih
Otoriter ke Fikih Otoritatif (Jakarta: Penerbit
Serambi, 2004)

Jawaini, Kitab al-ljtthad min Kitab al-Talkhiso
(Damaskus: Darul al-Qalam, 1987).

Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustasofa, Jilid 1 (Bagdad:
Mutsanna, 1970).

Haroen, Nasrun. Uhul Figih (Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1996).

Isofahani, Raghib. Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an
(Karachi: Tijarat al-Kutub, 1961). Lane, An
Arabic-English Lexicon, Book IV (London:
William Norgate, 1863-1893).

MacDonald, D.B.Development of Muslim Theology,
Jurisprudence and  Constitutional Theory
(Beirut: Khayat Oriental Reprint, 1965).

Masoud, Muhamad Khalid. Islamic Legal Philosophy: A
Study of Abu Ishaq al-Syatibi’s Life and Thought
(Islamabad: Islamic Research Institute, 1977).

Musawi, Syarafudin. al-Nash wal-Iitihad (Beirut:
Muassasah al-‘Alami, 1966)

Qudamah, Ibnu. Rawdhat al-Nazhir wa Junnah al-
Munazhir (Beirut: Muassasah al-Risalah).

Rahmat, Jalaluddin. “Ijtihad: Sulit Dilakukan, Tetapi
Perlu” dalam I[jtihad dalam Sorotan, Haidar
Bagir dan Syafiq Basri (Ed.), (Bandung: Mizan,
1988).

Razi, Fakhrudin. al-Mahstl fi limi al-Ushal (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 1988), cet. Ke-1

Qardhawi, Yusuf. al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Dhau’ al-
Nushiis al-Syari’ah wa Magashidiha (Kairo:
Maktabah Wahbah, 1998).

——————————————————————— , Madkhal li-Dirasat al-Syari’ah al-
Islamiyah (Kairo: Maktabah Wahbah, t.th).

Syalabi, Muhammad Mushtafa. Ta’lil al-Ahkam (Mesir:
Dar al-Nahdhah al-‘Arabiyah, t.t.).

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1186



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

Seidman, Steven. “Postmodern Social Theory as Narrative
with a Moral Intent” dalam Steven Seidman &
David G. Wagner (ed.), Postmodern and Societal
Theory (Cambridge, Massachussets: Blackwell,
1992).

Shadr, Sayyid Bagqir. Igtisaduna (Beirut: Dar al-Ta’aruf,
1979).

Syawkani, Irsyad al-fuhoiil ila tahqiq al-haqq min ‘ilmi al-
ushul (Surabaya: Penerbit Ahmad Nabhan, t.t.)

Syatibi, Ibrahim Ibn Musa. al-Muwafagat fi Usul al-
Syari’ah, Jilid II (Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t).

Syarifuddin, Amir. Ushul Fikih 2 (Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1997).

Taymiyah, Imam Ibn. Minh@ al-Sunnah (Beirut: Dar al-
Kutub,t.t.), Jilid 3

Tafi, Najmuddin. Syarh al-Arbain, dimuat dalam
lampiran Mustafa Zaid, al-Maslahat fi al-Tasyri’
al-Islami wa Najmuddin al-Tafi (Kairo: Dar al-
Fikr al’Arabi, 1954)

Zaid, Musthafa. al-Maslahat fi al-Tasyri’al-Islami wa
Najamudin al-Tiufy (Deirut: Dar al-Fikr: 1954).

Zaid, Mustafa. Al-Maslahat fi Tasyri’ al-Islami wa
Najmuddin al-Thufi (Beirut: Dar al-Fikr, 1954),
h . 127-132. Juga Husein Hamid Hasan,
Nadzariyat al-Mashlahah fi al-Figh al-Islami
(Kairo: Dar al-Nahdah al-Arabiyah, 1971).

Zuhaili, Wahbah. al-Ushil al-Figh al-Islami (Beirut: Dar
al-Fikr al-Mu’asir, 1986), cet.-1.

Zahrah, Abu. Tarikh al-Mazdahib al-Islamiyah (Beirut:

Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1987).

Yamani, Ahmad Zaki. Syari’at Islam yang Abadi
Menjawab Tantangan Masa Kini, terjemah
Mahyudin Syaf (Bandung: Al-Ma’arif, 1986).

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1187



Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

DAKWAH DAN
HUKUM LINGKUNGAN HIDUP

(MAKALAH)

Oleh:
Acep Aripudin, M. Ag.
NIP.150369092

Jurnal mn Dakwah 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1188




Dafkwalh dan Hukum Lingkungan Hidup

FAKULTAS DAKWAH & KOMUNIKASI
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SUNAN GUNUNG DJATI
BANDUNG
2008

Jurnal mn Dakwabh 10/ 4 No. 11 Januari-Juni 2008 1189



