
IMPLEMENTASI ASWAJA DALAM PERSPEKTIF 

NU DI TENGAH KEHIDUPAN MASYARAKAT

Mujamil Qomar

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Tulungagung

Jl. Mayor Sujadi Timur 46 Tulungagung

Email: mujamil65@yahoo.com

Abstract

 Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) is a theological school 

claimed by many Islamic organizations and movements both 

editorial and substantial. Some of the Islamic organizations 

claiming the school are Laskar Jihad  Ahlussunnah wal Jama’ah, 

Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Persatuan Islam, and 

Wahhabi. Ironically, thought, understanding, attitude, response 

on traditions and political direction are not only different but 

often paradox. Aswaja among the society as well as the ulama is 

often understood partially, locally and tends to have a perspective 

of organizational ideology. The emergence of Aswaja is a mere 

reaction to Mu’tazilah that is less powerful in holding onto the 

sunna of the prophet than any other factors, that it becomes an 

antithesis in the dialectic perspective of Hegel. Aswaja teachings 

are constructed by al-Asy’ari and al-Maturidi. However, they 

have slightly different style of thinking: al-Asy’ari’s thinking 

tends to be traditional whereas al-Maturidi’s thinking is more 

rational. Practically, the traditional version of Aswaja’s teaching 

by al-Asy’ari is followed by the NU. In terms of  fikih, the NU 

follows Imam Syafi’i and on mysticism NU follows Imam Junaid 
al-Baghdadi or Imam al-Ghazali. All thought of the NU role 



[162] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

model shows moderate style, therefore NU becomes moderate 

movement. However,  lately, NU has less attraction among the 

society. Therefore, NU needs to reconstruct its view through 

four acts that cover management and leadership organization, 

exemplary on the society and state, human resources in various 

skills and strategic strenght in contemporery society.

[Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) merupakan aliran 

teologi yang diklaim berbagai organisasi Islam dan kelompok 

gerakan Islam baik secara redaksional maupun substantif. 

Klaim ini terdapat pada Laskar Jihad Ahlussunnah wal 

Jama’ah, Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Persatuan 

Islam, dan Wahabi. Ironosnya, pemikiran, pemahaman, sikap, 

respons terhadap tradisi (budaya) dan haluan politiknya 

tidak hanya berbeda tetapi seringkali  berlawanan. Aswaja 

itu di kalangan warga maupun ulama, masih acapkali 

dipahami secara parsial, lokal dan sangat bersperspektif 

ideologi organisatoris. Kelahiran Aswaja lebih karena reaksi 

terhadap Mu’tazilah yang kurang kuat dalam memegangi 

sunnah Nabi daripada faktor lainnya,  sehingga ia muncul 

sebagai antithesis dalam perspektif dialektika Hegel. Ajaran 

Aswaja itu dikonstruk oleh al-Asy’ari dan al-Maturidi, tetapi 

keduanya memiliki sedikit perbedaan corak pemikiran: 

pemikiran al-Asy’ari lebih tradisional sedang pemikiran 

al-Maturidi lebih rasional. Ajaran Aswaja versi al-Asy’ari 

yang tradisional itu dalam dataran praktis diikuti NU, dalam  

fikih mengikuti Imam Syafi’i dan dalam tasawuf mengikuti 

Imam Junaid al-Baghdadi atau Imam al-Ghazali. Semua 
pemikiran para imam panutan NU ini menunjukkan corak 

moderat, sehingga NU juga moderat tetapi belakangan ini 

NU kurang memiliki daya tarik di hadapan masyarakat. 

Maka NU perlu merekonstruksi melalui empat tindakan 

baik menyangkut manajemen dan leadership organisasi, 

keteladanan bermasyarakat dan bernegara, sumberdaya 

manusia dalam berbagai keahlian, dan kekuatan-kekuatan 

strategis dalam masyarakat kontemporer.



Mujamil, Implementasi Aswaja... [163] 

Keywords: Aswaja,  Ahlussunnah wal Jama’ah, NU

Pendahuluan
Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah (Aswaja) masih menjadi tema 

pembahasan yang unik dalam perspektif kajian akademik, sehingga 
tetap menarik untuk dikaji secara mendalam. Keunikan itu setidaknya 
disebabkan oleh beberapa kenyataan: (1) Aswaja menjadi sebuah 

identitas teologis yang diperebutkan oleh berbagai aliran maupun 
organisasi Islam, tetapi pada sisi lain ia seringkali dituduh sebagai 

penyebab kemunduran umat Islam; (2) substansi Aswaja masih menjadi 

pemahaman yang kontroversial di kalangan pemikir-pemikir Muslim; 
dan (3) pemahaman Aswaja ternyata belum tuntas di kalangan tokoh-
tokoh Islam.

Dalam skala nasional Aswaja menjadi nama sebuah organisasi 

yaitu Laskar Jihad  Ahlussunnah wal Jama’ah yang dipimpin oleh Umar 
Ja’far Thalib yang sekarang telah bubar, sebagai paham yang dianut 
NU dan dimasukkan dalam Anggaran Dasar,1 dikalim sebagai salah 

satu keputusan Majlis Tarjih Muhammadiyah meskipun menggunakan 
redaksi yang agak berbeda yaitu Ahl al-Haq wa al-Sunnah,2 dan 

Persatuan Islam (PERSIS) melalui KH. E.  Abdurrahman menyatakan 
diri lebih berhak menyandang sebutan Ahl al-Sunnah  wa al-Jama’ah 

daripada NU karena PERSIS selalu berusaha menghilangkan bid’ah 
dalam agama serta melaksanakan ajaran Islam yang sebenarnya.3 
Sedangkan dalam skala internasional, para pengikut Wahabi di Saudi 

1  Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama, (Lajnah 

Ta’lif wan Nasyr Penggurus Besar Nahdlatul Ulama, tt), h. 7 
2  Himpunan Keputusan Tarjih, (Yogyakarta: Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 

tt), h. 20.
3  Syafiq A. Mughni, “ Ahlussunnah wal Jama’ah dan Posisi Teologi 

Muhammadiyah”, dalam Dien Syamsuddin (ed.), Muhammadiyah kini dan Esok, 

(Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), h. 260; Syafiq A. Mughni, Hasan Bandung 
Pemikir Islam Radikal, (Surabay: PT. Bina Ilmu, 1994), h. 98. 



[164] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

Arabia sangat gigih mengklaim sebagai paling Ahlussunnah.
Jadi Aswaja telah menjadi “rebutan” berbagai aliran atau 

organisasi Islam yang dijadikan sebagai jatidiri atau identitas mereka. 
Ironisnya, pemahaman mereka mengenai akidah pada dataran 
furu’iyah, pandangan serta sikap terhadap mazhab, respons  terhadap 
tradisi dan budaya yang berkembang di masyarakat, serta haluan politik 
yang mereka tempuh tidak hanya mencerminkan perbedaan tetapi juga 
pertentangan atau perlawanan. Misalnya antara NU sebagai pembela  
Ahlussunnah wal Jama’ah dengan Laskar Jihad Ahlussunnah wal 

Jama’ah ternyata corak pemikiran dan haluan politiknya berlawanan. 
Pemikiran NU bercorak moderat sedangkan pemikiran Laskar Ahl al-

Sunnah wa al-Jama’ah bercorak radikal. NU mendukung Indonesia 
berdasarkan Pancasila sedangkan Laskar Jihad ingin menerapkan 
syariat Islam di Indonesia. Dalam menghadapi tradisi dan budaya 
lokal, Muhammadiyah dan PERSIS bersikap konfrontatif sedang NU 
bersikap adaptif-selektif.

Secara substansial, dalam buku-buku teologi Islam, Aswaja 

disebut aliran sementara itu di dalam kitab-kitab ilmu kalam disebut 

firqah; di dalam Anggaran Dasar NU, Aswaja disebut sebagai paham; 
pada bagian lain, selama ini Aswaja masih sering dipahami sebagai 

suatu mazhab. Menurut Said Agil Siraj, Aswaja itu sebenarnya 
bukanlah mazhab, melainkan hanyalah manhaj al-fikr atau paham 

yang di dalamnya masih memuat banyak aliran atau mazhab.4 
Selanjutnya terkait hadits Nabi yang menyinggung Ahl al-Sunnah, 

timbul permasalahan apakah Ahlussunnah itu nama formal dari suatu 

aliran seperti yang dipaparkan di dalam kitab-kitab ilmu kalam, atau 
sebuah nilai? Di sini masih terjadi kontroversi pemikiran.

Di kalangan umat Islam Indonesia bahkan para ulamanya, sering 
mereka masih memahami Aswaja itu secara parsial, lokal dan sangat 

4  Said Agil Siraj, “ Ahlussunnah wal Jama’ah di Awal Abd XXI”, 

Aula,no. 8, Agustus 1998, h. 55



Mujamil, Implementasi Aswaja... [165] 

bersperspektif ideologi organisatoris. Mereka menganggap bahwa ciri-
ciri khusus pengikut Aswaja itu manakala menyebut Nabi Muhammad 
Saw dengan disertai sayyidina, shalat tarawih 20 rakaat, shalat subuh 
menggunakan qunut, menerima tahlil, manaqib serta istighasah, 

melakukan ziarah kubur, dan sebagainya. Kiai Hasyim Muzadi telah 
melaporkan bahwa para kiai pernah berkumpul untuk mencoba 

merumuskan definisi (ta’rif) Aswaja di pesantren al-Hikam Malang. 
Dalam merumuskan definisi itu, mereka berusaha agar sekiranya 
Muhammadiyah tidak tercakup. Akhirnya rumusan itu dihentikan 
(mauquf) karena mengalami kesulitan-kesulitan tertentu. Tampaknya 
kita perlu menelaah Aswaja yang dibangun oleh al-Asy’ari bersama 
al-Maturidi, dan Aswaja yang telah diwarnai oleh corak organisasi, 
khususnya NU.

Aswaja dalam Masa Rintisan
Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah merupakan aliran kalam yang 

memiliki komitmen berpegang teguh pada hadits-hadits Nabi sebagai 
reaksi terhadap aliran Mu’tazilah yang kurang kuat berpegang teguh 
pada hadits Nabi, dan merupakan mayoritas kaum Muslimin (‘Ammah 
al-Muslimin). Aliran ini dibangun Abu Hasan al-Asy’ari dan Abu 
Mansur al-Maturidi. Kedua tokoh ini, terutama al-Asy’ari yang banyak 
mewarnai aliran ini mulai isi (content) maupun doktrin-doktrinnya.

Menurut para ahli, sebagaimana telah diidentifikasi Harun 
Nasution, aliran ini timbul difaktori oleh sebab yang berbeda-beda: al-
Subki dan Ibn ‘Asakir  menyatakan bahwa pada suatu malam Asy’ari 
bermimpi bahwa Nabi Muhammad mengatakan bahwa mazhab Ahli 
Hadits-lah yang benar sedang mazhab Mu’tazilah salah; sebab lain 
karena  ketidakpuasan al-Asy’ari dalam perdebatan melawan gurunya, 
al-Jubba’i. Dalam perdebatan tersebut, al-Jubba’i tidak mampu 
menjawab tantangan al-Asy’ari. Sebab berikutnya karena al-‘Asy’ari 
mengikuti mazhab Syafi’i yang telah memiliki teologi sendiri berbeda 



[166] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

dengan Mu’tazilah. Mac Donald menilai karena darah Arab padang 
pasir yang tradisional dan fatalistis. Spitta menyebut karena al-‘Asy’ari 
setelah mempelajari hadits menemukan perbedaan ajaran Mu’tazilah 
dengan spirit Islam.  Namun, Nasution menyimpulkan, agaknya aliran 
ini muncul sebagai reaksi terhadap aliran Mu’tazilah, sehingga jika 
aliran Mu’tazilah dipandang sebagai tesis maka aliran  Ahlussunnah 

wal Jama’ah sebagai antitesisnya.5

Pada masa khalifah al-Ma’mun, al-Mu’tasim dan al-Watiq, 
aliran Mu’tazilah menjadi teologi pemerintahan dinasti Abbassiyah. 
Lima ajaran dasar (al-usul al-khamsah) dari Mu’tazilah dijadikan 
semacam “Pancasilanya” dinasti Abbassiyah. Ketika itu pemerintahan 
Abbassiyah mengadakan ujian terhadap para hakim (al-qudah) 
kemudian sasaran ujian itu dilanjutkan kepada para pemuka masyarakat 
dan agama. Banyak di antara mereka yang telah dikenai sanksi 
berupa hukuman penjara manakala keyakinannya tidak sama dengan 
keyakinan Mu’tazilah. Akhirnya aliran ini dibenci oleh mayoritas 
masyarakat, dan pada saat yang sama terjadi suksesi dari al-Watiq lalu 
diganti oleh al-Mutawakkil. Untuk mendapatkan dukungan mayoritas 
masyarakat yang anti sikap represif Mu’tazilah, al-Mutawakkil 
membatalkan aliran Mu’tazilah sebagai ideologi Negara, pada 848 M.

Di samping sikap represif Mu’tazilah yang menimbulkan 
kebencian mayoritas masyarakat, mereka juga kurang mampu 
menjangkau pemikiran Mu’tazilah yang rasional-filosofis itu, sehingga 
mereka belum memiliki teologi yang tepat baginya. Kekosongan 
teologi ini direspons oleh al-Asy’ari dan al-Maturidi dengan 
membangun dan merumuskan teologi yang baru sama sekali dan 
cocok bagi kadar kemampuan masyarakat, yang dilandasi semangat 
menentang Mu’tazilah.

Pengikut aliran Mu’tazilah hanya minoritas kaum Muslimin 

5  Harun Nasution, Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan, 

(Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986), h. 65-69



Mujamil, Implementasi Aswaja... [167] 

sementara aliran yang dibangun Washil bin Atho’ ini tidak begitu 
kuat berpegang teguh pada Sunnah Nabi. Maka al-Asy’ari berusaha 
membangun teologi yang berlawanan dengan Mu’tazilah baik pada 
dataran jumlah pengikut, sikap maupun respons terhadap Sunnah 
Nabi. Oleh karena itu, aliran yang telah didesain al-Asy’ari ini 
dinamakan  Ahlussunnah wal Jama’ah (penjaga gawang Sunnah Nabi 
dan merupakan mayoritas umat Islam). Di sini al-Asy’ari berusaha 
menampilkan konstruksi teologi yang berlawanan secara diametral 
dengan Mu’tazilah.

Ajaran-ajaran al-Asy’ari antara lain: Tuhan memiliki sifat;6 al-

Qur’an tidak diciptakan sebab kalau diciptakan perlu kata kun dan 

untuk tercipta kata kun itu dibutuhkan kata kun lainnya sehingga 
terdapat runtutan kata kun yang tidak berkesudahan. Ini tidak 
mungkin;7 Tuhan dapat dilihat di akhirat, itu tidak mesti berarti bahwa 
Tuhan harus bersifat diciptakan;8 perbuatan-perbuatan manusia bukan 

diwujudkan oleh manusia sendiri tetapi diciptakan oleh Tuhan yang 
disebut dengan istilah al-kasb;9 dalam mewujudkan perbuatan manusia 

yang diciptakan itu, daya yang ada pada manusia tidak memiliki efek;10 
Tuhan mempunyai muka, tangan, mata, dan lain sebagainya dengan 
tidak ditentukan bagaimana;11 yaitu dengan tidak mempunyai bentuk 
dan batasan;12 Tuhan berkuasa mutlak dan tidak satu pun terdapat 
kewajiban bagi-Nya. Tuhan berbuat sekehendak-Nya;13 dan orang 

yang berdosa besar tetap mukmin karena imannya masih ada, tetapi 

6  Abu al-Hasan Ibn Ismail al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, Ricard J. MC Arthy 
S.J. (ed), (Beyrouth:  Impremerie Catholique, 1952), h. 30-31

7  Ibid., h. 33-34
8  Ibid., h. 61
9  Ibid., h. 71-72
10  Muhammad Ibn ‘Abd al-Karim, Kitab al-Milal wa al-Nihal, Muhammad 

Ibn Fath Allah al-Badran (ed.), (Kairo: tp, 1951), h. 91
11  Abu al-Hasan ibn Ismail al-Asy’ari, Kitab al-Ibanah ‘an Usul al-Nihayah, 

(Hiderabad: tp, tt), h. 9
12  Ibid., h. 25
13  ‘Abd al-Karim, Kitab al-Milal, h. 101 



[168] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

lantaran dosanya itu ia menjadi fasiq. Orang itu tidak mungkin berada 
antara mukmin dan kafir.14

Adapun ajaran-ajaran al-Matudidi banyak berkesesuaian 
dengan ajaran al-Asy’ari, tetapi ada beberapa ajaran al-Maturidi yang 
berkecondongan pada ajaran Mu’tazilah. Ajaran-ajaran al-Maturidi itu 
antara lain: Tuhan mempunyai sifat-sifat;15 sebenarnya manusia yang 
mewujudkan perbutan-perbuatannya sendiri;16 dia menolak ajaran 

al-salah wa al-aslah, tetapi Tuhan mempunyai kewajiban-kewajiban 
tertentu;17 kalam atau sabda Tuhan tidak diciptakan tetapi bersifat 
qadim;18 orang yang berdosa besar masih tetap mukmin dan soal 
dosa besarnya akan ditentukan  Tuhan kelak di akhirat. Maka orang 
ini tidak berada pada posisi menengah;19 janji-janji dan ancaman-

ancaman Tuhan, kelak mesti terjadi;20 sedangkan tangan, wajah dan 

lain sebagainya yang dimiliki Tuhan mesti diberi ta’wil (arti majazi 
atau kiasan).21

Contoh-contoh ajaran dari kedua tokoh Ahl al-Sunnah wa al-

Jama’ah itu menunjukkan adanya perbedaan meskipun semangat 
keduanya sama yaitu berusaha melawan aliran Mu’tazilah. Pandangan 
al-Maturidi lebih rasional, sebaliknya pandangan al-Asy’ari lebih 
tradisional. Perbedaan kedua tokoh tersebut juga dapat ditelusuri dari 
jalur pengaruh mazhab  fikih: al-Maturidi menjadi pengikut Imam Abu 
Hanifah sebagai sosok mujtahid yang paling rasional, sedangkan al-
Asy’ari menjadi pengikut Imam Syafi’i sebagai sosok mujtahid yang 

14  Al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, h. 123-124
15  Abu al-Yasr Muhammad al-Bazdawi, Kitab Usul al-Din, Hans Peter linss, 

(kairo: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1963), h. 34
16  Abu Mansur Muhammad Ibn Muhammad al-Maturidi, Kitab Syarh al- 

fikih al-Akbar, (Hyderabad: Dairah al-Ma’arif al-Nizamiyah, 1321 H), h. 11
17  Nasution, Teologi Islam, h. 77
18  Ibid. 
19  Ibid. 
20  Ibid. 
21  Ibid.



Mujamil, Implementasi Aswaja... [169] 

paling moderat. Betapapun pengaruh mazhab  fikih ini cukup berarti 
dalam menampilkan corak pemikiran teologis kedua tokoh Ahl al-

Sunnah wa al-Jama’ah tersebut.
Ketika salah satu atau kedua tokoh ini diikuti oleh masyarakat 

Muslim, maka akan mempengaruhi penampilan corak pemikiran 
tersendiri pada mereka. Apalagi ajaran-ajaran itu bila dikaitkan dengan 
perspektif dan penafsiran kelompok tertentu seperti yang dirumuskan 
oleh NU sehingga karakter  Ahlussunnah wal Jama’ah akan menjadi 

parsial dan spesifik.

 Aswaja dalam Perspektif NU
Sebagaimana ditegaskan dalam Anggaran Dasar NU, “Nahdlatul 

Ulama sebagai Jam’iyah Diniyah Islamiyah berakidah Islam menurut 
paham  Ahlussunnah wal Jama’ah dan mengikuti salah satu mazhab 
empat: Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali.”22 Pernyataan ini dijabarkan 
lebih rinci lagi dengan tambahan aspek tasawuf sebagai berikut:

Pertama, dalam bidang akidah, Nahdlatul Ulama mengikuti 
paham  Ahlussunnah wal Jama’ah yang dipelopori oleh Imam Abu 
Hasan al-Asy’ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi;

Kedua, dalam bidang fikih, Nahdlatul Ulama mengikuti jalan 
pendekatan (al-madhhab) salah satu dari mazhab Abu Hanifah al-
Nu’man, Imam Malik Ibn Anas, Imam Muhammad Ibn Idris al-Syafi’i, 
dan Ahmad Ibn Hanbal.

 Ketiga, dalam bidang tasawuf mengikuti antara lain Imam al-

junaid al-Baghdadi, Imam al-Ghazali serta imam-imam yang lain.23

Dalam tahab berikutnya, pandangan tokoh-tokoh ini 
dikembangkan lagi oleh para pengikutnya. Dalam bidang akidah 
pemikiran al-Asy’ari dikembangkan lagi oleh al-Baqillani, al-Juwaini 

22  Anggaran Dasar, h. 7
23  Tim Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU 

Jawa Timur, Wawasan Dasar Nahdlatul Ulama, (Surabaya: Tim Perumus Konsep 
Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU Jawa Timur, 1994), h. 16-17



[170] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

dan al-Ghazali. Mereka bertiga juga memiliki corak pemikiran yang 
berbeda-beda: jika al-Ghazali dalam pemikiran akidah dapat disebut 
sebagai “foto copy” al-Asy’ari, maka al-Baqillani dan al-Juwaini 
cenderung menampilkan corak rasional, meskipun keduanya sebagai 
pengikut al-Asy’ari namun dalam beberapa hal pemikiran keduanya 
lebih dekat dengan ajaran Mu’tazilah. Sedangkan pemikiran al-
Maturidi dikembangkan oleh pengikutnya antara lain: al-Bazdawi. 
Seperti sosok al-Baqillani dan al-Juwaini terhadap al-Asy’ari, al-
Bazdawi juga tidak selalu sepaham dengan al-Maturidi. Perbedaan 
ini justru membelah aliran Maturidiyah menjadi dua golongan: 
golongan Samarkand sebagai pengikut-pengikut al-Maturidi sendiri 
dan golongan Bukhara sebagai pengikut-pengikut al-Bazdawi. Kalau 
paham golongan Samarkand lebih dekat dengan paham Mu’tazilah, 
maka paham golongan Bukhara lebih dekat dengan paham Asy’ari.

Pada bidang fikih juga mengalami perkembangan yang 
dilakukan pengikut masing-masing mazhab itu. Mazhab Abu Hanifah 
dikembangkan antara lain oleh Abu Yusuf, mazhab Malik oleh al-
Syatibi, mazhab Syafi’i oleh al-Nawawi, dan mazhab Ahmad Ibn 
Hanbal oleh Ibn Taimiyah. Masing-masing melakukan kajian terhadap  
fikih mazhab dan menginterupsi beberapa bagian yang menjadi konsep 
pendiri mazhab dan mengembangkan menurut pemikiran mereka.24

Dalam bidang tasawuf, Imam al-Junaid membangun tarekat 
al-Junaidiyah tetapi kurang popoler di kalangan NU. Sementara 
al-Ghazali tidak membangun tarekat. Hanya saja tarekat-tarekat 
yang berkembang di Indonesia dewasa ini memiliki konsep sufisme 
yang menginduk kepada kedua konsep sufi tersebut.25 Meskipun 
demikian,  tarekat-tarekat itu masih memiliki berbagai perbedaan 

amalan secara parsial yang menandai ciri khasnya masing-masing, 
kendatipun secara umum merupakan pendekatan diri kepada Allah 

24  M. Ali Haidar, Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia Pendekatan  fikih 

dalam Politik, (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1994), h. 76
25  Ibid., H. 77



Mujamil, Implementasi Aswaja... [171] 

(taqarrub ila Allah). Di samping itu, daya tarik tarekat-tarekat tersebut 
terhadap umat Islam Indonesia ternyata juga berbeda. Tarekat yang 
paling besar pengaruhnya di Indonesia adalah tarekat Qadiriyah wa 

Naqshabandiyah.

Pada dataran praktis, orang-orang NU mengikuti ajaran-ajaran 
al-Asy’ari di bidang akidah. Sebenarnya ajaran-ajaran al-Asy’ari ini 
mengembangkan ajaran Murjiah moderat di dalam persoalan orang 
mukmin yang telah melakukan dosa besar dan ajaran Jabariyah moderat 
dalam persoalan perbuatan manusia. Hanya saja ajaran-ajaran al-
Asy’ari tetap dipandang sebagai jembatan di antara dua ajaran yang 
ekstrim. Jalal Muhammad Musa menegaskan, “Mazhab kalam Asy’ari 
merupakan jalan tengah rasionalisme Mu’tazilah dan antropomorpisme 
Jabariyah dengan pendekatan yang menggabungkan aspek rasional 
(akal) dan teks (naql).”26 Akan tetapi jika yang dimaksud dengan jalan 
tengah dalam pengertian mampu menjembatani antara pemikiran 

yang terlalu tekstual dan terlalu rasional, maka pikiran al-Maturidi 
sebenarnya lebih berhak disebut tengah daripada pemikiran al-Asy’ari.27 
Andaikan kalangan NU lebih mengutamakan dan menerapkan ajaran 
al-Maturidi dalam kehidupannya sehari-hari, tentu dinamika pemikiran 
NU lebih cepat daripada kondisi pemikirannya sekarang ini.

Kalangan NU mengutamakan pemikiran al-Asy’ari dan 
menomorduakan al-Maturidi karena beberapa faktor: pertama, 
l i teratur mengenai ajaran-ajaran al-Maturidi  dan aliran 
Maturidiyah tidak sebanyak literatur mengenai ajaran-ajaran 
Asy’ariyah; kedua, pengaruh penerus al-Asy’ari seperti al-
Baqillani, al-Juwaini dan terutama al-Ghazali yang sangat luas 
di dunia Islam khususnya dunia pesantren. Sedangkan penerus 
al-Maturidi seperti al-Bazdawi kurang dikenal di kalangan ulama 

26  Jalal Muhammad Musa, Nasy’at al-Asy’ariyah wa Tathawwuruha, (Bairut: 

Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975), h. 461
27  Mujamil Qomar, NU “Liberal” dari Tradisionalisme Ahlussunnah ke 

Universalisme Islam, (Bandung: Mizan, 2002), h. 69



[172] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

pesantren; dan ketiga, letak geografis warga NU yang rata-rata 
berada di daerah rural dan peripheral membawa model pemikiran 

yang simpel (sederhana).28

Secara konseptualal dan doktrinal pada bidang  fikih, NU 
mengikuti salah satu di antara empat madzhab (Hanafi, Maliki, Syafi’i 
dan Hanbali). Hal ini memberi kelonggaran pada warganya untuk 
mengekspresikan selera mereka dalam menampilkan ibadah maupun 

muamalah dengan mengikuti pendapat mazhab yang paling mereka 
sukai. Sikap memilih salah satu di antara empat mazhab ini merupakan 
cirikhas NU, sehingga membedakan dengan PERTI yang hanya 
mengikuti Syafi’i dan Wahabi yang hanya mengikuti Hanbali. Akan 
tetapi dalam prakteknya, kalangan NU menyandarkan pemikirannya 
pada mazhab Syafi’i. Bahkan dalam beberapa kasus, ketika ada orang 
NU yang mengikuti salah satu di antara ketiga mazhab selain Syafi’i 
itu (Hanafi, Maliki dan Hanbali) dianggap bukan NU. Anggapan 
ini menunjukkan dua kemungkinan: (1) sikap tidak konsisten 

(inkonsistensi) terhadap Anggaran Dasar NU; dan (2) ketidaktahuan 
terhadap substansi pedoman NU itu sendiri.

Pemilihan mazhab Syafi’i dalam praktek warga maupun ulama 
NU ini menurut Einar M. Sitompul karena pola pemahamannya 
moderat,29 sehingga memudahkan mereka menyesuaikan syariat 
dengan adat kebiasaan di negeri ini.30 Tipologi moderat pada 
pemikiran Syafi’i ini merupakan karakter yang membedakan 
dengan tipologi pemikiran mazhab lainnya. M. Dawam Rahardjo 
menjelaskan, “dikatakan bahwa mazhab Hanafi pada dasarnya 
adalah mazhab rasionalis, mazhab Maliki adalah tradisionalis, 
mazhab Syafi’i adalah moderat, dan mazhab Hanbali adalah 

28  Ibid., h. 70
29  Einar M. Sitompul, Nahdlatul Ulama dan Pancasila, (Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan, 1989), h. 71
30  Nugroho Noto Susanto dan Yusmar Basri (eds), Sejarah Nasional 

Indonesia, (Bandung: Masa Baru, 1980), h. 31



Mujamil, Implementasi Aswaja... [173] 

fundamentalis.”31Moderasi pemikiran Syafi’i cocok dengan selera dan 
kadar pemikiran kaum Muslim Indonesia, khususnya warga Nahdliyin. 
Mereka sama sekali tidak tertarik pada model pemikiran atau paham 
radikal dan ekstrim. Hal ini dapat diperhatikan bahwa di antara para 
teroris yang tertangkap tidak satu pun warga NU.

Kemudian pada bidang tasawuf, semula para ulama Ahlussunnah 
menentang tasawuf apalagi tarekat. Akhirnya terjadilah pertikaian 
antara ulama Sunni yang berpegang teguh pada syariat dan ulama Sufi 
yang terkadang cenderung “meremehkan” syariat karena menekankan 
pada kesadaran mistik. Dengan kata lain, telah terjadi pertentangan 
antara ahl al-dhawahir dengan ahl al-bawatin yang dipicu oleh amalan 
tasawuf yang melenceng dari ajaran Islam. 

Maka menurut Fazlur Rahman, lahirlah gerakan pembaruan 
sufisme yang bertujuan mengintegrasikan kesadaran mistik 
dengan syariat kenabian pada paro kedua abad ke-3 H/9 M yang 
dipelopori oleh al-Khawarij dan Imam Junaid.32 Tradisi baru 
sufisme moderat ini yang bergerak pada abad ke-3 dan ke-4 juga 
dirintis penulis seperti al-Sarraj melalui kitab al-Luma’ dan al-
Kalabadzi melalui kitab al-Ta’aruf li Madhhab Ahl al-Tasawwuf. 

Kemudian diikuti al-Qusyairi melalui Risalah Qusyairiyah-nya 
pada 438 H, suatu manifestasi untuk sintesis sufisme dari ilmu 

ketuhanan yang berdasarkan sunnah.33 Gerakan ini memuncak 
pada karya besar al-Ghazali yang terkenal, Ihya ‘Ulum al-Din.34 

Menurut sebagian besar ulama Islam, ajaran tasawuf yang berada 
pada garis kebenaran ajaran Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah adalah 

ajaran dari Imam Junaid al-Baghdadi dan Imam al-Ghazali serta 

31  M. Dawam Rahardjo, Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik Bangsa 
Risalah Cendekiawan Muslim, (Bandung: Mizan, 1993), h. 137

32  Fazlur Rahman, Islam, terj. Senoaji Salih, (Jakarta: Bina Aksara, 1987), 
h. 218

33  Ibid., h. 222
34  Ibid. 



[174] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

orang-orang yang sependapat dengan mereka.35

Oleh karena itu, sekarang dapat dipahami di balik NU 
menetapkan Imam Junaid al-Baghdadi dan Imam Ghazali serta imam-
imam lainnya yang sepaham dengan pemikiran kedua imam itu sebagai 
panutan dalam tasawuf. Kedua imam tersebut, khususnya al-Ghazali 
telah berjasa besar mendamaikan ulama syariat (ahl al-dawahir) 
dan ulama tasawuf (ahl al-bawatin) hingga ulama syariat bersedia 
menerima tasawuf versi al-Ghazali. Di samping itu, al-Ghazali telah 
berhasil meluruskan tasawuf tetap berada dalam kendali sunnah serta 

membangun model tasawuf yang seharusnya, yaitu tasawuf yang 
dibangun di atas landasan syariat yang kokoh. Dengan pengertian 
lain, al-Ghazali telah membangun tasawuf yang moderat, sebuah 
bangunan tasawuf yang didasari oleh fundamen syariat yang kuat 
sehingga secara herarkhis tasawuf sebagai kelanjutan dari syariat 
atau syariat sebagai syarat yang harus dilalui dengan sukses sebelum 
memasuki kehidupan tasawuf. Melalui konstruksi tasawuf semacam 
ini, konsekuensinya tidak akan muncul sufi yang meremehkan apalagi 
meninggalkan syariat.

Desain konstruksi tasawuf yang ditawarkan al-Ghazali kepada 
umat Islam, khususnya para ulama syariat begitu komprehensif dan 
meyakinkan sehingga para ulama syariat membenarkan konsepnya, 
menerimanya, mengikutinya, dan lebih jauh lagi memberikan gelar 
hujjat al-Islam (argumentator Islam) kepadanya. Al-Ghazali kemudian 
menjadi tokoh yang semakin popular di dunia Islam. Lebih dari 
2/3 umat Islam di dunia ini menjadi pengikut al-Ghazali. Bahkan 
al-Ghazali merupakan ulama yang paling diidolakan di kalangan 
pesantren dan NU.

Dari ketiga bidang tersebut (akidah, fikih dan tasawuf) dapat 
ditarik benang merah bahwa ajaran atau paham Ahlussunnah wal 

35  Achmad Masduqi, Konsep Dasar Pengertian Ahl al-Sunnah wa al-

Jama’ah, (Surabaya: Pelita Dunia, 1994), h. 67



Mujamil, Implementasi Aswaja... [175] 

Jama’ah yang telah dikemas oleh NU menjadi ajaran maupun 
paham yang sangat moderat. Namun, corak pemikiran yang moderat 
itu menimbulkan akibat ganda secara bertentangan, yakni akibat 
positif dan negatif sekaligus. Akibat positifnya mampu menciptakan 
keseimbangan, harmoni dan kestabilan, sedang akibat negatifnya 
menjadi cenderung bersifat konservatif mengambil jalan tengah di 
antara dua kubu yang sama-sama ekstrim sehingga menghambat 
pengembangan pemikiran.

Akibat ganda dalam posisi berhadapan itu sebagai konsekuensi 

dari paham moderat. Apakah hal ini disadari atau tidak, tetapi yang jelas 
bahwa corak paham moderat itu seringkali diyakini sebagai pilihan 
yang paling tepat sehingga diupayakan mewarnai dimensi-dimensi 
lainnya seperti dimensi politik dan sosial. Pergumulan NU dengan 
masyarakat misalnya, senantiasa didasarkan pada sikap tawassut dan 

i’tidal, tasamuh, tawazun dan amar al-ma’ruf nahi al-munkar.

Tawassut berarti sikap tengah atau moderat yang mencoba 
menengahi di antara dua kubu pemikiran atau tindakan yang 
bertentangan secara ekstrim di dalam kehidupan sosial masyarakat. 
Sikap ini selalu menumbuhkan sikap adil (i’tidal), suatu bentuk 
tindakan yang dihasilkan dari berbagai pertimbangan baik secara 
sosiologis, psikologis dan lain-lain. Kemudian tasamuh, yaitu sikap 
toleran terhadap keberadaan perbedaan pandangan baik menyangkut 
keagamaan seperti persoalan khilafiyah, kemasyarakatan dan 
kebudayaan. Sedangkan sikap tawazun merupakan sikap seimbang 

dalam berhubungan dengan Allah (habl min Allah), berhubungan 

dengan manusia (habl min al-nas) maupun berhubungan dengan alam 

sekitarnya (habl min al-alam). Adapun amar al-ma’ruf nahi al-munkar 

merupakan sikap yang mendorong amal perbuatan baik dan mencegah 
kemungkaran. Sikap ini sebagai realisasi dari keterlibatan NU untuk 
membangun masyarakat yang damai dan sejahtera.36

36  Qomar, NU “Liberal”, h. 91-93



[176] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

Secara konseptual paham dan sikap tersebut sangat baik 
terlepas masih ada kelemahan tertentu, tetapi daya tarik NU terhadap 
masyarakat belakangan ini justru merosot. Oleh karena itu, NU 
perlu membuka lembaran baru yang prospektif (merekonstruksi citra 
yang positif) sehingga menimbulkan daya tarik yang kuat terhadap 
masyarakat Muslim maupun non Muslim kontemporer.

Menata Ulang Penampilan NU
Belakangan ini NU kedodoran menghadapi agresivitas gerakan 

kelompok-kelompok Islam lainnya yang bermunculan pada era 
reformasi ini seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Partai Keadilan 
Sejahtera (PKS), dan gerakan Wahabi. Untuk menandingi daya tarik 
mereka, NU tidak bisa hanya mengenalkan doktrin-doktrin Aswaja 

secara retorika semata, tetapi justru bagaimana doktrin-doktrin Aswaja 

itu ditransformasikan dalam kehidupan sehari-hari baik kehidupan 

organisatoris, sosial, politik, intelektual, dan sebagainya, melalui 
tindakan-tindakan antara lain:

Pertama, memperkokoh etika berorganisasi melalui berbagai 

kegiatan penguatan ketrampilan manajerial dan leadership. Dari 
segi jumlah (kuantitas) anggota, potensi yang dimiliki NU tidak 
tertandingi oleh organisasi Islam manapun di Indonesia ini. NU 
merupakan organisasi Islam terbesar di Indonesia bahkan mungkin 

di dunia. Namun, NU seringkali menjadi objek permainan orang 
lain dan NU gagal mengatasinya. Di internal NU sendiri kekuatan 
organisasinya sangat lemah dan rapuh: NU lebih menampakkan 
diri sebagai jama’ah daripada jam’iyyah; kalangan NU seringkali 
menciptakan budaya tandingan seperti NU tandingan, Ma’arif 
tandingan, PKB (sebagai partai yang diklaim dilahirkan NU) tandingan 
dan sebagainya; kalangan NU seringkali memusuhi kawannya sendiri 
di ruang terbuka; ketika telah memegang jabatan, tidak sedikit pejabat 
dari NU yang mendepak kawannya sesama NU yang terdekat dan 



Mujamil, Implementasi Aswaja... [177] 

berjasa memperjuangkan keberhasilan memperoleh jabatannya; dan 
mahasiswa PMII seringkali mendemo ketua, dekan, dan rektor bahkan 
dosen yang menjadi donaturnya setiap bulan. Tindakan-tindakan ini 
sulit ditemukan saluran penalarannya. Secara organisatoris, tindakan 
tersebut sulit dinalar.

Di bidang manajemen ini, sebagaimana diakui Kiai A. Muchith 
Muzadi, NU sangat lemah dan keadaan ini tidak boleh dibiarkan 
berlanjut.37 Keadaan kelemahan pada ketrampilan manajemen dan 
leadership secara praktis itu, sebagai aspek yang tidak ditakdirkan. 
Dalam perspektif Islam, bahwa sistem itu sebagaimana pengalaman 
empiris,  dapat dirubah seiring perubahan ruang dan waktu, tetapi 

dapat dipegangi dalam konteks moral Islam (syariat Islam).38 Oleh 
karena itu, NU harus segera menata ulang dalam memperkokoh 
etika berorganisasi dengan memperkuat keterampilan manajerial 

dan leadership antara lain: menjaga solidaritas, soliditas, sinergitas, 

kolektivitas, kontinyuitas, sustainabilitas dan kapabilitas melalui nilai-
nilai Aswaja seperti tawassut, i’tidal dan tasamuh. Sikap-sikap tersebut 
dapat menopang profesionalisme berorganisasi manakala benar-benar 

direalisasikan dengan penuh kesadaran.
Kedua, Merealisasikan keteladanan yang dapat dijadikan model 

dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Selama ini kalangan 
NU belum mampu menghadirkan keteladanan baik dalam kehidupan 
sosial, politik, ekonomi, pendidikan dan sebagainya. Bagaimana 
mungkin masyarakat menjadi tertarik pada NU ketika tokoh-tokohnya 
telah “menjual” idealisme keagamaan maupun idealisme organisasi 
dengan sekadar kekuasaan dan keuangan; bagaimana mungkin 
masyarakat bersedia memilih partai yang dilahirkan NU untuk me-
manage Negara ketika pengurusnya berantem sendiri, dengan dalih 

37  A. Muchith Muzadi, “Agar Jam’iyyah dapat Mengendalikan Jama’ah”, 
Aula, No. 7, Juli 1994, h. 37

38  Khaliq Ahmad, Management from Islamic Perspective Principles and 

Practices, (ttp: IIUM Press, 2008), h. 43



[178] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

yang sangat rasional, mengurus keluarga partainya sendiri tidak mampu 
apalagi mengurus Negara; dan bagaimana mungkin masyarakat sudi 
memasukkan putra-putrinya ke dalam lembaga pendidikan NU apabila 
jajaran pimpinannya tidak serius mengelola lembaga tersebut.

Intinya, NU sekarang mengamankan warganya sendiri agar 
tetap berada di NU saja kewalahan apalagi merekrut warga baru dari 
kelompok lain. Sebagian masyarakat sekarang mulai cerdas bahwa 
keikutsertaan mereka pada organisasi sosial keagamaan  didasarkan 

para keunggulan organisasi tersebut baik dalam wilayah doktrin, 
manajemen, leadership, maupun periaku sosial tokoh-tokohnya. Adakah 
mereka telah mampu memberi contoh dalam kehidupan kongkrit di 

masyarakat baik kehidupan sosial, politik, ekonomi, pendidikan dan 
sebagainya? ketika mereka belum mampu menunjukkan keteladanan, 
maka sulit mendapatkan simpati dari masyarakat terpelajar.

Oleh karena itu, NU harus melakukan gerakan keteladanan 
secara kolektif, yang biasa disebut dengan uswah hasanah atau 
qudwah hasanah baik secara retorika maupun  aplikatif. Gerakan ini 
sebagaimana pesan Nabi harus dimulai dari sendiri, yakni ibda’ binafsik 

(mulailah dari dirimu sendiri). Operasionalnya, gerakan keteladanan 
ini harus dimulai dari tokoh-tokoh garda terdepan misalnya PBNU, 
kemudian segera diikuti PWNU, PCNU dan seterusnya ke bawah, 
sehingga masyarakat dapat menyimpulkan bahwa tokoh-tokoh NU 
layak menjadi model (modelling), figur publik, sosok ideal, dan 
panutan yang layak ditiru masyarakat pada semua lapisan.

Ketiga, membangun dan memperkokoh sumberdaya manusia 
(SDM) warga NU yang tersebar dalam berbagai bidang keahlian.
Kalangan NU harus menyadari bahwa kekuatan sumberdaya alam 
(natural resources) telah lama tergilas oleh kekuatan sumberdaya 
manusia (human resources). Keuntungan perusahaan penerbangan 
Singapura melebihi APBN Indonesia; Singapura meskipun tidak 
memiliki Sawah-ladang mampu menyumbang beras kepada Indonesia 



Mujamil, Implementasi Aswaja... [179] 

ketika negeri Jamrud Khatulistiwa ini mengalami krisis moneter 
pada 1998; dan Negara-negara Eropa Barat seperti Perancis, Jerman, 
Belanda, apalagi Belgia begitu kuat padahal secara geografis semua 
Negara itu jauh lebih kecil dibanding Indonesia. Sebagai analog 
terhadap kasus-kasus ini, NU harus mulai menyadari bahwa meskipun 
sebuah organisasi itu memiliki anggota yang sedikit tetapi mereka 
terdiri dari para ahli dapat menandingi organisasi terbesar semcam 

NU dengan tanpa dukungan SDM yang kuat. Fakta ini telah terbukti 
berkali-kali sehingga bisa menjadi teori bahkan hukum sosial.     

Oleh karena itu, NU harus membangun dan memperkokoh SDM 
warganya yang terdistribusi dalam berbagai bidang keahlian. NU justru 
harus menghindari sikap menggiring warganya untuk mendalami 
agama saja, supaya keahlian mereka tidak memusat pada satu bidang 
keahlian agama saja. Hal ini mengacu pada firman Allah dalam surat 
al-Taubah: 122: Tidak sepatutnya bagi orang-orang mukmin itu pergi 
semuanya (ke medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap 
golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam 

pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan 

kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya 
mereka itu dapat menjaga dirinya.

Muhammad Rasyid Ridla dalam menafsirkan ayat tersebut 
mengatakan bahwa ayat itu menunjukkan hukum wajibnya 
mempelajari ilmu, mendalami agama serta bersiap-siap mengajari dan 

memahamkan masyarakatnya melalui cara yang dapat mengkonstruk 
keadaannya.39 Mujamil tidak sependapat dengan pandangan Ridla 
tersebut. Pada ayat tersebut terdapat kata taifah yang merupakan 
bagian dari firqah (golongan). Pengertian taifah yang tepat adalah 
small group (sekelompok kecil). Akhirnya dapat disimpulkan bahwa 
dalam menuntut ilmu, Islam menampilkan prinsip pemerataan dan 

39  Muhammad Rasyid Ridla, Tafsir al-Qur’an al-Karim al-Syahir bi Tafsir 

al-Manar, Jil. II, Cet. II, (Bairut: Dar al-Fikr, tt), h. 78



[180] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

distribusi siswa ke arah multidisipliner ilmu agar generasi Muslim 
menjadi ilmuan di segala bidang guna memberikan saham terhadap 

berbagai pemenuhan kehidupan manusia.40

Demikian juga dengan NU. Organisasi Islam terbesar di 
Indonesia ini harus melakukan kaderisasi intelektual warganya ke 
berbagai keilmuan, sehingga kelak NU memiliki berbagai tenaga ahli 
yang berperan dalam berbagai bidang kehidupan. Jika harapan ini 
terealisasikan, NU akan menjadi kekuatan yang besar sekali.

Keempat, membangun dan memperkokoh kekuatan-kekuatan 

strategis pada berbagai dimensi kehidupan kontemporer. Setelah 
melakukan kaderisasi intelektual warganya ke dalam multidisiplin 
keilmuan, selanjutnya NU seharusnya berusaha membangun dan 
memperkokoh kekuatan-kekuatan strategis yang terdapat dalam 
kehidupan  masyarakat kontemporer sekarang ini. Kekuatan-kekuatan 
strategis yang dimaksudkan di sini adalah kekuatan-kekuatan yang 
menjadi hajat hidup orang banyak sehingga menimbulkan potensi-
potensi yang mempengaruhi orang lain. Manakala NU memegang 
kekuatan-kekuatan itu, maka peran yang dapat dimainkan NU akan 
lebih besar lagi dibanding sekarang ini.

Kekuatan-kekuatan strategis tersebut secara riil bisa berupa 
misalnya pendidikan, ekonomi dan teknologi. Melalui pendidikan yang 
serius dan berkualitas, dapat dijadikan modal utama dalam mengangkat 

martabat NU bahkan mendongkrak kemajuan peradaban bangsa dan 
Negara sehingga Indonesia mampu berkompetisi dengan Negara-
negara maju. Tilaar menyatakan, “yang kita perlukan ialah educated 

and civilized human being dalam rangka membangun masyarakat 
madani.”41; melalui penguasaan sumber-sumber ekonomi yang kokoh, 
NU mampu memainkan peranan semakin besar dalam kehidupan 

40  Mujamil, Kontribusi Islam Terhadap Peradaban Manusia Sebuah Apresiasi 

Monumental, (Solo: Ramadhani, 1993), h. 81-82
41  H.A.R. Tilaar, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: PT. Rineka 

Cipta, 2000), h. 90



Mujamil, Implementasi Aswaja... [181] 

masyarakat maupun kehidupan Negara, sebab hampir semua aktivitas 
manusia bermuara pada pemenuhan ekonomi; dan melalui penguasaan 
teknologi, NU akan mampu berperan sebagai produsen dalam menyajikan 
kebutuhan hidup masyarakat. Tiga bidang tersebut bisa menjadi kekuatan-
kekuatan strategis apabila semuanya ditumbuhkembangkan secara maksimal.

Penutup
Demikianlah Aswaja bisa ditransformasikan dalam kehidupan 

sehari-hari dengan melakukan rekonstruksi terhadap penampilan NU, 
sehingga NU menjadi organisasi Islam terbesar di Indonesia bukan 
hanya dalam jumlah populasi, tetapi juga harus diupayakan menjadi 
organisasi Islam terbesar dalam kualitas, sehingga NU memiliki daya 
tarik dan daya tawar yang tinggi baik daya tawar politik maupun daya 
tawar sosial. Dengan kualitas yang terbina secara baik dan selalu 
dipertahankan, NU akan sangat diperhitungkan baik oleh pemerintah 
maupun masyarakat, termasuk masyarakat internasional. 

Untuk merealisasikan idealisme ini, NU dipandang perlu 
melakukan empat macam tindakan tersebut, yaitu memperkokoh 
etika berorganisasi melalui penguatan manajerial dan leadership, 

merealisasikan keteladanan bermasyarakat dan bernegara, membangun 
dan memperkokoh sumberdaya manusia dalam berbagai bidang 
keahlian, serta membangun dan memperkokoh kekuatan-kekuatan 

strategis pada berbagai dimensi kehidupan kontemporer. Keempat 
tindakan ini dapat digerakkan secara sinergis dalam mencapai tujuan 

yang sama, yaitu NU mampu menumbuhkan kesejahteraan warganya 
yang berdampak pada bangsa dan Negara.



[182] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Khaliq. Management from Islamic Perspective Principles and 

Practices, ttp: IUM Press, 2008.
Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama, 

Jakarta: Lajnah Ta’lif wan Nasyr Pengurus Besar Nahdlatul 
Ulama, tt.

Al-Asy’ari, Abu al-Hasan Ibn Ismail.  Kitab al-Ibanah ‘an Usul al-

Nihayah, Hiderabad: tp, tt.
________, Kitab al-Luma, Ricard J. MC Arthy S.J. (ed.), Beyrouth: 

Impremerie Catholique, 1952.
Al-Bazdawi, Abu al-Yasr Muhammad. Kitab Usul al-Din, Hans Peter 

Linss, Kairo: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1963.
Haidar, M. Ali. Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia Pendekatan  

fikih dalam Politik, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1994. 
Himpunan Keputusan Tarjih, Yogyakarta: Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, tt.
Al-Maturidi, Abu Mansur Muhammad Ibn Muhammad. Kitab Syarh 

al- fikih al-Akbar, Hyderabad: Dairah al-Ma’arif al-Nizamiyah, 
1321 H.

Mughni, Syafiq A. “ Ahlussunnah wal Jama’ah dan Posisi Teologi 
Muhammadiyah”, dalam Dien Syamsuddin (ed.), Muhammadiyah 

Kini dan Esok, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990.
______, Hasan Bandung Pemikir Islam Radikal, Surabaya: PT. Bina 

Ilmu, 1994.
Mujamil. Kontribusi Islam Terhadap Peradaban Manusia Sebuah 

Apresiasi Monumental, Solo: Ramadhani, 1993.
Musa, Jalal Muhammad. Nasy’at al-Ash’ariyah wa Tatawwuruha, 

Bairut: Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975.
Muzadi, A. Muchith. “Agar Jam’iyyah dapat Mengendalikan Jama’ah”, 

Aula, Juli 1994.
Al-Karim, Muhammad Ibn ‘Abd. Kitab al-Milal wa al-Nihal, 

Muhammad Ibn Fath Allah al-Badran (ed.), Kairo: tp, 1951.



Mujamil, Implementasi Aswaja... [183] 

Masduqi, Achmad. Konsep Dasar Pengertian  Ahlussunnah wal 

Jama’ah, Surabaya: Pelita Dunia, 1994. 
Nasution, Harun. Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa 

Perbandingan, Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986.
Qomar, Mujamil.  NU “Liberal” dari Tradisionalisme Ahlussunnah 

ke Universalisme Islam, Bandung: Mizan, 2002.
Rahardjo, M. Dawam. Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik 

Bangsa Risalah Cendekiawan Muslim, Bandung: Mizan, 1993.
Rahman, Fazlur. Islam, terj. Senoaji Salih, Jakarta: Bina Aksara, 1987.
Ridla, Muhammad Rasyid. Tafsir al-Qur’an al-Karim al-Syahir bi 

Tafsir al-Manar, Jil. II, Cet. II, Beirut: Dar al-Fikr, tt.
Siradj, Said Agil. “ Ahlussunnah wal Jama’ah Awal Abad XXI”, Aula, 

No. 8, Agustus 1998.
Sitompul, Einar M. Nahdlatul Ulama dan Pancasila, Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan, 1989.
Susanto, Nugroho Noto dan Yusmar Basri (eds). Sejarah Nasional 

Indonesia, Bandung: Masa Baru, 1980.
Tilaar, H.A.R. Paradigma Baru Pendidikan Nasional, Jakarta: PT. 

Rineka Cipta, 2000. 
Tim Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU 

Jawa Timur. Wawasan Dasar Nahdlatul Ulama, Surabaya: Tim 
Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU 
Jawa Timur, 1994.          


