IMPLEMENTASI ASWAJA DALAM PERSPEKTIF
NU DI TENGAH KEHIDUPAN MASYARAKAT

Mujamil Qomar
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Tulungagung
JI. Mayor Sujadi Timur 46 Tulungagung
Email: mujamil65@yahoo.com

Abstract

Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) is a theological school
claimed by many Islamic organizations and movements both
editorial and substantial. Some of the Islamic organizations
claiming the school are Laskar Jihad Ahlussunnah wal Jama’ah,
Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Persatuan Islam, and
Wahhabi. Ironically, thought, understanding, attitude, response
on traditions and political direction are not only different but
often paradox. Aswaja among the society as well as the ulama is
often understood partially, locally and tends to have a perspective
of organizational ideology. The emergence of Aswaja is a mere
reaction to Mu tazilah that is less powerful in holding onto the
sunna of the prophet than any other factors, that it becomes an
antithesis in the dialectic perspective of Hegel. Aswaja teachings
are constructed by al-Asy’ari and al-Maturidi. However, they
have slightly different style of thinking: al-Asy’ari’s thinking
tends to be traditional whereas al-Maturidi’s thinking is more
rational. Practically, the traditional version of Aswaja s teaching
by al-Asy’ari is followed by the NU. In terms of fikih, the NU
follows Imam Syafi’i and on mysticism NU follows Imam Junaid
al-Baghdadi or Imam al-Ghazali. All thought of the NU role



[162] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

model shows moderate style, therefore NU becomes moderate
movement. However, lately, NU has less attraction among the
society. Therefore, NU needs to reconstruct its view through
four acts that cover management and leadership organization,
exemplary on the society and state, human resources in various
skills and strategic strenght in contemporery societ).

[Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) merupakan aliran
teologi yang diklaim berbagai organisasi Islam dan kelompok
gerakan Islam baik secara redaksional maupun substantif.
Klaim ini terdapat pada Laskar Jihad Ahlussunnah wal
Jama’ah, Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, Persatuan
Islam, dan Wahabi. Ironosnya, pemikiran, pemahaman, sikap,
respons terhadap tradisi (budaya) dan haluan politiknya
tidak hanya berbeda tetapi seringkali berlawanan. Aswaja
itu di kalangan warga maupun ulama, masih acapkali
dipahami secara parsial, lokal dan sangat bersperspektif
ideologi organisatoris. Kelahiran Aswaja lebih karena reaksi
terhadap Mu tazilah yang kurang kuat dalam memegangi
sunnah Nabi daripada faktor lainnya, sehingga ia muncul
sebagai antithesis dalam perspektif dialektika Hegel. Ajaran
Aswaja itu dikonstruk oleh al-Asy’ari dan al-Maturidi, tetapi
keduanya memiliki sedikit perbedaan corak pemikiran:
pemikiran al-Asy’ari lebih tradisional sedang pemikiran
al-Maturidi lebih rasional. Ajaran Aswaja versi al-Asy ari
vang tradisional itu dalam dataran praktis diikuti NU, dalam
fikih mengikuti Imam Syafi’i dan dalam tasawuf mengikuti
Imam Junaid al-Baghdadi atau Imam al-Ghazali. Semua
pemikiran para imam panutan NU ini menunjukkan corak
moderat, sehingga NU juga moderat tetapi belakangan ini
NU kurang memiliki daya tarik di hadapan masyarakat.
Maka NU perlu merekonstruksi melalui empat tindakan
baik menyangkut manajemen dan leadership organisasi,
keteladanan bermasyarakat dan bernegara, sumberdaya
manusia dalam berbagai keahlian, dan kekuatan-kekuatan
strategis dalam masyarakat kontemporer.



Mujamil, Implementasi Aswaja... [163]

Keywords: Aswaja, Ahlussunnah wal Jama’ah, NU

Pendahuluan

Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah (Aswaja) masih menjadi tema
pembahasan yang unik dalam perspektif kajian akademik, sehingga
tetap menarik untuk dikaji secara mendalam. Keunikan itu setidaknya
disebabkan oleh beberapa kenyataan: (1) Aswaja menjadi sebuah
identitas teologis yang diperebutkan oleh berbagai aliran maupun
organisasi Islam, tetapi pada sisi lain ia seringkali dituduh sebagai
penyebab kemunduran umat Islam; (2) substansi Aswaja masih menjadi
pemahaman yang kontroversial di kalangan pemikir-pemikir Muslim;
dan (3) pemahaman Aswaja ternyata belum tuntas di kalangan tokoh-
tokoh Islam.

Dalam skala nasional 4swaja menjadi nama sebuah organisasi
yaitu Laskar Jihad Ahlussunnah wal Jama’ah yang dipimpin oleh Umar
Ja’far Thalib yang sekarang telah bubar, sebagai paham yang dianut
NU dan dimasukkan dalam Anggaran Dasar,' dikalim sebagai salah
satu keputusan Majlis Tarjih Muhammadiyah meskipun menggunakan
redaksi yang agak berbeda yaitu Akl al-Haq wa al-Sunnah,” dan
Persatuan Islam (PERSIS) melalui KH. E. Abdurrahman menyatakan
diri lebih berhak menyandang sebutan 44/ al-Sunnah wa al-Jama’ah
daripada NU karena PERSIS selalu berusaha menghilangkan bid’ah
dalam agama serta melaksanakan ajaran Islam yang sebenarnya.’
Sedangkan dalam skala internasional, para pengikut Wahabi di Saudi

1 Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama, (Lajnah
Ta’lif wan Nasyr Penggurus Besar Nahdlatul Ulama, tt), h. 7

2 Himpunan Keputusan Tarjih, (Yogyakarta: Pimpinan Pusat Muhammadiyah,
tt), h. 20.

3 Syafiq A. Mughni, “ Ahlussunnah wal Jama’ah dan Posisi Teologi
Muhammadiyah”, dalam Dien Syamsuddin (ed.), Muhammadiyah kini dan Esok,
(Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), h. 260; Syafiq A. Mughni, Hasan Bandung
Pemikir Islam Radikal, (Surabay: PT. Bina Ilmu, 1994), h. 98.



[164] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

Arabia sangat gigih mengklaim sebagai paling Ahlussunnah.

Jadi Aswaja telah menjadi “rebutan” berbagai aliran atau
organisasi Islam yang dijadikan sebagai jatidiri atau identitas mereka.
Ironisnya, pemahaman mereka mengenai akidah pada dataran
furu’iyah, pandangan serta sikap terhadap mazhab, respons terhadap
tradisi dan budaya yang berkembang di masyarakat, serta haluan politik
yang mereka tempuh tidak hanya mencerminkan perbedaan tetapi juga
pertentangan atau perlawanan. Misalnya antara NU sebagai pembela
Ahlussunnah wal Jama’ah dengan Laskar Jihad Ahlussunnah wal
Jama’ah ternyata corak pemikiran dan haluan politiknya berlawanan.
Pemikiran NU bercorak moderat sedangkan pemikiran Laskar Ahl al-
Sunnah wa al-Jama’ah bercorak radikal. NU mendukung Indonesia
berdasarkan Pancasila sedangkan Laskar Jihad ingin menerapkan
syariat Islam di Indonesia. Dalam menghadapi tradisi dan budaya
lokal, Muhammadiyah dan PERSIS bersikap konfrontatif sedang NU
bersikap adaptif-selektif.

Secara substansial, dalam buku-buku teologi Islam, Aswaja
disebut aliran sementara itu di dalam kitab-kitab ilmu kalam disebut
firgah; di dalam Anggaran Dasar NU, Aswaja disebut sebagai paham;
pada bagian lain, selama ini Aswaja masih sering dipahami sebagai
suatu mazhab. Menurut Said Agil Siraj, Aswaja itu sebenarnya
bukanlah mazhab, melainkan hanyalah manhaj al-fikr atau paham
yang di dalamnya masih memuat banyak aliran atau mazhab.*
Selanjutnya terkait hadits Nabi yang menyinggung Ahl al-Sunnah,
timbul permasalahan apakah Ahlussunnah itu nama formal dari suatu
aliran seperti yang dipaparkan di dalam kitab-kitab ilmu kalam, atau
sebuah nilai? Di sini masih terjadi kontroversi pemikiran.

Di kalangan umat Islam Indonesia bahkan para ulamanya, sering
mereka masih memahami 4swaja itu secara parsial, lokal dan sangat

4 Said Agil Siraj, “ Ahlussunnah wal Jama’ah di Awal Abd XXI”,
Aula,no. 8, Agustus 1998, h. 55



Mujamil, Implementasi Aswaja... [165]

bersperspektif ideologi organisatoris. Mereka menganggap bahwa ciri-
ciri khusus pengikut Aswaja itu manakala menyebut Nabi Muhammad
Saw dengan disertai sayyidina, shalat tarawih 20 rakaat, shalat subuh
menggunakan qunut, menerima tahlil, manaqib serta istighasah,
melakukan ziarah kubur, dan sebagainya. Kiai Hasyim Muzadi telah
melaporkan bahwa para kiai pernah berkumpul untuk mencoba
merumuskan definisi (ta’rif) Aswaja di pesantren al-Hikam Malang.
Dalam merumuskan definisi itu, mereka berusaha agar sekiranya
Muhammadiyah tidak tercakup. Akhirnya rumusan itu dihentikan
(mauquf) karena mengalami kesulitan-kesulitan tertentu. Tampaknya
kita perlu menelaah Aswaja yang dibangun oleh al-Asy’ari bersama
al-Maturidi, dan Aswaja yang telah diwarnai oleh corak organisasi,
khususnya NU.

Aswaja dalam Masa Rintisan

Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah merupakan aliran kalam yang
memiliki komitmen berpegang teguh pada hadits-hadits Nabi sebagai
reaksi terhadap aliran Mu’tazilah yang kurang kuat berpegang teguh
pada hadits Nabi, dan merupakan mayoritas kaum Muslimin (‘ Ammah
al-Muslimin). Aliran ini dibangun Abu Hasan al-Asy’ari dan Abu
Mansur al-Maturidi. Kedua tokoh ini, terutama al-Asy’ari yang banyak
mewarnai aliran ini mulai isi (content) maupun doktrin-doktrinnya.

Menurut para ahli, sebagaimana telah diidentifikasi Harun
Nasution, aliran ini timbul difaktori oleh sebab yang berbeda-beda: al-
Subki dan Ibn ‘Asakir menyatakan bahwa pada suatu malam Asy’ari
bermimpi bahwa Nabi Muhammad mengatakan bahwa mazhab Ahli
Hadits-lah yang benar sedang mazhab Mu’tazilah salah; sebab lain
karena ketidakpuasan al-Asy’ari dalam perdebatan melawan gurunya,
al-Jubba’i. Dalam perdebatan tersebut, al-Jubba’i tidak mampu
menjawab tantangan al-Asy’ari. Sebab berikutnya karena al-‘Asy’ari
mengikuti mazhab Syafi’i yang telah memiliki teologi sendiri berbeda



[166] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

dengan Mu’tazilah. Mac Donald menilai karena darah Arab padang
pasir yang tradisional dan fatalistis. Spitta menyebut karena al-*Asy’ari
setelah mempelajari hadits menemukan perbedaan ajaran Mu’tazilah
dengan spirit Islam. Namun, Nasution menyimpulkan, agaknya aliran
ini muncul sebagai reaksi terhadap aliran Mu’tazilah, sehingga jika
aliran Mu’tazilah dipandang sebagai tesis maka aliran Ahlussunnah
wal Jama’ah sebagai antitesisnya.’

Pada masa khalifah al-Ma’mun, al-Mu’tasim dan al-Watiq,
aliran Mu’tazilah menjadi teologi pemerintahan dinasti Abbassiyah.
Lima ajaran dasar (al-usul al-khamsah) dari Mu’tazilah dijadikan
semacam “Pancasilanya” dinasti Abbassiyah. Ketika itu pemerintahan
Abbassiyah mengadakan ujian terhadap para hakim (al-qudah)
kemudian sasaran ujian itu dilanjutkan kepada para pemuka masyarakat
dan agama. Banyak di antara mereka yang telah dikenai sanksi
berupa hukuman penjara manakala keyakinannya tidak sama dengan
keyakinan Mu’tazilah. Akhirnya aliran ini dibenci oleh mayoritas
masyarakat, dan pada saat yang sama terjadi suksesi dari al-Watiq lalu
diganti oleh al-Mutawakkil. Untuk mendapatkan dukungan mayoritas
masyarakat yang anti sikap represif Mu’tazilah, al-Mutawakkil
membatalkan aliran Mu’tazilah sebagai ideologi Negara, pada 848 M.

Di samping sikap represif Mu’tazilah yang menimbulkan
kebencian mayoritas masyarakat, mereka juga kurang mampu
menjangkau pemikiran Mu’tazilah yang rasional-filosofis itu, sehingga
mereka belum memiliki teologi yang tepat baginya. Kekosongan
teologi ini direspons oleh al-Asy’ari dan al-Maturidi dengan
membangun dan merumuskan teologi yang baru sama sekali dan
cocok bagi kadar kemampuan masyarakat, yang dilandasi semangat
menentang Mu’tazilah.

Pengikut aliran Mu’tazilah hanya minoritas kaum Muslimin

5 Harun Nasution, Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan,
(Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986), h. 65-69



Mujamil, Implementasi Aswaja... [167]

sementara aliran yang dibangun Washil bin Atho’ ini tidak begitu
kuat berpegang teguh pada Sunnah Nabi. Maka al-Asy’ari berusaha
membangun teologi yang berlawanan dengan Mu’tazilah baik pada
dataran jumlah pengikut, sikap maupun respons terhadap Sunnah
Nabi. Oleh karena itu, aliran yang telah didesain al-Asy’ari ini
dinamakan Ahlussunnah wal Jama’ah (penjaga gawang Sunnah Nabi
dan merupakan mayoritas umat Islam). Di sini al-Asy’ari berusaha
menampilkan konstruksi teologi yang berlawanan secara diametral
dengan Mu'’tazilah.

Ajaran-ajaran al-Asy’ari antara lain: Tuhan memiliki sifat; al-
Qur’an tidak diciptakan sebab kalau diciptakan perlu kata kun dan
untuk tercipta kata kun itu dibutuhkan kata kun lainnya sehingga
terdapat runtutan kata kun yang tidak berkesudahan. Ini tidak
mungkin;” Tuhan dapat dilihat di akhirat, itu tidak mesti berarti bahwa
Tuhan harus bersifat diciptakan;® perbuatan-perbuatan manusia bukan
diwujudkan oleh manusia sendiri tetapi diciptakan oleh Tuhan yang
disebut dengan istilah al-kasb;’ dalam mewujudkan perbuatan manusia
yang diciptakan itu, daya yang ada pada manusia tidak memiliki efek;"
Tuhan mempunyai muka, tangan, mata, dan lain sebagainya dengan
tidak ditentukan bagaimana;'! yaitu dengan tidak mempunyai bentuk
dan batasan;'> Tuhan berkuasa mutlak dan tidak satu pun terdapat
kewajiban bagi-Nya. Tuhan berbuat sekehendak-Nya;"> dan orang
yang berdosa besar tetap mukmin karena imannya masih ada, tetapi

6 Abu al-Hasan Ibn Ismail al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, Ricard J. MC Arthy
S.J. (ed), (Beyrouth: Impremerie Catholique, 1952), h. 30-31

7 Ibid., h.33-34

8 Ibid., h. 61

9 Ibid., h. 71-72

10 Muhammad Ibn ‘Abd al-Karim, Kitab al-Milal wa al-Nihal, Muhammad
Ibn Fath Allah al-Badran (ed.), (Kairo: tp, 1951), h. 91

11 Abual-Hasan ibn Ismail al-Asy’ari, Kitab al-Ibanah ‘an Usul al-Nihayah,
(Hiderabad: tp, tt), h. 9

12 Ibid., h. 25

13 ‘Abd al-Karim, Kitab al-Milal, h. 101



[168] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

lantaran dosanya itu ia menjadi fasig. Orang itu tidak mungkin berada
antara mukmin dan kafir."*

Adapun ajaran-ajaran al-Matudidi banyak berkesesuaian
dengan ajaran al-Asy’ari, tetapi ada beberapa ajaran al-Maturidi yang
berkecondongan pada ajaran Mu’tazilah. Ajaran-ajaran al-Maturidi itu
antara lain: Tuhan mempunyai sifat-sifat;'* sebenarnya manusia yang
mewujudkan perbutan-perbuatannya sendiri;'® dia menolak ajaran
al-salah wa al-aslah, tetapi Tuhan mempunyai kewajiban-kewajiban
tertentu;'” kalam atau sabda Tuhan tidak diciptakan tetapi bersifat
gadim;'® orang yang berdosa besar masih tetap mukmin dan soal
dosa besarnya akan ditentukan Tuhan kelak di akhirat. Maka orang
ini tidak berada pada posisi menengah;" janji-janji dan ancaman-
ancaman Tuhan, kelak mesti terjadi;* sedangkan tangan, wajah dan
lain sebagainya yang dimiliki Tuhan mesti diberi fa 'wil (arti majazi
atau kiasan).”!

Contoh-contoh ajaran dari kedua tokoh AAl al-Sunnah wa al-
Jama’ah itu menunjukkan adanya perbedaan meskipun semangat
keduanya sama yaitu berusaha melawan aliran Mu’tazilah. Pandangan
al-Maturidi lebih rasional, sebaliknya pandangan al-Asy’ari lebih
tradisional. Perbedaan kedua tokoh tersebut juga dapat ditelusuri dari
jalur pengaruh mazhab fikih: al-Maturidi menjadi pengikut Imam Abu
Hanifah sebagai sosok mujtahid yang paling rasional, sedangkan al-
Asy’ari menjadi pengikut Imam Syafi’i sebagai sosok mujtahid yang

14 Al-Asy’ari, Kitab al-Luma’, h. 123-124
15 Abu al-Yasr Muhammad al-Bazdawi, Kitab Usul al-Din, Hans Peter linss,
(kairo: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1963), h. 34

16 Abu Mansur Muhammad Ibn Muhammad al-Maturidi, Kitab Syarh al-

fikih a/-Akbar, (Hyderabad: Dairah al-Ma’arif al-Nizamiyah, 1321 H), h. 11
17 Nasution, Teologi Islam, h. 77
18 Ibid.
19 Ibid.
20 Ibid.
21 Ibid.



Mujamil, Implementasi Aswaja... [169]

paling moderat. Betapapun pengaruh mazhab fikih ini cukup berarti
dalam menampilkan corak pemikiran teologis kedua tokoh A4l al-
Sunnah wa al-Jama’ah tersebut.

Ketika salah satu atau kedua tokoh ini diikuti oleh masyarakat
Muslim, maka akan mempengaruhi penampilan corak pemikiran
tersendiri pada mereka. Apalagi ajaran-ajaran itu bila dikaitkan dengan
perspektif dan penafsiran kelompok tertentu seperti yang dirumuskan
oleh NU sehingga karakter Ahlussunnah wal Jama’ah akan menjadi
parsial dan spesifik.

Aswaja dalam Perspektif NU

Sebagaimana ditegaskan dalam Anggaran Dasar NU, “Nahdlatul
Ulama sebagai Jam’iyah Diniyah Islamiyah berakidah Islam menurut
paham Ahlussunnah wal Jama’ah dan mengikuti salah satu mazhab
empat: Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali.”* Pernyataan ini dijabarkan
lebih rinci lagi dengan tambahan aspek tasawuf sebagai berikut:

Pertama, dalam bidang akidah, Nahdlatul Ulama mengikuti
paham Ahlussunnah wal Jama’ah yang dipelopori oleh Imam Abu
Hasan al-Asy’ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi;

Kedua, dalam bidang fikih, Nahdlatul Ulama mengikuti jalan
pendekatan (al-madhhab) salah satu dari mazhab Abu Hanifah al-
Nu’man, Imam Malik Ibn Anas, Imam Muhammad Ibn Idris al-Syafi’i,
dan Ahmad Ibn Hanbal.

Ketiga, dalam bidang tasawuf mengikuti antara lain Imam al-
junaid al-Baghdadi, Imam al-Ghazali serta imam-imam yang lain.*

Dalam tahab berikutnya, pandangan tokoh-tokoh ini
dikembangkan lagi oleh para pengikutnya. Dalam bidang akidah
pemikiran al-Asy’ari dikembangkan lagi oleh al-Bagqillani, al-Juwaini

22 Anggaran Dasar, h. 7

23 Tim Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU
Jawa Timur, Wawasan Dasar Nahdlatul Ulama, (Surabaya: Tim Perumus Konsep
Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU Jawa Timur, 1994), h. 16-17



[170] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

dan al-Ghazali. Mereka bertiga juga memiliki corak pemikiran yang
berbeda-beda: jika al-Ghazali dalam pemikiran akidah dapat disebut
sebagai “foto copy” al-Asy’ari, maka al-Baqillani dan al-Juwaini
cenderung menampilkan corak rasional, meskipun keduanya sebagai
pengikut al-Asy’ari namun dalam beberapa hal pemikiran keduanya
lebih dekat dengan ajaran Mu’tazilah. Sedangkan pemikiran al-
Maturidi dikembangkan oleh pengikutnya antara lain: al-Bazdawi.
Seperti sosok al-Bagqillani dan al-Juwaini terhadap al-Asy’ari, al-
Bazdawi juga tidak selalu sepaham dengan al-Maturidi. Perbedaan
ini justru membelah aliran Maturidiyah menjadi dua golongan:
golongan Samarkand sebagai pengikut-pengikut al-Maturidi sendiri
dan golongan Bukhara sebagai pengikut-pengikut al-Bazdawi. Kalau
paham golongan Samarkand lebih dekat dengan paham Mu’tazilah,
maka paham golongan Bukhara lebih dekat dengan paham Asy’ari.
Pada bidang fikih juga mengalami perkembangan yang
dilakukan pengikut masing-masing mazhab itu. Mazhab Abu Hanifah
dikembangkan antara lain oleh Abu Yusuf, mazhab Malik oleh al-
Syatibi, mazhab Syafi’i oleh al-Nawawi, dan mazhab Ahmad Ibn
Hanbal oleh Ibn Taimiyah. Masing-masing melakukan kajian terhadap
fikih mazhab dan menginterupsi beberapa bagian yang menjadi konsep
pendiri mazhab dan mengembangkan menurut pemikiran mereka.*
Dalam bidang tasawuf, Imam al-Junaid membangun tarekat
al-Junaidiyah tetapi kurang popoler di kalangan NU. Sementara
al-Ghazali tidak membangun tarekat. Hanya saja tarekat-tarekat
yang berkembang di Indonesia dewasa ini memiliki konsep sufisme
yang menginduk kepada kedua konsep sufi tersebut.” Meskipun
demikian, tarekat-tarekat itu masih memiliki berbagai perbedaan
amalan secara parsial yang menandai ciri khasnya masing-masing,
kendatipun secara umum merupakan pendekatan diri kepada Allah

24 M. Ali Haidar, Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia Pendekatan fikih
dalam Politik, (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1994), h. 76
25 Ibid.,H.77



Mujamil, Implementasi Aswaja... [171]

(taqarrub ila Allah). Di samping itu, daya tarik tarekat-tarekat tersebut
terhadap umat Islam Indonesia ternyata juga berbeda. Tarekat yang
paling besar pengaruhnya di Indonesia adalah tarekat Qadiriyah wa
Nagshabandiyah.

Pada dataran praktis, orang-orang NU mengikuti ajaran-ajaran
al-Asy’ari di bidang akidah. Sebenarnya ajaran-ajaran al-Asy’ari ini
mengembangkan ajaran Murjiah moderat di dalam persoalan orang
mukmin yang telah melakukan dosa besar dan ajaran Jabariyah moderat
dalam persoalan perbuatan manusia. Hanya saja ajaran-ajaran al-
Asy’ari tetap dipandang sebagai jembatan di antara dua ajaran yang
ekstrim. Jalal Muhammad Musa menegaskan, “Mazhab kalam Asy’ari
merupakan jalan tengah rasionalisme Mu’tazilah dan antropomorpisme
Jabariyah dengan pendekatan yang menggabungkan aspek rasional
(akal) dan teks (naqgl).”* Akan tetapi jika yang dimaksud dengan jalan
tengah dalam pengertian mampu menjembatani antara pemikiran
yang terlalu tekstual dan terlalu rasional, maka pikiran al-Maturidi
sebenarnya lebih berhak disebut tengah daripada pemikiran al-Asy’ari.”’
Andaikan kalangan NU lebih mengutamakan dan menerapkan ajaran
al-Maturidi dalam kehidupannya sehari-hari, tentu dinamika pemikiran
NU lebih cepat daripada kondisi pemikirannya sekarang ini.

Kalangan NU mengutamakan pemikiran al-Asy’ari dan
menomorduakan al-Maturidi karena beberapa faktor: pertama,
literatur mengenai ajaran-ajaran al-Maturidi dan aliran
Maturidiyah tidak sebanyak literatur mengenai ajaran-ajaran
Asy’ariyah; kedua, pengaruh penerus al-Asy’ari seperti al-
Bagillani, al-Juwaini dan terutama al-Ghazali yang sangat luas
di dunia Islam khususnya dunia pesantren. Sedangkan penerus
al-Maturidi seperti al-Bazdawi kurang dikenal di kalangan ulama

26 Jalal Muhammad Musa, Nasy ‘at al-Asy ‘ariyah wa Tathawwuruha, (Bairut:
Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975), h. 461

27 Mujamil Qomar, NU “Liberal” dari Tradisionalisme Ahlussunnah ke
Universalisme Islam, (Bandung: Mizan, 2002), h. 69



[172] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

pesantren; dan ketiga, letak geografis warga NU yang rata-rata
berada di daerah rural dan peripheral membawa model pemikiran
yang simpel (sederhana).?®

Secara konseptualal dan doktrinal pada bidang fikih, NU
mengikuti salah satu di antara empat madzhab (Hanafi, Maliki, Syafi’i
dan Hanbali). Hal ini memberi kelonggaran pada warganya untuk
mengekspresikan selera mereka dalam menampilkan ibadah maupun
muamalah dengan mengikuti pendapat mazhab yang paling mereka
sukai. Sikap memilih salah satu di antara empat mazhab ini merupakan
cirikhas NU, sehingga membedakan dengan PERTI yang hanya
mengikuti Syafi’t dan Wahabi yang hanya mengikuti Hanbali. Akan
tetapi dalam prakteknya, kalangan NU menyandarkan pemikirannya
pada mazhab Syafi’i. Bahkan dalam beberapa kasus, ketika ada orang
NU yang mengikuti salah satu di antara ketiga mazhab selain Syafi’i
itu (Hanafi, Maliki dan Hanbali) dianggap bukan NU. Anggapan
ini menunjukkan dua kemungkinan: (1) sikap tidak konsisten
(inkonsistensi) terhadap Anggaran Dasar NU; dan (2) ketidaktahuan
terhadap substansi pedoman NU itu sendiri.

Pemilihan mazhab Syafi’i dalam praktek warga maupun ulama
NU ini menurut Einar M. Sitompul karena pola pemahamannya
moderat,” sehingga memudahkan mereka menyesuaikan syariat
dengan adat kebiasaan di negeri ini.”* Tipologi moderat pada
pemikiran Syafi’i ini merupakan karakter yang membedakan
dengan tipologi pemikiran mazhab lainnya. M. Dawam Rahardjo
menjelaskan, “dikatakan bahwa mazhab Hanafi pada dasarnya
adalah mazhab rasionalis, mazhab Maliki adalah tradisionalis,
mazhab Syafi’i adalah moderat, dan mazhab Hanbali adalah

28 Ibid., h. 70

29 Einar M. Sitompul, Nahdlatul Ulama dan Pancasila, (Jakarta: Pustaka
Sinar Harapan, 1989), h. 71

30 Nugroho Noto Susanto dan Yusmar Basri (eds), Sejarah Nasional
Indonesia, (Bandung: Masa Baru, 1980), h. 31



Mujamil, Implementasi Aswaja... [173]

fundamentalis.””'Moderasi pemikiran Syafi’i cocok dengan selera dan
kadar pemikiran kaum Muslim Indonesia, khususnya warga Nahdliyin.
Mereka sama sekali tidak tertarik pada model pemikiran atau paham
radikal dan ekstrim. Hal ini dapat diperhatikan bahwa di antara para
teroris yang tertangkap tidak satu pun warga NU.

Kemudian pada bidang tasawuf, semula para ulama Ahlussunnah
menentang tasawuf apalagi tarekat. Akhirnya terjadilah pertikaian
antara ulama Sunni yang berpegang teguh pada syariat dan ulama Sufi
yang terkadang cenderung “meremehkan” syariat karena menekankan
pada kesadaran mistik. Dengan kata lain, telah terjadi pertentangan
antara ahl al-dhawahir dengan ahl al-bawatin yang dipicu oleh amalan
tasawuf yang melenceng dari ajaran Islam.

Maka menurut Fazlur Rahman, lahirlah gerakan pembaruan
sufisme yang bertujuan mengintegrasikan kesadaran mistik
dengan syariat kenabian pada paro kedua abad ke-3 H/9 M yang
dipelopori oleh al-Khawarij dan Imam Junaid.’* Tradisi baru
sufisme moderat ini yang bergerak pada abad ke-3 dan ke-4 juga
dirintis penulis seperti al-Sarraj melalui kitab al-Luma’ dan al-
Kalabadzi melalui kitab al-Ta 'aruf li Madhhab Ahl al-Tasawwuf.
Kemudian diikuti al-Qusyairi melalui Risalah Qusyairiyah-nya
pada 438 H, suatu manifestasi untuk sintesis sufisme dari ilmu
ketuhanan yang berdasarkan sunnah.” Gerakan ini memuncak
pada karya besar al-Ghazali yang terkenal, Thya ‘Ulum al-Din.*
Menurut sebagian besar ulama Islam, ajaran tasawuf yang berada
pada garis kebenaran ajaran Akl al-Sunnah wa al-Jama’ah adalah
ajaran dari Imam Junaid al-Baghdadi dan Imam al-Ghazali serta

31 M. Dawam Rahardjo, Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik Bangsa
Risalah Cendekiawan Muslim, (Bandung: Mizan, 1993), h. 137

32 Fazlur Rahman, Islam, terj. Senoaji Salih, (Jakarta: Bina Aksara, 1987),
h. 218

33 Ibid., h. 222

34 Ibid.



[174] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

orang-orang yang sependapat dengan mereka.*

Oleh karena itu, sekarang dapat dipahami di balik NU
menetapkan Imam Junaid al-Baghdadi dan Imam Ghazali serta imam-
imam lainnya yang sepaham dengan pemikiran kedua imam itu sebagai
panutan dalam tasawuf. Kedua imam tersebut, khususnya al-Ghazali
telah berjasa besar mendamaikan ulama syariat (ahl al-dawahir)
dan ulama tasawuf (ahl al-bawatin) hingga ulama syariat bersedia
menerima tasawuf versi al-Ghazali. D1 samping itu, al-Ghazali telah
berhasil meluruskan tasawuf tetap berada dalam kendali sunnah serta
membangun model tasawuf yang seharusnya, yaitu tasawuf yang
dibangun di atas landasan syariat yang kokoh. Dengan pengertian
lain, al-Ghazali telah membangun tasawuf yang moderat, sebuah
bangunan tasawuf yang didasari oleh fundamen syariat yang kuat
sehingga secara herarkhis tasawuf sebagai kelanjutan dari syariat
atau syariat sebagai syarat yang harus dilalui dengan sukses sebelum
memasuki kehidupan tasawuf. Melalui konstruksi tasawuf semacam
ini, konsekuensinya tidak akan muncul sufi yang meremehkan apalagi
meninggalkan syariat.

Desain konstruksi tasawuf yang ditawarkan al-Ghazali kepada
umat Islam, khususnya para ulama syariat begitu komprehensif dan
meyakinkan sehingga para ulama syariat membenarkan konsepnya,
menerimanya, mengikutinya, dan lebih jauh lagi memberikan gelar
hujjat al-Islam (argumentator Islam) kepadanya. Al-Ghazali kemudian
menjadi tokoh yang semakin popular di dunia Islam. Lebih dari
2/3 umat Islam di dunia ini menjadi pengikut al-Ghazali. Bahkan
al-Ghazali merupakan ulama yang paling diidolakan di kalangan
pesantren dan NU.

Dari ketiga bidang tersebut (akidah, fikih dan tasawuf) dapat
ditarik benang merah bahwa ajaran atau paham Ahlussunnah wal

35 Achmad Masduqi, Konsep Dasar Pengertian Ahl al-Sunnah wa al-
Jama’ah, (Surabaya: Pelita Dunia, 1994), h. 67



Mujamil, Implementasi Aswaja... [175]

Jama’ah yang telah dikemas oleh NU menjadi ajaran maupun
paham yang sangat moderat. Namun, corak pemikiran yang moderat
itu menimbulkan akibat ganda secara bertentangan, yakni akibat
positif dan negatif sekaligus. Akibat positifnya mampu menciptakan
keseimbangan, harmoni dan kestabilan, sedang akibat negatifnya
menjadi cenderung bersifat konservatif mengambil jalan tengah di
antara dua kubu yang sama-sama ekstrim sehingga menghambat
pengembangan pemikiran.

Akibat ganda dalam posisi berhadapan itu sebagai konsekuensi
dari paham moderat. Apakah hal ini disadari atau tidak, tetapi yang jelas
bahwa corak paham moderat itu seringkali diyakini sebagai pilihan
yang paling tepat sehingga diupayakan mewarnai dimensi-dimensi
lainnya seperti dimensi politik dan sosial. Pergumulan NU dengan
masyarakat misalnya, senantiasa didasarkan pada sikap tawassut dan
i tidal, tasamuh, tawazun dan amar al-ma’ruf nahi al-munkar.

Tawassut berarti sikap tengah atau moderat yang mencoba
menengahi di antara dua kubu pemikiran atau tindakan yang
bertentangan secara ekstrim di dalam kehidupan sosial masyarakat.
Sikap ini selalu menumbuhkan sikap adil (i’tidal), suatu bentuk
tindakan yang dihasilkan dari berbagai pertimbangan baik secara
sosiologis, psikologis dan lain-lain. Kemudian tasamuh, yaitu sikap
toleran terhadap keberadaan perbedaan pandangan baik menyangkut
keagamaan seperti persoalan khilafiyah, kemasyarakatan dan
kebudayaan. Sedangkan sikap fawazun merupakan sikap seimbang
dalam berhubungan dengan Allah (habl min Allah), berhubungan
dengan manusia (habl min al-nas) maupun berhubungan dengan alam
sekitarnya (habl min al-alam). Adapun amar al-ma ruf nahi al-munkar
merupakan sikap yang mendorong amal perbuatan baik dan mencegah
kemungkaran. Sikap ini sebagai realisasi dari keterlibatan NU untuk
membangun masyarakat yang damai dan sejahtera.*

36 Qomar, NU “Liberal”, h. 91-93



[176] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

Secara konseptual paham dan sikap tersebut sangat baik
terlepas masih ada kelemahan tertentu, tetapi daya tarik NU terhadap
masyarakat belakangan ini justru merosot. Oleh karena itu, NU
perlu membuka lembaran baru yang prospektif (merekonstruksi citra
yang positif) sehingga menimbulkan daya tarik yang kuat terhadap
masyarakat Muslim maupun non Muslim kontemporer.

Menata Ulang Penampilan NU

Belakangan ini NU kedodoran menghadapi agresivitas gerakan
kelompok-kelompok Islam lainnya yang bermunculan pada era
reformasi ini seperti Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Partai Keadilan
Sejahtera (PKS), dan gerakan Wahabi. Untuk menandingi daya tarik
mereka, NU tidak bisa hanya mengenalkan doktrin-doktrin Aswaja
secara retorika semata, tetapi justru bagaimana doktrin-doktrin Aswaja
itu ditransformasikan dalam kehidupan sehari-hari baik kehidupan
organisatoris, sosial, politik, intelektual, dan sebagainya, melalui
tindakan-tindakan antara lain:

Pertama, memperkokoh etika berorganisasi melalui berbagai
kegiatan penguatan ketrampilan manajerial dan leadership. Dari
segi jumlah (kuantitas) anggota, potensi yang dimiliki NU tidak
tertandingi oleh organisasi Islam manapun di Indonesia ini. NU
merupakan organisasi Islam terbesar di Indonesia bahkan mungkin
di dunia. Namun, NU seringkali menjadi objek permainan orang
lain dan NU gagal mengatasinya. Di internal NU sendiri kekuatan
organisasinya sangat lemah dan rapuh: NU lebih menampakkan
diri sebagai jama’ah daripada jam iyyah; kalangan NU seringkali
menciptakan budaya tandingan seperti NU tandingan, Ma’arif
tandingan, PKB (sebagai partai yang diklaim dilahirkan NU) tandingan
dan sebagainya; kalangan NU seringkali memusuhi kawannya sendiri
di ruang terbuka; ketika telah memegang jabatan, tidak sedikit pejabat
dari NU yang mendepak kawannya sesama NU yang terdekat dan



Mujamil, Implementasi Aswaja... [177]

berjasa memperjuangkan keberhasilan memperoleh jabatannya; dan
mahasiswa PMII seringkali mendemo ketua, dekan, dan rektor bahkan
dosen yang menjadi donaturnya setiap bulan. Tindakan-tindakan ini
sulit ditemukan saluran penalarannya. Secara organisatoris, tindakan
tersebut sulit dinalar.

Di bidang manajemen ini, sebagaimana diakui Kiai A. Muchith
Muzadi, NU sangat lemah dan keadaan ini tidak boleh dibiarkan
berlanjut.”” Keadaan kelemahan pada ketrampilan manajemen dan
leadership secara praktis itu, sebagai aspek yang tidak ditakdirkan.
Dalam perspektif Islam, bahwa sistem itu sebagaimana pengalaman
empiris, dapat dirubah seiring perubahan ruang dan waktu, tetapi
dapat dipegangi dalam konteks moral Islam (syariat Islam).*® Oleh
karena itu, NU harus segera menata ulang dalam memperkokoh
etika berorganisasi dengan memperkuat keterampilan manajerial
dan /eadership antara lain: menjaga solidaritas, soliditas, sinergitas,
kolektivitas, kontinyuitas, sustainabilitas dan kapabilitas melalui nilai-
nilai Aswaja seperti tawassut, i tidal dan tasamuh. Sikap-sikap tersebut
dapat menopang profesionalisme berorganisasi manakala benar-benar
direalisasikan dengan penuh kesadaran.

Kedua, Merealisasikan keteladanan yang dapat dijadikan model
dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Selama ini kalangan
NU belum mampu menghadirkan keteladanan baik dalam kehidupan
sosial, politik, ekonomi, pendidikan dan sebagainya. Bagaimana
mungkin masyarakat menjadi tertarik pada NU ketika tokoh-tokohnya
telah “menjual” idealisme keagamaan maupun idealisme organisasi
dengan sekadar kekuasaan dan keuangan; bagaimana mungkin
masyarakat bersedia memilih partai yang dilahirkan NU untuk me-
manage Negara ketika pengurusnya berantem sendiri, dengan dalih

37 A. Muchith Muzadi, “Agar Jam’iyyah dapat Mengendalikan Jama’ah”,
Aula, No. 7, Juli 1994, h. 37

38 Khaliq Ahmad, Management from Islamic Perspective Principles and
Practices, (ttp: IIUM Press, 2008), h. 43



[178] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

yang sangat rasional, mengurus keluarga partainya sendiri tidak mampu
apalagi mengurus Negara; dan bagaimana mungkin masyarakat sudi
memasukkan putra-putrinya ke dalam lembaga pendidikan NU apabila
jajaran pimpinannya tidak serius mengelola lembaga tersebut.

Intinya, NU sekarang mengamankan warganya sendiri agar
tetap berada di NU saja kewalahan apalagi merekrut warga baru dari
kelompok lain. Sebagian masyarakat sekarang mulai cerdas bahwa
keikutsertaan mereka pada organisasi sosial keagamaan didasarkan
para keunggulan organisasi tersebut baik dalam wilayah doktrin,
manajemen, leadership, maupun periaku sosial tokoh-tokohnya. Adakah
mereka telah mampu memberi contoh dalam kehidupan kongkrit di
masyarakat baik kehidupan sosial, politik, ekonomi, pendidikan dan
sebagainya? ketika mereka belum mampu menunjukkan keteladanan,
maka sulit mendapatkan simpati dari masyarakat terpelajar.

Oleh karena itu, NU harus melakukan gerakan keteladanan
secara kolektif, yang biasa disebut dengan uswah hasanah atau
qudwah hasanah baik secara retorika maupun aplikatif. Gerakan ini
sebagaimana pesan Nabi harus dimulai dari sendiri, yakni ibda ’binafsik
(mulailah dari dirimu sendiri). Operasionalnya, gerakan keteladanan
ini harus dimulai dari tokoh-tokoh garda terdepan misalnya PBNU,
kemudian segera diitkuti PWNU, PCNU dan seterusnya ke bawabh,
sehingga masyarakat dapat menyimpulkan bahwa tokoh-tokoh NU
layak menjadi model (modelling), figur publik, sosok ideal, dan
panutan yang layak ditiru masyarakat pada semua lapisan.

Ketiga, membangun dan memperkokoh sumberdaya manusia
(SDM) warga NU yang tersebar dalam berbagai bidang keahlian.
Kalangan NU harus menyadari bahwa kekuatan sumberdaya alam
(natural resources) telah lama tergilas oleh kekuatan sumberdaya
manusia (human resources). Keuntungan perusahaan penerbangan
Singapura melebihi APBN Indonesia; Singapura meskipun tidak
memiliki Sawah-ladang mampu menyumbang beras kepada Indonesia



Mujamil, Implementasi Aswaja... [179]

ketika negeri Jamrud Khatulistiwa ini mengalami krisis moneter
pada 1998; dan Negara-negara Eropa Barat seperti Perancis, Jerman,
Belanda, apalagi Belgia begitu kuat padahal secara geografis semua
Negara itu jauh lebih kecil dibanding Indonesia. Sebagai analog
terhadap kasus-kasus ini, NU harus mulai menyadari bahwa meskipun
sebuah organisasi itu memiliki anggota yang sedikit tetapi mereka
terdiri dari para ahli dapat menandingi organisasi terbesar semcam
NU dengan tanpa dukungan SDM yang kuat. Fakta ini telah terbukti
berkali-kali sehingga bisa menjadi teori bahkan hukum sosial.

Oleh karena itu, NU harus membangun dan memperkokoh SDM
warganya yang terdistribusi dalam berbagai bidang keahlian. NU justru
harus menghindari sikap menggiring warganya untuk mendalami
agama saja, supaya keahlian mereka tidak memusat pada satu bidang
keahlian agama saja. Hal ini mengacu pada firman Allah dalam surat
al-Taubah: 122: Tidak sepatutnya bagi orang-orang mukmin itu pergi
semuanya (ke medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap
golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam
pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan
kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya
mereka itu dapat menjaga dirinya.

Muhammad Rasyid Ridla dalam menafsirkan ayat tersebut
mengatakan bahwa ayat itu menunjukkan hukum wajibnya
mempelajari ilmu, mendalami agama serta bersiap-siap mengajari dan
memahamkan masyarakatnya melalui cara yang dapat mengkonstruk
keadaannya.”” Mujamil tidak sependapat dengan pandangan Ridla
tersebut. Pada ayat tersebut terdapat kata taifah yang merupakan
bagian dari firqah (golongan). Pengertian taifah yang tepat adalah
small group (sekelompok kecil). Akhirnya dapat disimpulkan bahwa
dalam menuntut ilmu, Islam menampilkan prinsip pemerataan dan

39 Muhammad Rasyid Ridla, Tafsir al-Qur’an al-Karim al-Syahir bi Tafsir
al-Manar, Jil. 11, Cet. 11, (Bairut: Dar al-Fikr, tt), h. 78



[180] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014

distribusi siswa ke arah multidisipliner ilmu agar generasi Muslim
menjadi ilmuan di segala bidang guna memberikan saham terhadap
berbagai pemenuhan kehidupan manusia.*

Demikian juga dengan NU. Organisasi Islam terbesar di
Indonesia ini harus melakukan kaderisasi intelektual warganya ke
berbagai keilmuan, sehingga kelak NU memiliki berbagai tenaga ahli
yang berperan dalam berbagai bidang kehidupan. Jika harapan ini
terealisasikan, NU akan menjadi kekuatan yang besar sekali.

Keempat, membangun dan memperkokoh kekuatan-kekuatan
strategis pada berbagai dimensi kehidupan kontemporer. Setelah
melakukan kaderisasi intelektual warganya ke dalam multidisiplin
keilmuan, selanjutnya NU seharusnya berusaha membangun dan
memperkokoh kekuatan-kekuatan strategis yang terdapat dalam
kehidupan masyarakat kontemporer sekarang ini. Kekuatan-kekuatan
strategis yang dimaksudkan di sini adalah kekuatan-kekuatan yang
menjadi hajat hidup orang banyak sehingga menimbulkan potensi-
potensi yang mempengaruhi orang lain. Manakala NU memegang
kekuatan-kekuatan itu, maka peran yang dapat dimainkan NU akan
lebih besar lagi dibanding sekarang ini.

Kekuatan-kekuatan strategis tersebut secara riil bisa berupa
misalnya pendidikan, ekonomi dan teknologi. Melalui pendidikan yang
serius dan berkualitas, dapat dijadikan modal utama dalam mengangkat
martabat NU bahkan mendongkrak kemajuan peradaban bangsa dan
Negara sehingga Indonesia mampu berkompetisi dengan Negara-
negara maju. Tilaar menyatakan, “yang kita perlukan ialah educated
and civilized human being dalam rangka membangun masyarakat
madani.”*'; melalui penguasaan sumber-sumber ekonomi yang kokoh,
NU mampu memainkan peranan semakin besar dalam kehidupan

40 Mujamil, Kontribusi Islam Terhadap Peradaban Manusia Sebuah Apresiasi
Monumental, (Solo: Ramadhani, 1993), h. 81-82

41 H.A.R.Tilaar, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: PT. Rineka
Cipta, 2000), h. 90



Mujamil, Implementasi Aswaja... [181]

masyarakat maupun kehidupan Negara, sebab hampir semua aktivitas
manusia bermuara pada pemenuhan ekonomi; dan melalui penguasaan
teknologi, NU akan mampu berperan sebagai produsen dalam menyajikan
kebutuhan hidup masyarakat. Tiga bidang tersebut bisa menjadi kekuatan-
kekuatan strategis apabila semuanya ditumbuhkembangkan secara maksimal.

Penutup

Demikianlah Aswaja bisa ditransformasikan dalam kehidupan
sehari-hari dengan melakukan rekonstruksi terhadap penampilan NU,
sehingga NU menjadi organisasi Islam terbesar di Indonesia bukan
hanya dalam jumlah populasi, tetapi juga harus diupayakan menjadi
organisasi Islam terbesar dalam kualitas, sehingga NU memiliki daya
tarik dan daya tawar yang tinggi baik daya tawar politik maupun daya
tawar sosial. Dengan kualitas yang terbina secara baik dan selalu
dipertahankan, NU akan sangat diperhitungkan baik oleh pemerintah
maupun masyarakat, termasuk masyarakat internasional.

Untuk merealisasikan idealisme ini, NU dipandang perlu
melakukan empat macam tindakan tersebut, yaitu memperkokoh
etika berorganisasi melalui penguatan manajerial dan leadership,
merealisasikan keteladanan bermasyarakat dan bernegara, membangun
dan memperkokoh sumberdaya manusia dalam berbagai bidang
keahlian, serta membangun dan memperkokoh kekuatan-kekuatan
strategis pada berbagai dimensi kehidupan kontemporer. Keempat
tindakan ini dapat digerakkan secara sinergis dalam mencapai tujuan
yang sama, yaitu NU mampu menumbuhkan kesejahteraan warganya
yang berdampak pada bangsa dan Negara.



[182] Kontemplasi, Volume 02 Nomor 01, Agustus 2014
DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Khaliq. Management from Islamic Perspective Principles and
Practices, ttp: IUM Press, 2008.

Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah Tangga Nahdlatul Ulama,
Jakarta: Lajnah Ta’lif wan Nasyr Pengurus Besar Nahdlatul
Ulama, tt.

Al-Asy’ari, Abu al-Hasan Ibn Ismail. Kitab al-Ibanah ‘an Usul al-
Nihayah, Hiderabad: tp, tt.

, Kitab al-Luma, Ricard J. MC Arthy S.J. (ed.), Beyrouth:
Impremerie Catholique, 1952.

Al-Bazdawi, Abu al-Yasr Muhammad. Kitab Usul al-Din, Hans Peter
Linss, Kairo: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1963.

Haidar, M. Ali. Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia Pendekatan
fikih dalam Politik, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1994.

Himpunan Keputusan Tarjih, Yogyakarta: Pimpinan Pusat
Muhammadiyah, tt.

Al-Maturidi, Abu Mansur Muhammad Ibn Muhammad. Kitab Syarh
al- fikih al-Akbar, Hyderabad: Dairah al-Ma’arif al-Nizamiyah,
1321 H.

Mughni, Syafiq A. “ Ahlussunnah wal Jama’ah dan Posisi Teologi
Muhammadiyah”, dalam Dien Syamsuddin (ed.), Muhammadiyah
Kini dan Esok, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990.

, Hasan Bandung Pemikir Islam Radikal, Surabaya: PT. Bina
[Imu, 1994.

Mujamil. Kontribusi Islam Terhadap Peradaban Manusia Sebuah
Apresiasi Monumental, Solo: Ramadhani, 1993.

Musa, Jalal Muhammad. Nasy’at al-Ash’ariyah wa Tatawwuruha,
Bairut: Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975.

Muzadi, A. Muchith. “Agar Jam’1yyah dapat Mengendalikan Jama’ah”,
Aula, Juli 1994.

Al-Karim, Muhammad Ibn ‘Abd. Kitab al-Milal wa al-Nihal,
Muhammad Ibn Fath Allah al-Badran (ed.), Kairo: tp, 1951.



Mujamil, /mplementasi Aswaja... [183]

Masduqi, Achmad. Konsep Dasar Pengertian Ahlussunnah wal
Jama’ah, Surabaya: Pelita Dunia, 1994.

Nasution, Harun. Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa
Perbandingan, Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986.
Qomar, Mujamil. NU “Liberal” dari Tradisionalisme Ahlussunnah

ke Universalisme Islam, Bandung: Mizan, 2002.

Rahardjo, M. Dawam. Intelektual Intelegensia dan Perilaku Politik
Bangsa Risalah Cendekiawan Muslim, Bandung: Mizan, 1993.

Rahman, Fazlur. Islam, terj. Senoaji Salih, Jakarta: Bina Aksara, 1987.

Ridla, Muhammad Rasyid. Tafsir al-Qur’an al-Karim al-Syahir bi
Tafsir al-Manar, Jil. 11, Cet. II, Beirut: Dar al-Fikr, tt.

Siradj, Said Agil. “ Ahlussunnah wal Jama’ah Awal Abad XXI”, Aula,
No. 8, Agustus 1998.

Sitompul, Einar M. Nahdlatul Ulama dan Pancasila, Jakarta: Pustaka
Sinar Harapan, 1989.

Susanto, Nugroho Noto dan Yusmar Basri (eds). Sejarah Nasional
Indonesia, Bandung: Masa Baru, 1980.

Tilaar, H.A.R. Paradigma Baru Pendidikan Nasional, Jakarta: PT.
Rineka Cipta, 2000.

Tim Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU
Jawa Timur. Wawasan Dasar Nahdlatul Ulama, Surabaya: Tim
Perumus Konsep Sosialisasi Khittah Nahdlatul Ulama PWNU
Jawa Timur, 1994.



