MAKNA SIMBOLIK DAN EKSPRESI MUSIK KOTEKAN
Siti Aesijah

Abstrak

Musik Kotekan adalah sebuah permainan instrumen musik tradisional kerakyatan yang
hidup di desa Ledok kabupaten Blora Jawa Tengah yang memiliki keunikan. Kesenian ini
sudah hampir punah di kabupaten Blora, dan hanya terdapat di desa Ledok. Banyak palsafah
hidup yang bisa ditarik dalam permainan musik kotekan ini.

Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif deskriptif. Teknik pengumpulan data dengan
studi pustaka, observasi , wawancara dan dokumentasi. Teknik analisis data dengan analisis
interktif dari Milles dan Hubermann.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa musik kotekan memiki bentuk penyajian yang
sangat sederhana yang meliputi: 1) alat yang digunakan alu dan lesung, 2) unsur musik ;
permainan pola ritmik yang saling mengisi dan pemain tunggo omah pengatur birama, duduk
tengah, duduk wingking, kempyang dan tirir, 3) bentuk penyajian dengan peralatan dan
pakaian yang digunakan ibu tani dalam mengolah hasil panen. 4) makna simbolik kehidupan
para petani antara kaum lelaki dan perempuan, 4)ekspresi estetik pada poli ritmik, 5) nilai
pendidikan yang terkandung yaitu kesatuan dalam keberagaman-konsetrasi dan tenggang rasa.

Berdasarkan hasil penelitian, saran yang disampaikan adalah musik kotekan perlu dikemas
kembali baik dari segi musikalitas maupun penampilan agar menjadi lebih menarik dan
memiliki nilai jual tinggi, perlu dilestarikan dan diwariskan kepada generasi berikutnya.

Kata Kunci: Musik kotekan/lesung, makna simbolik, ekspresi estetik

A. Latar Belakang

Permainnan musik ini berawal
dari kejenuhan para ibu-ibu tani dalam
mengolah  hasil  pertanian  mereka.
Kegiatan ini biasanya dilakukan pada
malam menjelang pagi hari, siang setelah
aktifitas kegiatan di sawah maupun rumah
tangga selesai , sore ataupun malam hari.

Musik yang digunakan sebagai
selingan untuk mengusir rasa lelah dan
ngantuk pada saat mengolah padi tersebut,
dimainkan antara 2 sampai 10 orang.
Permainan musik ini berpasangan (jika
menggunakan lumpang maka satu
lumpang hanya 2 orang, sedang jika
menggunakan  lesung maka  dapat
dimainkan oleh 4 sampai 10 orang
tergantung panjang lesung).

Permainan lesung/kotekan pada
saat ini telah jarang terdengar. Baik di
desa apalagi di kota. Jika kita bertanya
pada masyarakat tentang musik lesung/
kotekan ada sebagian yang tahu tetapi
lebih banyak yang tidak tahu. Keberadaan
musik tradisi ini hampir punah. Musik
tradisional pada saat ini makin hari makin
menyusut, kepunahan seni musik tradisi
dalam era transformasi budaya dari —
masyarakat agraris ke semi industrial-

terutama akibat minimnya kesempatan
genre ini untuk eksis menjadi bagian yang
dulu seolah tak terpisahkan dari
masyarakat pendukungnya (Bramantyo,
2000 : 103) Musik tradisional yang dulu
merupakan kebanggaan bagi
masyarakatnya, kini mulai ditinggalkan.
Penggemar musik tradisional sebagian
besar dari kalangan generasi tua, yang
menikmati dan bernostalgia dengan masa
lalunya.

Pada tahun 1985 (Depdikbud,
1985) telah melakukan penelitian dan
pencatatan di  beberapa daerah di
Indonesia,menemukan beragam musik
lesung yaitu; di Jawa Tengah dan Jawa
Timur dengan nama kotekan, di Aceh
dengan nama ale tunjang, di Kalimantan
Barat dengan nama alu’ galing dan di
Nusa Tenggara Barat dengan nama kareku
kandei dan kareku necu.

Keberadaan musik lesung/kotekan
yang hanya dikenal sebagian masyarakat
ini perlu disosialisasikan, ada pepatah
mengatakan ° tak kenal maka tak sayang’
ini mungkin juga terjadi pada musik
lesung/kotekan. Masyarakat tidak
mengenal- tidak mengerti makna simbolik
di dalam kesenian tersebut sehingga



mereka tidak tertarik. Seni sebagai alat
ungkap manusia atas segala kejadian yang
di alami, demikian pula para petani dapat
mengungkap perasaannya lewat seni.
Selanjutnya ada pemikiran
Bramantyo (2000) yang menawarkan
dalam menghidupkan dan
mengembangkan musik tradisional yang
memiliki persfektif kemasa depan yaitu
melalui transmisi formal dan pelaksanaan
program penelitian besar-besaran dalam
kesinambungan yang terpadu (integratid
continuity). Proses ini sekaligus akan
mendorong dunia penciptaan karya seni
dengan teknik yang lebih sophisticated
(canggih), dan sekaligus akan diikuti
landasan estetika yang lebih raesonable.
Di desa Ledok kecamatan Sambong
kabupaten Blora yang merupakan
masyarakat agraris pada jaman penjajahan
Belanda hingga sekitar tahun 60-an
merupakan masyarakat yang sejahtera
karena terdapat sumur minyak bumi dan
merupakan daerah yang subur, sehingga di
desa ini ada petani penggarap dan petani
pemilik sawah. Alat untuk membantu
petani  dalam mengolah hasil panen
khususnya padi sebagai makanan pokok
masyarakat yaitu lesung, karena tiap
rumah memiliki lesung dan atau lumpang
makan permainan kotekan hampir setiap
saat terdengar, tetapi seiring dengan
perkembangan  jaman dan  beralih
teknologi dalam pemrosesan hasil panen
dengan sebuah mesin giling padi maka
lesungan tidak terdengar lagi di desa
Ledok. Beruntung ada seorang pemerhati
kesenian yang hampir punah di desa
Ledok tersebut yaitu Bapak Sisworo yang
mendirikan  herytage club  sehingga
dengan bentuk sederhana musik kotekan
dapat ditampilkan untuk mengiringi
jamuan makan para turis manca negara.
Musik kotekan merupakan seni
tradisi yang hampir punah, tetapi di desa
Ledok kecamatan Sambong kabupaten
Blora masyarakatnya  melestarikan
kesenian ini ( lihat Suara merdeka 14 Mei
2005 ). Sekelompok ibu-ibu yang ada di
desa ini dapat menampilkan kesenian
tersebut dengan bagus sehingga dapat

mempesona tamu-tamu mancanegara yang
berkunjung ke kabupaten Blora.

Pola permainan ritme dengan
pembagian tugas antara lain ; thinthil
(arang loro),
arang (arang siji), kerep, dhundhung dan
gendhong. Pola ini kadang di tidak
lengkap tergantung banyaknya pemain.
Bila dalam satu lesung terdapat 10 orang /
5 pasang, maka permainan lengkap,tetapi
bila kurang maka yang ada hanya arang
kerep. Dari pola permainan ini ada makna
simbolik di dalamnya, hal ini yang belum
terungkap oleh peneliti sebelumnya
termasuk juga ekspresi estetik dari pola
permainan dan  perpormance  yang
ditampilkan kelompok musik kotekan
terutama yang berada di desa ledok.

Fungsi musik kotekan dari waktu
ke waktu mengalami perubahan menurut
kebutuhan masyarakat setempat. Mula-
mula digunakan sebagai alat penghibur
dikala menumbuk padi, kemudian sebagai
penanda saat ada bahaya antara lain
bencana alam- gerhana , sebagai penanda
berkumpul bagi masyarakat pada saat ada
upacara ; panen padi, perhelatan, bersih
desa . Dalam penelitian ini belum dikaji
secara mendalam mengenai makna dan
ekpresi estetiknya karena penelitian baru
berkisar pada bentuk alat musik lesung,
lagu-lagu  yang  digunakan sebagai
pengiring serta fungsinya dalam kegiatan
sosial masyarakat setempat.

Bentuk lesung atau lumpang
berbeda-beda  tergantung  kreatifitas
pembuat, demikian pula bentuk alunya.
Yang unik dari permainan musik ini, para
pemain diberi kebebasan untuk
berimpropisasi seluas-luasnya tergantung
dari kemahiran mengatur keserasian
dengan  pasangan pemain  maupun
pasangan lainnya. Dalam permainan
musik ini ada istilah ‘bersama dalam
keberagaman’ dan  ‘berbeda  dalam
kebersamaan’. Dalam permainan musik
kotekan ini ada nilai tertentu yang perlu
digali.

Berdasarkan  hasil  penelitian
Astono (2002:1) Musik Kotekan Lesung
dilihat dari bentuk gendingnya memiliki



beberapa simbol bila dilihat dari siklus
kehidupan manusia yaitu: simbol wanita
mencari teman (gd; rando katisen),
Simbol  laki-laki  mencari  pasangan
(gd;duda  njaluk  lawang),  simbol
bersatunya laki-laki & wanita ( gd;
kuputarung). Selain dari gendingnya maka
dapat pula diungkap makna simbol-simbol
lain baik yang berhubungan dengan
keyakinan/kepercayaan masyarakat,
falsafah  hidup maupun pola pikir
praktisnya.

Dari fenomena di atas dapat ditarik
suatu  kesimpulan;  bahwa  banyak
permasalahan yang dapat digali dari
keberadaan ~ musik  kotekan  yang
merupakan musik tradisional kerakyatan
yang hampir punah . Untuk kali ini yang
ingin dikupas yaitu: (1) Pemaknaan musik
kotekan/ musik lesung oleh masyarakat
desa  Ledok  kecamatan  Sambong
kabupaten Blora, (2) Bentuk interaksi
sosial musik kotekan pada masyarakat di
desa  Ledok  kecamatan  Sambong
kabupaten  Blora? (3)  Proses
penyempurnaan pemaknaan musik
kotekan pada masyarakat agraris di desa
Ledok kecamatan Sambong kabupaten
Blora?

B. Metode

Penelitian  ini  menggunakan
pendekatan kualitatif ~ dengan telaah
tekstual dan kontekstual dalam lingkup
antropologi budaya. Secara heurmeneutik
suatu bentuk kesenian seperti musik
kotekan dianggap sebagai sebuah teks
yang dapat dibaca atau ditafsirkan.

Penafsiran makna terhadap
kesenian tersebut berada ditangan peneliti
tentu saja dengan melihat konteks yang
ada pada masyarakat penggunanya. Dalam
proses pemaknaan peneliti menggunakan
berbagai konsep antropologi budaya yang
berhubungan dengan permasalahan yang
dikaji.

Peneliti memaparkan hasil temuan
kemudian menganalisis temuan-temuan
tersebut dengan sasaran penelitian ini
adalah : 1) makna simbolik musik kotekan

bagi masyarakat agraris di desa Ledok
kecamatan Sambong kabupaten Blora, 2)
bentuk ekspresi estetik masyarakat agraris
di desa Ledok kecamatan Sambong
kabupaten Blora, 3) nilai yang dapat
digunakan sebagai media pendidikan dari
ekspresi estetik dan makna simbolik
musik kotekan pada masyarakat agraris di
desa  Ledok  kecamatan  Sambong
kabupaten Blora .

Teknik pengumpulan data
menggunakan : 1) studi pustaka, 2)
observasi  nmon  partisipan  maupun
observasi partisipan pada masyarakat di
desa Ledok khususnya yang berpartisipasi
melakukan kegiatan berkesenian musik
kotekan maupun penikmat/apresian untuk
mengungkap makna, pola perilaku, latar
budaya termasuk keyakinan  yang
mempengaruhi dan bentuk kreatifitas; 3)
wawancara terbuka maupun tertutup, 4)
dokumentasi.

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan

1. Sejarah Musik Kotekan

Masyarakat  agraris  adalah
masyarakat yang bermata pencarian
pertanian biasanya hidup didaerah-daerah
yang subur. Bermula dari kehidupan
berpidah-pindah kemudian menetap untuk
menggarap lahan yang ada.

Sejak jaman prasejarah seni
pertunjukan sudah dikenal masyarakat
agraris yang pada waktu itu hidup
berpindah-pindah seperti kaum imigran
Cina yang sebagian menjadi asal-muasal
orang Jawa. Untuk menopang
kehidupannya mereka menenanam padi
yang merupakan makanan pokoknya,
mereka memiliki masa-masa senggang
yaitu setelah panen. Masa senggang ini
merupakan hal esensial untuk kreasi seni
pertunjukkan dari setiap kecanggihan
( Brandon dalam Soedarsono, 2003 : 10-
11)

Panen padi dirayakan sebagai
sebuah festival masyarakat utama yang
mendorong  pertunjukan tari-tarian,
nyanyian, musik dan pembacaan cerita.
Diseluruh  Asia Tenggara (termasuk



Indonesia) lakon-lakon khusus yang
menghormati roh padi masih
dipertunjukan pada waktu panen.

Kedekatan lesung dengan budaya
agraris tampak pada tiap ritus kehidupan
masyarakat desa yang umumnya petani.
Di dalam budaya agraris, Dewi Sri (mbok
Sri, Nyi Pohaci) adalah dewi pelindung
atau dewi kesuburan yang sangat dicintai
petani jawa sejak mereka mengenal padi
menurut Sindunata (Astono.2002:1) para
petani melakukan ritual persembahan pada
setiap panen terutama panen padi sebagai
tanaman pokok. Lesung digunakan pula
pada upacara ini, sebagai alat ungkap rasa
dalam bentuk sesuatu yang mengandung
nilai  keindahan.  Ekspresi  estetik
masyarakat agraris dalam menyambut
datangnya kesukacitaan tercermin dalam
permainan musik kotekan.

Musik kotekan adalah sebuah
permainan musik yang menggunakan
instrumen pokok alu dan lesung, dari suara
yang terdengar klotekan itulah asal mula
kata kotekan. Musik ini digunakan
masyarakat untuk berbagai keperluan
antara lain untuk mengusir rasa lelah pada
saat menumbuk padi, mengusir roh jahat
(pada gerhana bulan / matahari), tanda
berkumpul hingga ungkapan syukur pada
Dewi Sri (Astono 2002: 1-17)

Permainan musik kotekan di desa
Ledok menurut Hadi dan  Rakib
(wawancara 26-27 Juni dan 21 Agustus
2007) dimulai pada sekitar tahun 1930
sebagai  selingan  menumbuk  padi,
kemudian digunakan untuk tanda orang
yang punya kerja /hajatan, untuk mengirim
pindang bol ( isi perut kerbau/sapi) pada
panjak /penabuh gamelan. Pertarungan
Lesung dengan nama ‘pakso yudho’ pernah
dilakukan di desa ini yang dilakukan oleh
kaum laki-laki untuk menguji ketangguhan.

Pada saat penjajahan Jepang th
1948 di daerah Ledok dan sekitarnya
pernah diadakan lomba permainan musik
kotekan. Pada waktu itu di desa Ledok
banyak yang memiliki lesung terutama
orang kaya yang memiliki sawah
luas/banyak. Panjang lesung menunjukkan
strata ekonomi pemiliknya, makin panjang

lesung maka makin tinggi strata ekonomi
orang yang memilikinya. Dengan kata lain
orang yang rendah strata ekonominya maka
memiliki lesung yang kecil atau biasa
disebut lumpang.

Perjalanan kesenian dan
kehidupan masyarakat desa Ledok
mengalami masa suram yaitu pada saat PKI
bergejolak pada tahun 1949 hingga 1965.
Dan setelah tahun 1965 kehidupan
masyarakat desa Ledok berubah 180
derajat, dari masyarakat yang makmur
karena  pertambangan minyak bumi
menjadi masyarakat yang miskin karena
semua yang ada dibumi hanguskan
Setelah  kehidupan masyarakat dapat
bangkit maka kesenianpun mulai tumbuh
tetapi tidak sebaik sebelumnya. Musik
kotekan mulai ada lagi tetapi tidak banyak ,
bahkan lama-lama menjadi langka.

Pada sekitar tahun 1975 di dusun
Paingan desa Ledok mulai dirintis
pelestarian musik kotekan oleh Sisworo
salah seorang pengelola Hertage Club
Cepu. Musik kotekan dipentaskan tiap kali
ada turis yang singgah di Cepu. Para turis
mancanegara tertarik dengan permainan
musik kotekan, biasanya musik tersebut
disajikan pada saat istirahat dengan disertai
jamuan makan. Hingga saat ini kegiatan
tersebut rutin dilakukan tentu saja jika ada
turis yang singgah di Cepu.

2. Bentuk Musik Kotekan

Musik kotekan adalah permainan
musik dengan instrumen pokok Lesung dan
alu/antan. Permainan musik kotekan di
desa Ledok dimainkan oleh 3 hing 4 orang
.Kesenian ini sangat sederhana baik dari
bentuk  musik  maupun  penampilan
pemainnya, tetapi bunyi yang dihasilkan
sangat indah terdengar dan didalamnya
sarat akan makna. Untuk memahami lebih
lanjut tentang musik kotekan maka
dikupas sebagai berikut:

2.1. Instrumen Musik Kotekan
Lesung yang digunakan untuk
permainan  musik  kotekan  memiliki
panjang sekitar 2 hingga 3 meter berbentuk
kotak dengan lebar 25-30 cm dan tinggi 30-



40 cm. Dengan lubang panjang 1 hingga 2
meter , lebar 20 cm dan tinggi 20 cm. Kayu
yang digunakan adalah kayu jati tua,
nangka, mangga dan trembesi. Kekeringan
kayu yang digunakan sekitar 60 hingga 75
% sebab jika terlalu kering akan pecah,
demikian pula jika terlalu basah akan
perjadi penyusutan sehingga bentuknya
berubah dan suara yang dikeluarkan tidak
bagus.

Alu atau antan berbentuk selinder
dengan panjang sekitar 1,5 hingga 2 meter
dengan diameter sekitar 6-8§ cm pada
bagian tengah agak ke bawah diameter
lebih kecil yaitu sekitar 4-5 cm untuk
pegangan tangan pemain agar tidak naik
atau turun. Panjang Alu disesuaikan
dengan tinggi badan pemain musik
kotekan. Alu terbuat dari katu yang kuat
seperti kayu petai cina (mlandingan),
pinus, dan nangka.

2.2. Pola Permainan Musik Kotekan
Pemainan musik kotekan merupakan
permainan poli ritmik dengan susunan
sebagai berikut:
a) Tunggu Omah sebagai pengatur

birama

b) Duduk Tengah pengisi tengah
atau gejog tengah

c¢) Duduk Wingking pengisi akhir
atau gejog akhir

d) Kempyang pengisi antara atau
senggakan atau arang

e) Titir pengisi penuh atau kerep
Intro (wiwit) dimainkan oleh Tunggu
Omah sebanyak tiga kali.
Permainan musik kotekan ini ada awalan
(intro) tetapi tidak memiliki akhiran
(coda), oleh sebab itu cara berhenti pada
permainan musik kotekan ini mendadak
tanpa ada aba-aba antar pemain. Jika para
pemain telah lelah maka beradu langsung
selesai.

Permainan musik kotekan ini
memiliki dua kelompok birama yaitu: 1)
kelompok 2 ( satu ruas birama memiliki 2
ketukan ) seperti lagu; Kodok Ngorek,
Kanganten, Jangan Menir, Goreng-goreng
Gosong, Jaran Dor dan Bayan Mider.
Yang dimainkan oleh 3 orang. 2)

kelompok 4 (satu ruas birama memiliki 4
ketukan ) seperti lagu; Sekar Lempang,
Bluluk Ceblok, Lambang Sari, Kutut
Manggung dan Barongan diminkan oleh 4
orang.

Perbedaan yang sangat terlihat
untuk membedakan antara lagu yang satu
dengan yang lainnya terletak pada Tunggu
Omah. Dan selingan pada Duduk Tengah
dan Duduk Wingking. Karena pemainnya
hanya 3 hingga 4 orang maka dalam
permainan musik kotekan di desa Ledok
ada yaang satu orang pemain memainkan
dua bagian musik, misalnya duduk
wingking + titir, duduk tengah +
kempyang.

2.3. Penampilan Musik Kotekan

Penampilan musik kotekan dalam
bentuk pementasan menggunakan segala
sesuatu yang bersifat sangat sederhana.
Pakaian menggunakan pakaian kerja para
ibu tani dengan kain sebatas lutut, kebaya
dengan lengan di tarik hungga dibawah
siku, tutup kepala menggunakan caping.
Demikian pula dengan rias yang
digunakan seperti riasan sehari-hari hanya
ditambah pemerah bibir.

Tata suara menggunakan tata
suara alami dengan tanpa pengeras suara,
karena suara lesung dapat terjangkau
hingga sekitar 200 m lebih. Suara akustik
memiliki eksotisme yang tinggi, karena
dari suara yang dikeluarkan terdapat
terdengar kerivhan dan keriangan para
petani setelah menuai panen padi.

Tata panggung tidak ada, hanya
menggunakan alas tanah dengan 2 batang



kayu sebagai alas/dudukan lesung agar
suara yang terdengan menjadi nyaring.
Pementasan dilakukan di tempat terbuka
maupun tertutup. Jika di tempat tertutup
maka ruangan harus agak lebar agar suara
dapat keluar dan tidak memekakan
telingga. Ada lampu penerang walau hanya
menggunakan lampu neon saja, sehingga
penonton dapat melihat aktivitas para
pemain. Seperti terlihat di bawah (dari kiri
mbok Kasiem, mbok Karti dan mbok
Samilah ) sedang memainkan lagu
Kangaten pada malam hati dengan
penerangan lampu neon.

Musik kotekan jika ditampilkan
pada saat ada suatu acara, misalnya acara
bersih desa, 17 Agustus, hajatan dIl
ditampilkan pada awal acara sebagai tanda
untuk berkumpul (mengundang masyarakat
berkumpul di tempat asal suara kotekan).
Lagu biasa dimainkan dan disenangi
masyarakat adalah  Sekar Lempang,
Kanganten, Bluluk Ceblok dan Lambang
Sari. Khusus untuk acara pertemuan
penganten menurut Hadi (wawancara 21
Agustus 2007) maka lesungan dengan lagu
Kanganten dilanjutkan gamelan dengan
gending Kodok Ngorek.

3. Makna Simbolik dalam Musik
Kotekan

Menurut Geertz (Triyanto, 2001 :
20) Simbol adalah segala sesuatu (benda
material, peristiwa, tindakan, ucapan,
gerakan manusia) yang menandai atau
mewakili sesuatu yang lain atau segala
sesuatu yang telah diberikan makna
tertentu. Simbol atau lambang memiliki
makna atau arti yang dipahami atau
dihayati bersama dalam kelompok
masyarakatnya. Simbol atau lambang
memiliki bentuk dan isi atau disebut
makna. Bentuk simbol merupakan wujud
lahiriah, sedangkan isi simbol merupakan
arti atau makna (Kusumastuti, 2005 : 10)

Simbol adalah sarana untuk
menyimpan atau mengungkapkan makna-
makna, apakah itu berupa gagasan-
gagasan (ideas),sikap-sikap (attitudes),
pertimbangan-pertimbangan (judgement),
hasrat-hasrat (longis)atau kepercayaan-

kepercayaan (biliefs), serta abstraksi-
abstraksi  dari pengalaman tertentu
(abstractions  from experience fixed)
dalam bentuk yang dapat dimengerti
(Geertz dalam Triyanto, 2001 :21)

3.1. Alat/Instrumen dan Perleng-
kapannya

Dari Instrumen yang digunakan
menurut Hadi, Rakib dan Maksum (
wawancara 27 Juni, 21 Agustus 2007)
merupakan perwujudan dari laki-laki dan
perempuan. Alu sebagai perwujudan
lingga/laki-laki yang perkasa sehingga
dapat memecah gabah menjadi beras.
Dalam  kebudayaan Jawa  laki-laki
disimbolkan dengan sesuatu yang kuat
salah satunya yaitu dengan alu atau antan.

Sesuai dengan penelitian Astono
pada Musik Lesung Banarata maka dalam
musik lesung di desa Ledok memiliki
makna simbolik yang serupa. Hal ini
dimungkinkan karena berada dalam
lingkup budaya yang sama yaitu budaya
Jawa serta obyek penelitian yang sama
yaitu masyarakat agraris.

Yang berbeda di daerah ini adalah
bentuk lesung yang menyerupai perahu
yaitu di tengah agak melengkung (seperti
terlihat dalam gambar 1) sedang di desa
Banarata bentuknya lurus seperti balok.
Perbedaan ujud tidak menyebabkan
perbedaan dalam pemaknaan.

Lesung yang digunakan sebagai
simbol perempuan maka masyarakat desa
Ledok memiliki mitos jika lesung tidak
digunakan maka harus dibalik dengan
alasan agar tidak digunakan untuk
bersembunyi roh jahat (bahasa Jawa go
ndelik bajul buntung)

Simbolisme sebagai media budaya
Jawa seperti dikemukakan Budiono (2001:
78-79) media adalah sarana atau
perantara, sedangkan medium bahan yang
dipakai sebagai perantara. Budaya sebagai
hasil tingkah laku atau kreasi manusia
memerlukan bahan materi atau alat
penghantar untuk menyampaikan maksud.
Medium budaya dapat berbentuk bahasa,
benda, warna, suara tindakan yang
merupakan simbol-simbol budaya. Lesung



dan alu berupa benda yang disimbolkan
sebagai perwujudan manusia  yaitu
perempuan  dan  laki-laki.  Dalam
kehidupan budaya Jawa dalam kehidupan
ada tatanan yang mengatur tingkah laku
yang berlaku dalam lingkup
kehidupannya. Demikian pula dengan
kehidupan masyarakat desa Ledok yang
berada dalam lingkup budaya Jawa.
Lesung dan alu yang disimbolkan sebagai
perempuan dan laki-laki ada aturan yang
mengatur untuk pergaulan, karena lesung
diibaratkan sebagai perempuan maka perlu
dijaga agar tidak terkena gangguan yang
tidak baik.

Dalam hal ini lesung yang
diibaratkan sebagai perempuan jika tidak
digunakan harus dibalik atau lubangnya
agar tidak untuk bersembunyi bajul
buntung mengandung makna bahwa
perempuan yang telah bersuami jika tidak
ada suaminya harus menjaga kehormatan,
dalam arti jangan sampai dinodai oleh
orang lain.

Perlengkapan yang digunakan
oleh para pemain musik kotekan berupa
pakaian sehari-hari (kebaya, kain dan
caping) menunjukkan bahwa para ibu tani
sangat bersahaja dalam segala hal ( dalam
bahasa Jawa ra neko-neko) artinya apa
yang ada dalam hati maka itulah yang
dapat diwujudkan secara fisik atau yang
diekspresikan. Para pemain musik kotekan
merasa lebih nyaman dengan
menggunakan busana seperti apa adanya
itu. Hal inilah yang membedakan
kehidupan orang yang hidup di kota
dengan di desa.

3.2. Lagu yang dimainkan

Dari lagu yang dimainkan
memiliki makna yang berkisar pada
kehidupan para petani di desa Ledok
terutama berhubungan dengan kehidupan
kaum perempuan. Ada lagu sedih, lagu
gembira tetapi yang tersurat semua
menggunakan irama yang riang dengan
saling bersahutan (ostinato  dengan
sinkop). Hal ini menggambarkan
kehidupan masyarakat petani yang hidup
di desa Ledok selalu menghadapi

kehidupan dengan ikhlas, artinya seberat

apapun kehidupan yang dijalankan akan

dihadapi dengan lapang dada. Makna dari
berbagai lagu yang ada adalah sebagai
berikut :

1. Lagu Kanganten : penciptaan lagu
Kangnten diilhami oleh kehidupan
calon mempelai laki-laki yang
sebelum menjadi suami harus ngaulo
atau ngenger (bekerja di tempat calon
istri  sebagai  tenaga  serabutan)
sehingga laki-laki tersebut menjadi
akrab dengan calon istrinya. Setelah
dirasa calon istri telah cukup umum
maka laki-laki tersebut baru dapat
meminang calon istri. Oleh sebab itu
maka kehidupan suami istri tersebut
seperti pertemanan, karena memang
rata-rata penganten perempuan di desa
Ledok pada saat itu berkisar antara
usia 11 hingga 14 tahun. Permainan
musik kotekan pada lagu Kanganten
terdengar seperti musik
gojegan/bersenda gurau. (wawancara
dengan Hadi, Ngadiman, Rakib,
Marto pada 27 juni-16 agustus-30
oktober 2007)

655 655 -322 322
Kangantenkanganten jukgendong jukgendong

Musiknya:
Dung egleng dung egleng dung dung dong
dung dung dong

2. Lagu Sekar Lempang : lagu Sekar
Lempang, penciptaan lagu ini diilhami
oleh kehidupan seorang gadis yang
sehari-hari hanya bekerja disekitar
lumpang. Lagu ini mengisahkan
kesedihan seorang gadis yang hidup
hanya melakukan rutinitas menumbuk
padi.

-566 5... -3223...6165 3...
Bapak bapak rekasane wong ngaulo

-123 3...6-16 -5-5 5...
Melu  bapak disentak  sen  tak

-123 3...6-53 2-1-1...
Melu ibu ditundung tun dung




Musiknya:
Teng prak teng dung teng prak
teng dung

Pada lagu ini memiliki makna
kesedihan tetapi dalam permainan musik
kotekan berirama cepat hal ini mendakan
bahwa dalam keadaan sedih maka
kehidupan para petani dapat
menyembunyikan kesedihannya. Daftar
lagu dan makna simbolik dapat di lihat
pada lampiran.

D. Simpulan dan Saran
1. Simpulan
Musik kotekan adalah sebuah
permainan musik yang mengunakan
instrumen lesung dan alu sebagai
penghasil bunyi dan sebagai media
untuk interaksi sosial. Dalam musik
kotekan terdapat simbol-simbol dan
ekspresi yang menggambarkan
kehidupan para petani Jawa yang
sederhana  baik  lewat  bentuk
instrumen, penyanyian maupun lagu
nyang diciptakan. Musik kotekan
memiliki  fungsi  sebagai  alat:
komusikasi yang menandakan untuk
berkumpul, pengusir roh halus pada
saat terjadi gerhana dan hiburan untuk
mengusir kejenuhan.

Bentuk musik kotekan merupakan
permainan  poli  ritmik  dengan
pengulangan. Permainan musik
kotekan terdiri dari : tunggu omah
sebagai pengatur birama, duduk tengah
sebagai gejog tengah, duduk wingking
sebagai gejog akhir, kempyak sebagai
pengisi senggakan arang dan titir
sebagai pengisi senggakan kerep.
Mulai dari masing-masing pemain
secara  sinkop tidak  bersamaan
(menyela diantara).

Dalam permainan musik kotekan
terkandung nilai kehidupan: sabar,
temen, ikhlas, mituhu dan budi luhur
yang merupakan anutan kehidupan
masyarakat Jawa. Hal tersebut dapat
diturunkan kepada generasi berikutnya
melalui kegiatan yang menyenangkan

yaitu permainan musik sehingga
pendidikan yang dilakukan tidak terasa.

2. Saran

Berdasarkan hasil
penelitian, maka ada beberapa hal yang
perlu  mendapatkan perhatian dari
pengelola dan pemerintah daerah
setempat baik yang berkaitan langsung
maupun tidak langsung, sebagai
berikut:

1. Musik  kotekan  perlu  dijaga
kelestariannya dan dikembang untuk
diturunkan kepada generasi penerus
kerena mengandung nilai-nilai
pendidikan
2. Musik kotekan sebagai salah satu

bentuk seni pertunjukkan perlu
dikemas dan digarap baik dari
segi musik, bentuk penyajian tata
pentas dll dengan tidak merubah
atau meninggalkan bentuk aslinya.
sehingga memiliki nilai jual baik
untuk turis dalam maupun manca
negara.

3. Perlu perhatian langsung dari
pemerintah yang berwenang untuk
mengangkat  musik  kotekan
sebagai aset daerah menjadi
kesenian khas kabupaten Blora.

Perlu disosialisasikan lewat jalur

pendidikan agar  regenerasi dan
kelestariannya lebih terarah dan dapat
terjaga karena merupakan seni daerah
setempat sesuai dengan muatan KTSP
untuk mata pelajaran seni dan budaya

Daftar Pustaka

Astono, Sigit. 2002. Lesung Banarata
Karawitan di Akar Rumput. dalam
“Keteg” Jurnal Pengetahuan-
Pemikiran & Kajian tentang
Bunyi. Volume 2 no.l Mei.
Surakarta : STSIL.

Bramantyo, Triyono. 2000. Revitalisasi
Musik Tradisi dan Masa Depan.
dalam “Mencari Ruang Hidup
Seni Tradisi”. Yogyakarta: BP
Fasper ISI dan Yayasan untuk
Indonesia.



Brandon, James, R. 2003. Jejak-jejak Seni
Pertunjukan di Asia Tenggara.
Terjemahan Sudarsono,R,M.
Bandung: P4ST UPL

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.
1985. Ensiklopedi Musik
Indonesia A-E. Jakarta : Peroyek
Penelitian dan Pencatatan Daerah.

Laesan di Desa Bajomulyo
kecamatan Juwana Kabupaten
Pati. Semarang: Lemlit UNNES.

Muiz, Abdul. 2005. Lesung Disuguhkan
Lantaran Keunikannya. “Suara
Merdeka” 14 Mei. Hal. 24.

Mills dan Huberman. 1992. Analisis Data
Kualitatif. Terjemahan Tjetjep

Ensiklopedi Musik Indonesia K-O. Jakarta Rohendi Rohidi. Jakarta : UI
Peroyek  Penelitian  dan Press.
Pencatatan Daerah. Triyanto.2001.  Makna  Ruang  dan
Herusatoto,Budiono.2001.simbolisme Penataannya dalam  Arsitektur
dalam Budaya Jawa. Yogyakarta: Rumah Kudus. Semarang:
Henindita Graha Widia. Kelompok Studi Mekar.
Kusumastuti, Eny. 2007. Ekspresi Estetik
dan Makna Simbolik Kesenian
Lampiran :
Daftar Lagu dan Makna Simbolik Musik Kotekan
NO Judul Lagu Makna simbolik Banyaknya
Pemain
1. | Kanganten Keakraban suami istri 3 orang
2. | Sekar Lempang | Kesedihan seorang gadis yang hidup di | 4 orang
sekitar lumpang/lesung
3. | Bluluk Ceblok | Gadis belia (usia 11-13 tahun) tetapi telah | 4 orang
dipersunting/jadi manten dengan istilah
masyarakat desa Ledok “kawin gantung”
4. | Lam-bang Sari | Gadis yang mulai ranum/dewasa (menurut | 4 orang
ukuran masyarakat desa Ledok) yang siap
dipersunting/dikawinkan
5. | Kutut Laki-laki dewasa yang siap menikah 4 orang
Manggung
6. | Jangan Menir | Keakraban dan kerekatan hubungan antar | 3 orang
masyarakat di desa Ledok yang saling
membantu  pekerjaan  baik  untuk
menumbuk padi pada kehidupan sehari-
hari maupun pada saat ada yang punya
hajat(misal; mantu, supitan dlI)
7. | Jaran Dor Panji Semirang yang sedang berperang | 3 orang
melawan Belanda




