KIDUNG KANDHASANYATA SEBAGAI EKSPRESI
ESTETIK PESINDEN WANITA MARDUSARI

Darmasti
Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta,
J1. Ki Hadjar Dewantara no. 19 Surakarta (Solo)
E-mail: darmas-1958@yahoo.com

Abstrak

Salah satu karya sastra berbahasa daerah yang berbentuk puisi adalah macapat.
Macapat bila disuarakan dinamakan tembang macapat. Tembang macapat ter-
masuk seni vokal yang bersifat mandiri atau sajian vokal yang menyertai gamelan.
Pada masa Mangkunagara VII, muncul seorang seniwati profesional di bidang tari
dan karawitan, memiliki kemampuan sebagai pesindhen, penyusun teks sindhenan
berbentuk karya sastra, yang berpengaruh hingga sekarang didunia olah vocal pe-
sinden. Kidung Kandhasanyata merupakan ekpresi estetik yang mencermin-
kan peristiwa serta ‘nilai-nilai’ yang berlaku. Kidung Kandhasanyata merupakan
cakepan sindenan hasil karya sastra Mardusari yang berbentuk tembang mocopat.
Macapat kandungan isinya berfungsi sebagai pembawa amanat, sarana penuturan,
penyampai ungkapan rasa, sarana penggambaran suasana, penghantar teka-teki,
alat penyuluhan dan dilagukan berirama.

Kandhasanyata Chants as Aesthetic Expression
of Mardusari Female Singer

Abstract

One of poetic works written in local language is macapat. It is named so when it is recited.
Macapat chants constitute an autonomous recitation or a vocal that accompanies tradition-
al musical instruments. During the times of Mangkunegara VII, there was a professional
female artist in dancing and karawitan (traditional music instruments), having skills as
pesindhen (Javanese female singer), and in composing literary sindhenan (Javanese chants)
texts, that gives influences to pesindhen (Javanese female singers) even to this present time.
Kidung Kandhasanyata (Kandhasanyata chants) is an aesthetic expression that reflects pre-
vailing events and values. This chant is cakepan of chants of Mardusari literature in the form
of macapat. The contents of macapat function as the harbinger of messages, oracy media,
expression of feelings, illustration of atmosphere, delivery of puzzles, instruction media, and
rhythmic chants.

Kata kunci: macapat, kidung Kandhasanyata, Mardusari, tembang, ekspresi estetik

PENDAHULUAN

Sebagai refleksi keberadaan manu-
sia dalam berbudaya dan bermasyarakat,
bahasa selain berfungsi alat komunikasi
juga berfungsi sebagai pengungkap reali-
tas dan sekaligus pembentuk realitas. Bagi
pesinden wanita, tembang yang ditulis da-
lam bentuk teks merupakan media berpi-

kir dan merasa, merupakan media komu-
nikasi estetik.

Dalam pemikiran fenomenologi
bahasa tembang dipandang sebagai tan-
da-tanda yang diberi pemaknaan baru.
Bahasa tembang dilihat sebagai refleksi
penafsiran diri. Bahasa tembang menjadi
modal untuk mengada manusia dalam du-
nia sosialnya. Sebagai penyingkap realitas,

180



Darmasti, Kidung Kandhasanyata Sebagai Ekspresi Estetik

tembang dapat merekam andaian-andaian
yang diyakini masyarakat bagaimana se-
harusnya seseorang bersikap, bertindak,
melihat dunia, dan bahkan berpikir ten-
tang dunia. Tembang menjadi seperang-
kat konvensi yang dapat merefleksikan
hubungan-hubungan sosial.

Tembang bagi pesinden berperan
membentuk realitas dan sekaligus dapat
meniadakan realitas. Tembang macapat
sarat dengan seperangkat aturan mere-
konstruksi dan mendekonstruksi.

Landasan Pemikiran Macapat sebagai
Seni Vokal Bahasa Jawa

Karya seni yang berbagai ragam dan
jenisnya mencakup berbagai bidang yaitu
seni visual, seni auditip, seni pertunjukan
dan seni sastera. Salah satu karya sastra
berbahasa daerah yang berbentuk puisi
adalah macapat. Karya tulis macapat bila
disuarakan dinamakan tembang macapat.
Tembang macapat termasuk seni vokal
yang bersifat mandiri atau sajian vokal
yang menyertai waditra gamelan (Supang-
gah dalam Rochkyatno, 1998:1)

Macapat hadir dan berkembang di se-
gala lapisan masyarakat dan segala tingkat
usia. Pada kesempatan-kesempatan ter-
tentu macapat senantiasa tampil di berba-
gai kegiatan. Macapat dengan segala kan-
dungan isinya berfungsi sebagai pembawa
amanat, sarana penuturan, penyampai
ungkapan rasa, sarana penggambaran su-
asana, penghantar teka-teki, alat penyulu-
han dan pendidikan. Hampir semua nilai
kehidupan dapat terwadahi oleh macapat,
baik yang dapat terlihat nyata maupun
kandungan yang tersimpan.

Macapat adalah salah satu karya sas-
tra dalam bahasa daerah Jawa, Sunda, Bali,
Madura dan Sasak, berbentuk puisi yang
disusun menurut kaidah-kaidah tertentu,
meliputi guru gatra, quru lagu, guru wilan-
gan (Saputra dalam Rochkyatno, 1998: 3).
Macapat merupakan salah satu bentuk seni
vokal. Memiliki kandungan isi yang ber-
bobot. Penyajiannya melalui proses peng-
garapan yang halus, lembut, cermat dan
mantap serta senantiasa memperhatikan
unsur etika dan estetika.

181

Sebagai salah satu bentuk seni sas-
tra dan seni vokal macapat menjadi bagian
kehidupan masyarakat. Di dalam kegiatan
yang bersifat seremonial macapat selalu
turut serta berperan. Macapat menduduki
fungsi yang penting di dalam kehidupan
masyarakat.

Macapat berperan di dalam kehi-
dupan sehari-hari untuk pengisi waktu
senggang, pelepas lelah, penahan kantuk,
pelengkap upacara di pura dan keperluan
lainya. Di Yogyakarta Macapat di perlom-
bakan untuk anak usia sekolah Dasar dan
Menengah. Pembinaan pendidikan Ma-
capat sekarang gencar dilaksanakan oleh
dinas pariwisata propinsi. Macapat lebih
digiatkan oleh karena mengandung nilai
pendidikan ( Sogi Sukijo, wawancara 27-3-
2012). Macapat menjadi salah satu bentuk
ungkapan seni dan senantiasa terlibat kei-
kutsertaannya di dalam upacara lingkaran
hidup.

Berbagai Karakter tembang macapat:
a. Dhandhanggula, nama yang bermakna

serba manis, karakter tembang mem-
bawakan suasana serba manis, me-
nyenangkan, mengasikkan. Tembang
Dhandhanggula sebagai sarana mela-
hirkan perasaan yang menyenangkan,
menghantarkan ajaran yang baik me-
ngasyikkan dan mengungkapkan rasa
kasih, melukiskan keindahan serta ke-
selarasan.

b. Sinom, bermakna muda. Mengisyarat-
kan suasana dunia lingkungan muda
remaja yang serba riang, ceria, menye-
nangkan, melahirkan rasa cinta kasih
dan menyampaikan amanat serta me-
nguraikan ilmu.

c¢. Kinanthi, memuat sifat kemesraan,
ungkapan rasa rindu, nasihat ringan,
paparan keriangan.

d. Pangkur, memuat suasana yang me-
muncak, bersungguh-sungguh, ajaran
yang serius atau penyampaian rindu
asmara.

e. Asmaradana, pengungkapan rasa rin-
du, pernyataan rayuan, mengungkap-
kan makna sedih, prihatin.

f. Mijil, menghantarkan nasehat, mela-
hirkan rasa sedih atau rasa sendu.



182

g.  Gambuh, mengandung rasa akrab. Un-
tuk menyampaikan nasehat yang ber-
sungguh-sungguh atau pesan santai
dan akrab.

h. Pucung, mengetengahkan perasaan
santai, tidak tegang, jenaka dan riang,
nasehat yang akrab.

i. Durma, bersuasana keras, tegang, ung-
kapan kemararahan, gambaran perti-
kaian yang serba tegang atau nasehat
yang keras.

j.  Megatruh, mengisyaratkan suasana
yang sedih, sendu, duka, sesal, pedih,
merana dan yang sejenis.

k. Maskumambang, melukiskan rasa pri-
hatin, duka lara, iba, resah dan gun-
dah.

. Wirangrong, mungungkapkan suasana
sedih, haru, resah dan susah. Dikelom-
pokkan tembang tengahan

m. Jurudemung, tembang ini lazim dike-
lompokkan bersama tembang macapat.
Dipakai untuk menghantar suasana
yang bersifat ringan, pujian

n. Balabak, dipakai untuk menggambar-
kan suasana riang, jenaka, tergolong
tembang tengahan

o. Girisa, termasuk tembang tengahan.
Untuk mencerminkan suasana pe-
nuh harapan, nasehat untuk dipatu-
hi (Hardjawiraga dalam Rochkyatno,
1998: 6-8)

Yang tersurat dalam macapat ada
yang masih berbentuk sastra lisan ada juga
yang telah disusun dalam bentuk tertulis.
Perakitannya dari kata-kata yang diuntai
di dalam kalimat. Tepat atau tidaknya pi-
lihan kata, indah atau kurang mulusnya
kalimat tergantung pada penyusun atau
pengarang tembang. Penataan macapat
diikat oleh kaidah-kaidah tertentu. Untuk
memenuhi tuntutan keindahan, macapat
memanfaatkan kemampuan pengarang-
nya dalam merangkai kata-kata pilihan
yang indah menawan, yang diramu de-
ngan purwakanthi, wangsalan, sasmita, san-
diasma, candrasangkala dan kata-kata indah
lainnya, semuanya terungkap dalam ben-
tuk tersurat.

Macapat mampu menampung segala
pesan, menghantar segala bentuk suasana

HARMONIA, Volume 11, No.2 / Desember 2011

penulisan dan menyiratkan sebagai ama-
nat. Koentjaraningrat (1984) menyatakan
bahwa keinginan manusia untuk berung-
kap rasa keindahan rupanya telah menja-
di kelaziman hidup manusia, betapapun
kondisi yang dialaminya. Ungkapan rasa
membiaskan berbagai ragam keinginan,
harapan, ajaran, penuturan, sindiran,
rayuan dan sebagainya, tersirat dalam
bentuk pesan dan amanat.

Untuk dapat menyajikan sekar ma-
capat secara baik, seorang vokalis/pe-
nembang hendaknya mengetahui tentang
konsep penyajiannya. Konsep penyajian
sekar macapat berkait erat dengan fungsi
musikal macapat di dalam masyarakat pen-
dukungnya. Penyajian sekar macapat le-
bih dititikberatkan pada fungsinya untuk
menyampaikan misi tertentu dari vokalis
atau penggubah cakepannya, bisa berupa
penyampaian sebuah pendidikan, nase-
hat, kritik, ungkapan cinta, doa, atau yang
lain. Dengan misi yang demikian maka
cakepan/syair/teks yang disampaikan pe-
nembangnya harus bisa diterima dengan
jelas oleh audiens/penonton. Konsep pe-
nyajian sering disebut lagu winengku sastra
yang berarti, lagunya sangat dibatasi oleh
sastra atau kejelasan sastranya/ cakepannya
lebih diutamakan daripada keindahan la-
gunya. Konsep isi pesan tidak bisa dipaha-
mi secara ekstrim karena pada prakteknya
unsur lagu dalam sebuah penyajian sekar
macapat masih harus diperhatikan.

Dalam kehidupan sastra Jawa pe-
riode Jawa Tengahan telah muncul bebe-
rapa kidung dalam bentuk macapat yaitu
kidung Harsawijaya dan kidung Sorandaka,
yang menceritakan peristiwa-peristiwa
penting di seputar berdirinya kerajaan
Majapahit dan pemberontakan Rangga-
lawe (Zoetmulder, 1985: 524-525). Hal ini
menunjukkan keberadaan macapat dalam
kehidupan sastra Jawa telah cukup lama.
Purbatjaraka (dalam Rochkyatno, 1998: 4)
menyatakan macapat lahir bersamaan de-
ngan syair berbahasa Jawa Tengahan.

Diperkirakan macapat telah hadir pa-
ling lambat pada abad XVI, seperti ancar-
ancar yang ditandai oleh candrasengkala
tiga rasa dadi jalma 1643 ] = 1541 M. Per-



Darmasti, Kidung Kandhasanyata Sebagai Ekspresi Estetik

kiraan itu juga ditunjang oleh pendapat
Zoetmulder bahwa di Jawa pada abad XVI
tiga bahasa telah hidup berdampingan
yaitu bahasa Jawa Kuna, Jawa Tengahan
dan Jawa Baru (Saputra, Zoetmulder da-
lam Rochkyatno, 1998: 10).

Teks Jawa dalam tembang sangat
boleh jadi macapat, dibaca dan disuara-
kan hampir di seluruh bagian pulau Jawa,
dalam hal ini Jawa Barat, Jawa Tengah
dan Timur, Bali, Madura. Kemungkinan
besar menyeberang luas ke Palembang
dan Banjarmasin, Kalimantan Selatan
menyatakan macapat menyebar luas sam-
pai ke wilayah penutur bahasa Sasak di
Lombok(Rochkyatno, 1998: 10).

Tembang macapat yang berbahasa
Jawa berkembang di wilayah penyebaran-
nya, yaitu di daerah pesisir utara pulau
Jawa, bekas pusat kerajaan di Surakarta
dan Yogyakarta serta wilayah pedalaman.
Tembang macapat yang hidup di Surakarta
dan Yogyakarta serta wilayah lain meru-
pakan kelanjutan dari kehidupan tembang
macapat pada masa-masa sebelumnya, ke-
mudian menyebar ke berbagai daerah, se-
perti Banyumas, pesisir utara Jawa, dan ke
Jawa Timur.

Mardusari Seniman Mangkunegaran

Pada masa abad XVI hingga XIX, di
kraton atau istana masih hidup subur be-
berapa kesenian Jawa seperti seni karawi-
tan, tari, pedalangan, sastra dan seni rupa.
Garapan seni mencapai puncak kualitas
sehingga lazim disebut klasik.

Masa pemerintahan Mangkunegara
VII (1916-1944) merupakan masa keema-
san dinasti Mangkunegaran. Seni sastra,
vokal, tari dan pedalangan Mangkunega-
ran mengalami pencerahan atau kuncara,
terkenal di kalangan masyarakat luas

Banyak seniman tradisi di lingku-
ngan Mangkunegaran antara lain Harjosa-
smoyo, Mangun Diryo, Mintolaras (Yati),
Kunto Laras (Sriyati), Tambang Laras (Sri
Tini), Wasito Laras (Sepan), Samsikin dan
Jaekem. Pada masa Mangkunagara VII ,
muncul seorang seniwati bidang tari dan
karawitan yang mempunyai bakat luar
biasa dalam hal tari dan menyanyikan tem-

183

bang Jawa, yang biasa disebut pesindhen/
swarawati/waranggana serta terampil da-
lam seni batik membatik yaitu Mardusari
yang masa kecilanya dikenal Jaekem.

Nyi Tumenggung Madusari
(foto koleksi Sudibyo Asadath)

Kehadiran Mardusari sebagai se-
niwati karawitan Jawa gaya Surakarta
oleh berbagai kalangan diakui mencapai
tataran empu. Pengakuan tersebut tidak
hanya datang dari praktisi dan intelektu-
al karawitan, melainkan juga datang dari
istana, masyarakat luas, dan lembaga pe-
merintahan. Berbagai tanda penghargaan
yang diterima menambah kewibawaan-
nya di kalangan masyarakat karawitan di
dalam dan di luar tembok istana. Karya-
karya peninggalannya sampai saat ini ba-
nyak yang dimanfaatkan dalam berbagai
kepentingan kehidupan masyarakat.

Kehandalan Mardusari dalam dunia
karawitan Jawa, terutama sebagai praktisi
(pesindhen), penyusun teks sindhenan (ka-
rya sastra) serta kontribusinya dalam kehi-
dupan sosial kemasyarakatan.

Bakat Mardusari sebagai penari dan
pesindhen didukung oleh beberapa faktor,
di antaranya adalah faktor lingkungan,
faktor pergaulan, pendidikan, serta latar
belakang budaya. Bakat seni yang dimili-
kinya merupakan pembawaan sejak lahir,
oleh karena itu bagi yang bersangkutan
lebih mudah, lebih cepat berhasil dalam
menguasai sesuatu ketrampilan apabila



184

mewujudkannya (Sedyawati, 1994: 29).

Pendidikannya diawali dari pendi-
dikan keluarga yaitu suatu proses budaya
dalam menerima arahan dan didikan dari
orang tuanya untuk menekuni, mencintai
tembang Jawa, dan keterampilan menari.
Secara tidak langsung keluarganya telah
menanamkan fondasi kehidupan dalam
diri Mardusari. Melalui kebiasaan-ke-
biasaan yang sering dilakukannya dalam
pendidikan keluarga sebagai dasar pem-
bentukan kepribadian atau tingkah laku
anak (Sujanto, 1980: 16).

Karawitan vokal gaya Surakarta
dapat dikategori menjadi dua kelompok,
yaitu kelompok vokal tanpa iringan dan
kelompok vokal dengan iringan. Bentuk
vokal tanpa iringan mempunyai bentuk se-
perti misalnya jenis macapat, tembang gedhe,
dan sekar tengahan. Macapat merupakan ga-
bungan seni sastra dan seni suara. Sebagai
seniwati kususnya pesindhen Mardusari
adalah seniwati yang kreatif, ingin me-
ngadakan pembaruan dalam karyanya.
Dipercaya bahwa ide garap dapat dijadi-
kan tolok ukur untuk perkembangan se-
lanjutnya.

Sindhenan merupakan salah satu per-
bendaharaan musikal yang diperlukan
dalam pertumbuhan karawitan. Dalam
pelaksanaannya sindhenan menggunakan
cakepan (syair yang digunakan dalam sin-
dhenan) yang dapat berupa wangsalan se-
kar, isen-isen, dan cakepan lainnya. Banyak
wangsalan yang digunakan oleh para pes-
indhen tetapi tidak tahu siapa penyusunya.

Wangsalan adalah cakepan sindhenan
yang terdiri atas dua baris. Baris pertama
bermakna teka-teki yang terdiri dari 12
suku kata, sedangkan baris kedua bermak-
na jawaban dari teka-teki yang terdiri dari
12 suku kata juga. Kemudian wangsalan
dinamakan wangsalan rolas. Baris pertama
dan kedua berjumlah 24 suku kata, semua
harus dapat masuk dalam gendhing yang
disindheni.

Di samping kemampuannya sebagai
penyaji yang tinggi, Mardusari ternyata
memiliki kemampuan yang luar biasa da-
lam bidang kesusateraan Jawa. Sebagian
karyanya berupa cakepan wangsalan dan

HARMONIA, Volume 11, No.2 / Desember 2011

purwakanthi bentuk rujak-rujakan.

Keterampilan dan kepekaan Mar-
dusari di dalam menyajikan wangsalan ini
hingga mampu membuat cakepan sendiri
yang sampai mencapai kurang lebih 127
buah. Mardusari juga mencoba membuat
wangsalan lain dari yang lain, yaitu me-
ngenai jumlah suku katanya. Jumlah suku
kata yang dipakai dalam wangsalan yang
biasanya terdiri dua belas suku kata, di-
buat wangsalan delapan suku kata. Tuju-
an membuat wangsalan delapan suku kata
adalah untuk mempermudah dalam me-
nyajikan. Mardusari beranggapan bahwa
dalam satu kenong /dua gatra gendhing
bentuk ketawang mempunyai hitungan
satu sampai delapan. Agar tidak mengala-
mi kesulitan dalam menyajikan sindenan
maka dibuat wangsalan wolu.

Wangsalan wolu mudah dihafalkan
dan mudah diingat, karena dalam balun-
gan karawitan terdapat 8 (delapan) sabetan
(Supanggah,wawancara 17 Februari 2001).
Hasil karya sastra Mardusari mengenai
wangsalan wolu berjumlah sekitar 10 buah.
Jadi jumlah wangsalan hasil karyanya ber-
jumlah sekitar 137 buah.

Maksud wangsalan adalah susunan
kalimat sebagai teka-teki tetapi terkaan-
nya tercantum pula pada kalimat tersebut
(Prawiroatmaja, 1981: 309).

Dalam membuat wangsalan yang
berjumlah delapan suku kata mengacu
pada pedoman wangsalan “rolas”, tetapi
berjumlah 8 suku kata, sehingga disebut
wangsalan wolu. Wangsalan wolu sebelum-
nya belum ada yang membuat, sehingga
dapat dikatakan karya baru sebagai pen-
dobrak seni tradisi lama, khususnya di da-
lam kehidupan karawitan terutama sindhe-
nan.

Wangsalan ciptaan Mardusari dapat
dikelompokkan menjadi sebelas kelom-
pok, yaitu: 1) kelompok barang, 2) ke-
lompok bilangan, 3) kelompok buah, 4)
kelompok bunga, 5) kelompok daun, 6)
kelompok hewan, 7) kelompok keadaan
(sifat), 8) kelompok manusia, 9) kelompok
pohon, 10) kelompok tokoh, dan 11) ke-
lompok waktu. Pengelompokan ini dida-
sarkan pada arti empat suku kata pertama



Darmasti, Kidung Kandhasanyata Sebagai Ekspresi Estetik 185

dari baris pertama (Suparno, 1985/1986:
3). Misalnya roning kamal, garwa paminggir
Harjuna, mumpung anom, ngudiya raras ing
basa. Wangsalan ini dikelompokkan dalam
kelompok daun, yang berpijak pada roning
kamal yang berarti daun.

Beberapa contoh dari pengelompo-

kan wangsalan hasil karya Mardusari anta-
ra lain seperti berikut.

a.

Contoh wangsalan delapan suku kata.
Kelompok barang, berjumlah dua
buah, contoh: sela kang pinetha janma,
dipun pracaya ing suksma. Sela kang pinet-
ha janma (batu yang dibentuk menye-
rupai manusia) = reca; dipun pracaya ing
sukma (percayalah kepada Yang Maha
Kuasa)

Kelompok buah, berjumlah sebuah,
contoh: jeram rum keh pedahira, mituruta
pituduh tama. Jeram rum keh pedahira (je-
ruk berbau harum yang banyak man-
faat) = jeruk purut; Purut - mituruta tu-
duh tama (ikutilah petunjuk yang baik).
Kelompok bunga, berjumlah sebuah,
contoh: kawi sekar kang winedhar, ka-
loka lir puspa ngambar. Kawi sekar kang
winedhar (bunga dalam bahasa Kawi)
= puspa; puspa; kaloka lir puspa ngambar
(tersohor bagai harumnya bunga).
Kelompok daun, berjumlah dua buah,
contoh: balung janma wastanira, widada
nir sambekala. Balung janma wastanira
(nama tulang daun kelapa) = sada, sada;
widada nir sambekala (selamat tanpa rin-
tangan).

Kelompok manusia, berjumlah sebu-
ah, contoh: kawi istri jenang sela, wani-
ta dipun jatmika. Kawi istri (perempuan
dalam bahasa Kawi) = wanita; Jenang
sela (bubur batu) = enjet; wanita dipun
jatmika (wanita seharusnya anggun).

fxx.Kelompok pohon, berjumlah tiga buah,

contoh: aran ludiraning wreksa, yen ke-
patuha ngumbar karsa. Aran ludiraning
wreksa (nama dari darah pohon) = tlu-
tuh; ywa kepatuh ngumbar karsa (jangan
terbiasa menuruti nafsu.

Contoh wangsalan duabelas suku

kata:

1.

Kelompok barang, berjumlah empat
puluh lima buah, contoh: ancur sotya,

sotya kang munggweng sutaknya, dhasar
nata, linuwih limpat ing basa. Ancur sotya
(intan yang hancur) = dhasar; sotya kang
munggweng sutaknya (intan yang dipa-
kai di jari-jari) = ali-ali, ali-ali; linuwih
limpat ing basa (mempunyai kelebihan
dan pintar bertutur kata).

Kelompok bilangan, berjumlah dua
buah, contoh: jarwa juga, samber lilen so-
beng tirta, pamujiku, angger tumulia. Jar-
wa juga (satu) = siji, samber lilen sobeng
tirta (samber lilen yang hidup di air) =
bibis, siji; pamujiku (doaku), bibis - ang-
ger tumulia dapat (semoga anda segera
menguasai).

Kelompok buah, berjumlah sebelas
buah, contoh: cengkir wungu, tapane
sang Dananjaya, aja uwal, denira ama-
ti raga. Cengkir wungu (kelapa muda
berwarna ungu) = siwalan; tapane sang
Dananjaya (Harjuna waktu bertapa)
= mintaraga, siwalan - aja uwal (jangan
berhenti), mintaraga - denira amati raga
(berpuasa).

Kelompok bunga, berjumlah enam
buah, contoh: kawi sekar, sekar pepund-
hen Sri Kresna, lir puspita, warnane ke-
sumeng pura. Kawi sekar (bunga dalam
bahasa Kawi) = puspita; sekar pepundhen
Sri Kresna (bunga pujaan Sri Kresna) =
wijayakusuma, puspita - lir puspita (se-
perti bunga), wijayakusuma - warnane
kusumeng pura (tampan seperti ratu).
Kelompok daun, berjumlah tiga buah,
contoh: balung janur, janur ingisenan
boga, widodoa, lepat saking sambekala. Ba-
lung janur (tulang daun kepala) = sada;
janur ingisenan boga (daun kelapa diisi
nasi) = kupat, sada - widodoa (semoga
selamat), kupat - lepat saking sambekala
(terhindar dari bahaya).

Kelompok hewan, berjumlah dua pu-
luh satu buah, contoh: bantheng wis-
ma, wismane peksi winastan, amung kepi,
mesu masuh kabudayan. Bantheng wisma
(lembu) = sapi; wismane peksi winastan
(sarang burung) = susuh, sapi - amung
kepi (yang diidamkan), susuh - mesu
masuh kabudayan (bekerja keras belajar
kebudayaan).

Kelompok keadaan, berjumlah empat



186

belas buah, contoh: dahana gung, sari-
ning tirta samodra, lamun mulat, yayah
kadya kamun catuna. Dahana gung (api
besar) = mulat-mulat, sarining tirta sa-
modra (sari air laut) = uyah, mulat-mu-
lat; lamu mulat (jika melihat), uyah -
yayah kadya kamur catuna (seperti akan
kehilangan nyawa).

8. Kelompok manusia, berjumlah tujuh
buah, contoh: aran ingsun, ingsun mi-
tuhu ning sabda, iya iku, sarana nut kang
utama. Aran ingsun (sebutan saya) =
aku, ingsun mituhu ning sabda (saya me-
nurut perintah) = manut, aku - iya iku
(itulah), manut; sarana nut kang utama
(syarat mengikuti yang baik).

9. Kelompok pohon, berjumlah tujuh
buah, contoh: carang wreksa, wreksa
rangken lumaksana, ywa gumampang, an-
gaken lamun wus wignya. Carang wreksa
(cabang pohon) = epang, wreksa rangken
lumaksana (kayu penyangga berjalan)
= teken, epang; ywa gumampang (jangan
gampang), teken; angaken lamun wus
wignya (mengaku pintar).

10. Kelompok tokoh, berjumlah sepuluh
buah, contoh: Ari Sena, kang mina tula-
deng krama, wus jinangka, salami mung
asih tresna. Ari Sena (adik Sena) = Ja-
naka, kang mina tuladeng krama (ikan
sebagai contoh dalam hal perkawinan)
= mimi, Janaka; wus jinangka (sudah
diidam-idamkan), mimi - salami mung
asih tresna (selamanya selalu penuh ka-
sih sayang).

11. Kelompok waktu, berjumlah sebuah,
contoh: jarwa purwa, juwawut geng kang
salaga, awit saking, mungkur medah pari
paksa. Jarwa purwa (arti permulaan) =
wiwitan, juwawut geng kang salaga (ju-
wawut besar yang berkelopak bunga)
= pari, wiwitane; awit saking (karena),
pari — mungkur medah pari paksa (hanya
keinginan yang dipaksakan).

Berkat usaha dan kerja kerasnya
mampu menciptakan sejumlah wangsalan
cakepan sindhenan. Karya sastera berujud
manuskrip yang sudah digarap dan sele-
sai pada tahun 1925 dengan diberi nama
Serat Kandha Sanyata. Serat Kandha Sanyata

HARMONIA, Volume 11, No.2 / Desember 2011

pada tahun 1991 sudah diterbitkan, dijadi-
kan salah satu acuan bagi para seniman
dan para pengajar di STSI Surakarta.

Karya Sastra Mardusari

Karya sastra Kidung Kandhasanyata
sebagai sebuah Kidung hasil refleksi atas
peristiwa serta ‘nilai-nilai’ yang berlaku
pada kurun waktu ‘masa aktif’ kehidu-
pan senimannya. Di bagian tertentu nas-
kah juga menampilkan cakepan dari hasil
karya sastra orang lain yang kurang tepat
sehingga Mardusari ikut meluruskan atas
dasar penghayatan pengalaman serta in-
terpretasinya.

Kidung Kandhasanyata memuat hasil
karya Mardusari berupa cakepan dan se-
bagian dari karya orang lain. Karya sastra
yang dihasilkan oleh Mardusari sendiri se-
jak tahun 1925 adalah sebagai berikut.

Pupuh Asmarandana terdiri dari 24
pada;

1. Pupuh Sinom terdiri dari 14 pada;

2. Pupuh Kinanthi terdiri dari 22 pada;

3. pupuh Pucung terdiri dari 20 pada;

4. pupuh Mjjil terdiri dari 26 pada;

5. Pupuh Dhandhanggula terdiri dari 23
pada;

Pupuh Megatruh terdiri dari 24 pada;

7. Pupuh Gambuh terdiri dari 30 pada;

8. Pupuh Pangkur terdiri dari 31 pada;

Hasil karya sastra Mardusari tahun
1950-an sebagai berikut.

1. Pupuh Pucung terdiri dari 9 pada (bait);

2. Pupuh Gambuh terdiri dari 4 pada (bait);

3. Pupuh Durma terdiri dari 8 pada;

4. Pupuh Asmaradana terdiri dari 10 pada
(bait);

o

5. Pupuh Sinom terdiri dari 10 pada (bait);

6. Pupuh Maskumambang terdiri dari 10
pada (bait);

7. Pupuh Pangkur terdiri dari 6 pada (bait);

8. Pupuh Dhandhangqula terdiri dari 3

pada (bait);

Wangsalan sindhenan dan rujak-ru-
jakan Mardusari tanggal 22 Oktober 1988
adalah sebagai berikut.

1. Cakepan Kinanthi (pethikan Serat Wi-
waha), terdiri dari 5 pada (bait).

2. Cakepan Kinanthi (pethikan Serat Bra-
tayuda), terdiri dari 7 pada (bait) anggi-



Darmasti, Kidung Kandhasanyata Sebagai Ekspresi Estetik

tan R.Ng. Yosodipuro.

3. Cakepan Kinanthi (pethikan  Serat
Romo) terdiri dari 7 pada (bait) anggi-
tan R.Ng. Yosodipuro.

4. Cakepan Megatruh, terdiri dari 12 pada
(bait).

Karya sastra lain sebagai penyem-
purnaan, yang juga dimasukkan dalam
Kandhasanyata yakni teks gerongan karya
Mangkunegara IV sebagai berikut.

1. Gerongan Ketawang Langengita, Slendro
Sanga (7 pada).

2. Gerongan Ketawang Walagita, Pelog Nem
(8 pada).

3. Gerongan Ketawang Rajaswala, Slendro

Sanga (4 pada).

4. Gerongan Ketawang Sitamardawa, Pelog
Barang (6 pada).

5. Gerongan Ketawang Puspawarna, Slendro
Manyura (7 pada).

6. Gerongan Ketawang Puspanjala, Pelog
Nem (8 pada).

7. Gerongan Ketawang Tanupala, Slendro
Manyura (6 pada).

8. Gerongan Ketawang Puspagiwang, Pelog
Barang (7 pada).

Kemampuan Mardusari di lingku-
ngan seni pertunjukan dapat dikatakan
luar biasa sehingga dapat dikatakan me-
miliki lokal genius. Kemampuannya me-
liputi sebagai penari, pengrawit, pesin-
den. Sebagai penari dan pesinden pernah
jaya pada pemerintahan Mangkunegara
VII (1916-1944), sebagai pesindhen mum-
puni sehingga kehadirannya telah diakui
berbagai pihak baik di dalam atau di luar
istana Mangkunegaran, sebagai pencipta
wangsalan dan cakepan dapat dihayati
hingga sekarang.

Sebagai penulis sastra, Mardusari
dapat dikatakan sebagai sastrawati kare-
na Mardusari menciptakan teks wangsalan
dan teks rujak-rujakan dengan purwakanthi.
Berbagai karyanya yang diciptakan yang
berupa teks wangsalan dan rujak-rujakan
serta teks macapat dalam Serat Kandhasanya-
ta mampu berdiri sejajar dengan repertoar
gendhing-gendhing klasik yang telah ada.
Teks wangsalan yang diciptakan wangsa-
lan 12 suku kata berjumlah 127 buah dan
wangsalan dengan jumlah 8 suku kata ber-

187

jumlah 10 buah. Wangsalan dengan jumlah
8 suku kata merupakan problema musikal,
dengan demikian sebagian teks wangsalan
yang diciptakan dapat dipahami sebagai
wahana pembuktian atas konsep piki-
rannya. Lebih jauh hasil karyanya dapat
dijadikan sebagai wahana penelitian bagi
para peneliti karawitan yang menaruh mi-
nat besar terhadap kehidupan karawitan
Jawa.

Berbagai pikirannya yang telah ditu-
angkan dalam Serat Kandhasanyata, mam-
pu menjadi jembatan awal untuk memaha-
mi persoalan-persoalan yang terkandung
dalam karawitan Jawa, dan telah banyak
diacu oleh para generasinya. Etika yang
tersirat dalam tembang-tembang adalah
keseluruhan norma dan nilai-nilai ajaran
untuk mencapai keberhasilan dalam hi-
dup lahir batin.

Makna Isi Cakepan sebagai Ekspresi Es-
tetik

Membuat tembang yang terikat de-
ngan peraturan-peraturan tertentu (guru
lagu dan guru wilangan), berisi petuah ni-
lai pendidikan moral/etika merupakan
pekerjaan pelik, terlebih pencipta masih
mengikat dirinya dengan cengkok yang
rumit. Menurut Susanne K Langer (1988),
simbol dibedakan menjadi dua macam
yakni simbol presentasional dan simbol
diskursif. Simbol presentasional dalam
pengertiannya tidak memerlukan daya
intelektual pengamatnya mengingat bah-
wa apa yang dikemukakannya itu secara
spontan menghadirkan apa yang dikan-
dungnya. Sementara itu simbol diskursif
adalah simbol yang penangkapannya me-
merlukan daya intelektual pengamatnya.
Untuk dapat mengartikannya, seorang
pengamat harus memahami sistem dan
aturan yang berlaku pada simbol yang di-
maksud.

Seni sebagai medium ekspresi me-
ngarah kepada segala jenis ekspresi, bah-
kan bukan kepada positivisme saja, apa-
lagi di dalam suatu jaman yang penuh
dengan keruntuhan sosial, seni harus ber-
peran sebagai medium refleksi keadaan
masyarakat (Mack, 1997: 22)



188

Serat Kandhasanyata dapat dilihat se-
bagai sebuah tanggapan kritis dari kaum
perempuan untuk melakukan eksistensi
budaya melalui teks. Penciptaan tembang
terjadi karena struktur sosial, agama, eko-
nomi, politik, dan bahasa kurang membe-
ri wahana yang lebih lapang bagi ekspresi
kultural. Penciptaan sastera tembang da-
pat dianggap sebagai pernyataan kritis se-
bagai resistensi atas nama emansipasi dan
kesetaraan.

Seperti halnya fenomena crossgender,
yaitu fenomena silang peran gender, harus
diakui telah terjadi baik dalam kehidupan
sehari-hari maupun dalam kehidupan seni
pertunjukan. Kesan yang berlaku sampai
saat ini, substansi eksistensial dari kedua
gender yang saling melengkapi satu de-
ngan yang lain sepertinya hendak dikoyak
dan diberi bentuk lain, sehingga tak terasa
kesempurnaan atau relasi selaras antar
kedua aspek komplementari satu dengan
yang lain. Dalam fenomena cross gender,
diindikasikan ada sebuah citra kesempur-
naan yang tidak hanya merupakan relasi
selaras antar kedua aspek yang saling me-
lengkapi berupa citra kesempurnaan dua-
litas laki perempuan.

Pada kasus penciptaan tembang
Mardusari, terjadi persepsi gambaran
cross-gender yang juga dilakukannya pada
wayang orang panggung yang kemudian
perwujudan tokoh maskulin Menak Jing-
ga justru dilakukan oleh tokoh penari pe-
rempuan. Hal ini bisa dipahami sebagai
sebuah fenomena, betapa karakter tari
Jawa putra (alusan maupun gagahan) baik
gaya Surakarta maupun Yogyakarta, tidak
mudah dipelajari, sehingga tidak banyak
yang mampu menjadi master dalam pe-
nguasaan teknik kepenariannya. Jika ke-
mudian muncul beberapa wanita yang
mampu menguasainya, mereka menjadi
sebuah ikon yang mampu memberikan ni-
lai-nilai baru dalam intensitas empati dari
sebuah proses kepenontonan.

HARMONIA, Volume 11, No.2 / Desember 2011

Mardusari sebagai Gathutkaca dalam tari
”Gathutkaca Gandrung 1930-an”.
(foto koleksi Rekso Pustaka)

Dalam konteks penari Langendriyan,
Menakjingga ditarikan Mardusari setelah
mengalami beberapa perubahan gerak
tambahan seperti gerak kiprahan Menak-
jingga dan Menak Koncar yang sebelum-
nya tidak ada. Selain itu, Mardusari juga
pernah berperan sebagai Dayun dan Ratu
Ayu.

Praktik eksistensi budaya cenderung
menemukan bentuk dan ruh dalam tulisan.
Kaum perempuan dengan tulisan memili-
ki kemungkinan untuk merumuskan diri
dan menentukan peran untuk menafsir-
kan dunia dalam perspektif perempuan.
Teks karya sastera dalam kadar tertentu
cenderung mengandung progresivitas
politik bahasa ketimbang dengan praktik
bicara di ruang publik. Karya satera da-
lam ideologi budaya kaum perempuan
menunjukkan struktur dan sistem berbeda
dalam pamrih-pamrih emansipasi. Sastera
tulis sebagai manifestasi otoritas bahasa
menjadi pertaruhan eksistensi, subjek, dan
identitas perempuan.

Helene Cixous (dalam Mawardi,
2009) percaya bahwa sastera tulis adalah



Darmasti, Kidung Kandhasanyata Sebagai Ekspresi Estetik

manifestasi otoritas perempuan. Sastera
tulis menjadi bukti politis resistensi pe-
rempuan untuk merumuskan kembali
aspek-aspek kultutral dan menentukan
peran dalam ruang kultural. Dengan me-
ninggalkan sastera tulis menunjukan resis-
tensi perempuan dengan kekuatan ampuh
untuk merubuhkan hierarki dan patriarki.
Melalui sastera tulis sebagai media merep-
resentasikan suara perempuan untuk me-
namai dan memaknai realitas.

Luce Irigaray (dalam Mawardi, 2009)
mengingatkan bahwa kaum perempuan
membutuhkan bahasa mereka sendiri.
Bahasa untuk kaum perempuan adalah
bahasa untuk manifestasi merumuskan
hakikat dan peran. Perempuan membu-
tuhkan bahasa untuk kebebasan menjadi
manusia dalam kesetaraan. Kebutuhan itu
bukan impian atau ilusi. Irigaray menjelas-
kan ikhtiar memiliki bahasa sendiri untuk
kaum perempuan mesti direalisasikan de-
ngan transformasi kultural secara substan-
tif dan radikal. Praktik politis atas ikhtiar
itu adalah dengan bicara dan menulis seba-
gai perempuan. Praktik karya sastera yang
ditembangkan merupakan bukti negasi
atau resistensi terhadap klaim eksklusif
kaum lelaki untuk penamaan dan pemak-
naan realitas budaya. Bahasa perempuan
yang ditulis dalam wujud karya satera,
dalam kultur budaya sering ditemukan le-
gitimasi dan kodifikasi dalam sistem dan
institusi pendidikan, politik, kesusastraan,
dan media massa.

SIMPULAN

Seorang seniwati, hasil karya seni
merupakan media komunikasi dengan
masyarakatnya. Bagi seorang penari, me-
dium gerak, seorang seniman karawitan
dapat melalui cakepan sindenan dan te-
tembangan melalui syair lagunya. Alat ko-
munikasi sastean melalui karya sateranya.
Kidhung Kandhasanyata merupakan sa-
lah satu bentuk komunikasi seni pesinden
wanita Mardusari dengan penikmatnya.

Menilai kejeniusan dapat dilihat dari
produk ekspresi ide pencipta. Karya saste-
ra adalah ekspresi ide yang paling cerdas,

189

sistematis, efisien dan tahan lama.

Gagasan yang diungkapkan melalu
teks sindenan ,wangsalan merupaskan sa-
lah satu cara mengekspresikan diri dalam
mengahadapai realitas yang dihadapinya.
Mardusaridisampingsebagai penari, peng-
rawit dan pesinden wanita juga penulis
karya sastera untuk sarana mengekspresi-
kan ide-idenya. Sebuah pencapaian dalam
bidang intelektualitas di tengah keterba-
tasan sarana dan prasarana yang ada saat
itu. Kidung Kandhasanyata sebagai teks,
merupakan ekspresi estetik yang dialami
pencipta untuk menggambarkan situasi
dan realitas yang dihadapi sebagai seo-
rang wanita. Kidung Kandhasanyata me-
rupakan media komunikasi seni untuk
disampaikan kepada masyarakat melalui
teks sindenan yang dapat dikaji pada masa
generasi berikutnya.

DAFTAR PUSTAKA

Agus Sujanto. 1980. Psychologi Kepribadian,
Jakarta: Aksara Baru.

Edi Sedyawati, ed. 1984. Tari: Tinjauan dari
Berbagai Segi, Jakarta: Pustaka Jaya.

Holt, Claire. 2000. “Melacak Jejak Perkem-
bangan Seni di Indonesia,” terjema-
han dari Art in Indonesia: Continuities
and Change ) oleh R. M. Soedarsono.
Bandung: Arti.line dan MSPL

Koentjaraningrat. 1984. Kebudayaan Jawa.
Jakarta: PN Balai Pustaka. 1984.

Langer, Suzanne K. 1988. Problematika Seni.
Terj. FX. Widaryanto. Bandung:
Badan Penelitian dan Pengemban-
gan Departemen Luar Negeri beker-
jasama dengan Penelitian Alumni.

Leksono, Karlina & Supelli. 1998. “Bahasa
untuk Perempuan Dunia Tersempit-
kan”, Wanita dan Media : Konstruk-
si Ideologi Gender dalam Ruang
Publik Orde Baru. Ed. Idi Subandy
Ibrahim. Bandung: PT Remaja Ros-
dakarya.

Mack, Dieter. 1997. “Kaitan Kehidupan
dan Kesenian Menuju ke Iklim Ke-
hidupan Kesenian yang lebih Baik.”
Wiled, Jurnal Seni, STSI Surakarta,
STSI Press.



190

Martopangrawit. 1998 Dibuang Sayang,
dalam Rahayu Supanggah “Lagu
dan Cakepan Gerongan Gendhing
Gaya Surakarta,” Penerbit: CV. Se-
tiaji bekerja sama dengan ASKI Sura-
karta.

Mardusari, Nyi Tumenggung. 1987. Pen-
gakuan Mardusari pada Tempo, 1 2
September 1987)

Mawardi, Bandung. 2009. “Kuasa Bahasa
dan Sastra” dalam Lampung Pos 28
November 2009

Poerwadarminto, W.J.5. 1939. Baoesastra
Jawa, JB. Wolter Nitgevers Maatchap-
pij NV, Groningen, Batavia.

Prawiroatmaja. 1981. Bausastra Jawa Indo-
nesia, Jakarta: Gunung Agung.

Ritzer, George. 2004. Teori Sosial Postmod-
ern. Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Santoso. 1982. “Palaran di Surakarta,” Sub
Proyek ASKI, Pengembangan IKI,
Bagian Pengantar, 1979/1980.

Sartono Kartodirdjo. Pendekatan Ilmu-Ilmu
Sosial Dalam Metodologi Sejarah, Ja-
karta: Gramedia Pustaka Utama.

Sastrosumarto. 1958. Wangsalan, Jakarta:
Balai Pustaka.

Slamet Suparno, T. 1986. “Dokumentasi
Wangsalan Susunan Nyi Bei Mardu-
sari.” Laporan Penelitian, Departe-

HARMONIA, Volume 11, No.2 / Desember 2011

men Pendidikan dan Kebudayaan,
Direktorat Jenderal Pendidikan
Tinggi, ASKI, Surakarta.
Soedarsono, R.M. 1994. “Lebih Gampang
Jadi Doktor Daripada Empu Tari
Jawa”, dalam Harian Kompas, 27 No-
vember 1994
Supanggah, Rahayu. 1991. Kidung Kand-
hasanyata, Nyi Bei Mardusari, Sekolah
Tinggi Seni Indonesia Surakarta.
Wiryanti, Sri. 2008. “Bahasa dan Perem-
puan dalam Ideologi Kapitalis”.
Makalah disampaikan dalam Disku-
si Bahasa dan Gender di Kunci Cul-
tural Studies 16 Juli 2008.
Zoetmulder, P.J. 1985. Kalangwan: Sastra
Jawa Kuno Selayang Pandang. Alih
bahasa Dick Hartoko. Jakarta: Djam-
batan

NARASUMBER

Rahayu Supanggah, 53 tahun, pengrawit,
komponis, Dosen dan Ketua STSI
Surakarta

Rusdiyantoro, 42 tahun, Dosen STSI Sura-
karta

Slamet Suparno, T., 50 tahun, pengrawit
(vokalis), Dosen STSI Surakarta



