
RAGAM PENGEMBANGAN PEMIKIRAN 

TASAWUF DI INDONESIA

Mujamil Qomar

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Tulungagung

mujamil65@yahoo.com

Abstrak

Ada kontroversi pemikiran di kalangan pengamat tentang tasawuf. Sebagian 

mereka mengkritik secara tajam terhadap tasawuf  sebagai salah satu faktor 

penyebab kemunduran dunia Islam lantaran menyebabkan sikap pasrah, acuh 

tak acuh dan pasif  terhadap kehidupan duniawi. Namun pada bagian lain, 

justru muncul penilaian sebaliknya. Tasawuf  memiliki peran dan kontribusi 

yang sangat besar pada kebangunan umat Islam dan kemajuannya. Maka 

masalahnya terletak pada potensi tasawuf  dalam kehidupan umat Islam. 

Masalah ini selanjutnya difokuskan pada kreativitas pemikir-pemikir Islam 

Indonesia dalam mengembangkan tasawuf. Lalu diajukan rumusan masalah 

(pertanyaan penelitian): bagaimanakah kreativitas pemikir-pemikir Islam 

Indonesia dalam mengembangkan ilmu tasawuf  mulai 1980 hingga sekarang 

(2014)? Untuk menjawab pertanyaan penelitian ini, peneliti mengumpulkan 

data melalui metode dokumentasi (studi teks/telaah pustaka). Kemudian 

setelah data-data terkumpul, dianalisis melalui analisis isi (content analysis) 

dan analisis kritis (critical analysis). Penelitian ini menghasilkan delapan 

macam tawaran pengembangan tasawuf, yaitu tasawuf  sosial, tasawuf  positif, 

tasawuf  perkotaan, tasawuf  falsafi, tasawuf  irfani, tasawuf  kontekstual, 

tasawuf  Jawa  dan tasawuf  Muhammadiyah. Tasawuf  terakhir ini 

memancing perhatian sebab sebagai kalangan modernis, Muhammadiyah 

dahulu senantiasa menyerang tasawuf  sekaligus menawarkan tajdid dan 

ijtihad. Melalui tasawuf  Muhammadiyah ini, berarti terjadi pergeseran sikap 

Muhammadiyah dalam menghadapi tasawuf  sehingga tampak lebih ramah.



250 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

[There is a controvertial thought in Sufism. Some critical thought said that 
Sufism can cause Islam will have’nt progress. But in other side, Sufism has 
great contribution to develop and strengthen Islam. So, this problem is focused 

a the creativeness of  Moslem scholars to support the Sufism grows well. The 
research problem is how did the Islamic thinkers of  Indonesia develop Sufism 
science from 1980 until now (2014). The researcher used documentation 

(library study) to collect the data, then analized through content analysis and 

critical analysis. The researcher finding are: Social Sufism, Positive Sufism, 
Philosophycal Sufism, Irfani Sufism, Contextual Sufism, Javanese Sufism 
and Muhammadiyah Sufism.]

Kata kunci: Ragam Tasawuf, Zuhud, Pemikir Islam

Pendahuluan

Tulisan ini merupakan ringkasan yang berasal dari bagian kedua 

penelitian yang dilakukan penulis dengan judul, Tradisi-Tradisi Kreatif  

Pemikiran Islam Indonesia. Maka penulis mencoba menelusuri gagasan 

para pemikir Islam Indonesia dalam mengembangkan ilmu tasawuf  

yang berlangsung dalam rentang hampir 35 tahun mulai 1980 hingga 

2014. Mulai 1980-an itu terjadi perubahan pemikiran Islam yang sangat 

signifikan di Indonesia, tidak terkecuali pemikiran tasawuf. Penelitian 
ini memunculkan pertanyaan: bagaimanakah kreativitas pemikir-pemikir 

Islam Indonesia dalam mengembangkan ilmu tasawuf  mulai 1980 hingga 

sekarang (2014)? Untuk menjawab pertanyaan maupun memecahkan 

permasalahan tersebut peneliti berusaha mengumpulkan data-data dengan 

menggunakan metode dokumentasi (studi teks atau telaah pustaka). 

Setelah data-data tersebut terkumpul secara memadai kemudian dianalisis 

dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis (critical 

analysis).

Kritik terhadap Tasawuf

Belakangan ini tasawuf  mendapat tantangan yang keras dari 

kalangan Islam modernis. Seperti dikutip Mohammad Dawami, Djohan 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 251

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Effendi melaporkan bahwa kalangan modernis sering menganggap 

tasawuf  sebagai salah satu penyebab kemunduran umat Islam, lantaran 

tasawuf  itu mengajarkan sikap pasif  dan kelemahan vitalitas. Tasawuf  

menekankan kesalehan individual sebagai tujuan tertinggi kehidupan, 

sehingga melakukan sikap apatis terhadap keberadaan manusia di dunia 

dan mendorong mereka melupakan kodratnya sebagai makhluk sosial.1 

Mereka menuduh kalangan tradisionalis telah mengabaikan masalah 

duniawi dan hanya berorientasi kebahagiaan akhirat melalui praktik 

tasawuf  sehingga bersikap pasif  terhadap modernisasi dan kiainya 

memegangi tradisi mati secara ketat.2 Mereka juga menolak pemikiran 

tasawuf  al-Ghazali maupun Ibnu Arabi.3

Harun Nasution melaporkan bahwa pemikiran Muhammad Abdul 

Wahab dalam memperbaiki kedudukan umat Islam, merupakan reaksi 

terhadap paham tauhid di kalangan umat Islam waktu itu. Kemurnian 

paham tauhid mereka telah dirusak oleh ajaran-ajaran tarekat yang 

semenjak abad ke-13 telah tersebar luas di dunia Islam.4 Sementara salah 

satu penyebab kemunduran Islam menurut Muhammad Iqbal adalah, 

pengaruh zuhud yang terdapat pada ajaran tasawuf. Dalam kehidupan 

zuhud, perhatian harus dipusatkan pada Tuhan dan sesuatu di balik 

materi, sehingga menyebabkan umat Islam kurang mementingkan soal 

kemasyarakatan.5 Maka baik tarekat maupun zuhud, keduanya sebagai 

refleksi kehidupan tasawuf  telah menghambat kemajuan umat Islam.
Memang beberapa pemahaman zuhud mengarah pada kehidup 

pasif  terhadap dunia. Al-Thusi mengutif  Syaikh yang mengatakan bahwa 

1 Mohammad Dawami, Tasawuf  Positif  dalam Pemikiran Hamka (Yogyakarta: 

Fajar Pustaka Baru, 2000), h. 7.
2 Abdurrahman Wahid, “Foreword”, dalam Greg Barton and Greg Fealy (eds.), 

Nahdlatul Ulama, Traditional Islam and Modernity in Indonesia (Clayton: Monash Asia Institute 

Monash University, 1996), h. xiii.
3 Ibid., h. 168.
4 Harun Nasution, Pembaruan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1975), h. 23.
5 Ibid., h. 191.



252 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

barang siapa melakukan zuhud maka tidak boleh menghampiri dunia 

karena sesungguhnya mencintai dunia sebagai pangkal setiap kesalahan, 

sedangkan zuhud dari dunia merupakan pangkal setiap kebaikan dan 

ketaatan.6 Syibli menyatakan bahwa zuhud itu adalah lupa. Sebab dunia 

tidak berarti sesuatu, sedangkan zuhud dari dunia berarti melupakannya.7 

Sedangkan Abu Usman menyatakan bahwa zuhud adalah meninggalkan 

dunia kemudian tidak memperhatikan pada orang yang mengambilnya.8

Dengan demikian, menurut Quraish Shihab, penafsiran yang 

disampaikan kaum sufi terhadap makna zuhud dirasakan kurang 

menguntungkan karena hampir semuanya cenderung pesimistik terhadap 

kehidupan dunia.9 Oleh karena itu, dibutuhkan penafsiran baru sesuai 

dengan tuntutan-tuntutan kontemporer.

Segi-Segi Positif  Tasawuf

Melalui penafsiran baru, sesungguhnya tasawuf  itu tidak selalu 

berkonotasi negatif. M. Amin Syukur menyatakan bahwa dalam 

tasawuf  ada prinsip-prinsip positif  yang mampu menumbuhkan masa 

depan masyarakat, seperti selalu mengadakan introspeksi (muhasabah), 

berwawasan hidup moderat dan menghindari jeratan nafsu rendah yang 

menyebabkan lupa pada diri dan Tuhannya.10 Pemahaman zuhud sendiri 

tidak selalu berarti meninggalkan dunia. Abu Sulaiman al-Daraniy 

mengungkapkan makna substantifnya, yaitu zuhud adalah meninggalkan 

sesuatu yang mengalihkan perhatian pada Allah.11 Shihab menyatakan 

bahwa seorang zahid sejati adalah orang yang mampu bersikap integratif, 

6 Abu Nashr al-Sarraj al-Thusiy, al-Luma’ (Mesir: Dar al-Kutub al-Haditsah, 

1960), h. 72.
7 Ibid., h. 73.
8 Abi al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin al-Qusyairi al-Naisaburi, al-Risalah al-

Qusyairiyah fi ‘Ilm al-Tashawwuf, (t.t.p.: Dar al-Khair, t.t.), h. 116.
9 M. Quraish Shihab, “Sekapur Sirih”, dalam M. Amin Syukur, Zuhud di Abad 

Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), h. x.
10 M. Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 

h. 18.
11 Al-Naisaburiy, al-Risalah al-Qusyairiyah..., h. 117.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 253

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

inklusif  dan mendunia sehingga praktik zuhud-nya benar-benar fungsional 

dan mampu menjawab problem keduniaan yang dirasakan semakin rumit 

ini.12 Dengan begitu, tasawuf  dan zuhud justru melahirkan konsekuensi-

konsekuensi yang positif.

Kehidupan tasawuf  itu sebenarnya bisa bermakna ganda. 

Nurcholish Madjid menyatakan bahwa hidup penuh sikap pasrah itu 

memang bisa mengesankan kepasifan dan eskapisme, tetapi sebagai 

dorongan hidup bermoral. Pengalaman mistik kaum sufi sebenarnya 
dahsyat, maka tasawuf  juga disebut ajaran akhlak, yaitu akhlak sebagai 

“tiruan” akhlak Tuhan, sesuai sabda Nabi, “Berakhlaklah kamu semua 

dengan akhlak Allah.”13 

Pentingnya tasawuf  dalam budaya negeri-negeri Muslim dapat 

dikenali dengan baik.14 Sejarah mencatat peran tasawuf  yang begitu 

besar. A.H. John melaporkan bahwa para sufi pengembara terutama 
yang melakukan penyiaran di Nusantara. Mereka berhasil mengislamkan 

sejumlah besar penduduk Nusantara minimal sejak abad ke-13. Faktor 

utama keberhasilan konversi itu adalah kemampuan mereka menyajikan 

Islam dalam kemasan yang atraktif, terutama menekankan kesesuaian 

dengan Islam, ketimbang perubahan dalam kepercayaan dan praktik 

keagamaan lokal.15 

Setelah kejatuhan Baghdad, kaum sufi memainkan peranan 
penting dalam memelihara keutuhan dunia Muslim dengan menghadapi 

tantangan kecenderungan pengepingan kawasan-kawasan ke-khalifah-an 

di dalam wilayah-wilayah linguistik Arab, Persia dan Turki.16 Bahkan di 

12 M. Quraish Shihab, “Sekapur Sirih”..., h. xi.
13 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan (Jakarta: Yayasan Wakaf  Paramadina, 

1992), h. 266.
14 J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in Islam (London: Oxford University 

Press, 1973), h. 233.
15 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII dan XVIII Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Islam di Indonesia (Bandung: 

Mizan, 1994), h. 35.
16 Ibid., h. 33.



254 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Libia, tarekat Sanusiyah berhasil mengusir penjajah Portugis kemudian 

mendirikan negara Islam.

Upaya Pengembangan Tasawuf

Mengingat adanya tuntutan-tuntutan pengembangan, tasawuf  

sebagai suatu bangunan ilmu seharusnya mengalami perubahan, dinamika 

maupun  pengembangan-pengembangan. Para pemikir Islam khususnya 

ahli tasawuf  Indonesia telah berupaya merespon desakan tersebut 

dengan menghadirkan tasawuf  yang khas. Dari hasil penelusuran, penulis 

menemukan delapan macam tawaran konsep tasawuf, yaitu tasawuf  sosial, 

tasawuf  positif, tasawuf  perkotaan, tasawuf  falsafi, tasawuf  irfani, tasawuf  

kontekstual, tasawuf  Jawa dan tasawuf  Muhammadiyah.

Tasawuf  Sosial 

Tasawuf  merupakan kehidupan yang selalu berusaha mendekatkan 

diri sedekat-dekatnya kepada Allah melalui peningkatan dan 

penyempurnaan ibadah, baik ibadah wajib maupun ibadah sunnah. 

Kehidupan ini melahirkan kesalehan individual, tetapi kurang bersikap 

sosial. Akibatnya tasawuf  dipandang sebagai suatu kehidupan yang 

memiliki kepedulian kepada Allah, tetapi kurang memiliki kepedulian 

kepada sesama manusia. Zuhud sebagai contoh yang selama ini selalu 

dianggap sebagai sikap meninggalkan dunia padahal seorang zahid 

(pelaku zuhud) juga memiliki keluarga yang membutuhkan dunia (sandang, 

pangan, papan dan pembiayaan pendidikan). Apalagi ketika seseorang 

sufi telah mencapai tingkatan fana’ (lenyap) pada tingkatan fana’‘an al-

nafs (lenyap dari dirinya sendiri) maka tidak ada yang menjadi perhatian 

termasuk dirinya sendiri, kecuali hanya Allah semata. Sehingga perilaku 

tasawuf  dipandang makin jauh dari kehidupan sosial.

Oleh karena itu, M. Amin Syukur mencoba menjawab kegelisahan 

itu dengan membangun konsep tasawuf  sosial dalam sebuah karyanya 

yang berjudul Tasawuf  Sosial. Buku ini disunting oleh Umar Natuna 

dan diterbitkan oleh Pustaka Pelajar Yogyakarta. Buku ini menyajikan 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 255

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

pembahasan yang relatif  baru untuk memenuhi kebutuhan masyarakat,  

sebagaimana latarbelakang yang memotivasi penyusunannya.

Buku tersebut merupakan kumpulan makalah diskusi dan 

ceramah yang disampaikan pada berbagai pertemuan, kemudian disusun 

dan diedit menjadi buku yang tersusun rapi ini.17 Buku itu berisikan 

ajaran tasawuf  yang dapat diaplikasikan di tengah-tengah masyarakat 

sehingga layak diberi judul Tasawuf  Sosial (Transformasi Etik Islam di 

Era Modern), lantaran sifatnya yang membumi dan aplikatif  tersebut.18 

Umar Natuna mengatakan bahwa selaras dengan potensi dan prospek 

Islam sebagai kekuatan etis pembangunan manusia sempurna, buku 

itu dihadirkan. Buku karya Syukur tersebut merupakan pembuka bagi 

upaya menempatkan Islam sebagai landasan etis pembangunan manusia 

sempurna, sebagaimana dicita-citakan bangsa ini.19

Berangkat dari tradisi keilmuwan pesantren dan perguruan 

tinggi, Syukur berupaya mengetengahkan nuansa tasawuf  sosial yang 

seharusnya dipegangi masyarakat Indonesia, terutama para pelaku 

pembangunan sehingga kesan negatif  bagi masyarakat Muslim Indonesia 

dapat dihilangkan. Syukur juga mengetengahkan simbol-simbol serta 

dimensi-dimensi ibadah dan sosial Islam sebagai sebuah kerangka nilai 

bagi perumusan kebijakan pembangunan manusia.20 Biografi intelektual 
Syukur menjadi faktor penyempurna dalam merumuskan dan menyusun 

bangunan tasawuf  sosial tersebut. Sebab di samping ia memadukan materi 

dan metodologi, juga memadukan perspektif  tradisional dari pesantren 

dan perspektif  modern dari perguruan tinggi.   

Model penampilan tasawuf  di masa sekarang ini tidak harus 

menjauhi kekuasaan, tetapi justru masuk di tengah-tengah pergulatan 

politik dan kekuasaan. Sebab menjauhi kekuasaan menunjukkan 

17 M. Amin Syukur, Tasawuf  Sosial, Umar Natuna (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2004), h. v.
18 Ibid., h. vi.
19 Ibid., h. ix.
20 Ibid., h. ix-x.



256 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

ketidakberdayaan dan kelemahan.21 

Dengan demikian, tasawuf  sosial bukan tasawuf  yang isolatif, tetapi 

aktif  di tengah pembangunan masyarakat, bangsa dan negara sebagai 

tuntutan tanggungjawab sosial tasawuf  pada awal abad XXI ini. Tasawuf  

tidak lagi uzlah dari keramaian, sebaliknya, harus aktif  mengarungi 

kehidupan secara total, baik dalam aspek sosial, politik, ekonomi dan 

sebagainya. Karena itu, peran para sufi seharusnya lebih empirik, 
pragmatis dan fungsional dalam menyikapi dan memandang kehidupan 

ini secara nyata.22 Karena itu, sufi mesti bergumul dengan masyarakat, 
bahkan dengan masyarakat yang memiliki berbagai latar belakang agama, 

budaya, suku, bahasa dan sebagainya, sebagai suatu kondisi yang tidak 

terhindarkan dalam kehidupan modern sekarang ini.

Mengenai tuntutan sikap pluralis ini, tasawuf  memandang bahwa 

keanekaragaman agama di dunia ini hanya sekadar bentuknya, sedangkan 

hakekatnya sama, karena semua agama mempunyai sumber yang sama 

dan bertujuan untuk menyembah kepada Sumber segala sesuatu, 

Tuhan Pencipta alam semesta.23 Memang rata-rata hubungan antarumat 

beragama di kalangan sufi itu jauh lebih cair dan elegan daripada faqih. 

Tokoh-tokoh sufi seperti al-Hallaj, Rumi maupun Ibnu Arabi memiliki 
hubungan yang sangat akrab dengan pemeluk agama lainnya. Murid-

murid Rumi berasal dari berbagai pemeluk agama. Ketiga sufi memiliki 
konsep kesatuan agama (wadat al-adyan).

Adapun materi pembahasannya meliputi pendahuluan, tasawuf  dan 

tantangan keindonesiaan, tasawuf  dan pembangunan kesadaran hidup 

sosial yang islami, resistensi Islam dalam masyarakat modern, serta al-

Qur’an dan pembinaan sumber insani.24 Lantaran isi buku karya Syukur ini 

berasal dari berbagai makalah diskusi dan seminar maka pembahasannya 

melebar pada teologi, ekonomi dan al-Qur’an. Konsekuensinya potret 

21 Ibid., h. 24.
22 Ibid., h. 28.
23 Ibid., h. 40.
24 Ibid., h. 184.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 257

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

konstruksi tasawuf  sosial itu kurang terkonsep secara utuh dan terfokus, 

lantaran makalahnya ada lebih dulu daripada judul bukunya. Lazimnya 

malahan judul baru dirumuskan untuk disesuaikan dengan isinya maupun 

salah satu bahasan isinya.

Tasawuf  Positif

Tasawuf  positif  ini ditulis oleh Mohammad Dawami dalam bukunya 

yang berjudul, Tasawuf  Positif  dalam Pemikiran Hamka, yang diterbitkan 

oleh Fajar Pustaka Baru Yogyakarta. Dari judul ini bisa diketahui bahwa 

penulisnya hanya mencoba mengungkapkan dan menegaskan kembali 

pemikiran-pemikiran Hamka yang ditampilkan sebagai tasawuf  positif, 

sedangka dalam tulisan Hamka sendiri tidak menggunakan judul tasawuf  

positif, melainkan Tasawuf  Modern. Buku tersebut merupakan bentuk 

lanjutan dari tesis Dawani untuk meraih gelar magister.

Selama ini, penilaian yang bernada mendiskreditkan tasawuf  

masih berlangsung. Dawami melaporkan bahwa tasawuf  mendapat 

kesan “negatif ” bagi kalangan tertentu dari umat Islam.25 Sebagaimana 

dipaparkan di depan, tasawuf  menghadapi berbagai tantangan, khususnya 

tantangan-tantangan internal dari kalangan tokoh Islam modernis 

maupun reformis. Mereka memvonis tasawuf  sebagai perilaku yang 

pasif, fatalis, mengabaikan dunia, bahkan biang kerok kemunduran umat 

Islam di dunia ini dalam waktu yang relatif  lama hingga sekarang belum 

terhentikan. 

Berdasarkan pertimbangan bahwa masyarakat ilmiah maupun 

masyarakat awam, perlu mengetahui dan memahami konsep-konsep 

tasawuf  yang pernah dikembangkan oleh ulama Indonesia sendiri maka 

Dawami memberanikan diri untuk melakukan publikasi terhadap karya 

tulis yang berasal dari tesis tersebut. Mudah-mudahan karya tulis ini 

mampu menambah wawasan dan referensi pembacanya dalam usaha 

25 Mohammad Dawami, Tasawuf  Positif  dalam Pemikiran Hamka (Yogyakarta: 

Fajar Pustaka Baru, 2000), h. 7.



258 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

mengetahui dan memahami dunia tasawuf  dengan lebih utuh.26 Hal ini 

dimaksudkan agar mampu memilah antara tasawuf  positif  dan tasawuf  

negatif  sehingga tidak secara apriori memvonis semua bentuk tasawuf  

sebagai serba negatif. 

Dari segi struktur, tasawuf  yang ditawarkan Hamka berbeda dengan 

tasawuf  tradisional. Tasawuf  yang ditawarkan Hamka (‘tasawuf  modern’ 

atau ‘tasawuf  positif ’) berdasarkan pada prinsip tauhid, bukan pencarian 

pengalaman mukasyafah.27 Prinsip tauhid ini yang dapat dijadikan benteng 

bagi pengkaji tasawuf  agar tidak terjebak dalam tindakan-tindakan yang 

bertentangan dengan akidah. Prinsip tauhid itu membekali pengkaji 

tasawuf  dalam menghadapi pengalaman maupun pengakuan sufi yang 
aneh-aneh yang dikhawatirkan menyesatkan, termasuk ucapan-ucapan 

sathahat (ucapan ganjil di saat sufi menjelang kejadian ittihad maupun hulul). 

Adapun materi pembahasan buku tersebut meliputi: Hamka dan 

faktor-faktor lingkungannya, gerakan tarekat dan modernisasi Islam, 

dan bangunan pemikiran Hamka tentang tasawuf.28 Pembahasan tentang 

bangunan pemikiran Hamka tentang tasawuf  ini dirinci menjadi lima 

sub bab, yaitu hakikat tasawuf, fungsi tasawuf, struktur tasawuf, konsep-

konsep dasar sufistik, serta tasawuf  dan perkembangan agama dalam 
zaman modern. Adapun sub bab struktur tasawuf  meliputi pembahasan 

konsep tentang Tuhan dan manusia serta hubungan antarkeduanya, jalan 

tasawuf, penghayatan tasawuf  dan refleksi pekerti tasawuf. Selanjutnya, 
konsep-konsep dasar sufistik dipertajam lagi melalui pembahasan proses 
sufistik tradisional, dan proses sufistik tasawuf  modern.29 Komposisi 

buku ini sengaja diarahkan pada alur berpikir dalam rangka merumuskan 

konsep tentang tasawuf  modern atau bisa disebut sebagai tasawuf  positif  

seperti yang digagas Dawami tersebut. 

26 Ibid., h. x.
27 Ibid., h. 243.
28 Ibid., h. 1 & 246.
29 Ibid., h. 157-239.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 259

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Tasawuf  Perkotaan

Tasawuf  perkotaan ini disusun oleh Muh. Adlin Sila dan kawan-

kawan dalam bukunya yang berjudul, Sufi Perkotaan Menguak Fenomena 
Spiritualitas di Tengah Kehidupan Modern, yang diterbitkan oleh Balai 

Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta. Buku ini merupakan 

kumpulan hasil penelitian yang dilakukan Sumarsih Anwar, Neneng 

Habibah, Marzani Anwar, Moh. Zahid dan Muh. Adlin Sila. Buku ini 

memang menggunakan judul, Sufi Perkotaan, tetapi yang diungkapkan 

adalah kegiatan-kegiatan tasawufnya. Maka secara substantif  bisa 

dikategorikan sebagai tasawuf  perkotaan.

Materi buku ini menyajikan lima hasil penelitian yang disebar 

ke dalam lima bagian: Jamaah Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah 

Surau Nurul Amin Surabaya, Forum Keberagamaan Eksekutif  (PKE-

UKAZH) dan Ahlussunnah Waljama’ah Palembang, Kelompok Pengajian 

Eksekutif  Nur Ilahi Semarang, Tarekat Naqsyabandiyah Surau Saiful 

Amin Yogyakarta dan Anand Ashram Centre for Holistic Health and 

Meditation.30 Tempat penelitian ini tidak hanya dilakukan di kota kecil, 

tetapi juga di kota-kota terbesar di Indonesia. Bahkan penelitian yang 

dipaparkan terakhir dalam buku tersebut dilaksanakan di Jakarta.

Buku itu terdiri dari beberapa laporan hasil penelitian yang dilakukan 

oleh para peneliti Balai Litbang Agama Jakarta. Suatu studi yang dilakukan 

dengan mengambil tema besar tentang dunia sufi di tengah masyarakat 
perkotaan. Adanya kecenderungan sebagian warga beberapa kota besar 

untuk terlibat secara intens dunia spiritual, merupakan fenomena baru 

yang menarik untuk dilakukan penelitian.31 Sebab umumnya masyarakat 

kota terkesan terbiasa hidup glamour dalam menghadapi hinggar-bingarnya 

kota yang dihiasi berbagai macam gedung megah, tempat perbelanjaan, 

tempat hiburan, tempat wisata dan sebagainya.

30 Muh. Adlin Sila (et.al.), Sufi Perkotaan Menguak Fenomena Spiritualitas di Tengah 
Kehidupan Modern (Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta, 2007), 

h. 123.
31 Ibid., h. iii.



260 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Fenomena sufisme di tengah masyarakat yang terus beradaptasi 
dengan nilai-nilai baru, seolah merupakan gerakan yang melawan arus 

transformasi. Mereka masih bertahan dengan kepercayaan-kepercayaan 

tradisional dan sangat kokoh mendambakan kekuatan batin.32 Komunitas 

sufi perkotaan itu telah tumbuh dalam dua dasawarsa belakangan dan 
kini tetap bertahan.33 Memang sufisme telah menarik perhatian sebagian 
masyarakat kelas menengah terdidik untuk menggali khazanah intelektual 

dan filosofis tokoh-tokoh sufi terkenal dalam sejarah peradaban Islam. 
Kursus-kursus yang diselenggarakan oleh lembaga-lembaga pendidikan 

sosial seperti LSAF dan Paramadina telah menarik minat yang cukup 

tinggi di kalangan kaum terdidik kelas menengah perkotaan.34

Gejala-gejala dan bahkan kehidupan tasawuf  di perkotaan yang 

tumbuh semakin subur ini mematahkan teori-teori dari beberapa pakar 

bahwa dunia semakin modern maka akan menggilas kehidupan tasawuf  

sehingga tasawuf  akan mati dengan sendirinya. Teori itu kalaulah 

mendapatkan bukti pendukung secara empirik, hanyalah terjadi di Barat. 

Sebab teori itu dirumuskan oleh ilmuwan-ilmuwan Barat berdasarkan 

budaya dan pengalaman Barat. Namun Islam memiliki kecenderungan 

yang berbeda. Sejarah Islam mencatat bahwa ketika kehidupan masyarakat 

makin materialistik dan hedonistik maka reaksi dalam bentuk kehidupan 

tasawuf  justru semakin kuat. Maka tasawuf  tetap hidup bahkan semakin 

berkembang meskipun menghadapi kehidupan modern maupun 

supermodern sekalipun.

Tulisan dalam buku tersebut ingin memberikan jawaban atas 

persoalan tersebut. Buku itu diangkat dari hasil penelitian lapangan oleh 

para penulis sekaligus semua peneliti Balai Litbang Agama Jakarta.35 Hasil 

penelitian pada kelompok-kelompok pengajian di masyarakat perkotaan 
32 Ibid., h. xi.
33 Ibid., h. xii.
34 Mohammad Nor Ichwan dan Muhammad Masrur, “Pengantar Editor” dalam 

M. Amin Syukur, Tasawuf  Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2003), h. vi-vii.
35 Ibid.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 261

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

di Jakarta, Surabaya, Yogyakarta, Semarang, Bandung, Palembang 

dan Padang ini, membuktikan bahwa tasawuf  di kalangan masyarakat 

agak berbeda dengan tasawuf  yang dikenal sebelumnya.36 Tasawuf  di 

perkotaan justru melengkapi dan menyinari kehidupan duniawi sehingga 

para pengamalnya mampu memerankan kehidupan ganda: bekerja 

keras di kota untuk mendapatkan harta yang banyak tetapi juga serius 

mengikuti kegiatan-kegiatan spiritual tasawuf  sehingga mereka merasakan 

kebahagiaan yang sesungguhnya.

Selanjutnya perlu diungkapkan hasil-hasil pengamatan para 

peneliti dalam buku tersebut mengenai fenomena tasawuf  perkotaan, 

sebagai berikut: ternyata banyak orang Islam baik dari kalangan 

bawah, menengah maupun elit seperti mahasiswa, dosen dan pejabat 

pemerintah, yang sangat berminat mengikuti ajaran tasawuf  di surau 

Nurul Amin Surabaya. Padahal Surabaya sebagai salah satu kota besar di 

Indonesia yang kehidupan modernitasnya cukup tinggi.37 Ajaran tasawuf  

mempunyai peranan yang sangat besar bagi kaum elite di perkotaan 

karena dapat mengakses sesuatu untuk menyampaikan kepada atasan 

atau bawahannya.38 Belakangan ini orang-orang kota menoleh model 

keberagamaan sufi. Ini merupakan gejala baru mengawali abad ke-21, 
ketika produk teknologi tidak memberikan kepuasan batin dan ketika 

materi tidak mampu membahagiakannya. Sementara itu keberagamaan 

model fikih dirasakan terlalu verbal. Maka mereka menempuh pendekatan 
diri kepada Allah melalui tasawuf.39 “Orang kota memilih tasawuf  agar 

mendapatkan ketenteraman hati, dengan berusaha agar tidak ada lagi 

hijab dalam mencintai Allah.”40 Tasawuf  kota tidak hanya dilaksanakan di 

masjid-masjid dan zawiyah-zawiyah, tetapi justru di hotel-hotel berbintang, 

kawasan-kawasan bisnis dan tempat-tempat wisata seperti kawasan 

36 Ibid., h. xii-xiii.
37 Muh. Adlin Sila (et.al.), Sufi Perkotaan..., h. 5.
38 Ibid., h. 44.
39 Ibid., h. 62.
40 Ibid., h. 178-179.



262 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Puncak Bogor41

Dari hasil pengamatan langsung melalui penelitian tersebut dapat 

ditegaskan bahwa terdapat gejala-gejala kehidupan baru di beberapa dan 

berbagai kota besar di Indonesia yang bertentangan dengan mainstrem 

kehidupan perkotaan yang serba glamour, serba materialistik, serba 

hedonis, serba target, serba kalkulasi dan serba rasional. Kehidupan baru 

tersebut justru mengarah pada kehidupan spiritual yang menenteramkan, 

atau kehidupan tasawuf  yang menenangkan hati dalam menghadapi 

gelombang modern di perkotaan.

Tasawuf  Falsafi
Tasawuf  falsafi ini ditulis oleh M. Afif  Anshori dalam bukunya 

yang berjudul, Tasawuf  Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri, yang diterbitkan 

oleh Gelombang Pasang Yogyakarta. Buku ini berasal dari tesis 

pengarangnya sehingga isinya menekankan dan menjabarkan pemikiran 

Fansuri, kemudian menyimpulkan menjadi bentuk dan identitas baru, 

yaitu tasawuf  falsafi.

Minat mengkaji pemikiran Hamzah Fansuri ini muncul ketika 

dalam literatur perkembangan pemikiran tasawuf  di Indonesia disebutkan 

bahwa ajaran tokoh ini sebagai ajaran yang kontroversial, bahkan divonis 

menyesatkan oleh Nuruddin al-Raniri. Dengan perasaan husn al-dhan 

timbul pertanyaan, mungkinkah ulama besar seperti Hamzah Fansuri 

itu mengajarkan ajaran sesat?42 Jadi motif  penelitian terhadap pemikiran-

pemikiran Hamzah Fansuri ini justru karena faktor ketidakpercayaan 

atau setidaknya keraguan yang disimpulkan dalam bentuk pertanyaan: 

mungkinkah ulama sekaliber Hamzah Fansuri berusaha menyesatkan 

umat? 

Semula buku ini merupakan tesis yang disusun untuk memeroleh 

gelar magister di bawah bimbingan Prof. Dr. Yasir Nasution dan Prof. 

41 Ibid., h. 179.
42 M. Afif  Anshori, Tasawuf  Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri (Yogyakarta: 

Gelombang Pasang, 2004), h. vi.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 263

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Dr. Usman Felly di IAIN Sumatera Utara Medan, yang terdiri atas lima 

bab. Atas saran Dr. Karel A. Steenbrink, untuk menjadi sebuah buku, 

agar ditambah satu bab lagi mengenai sejarah Aceh, yang dipaparkan 

pada bab II.43 Karena itu, isi buku ini terfokus karena penulisnya 

hanya melakukan kajian pemikiran Hamzah Fansuri sebagaimana yang 

menjadi fokus penelitian (pembatasan masalah). Di samping itu, buku 

ini telah melalui penelaahan secara berlapis, mulai dari penulisnya sendiri, 

promotor, penguji dan penerbit sehingga yang mencermati banyak orang 

dan memiliki kepakaran yang terkait.

Adapun materi pembahasannya meliputi: Islam di Aceh sampai 

awal abad ke-17, Hamzah Fansuri: Biografi dan Akar Pemikiran, 
Diskursus Pemikiran Hamzah Fansuri, Sanggahan Nuruddin al-Raniri, 

dan Kesimpulan.44 Dari komposisi pembahasan ini terlihat bahwa 

pembahasan dalam buku ini didesain bernuansa dialogis. Maksudnya ada 

pemaparan tentang setting sosial dan pemikiran sufi yang memengaruhi 
Hamzah Fansuri, wujud pemikirannya sendiri, sanggahan al-Raniri 

terhadap Hamzah Fansuri dan diakhiri dengan tinjauan terhadap 

sanggahan Nuruddin al-Raniri.

Di sini perlu dipaparkan contoh tasawuf  falsafi melalui konsep 
ke-fana’-an yang tertinggi yakni apabila kesadaran tentang fana’ itu 

sendiri juga hilang (fana’ al-fana’) yang diungkapkan Hamzah Fansuri 

dan dikutip al-Attas kemudian dikutip Anshori, sebagai berikut:

Adapun fana’ itu, pada ibarat (ialah): melenyapkan segala ghayr Allah. 

Jika orang fana’ lagi tahu akan fana’-nya, belum ia fana’ karena fana’ itu, 

pada ibarat (hapus daripada) ghayr Allah. Apabila belum hapus daripada 

ghayr Allah, belum fana’ hukumnya; apabila hapus daripada ghayr Allah 

niscaya yang menyembah pun lenyap–yang disembah pun lenyap daripada 

rasanya–yakni menjadi esa, (yaitu) tiada; lenyap sekali-kali.45

Pernyataan inilah yang menimbulkan reaksi keras sebab 

43 Ibid., h. vii.
44 Ibid., h. 1 & 233.
45 Ibid., h. 186.



264 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

menimbulkan kesan bahwa hamba dan Tuhan telah menyatu sehingga 

tidak bisa dibedakan lagi mana yang hamba dan mana yang Tuhan. 

Ini merupakan pernyataan yang sensitif  sekali bagi kebanyakan ulama 

termasuk Nuruddin al-Raniri sehingga banyak orang yang menghujat. 

Apalagi Hamzah Fansuri menulis syairnya:
Qala Allahu Ta’ala di dalam kitab

Fa’tabiru ya uli al-bab

Barang siapa fana’ dari sekalian hisab

Ialah washil dengan hijab

Kata Ba Yazid terlalu ‘ali

Pada subhani ma a’zhama sya’ni

Itulah ‘asyiq sempurna fani

Jadi senama dengan Hayyu al-Baqi.46

Jadi syair Hamzah Fansuri ini menimbulkan tuduhan yang makin 

kuat bahwa ia mengaku menyatu dengan Tuhan. Ketika ia mencapai 

puncak fana’ (fana’ al-fana’), ia mengucapkan subhani ma a’zhama sya’ni 

(Mahasuci Aku, Maha Besar Aku). Ketika ucapan Fansuri ini dipahami 

secara tekstual oleh mayoritas umat Islam maka menimbulkan kesimpulan 

sebagai ajaran sesat. Bagi orang yang mendalami tasawuf, ia memiliki 

metode khusus dalam memahami pernyataan itu, yaitu bahwa yang 

mengucapkan subhani ma a’zhama sya’ni itu adalah Allah sendiri melalui 

lidah Hamzah Fansuri sehingga mampu memahaminya secara positif, 

tidak sampai menuduhnya tersesat.

Tasawuf  Irfani

Tasawuf  irfani ini ditulis oleh Dahlan Tamrin dalam bukunya, 

Tasawuf  Irfani Tutup Nasut Buka Lahut, yang diterbitkan oleh UIN 

Maliki Press Malang pada 2010. Judul buku ini mengungkapkan 

makna yang mendalam tentang maqam yang diharapkan. Suatu maqam 

yang hanya orang-orang khusus yang mampu menembusnya.

Buku kecil ini sebagai wacana yang disajikan untuk masyarakat luas, 

baik untuk akademisi maupun Muslim awam, agar mereka memahami 

46 Ibid., h. 186-187.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 265

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

salah satu ajaran Islam yaitu ihsan yang kemudian menjadi konstruksi 

ilmu yang disebut dengan tasawuf.47 Hal ini memang penting karena ihsan 

menjadi satu rangkaian dari iman dan Islam sehingga menjadi paduan 

trio-ajaran (iman, Islam dan ihsan). Ihsan merupakan tingkatan atau tahapan 

yang paling tinggi dari deretan ajaran itu. Kalau diibaratkan iman bagaikan 

akar, Islam bagaikan batang, cabang, ranting, daun maupun bunganya 

maka ihsan bagaikan buahnya.

Tasawuf  dalam perkembangannya dapat dikategorikan menjadi 

tiga bagian, yaitu tasawuf  akhlaki, tasawuf  irfani dan tasawuf falsafi.48 

Tasawuf  irfani ditulis lebih awal daripada tasawuf  lainnya, dalam rangka 

memberikan wawasan dasar untuk al-salik (orang yang menempuh 

perjalanan spiritual menuju Allah) yang berusaha menghampiri Al-Haqq 

sebagai Dzat Yang Maha Suci, dapat terbimbing dengan baik seperti 

ketika menghampirinya melalui salat, puasa dan haji. Al-Haqq sebagai 

Dzat Yang Maha Suci tidak bisa dihampiri melainkan oleh orang-orang 

yang suci badan, tempat, kondisi, batin dan lain sebagainya. Maka dengan 

kehadiran buku ini, al-salik sedikit terbantu agar penghampirannya benar 

dan cepat.49 Karena buku ini bisa dijadikan sebagai panduan bagi  al-salik 

ketika akan menjalankan aktivitas-aktivitasnya.

Adapun materi pembahasan buku ini meliputi: tasawuf  sebagai salah 

satu ajaran Islam, maqamat dan ahwal, tazkiyah, dan tutup nasut singkap 

lahut.50 Bab tasawuf  sebagai salah satu ajaran Islam mengetengahkan 

enam macam sub bab seputar pengenalan tasawuf  pada tingkat dasar 

(permukaan); bab maqamat meliputi al-syari’at, al-thariqat, al-haqiqat, dan 

al-ma’rifat. Dari keempat sub bab ini masih dirinci lagi secara lebih detail; 

adapun bab tutup nasut singkap lahut dijabarkan lagi ke dalam salat, puasa 

dan haji.

47 Dahlan Tamrin, Tasawuf  Irfani Tutup Nasut Buka Lahut (Malang: UIN Maliki 

Press, 2010), h. v.
48 Ibid. 
49 Ibid., h. vi.
50 Ibid., h. 3-124.



266 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Pada bab 4 (tutup nasut singkap lahut) di bagian salat, Tamrin 

mengutip Ronggowarsito yang dimuat dalam karya Simuh, tentang 

tuntunan proses wushul kepada al-Haqq (Tuhan) yang terdapat pada 

kandungan makna suara (simbol) dalam seni gendingan Jawa yakni: nang, 

ning, nung, jur, lan gung, sebagaimana dijelaskan berikut ini.

a. Nang (tenang), maksudnya situasi dan kondisi di waktu salat 

haruslah tenang, tidak gaduh, rasa, cipta dan karsa. Al-salik juga harus 

tenang dengan berusaha menghilangkan semua kesibukan dan masalah 

yang mengganggu konsentrasinya. Bagi al-salik, yang ada di hadapannya 

hanyalah Allah.

b. Ning (hening), maksudnya ketika salat hendaknya hening yang 

prosesnya diawali dengan: (1) al-hudlur, maksudnya ketika menghadap 

kepada al-Haqq hendaknya menghadirkan semua potensi diri, fisik 
dan psikis (raga, rasa, cipta dan karsa); (2) al-hudlu’, maksudnya ketika 

menghadap kepada al-Haqq hendaknya merendahkan raga, rasa, cipta dan 

karsa dengan beradab (bertata krama), tawadlu’ (andap asor) sebagaimana 

pegawai istana di hadapan raja; dan (3) al-khusyu’, maksudnya ketika 

menghadap kepada al-Haqq hendaknya memfokuskan potensi diri 

sampai merasakan bahwa yang ada di depannya hanyalah al-Haqq dan bila 

tidak bisa merasakan itu maka ia harus yakin bahwa al-Haqq senantiasa 

memperhatikannya. 

Sementara khusyu’ dalam pandangan sufi ada tiga tingkatan: (a) 
khusyu’ karena khauf (takut) dan kehinaan diri. Khusyu’ ini untuk para 

hamba-Nya dan para zahid; (b) khusyu’  karena pengagungan, kehebatan 

dan kemuliaan al-Haqq. Khusyu’ ini untuk para murid dan para al-salik; 

dan (c) khusyu’ karena kegembiraaan, kebahagiaan dan penghampiran. 

Khusyu’ ini untuk orang yang sampai pada tingkat makrifat dan bertemu 

dengan al-Haqq (al-wasil min al-‘arifin). Maqam ini untuk salat qurratu a’yun.

c. Nung (dunung, dumunung, sambung). Maksudnya, al-salik telah masuk 

pada tahap sampai dan bertemu (al-wushul) dengan al-Haqq.

d. Jur (ajur). Maksudnya, al-salik sampai pada tahap merasa hancur 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 267

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

bertemu dengan al-Haqq, tenggelam dalam kekuasaan-Nya Yang Maha 

Dahsyat (al-fana’ billah).

e. Gung (agung). Maksudnya, al-salik ketika sampai pada tahap 

tenggelam dalam kekuasaan-Nya, ia tidak mampu berbuat apa-apa kecuali 

hanya mengucapkan kalimat Gusti Pangeran Kang Moho Agung (Allah Yang 

Maha Agung).51

Ini kreasi yang mencoba memaknai suara gamelan dari perspektif  

tasawuf  guna mendekatkan diri sedekat-dekatnya kepada Allah hingga 

mencapai al-wushul (bertemu dengan Allah). Bunyi gamelan itu adalah  

nang, ning, nung, jur, dan gung. Nang (tenang) dan ning (hening) ini masih 

berkaitan dengan cara salat yang khusyu’. Dari cara salat yang khusyu’ 

akhirnya bisa menghasilkan nung (dumunung, bersambung atau al-wushul 

dengan Allah), jur (merasa hancur ketika bertemu dengan Allah), dan gung 

(akhirnya hanya mengucapkan Allah Yang Maha Agung.  

Adapun khusyu’ dalam salat dibagi ke dalam tiga level: muhadlarah, 

muraqabah dan musyahadah. Adapun penjelasannya sebagai berikut:

a. Muhadlarah, artinya orang yang menunaikan salat berusaha 

menghadirkan diri dan potensinya seperti gerakan tubuh, bacaan salat, 

akal, hati dan emosinya. Mereka adalah kelompok yang berusaha khusyu’ 

dalam salat (al-thalibin) dan dikategorikan sebagai level ‘awam.

b. Muraqabah, artinya orang yang menunaikan salat sudah memasuki 

penghadiran diri dan potensinya serta merasa selalu diperhatikan (al-sairin) 

oleh al-Haqq.

c. Musyahadah, merupakan level yang paling tinggi yakni seorang 

dalam menunaikan salat sudah masuk wilayah bertemu (al-wasilin) dengan 

al-Haqq, merasakan manisnya berdialog dengan-Nya, menyaksikan 

keagungan-Nya, yang selanjutnya merasa al-fana’ bi al-Haqq, yakni 

hancur dan binasa dalam kemahaagungan al-Haqq sehingga kalimat yang 

diucapkan adalah Allahu Akbar. 

d. Makrifat atau level khusus al-khusus. Salat yang demikian ini yang 

51 Ibid., h. 101-102.



268 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

disebut dengan maqam qurrata ayun dalam salat.52

Jadi tiga langkah tersebut (muhadlarah, muqarabah dan musyahadah) 

merupakan langkah-langkah yang seharusnya ditempuh bagi orang yang 

ingin melakukan ihsan dalam salat (menyempurnakan salatnya). Melalui 

tiga langkah yang sangat berat itu, pada akhirnya menghasilkan makrifat 

sebagai level khusus al-khusus.

Tasawuf  Kontekstual

Tasawuf  kontekstual ini disusun oleh M. Amin Syukur dengan 

menghadirkan sebuah karya yang berjudul, Tasawuf  Kontekstual Solusi 

Problem Manusia Modern, yang diedit oleh Mohammad Nor Ichwan dan 

Muhammad Masrur. Buku ini diterbitkan oleh Pustaka Pelajar Yogyakarta. 

Buku ini merupakan kumpulan dari dialog yang difasilitasi oleh Harian 

Suara Merdeka melalui rubrik “Tasawuf-interaktif ”.

Era modern memang banyak memberikan kemudahan dalam 

kehidupan, namun persaingan yang ketat, kehidupan yang keras atau 

tawaran yang menggiurkan seringkali menimbulkan kegelisahan batin 

dan pergolakan jiwa yang mengganggu. Di samping itu, ada keinginan 

hidup secara instan bagi sementara orang yang berakibat tindakan nekat 

yang tidak rasional. Lantaran fenomena ini, maka terbetiklah keinginan 

untuk menampung keluhan dan permasalahan masyarakat pembaca, agar 

bisa dicari pemecahannya secara bersama-sama di Harian Suara Merdeka.53 

Karena itu, buku ini merupakan jawaban terhadap pertanyaan-pertanyaan 

pembaca harian itu sebagai kepedulian Syukur dalam menghapuskan atau 

setidaknya mengurangi kegelisahan masyarakat.

Adapun materi pembahasan buku tersebut meliputi: mengenal 

tasawuf, mengenal Tuhan lewat tasawuf, pesan moral ibadah formal, 

mengembangkan kecerdasan emosional-spiritual, zikir dan doa 

52 Ibid., h. 105-106.
53 M. Amin Syukur, Tasawuf  Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. ix.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 269

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

komunikasi spiritual dengan Tuhan.54 Pemetaan judul bab (bagian) 

dalam komposisi pembahasan ini dilakukan dengan mencocok-cocokkan 

berdasarkan rumpun bahasan tertentu. Hal ini bisa dimaklumi karena 

buku ini berasal dari hasil tanya jawab Syukur dengan pembaca yang 

ditayangkan secara beruntun oleh Harian Suara Merdeka. Karena itu, 

lazimnya judul buku maupun judul bab ditetapkan belakangan setelah 

selesai konsepnya. Judul buku maupun judul bab itu diselaraskan dengan 

hasil tanya jawab tersebut.

Di tengah derasnya arus modernisasi dengan peralatan teknologi 

modern, hidup menjadi semakin mudah, tasawuf  semakin dicari dan 

dibutuhkan oleh masyarakat. Fenomena ini menggugat anggapan bahwa 

tasawuf  menjadi faktor penghambat kemajuan dan perkembangan 

masyarakat.55 Dulu di Indonesia tasawuf  lahir dan menjamur hanya 

terbatas di kalangan masyarakat pedesaan, seperti di pesantren tradisional. 

Sedangkan tarekat sebagai salah satu pengamalan tasawuf, lebih banyak 

mewarnai masyarakat lapisan bawah, tapi kini tasawuf  telah terangkat 

sebagai kebutuhan hidup masyarakat modern.56 Ternyata tasawuf  yang 

asalnya oleh kalangan Islam modernis maupun reformis ingin disingkirkan 

dari kehidupan umat Islam, belakangan ini justru dicari-cari dan dikejar-

kejar oleh masyarakat modern atau masyarakat perkotaan karena tasawuf  

menyimpan resep ketenangan, kedamaian dan kebahagiaan yang mereka 

butuhkan.

Buku tersebut merupakan bukti nyata dari kegelisahan masyarakat, 

terutama para pembaca Harian Suara Merdeka tentang nilai-nilai terdalam 

dari aktivitas keseharian umat beragama. Maka Syukur membagi-bagikan 

pengalaman dan ilmu yang ditekuni selama ini kepada masyarakat luas 

melalui rubrik “Tasawuf-Interaktif ” di harian pagi Jawa Tengah tersebut.57 

Sehingga isi (content) dalam buku tersebut mengikuti problem-problem 

54 Ibid., h. 1 & 338.
55 M. Amin Syukur, Tasawuf  Kontekstual..., h. vii. 
56 Ibid.
57 Ibid., h. viii.



270 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

yang dirasakan lalu ditanyakan masyarakat melalui rubrik itu. Namun 

jawabannya tentu berdasarkan pengetahuan, pemahaman, wawasan dan 

pengalaman yang dimiliki Syukur kendatipun menggunakan bahasa yang 

lebih sederhana supaya maksud dan maknanya mudah ditangkap oleh 

para pembaca, khususnya para penanya.

Tasawuf  Jawa

Tasawuf  Jawa ini dijabarkan dan diperkenalkan oleh Simuh melalui 

karyanya, Mistik Islam Kejawen R. Ng. Ranggawarsita: Suatu Studi terhadap 

Serat Wirid Hidayat Jati, yang diterbitkan oleh UI Press pada 1988 dan 

karya lainnya yang berjudul Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf  Islam ke 
Mistik Jawa, yang diterbitkan oleh Bentang Budaya Yogyakarta pada 1995.

Simuh melaporkan bahwa dalam kepustakaan Islam kejawen, 

pengaruh ajaran tasawuf  dan tuntutan budi pekerti luhur terasa sangat 

menonjol. Demikian juga istilah-istilah Arab yang berkaitan dengan 

agama Islam dan tasawuf, sebagai bagian dari kepustakaan Jawa. Islam 

telah lama menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa. Oleh 

karena itu, seseorang akan sulit memahami kepustakaan Jawa dengan 

baik, tanpa pengenalan ajaran Islam dan pengetahuan bahasa Arab yang 

cukup. Dalam gubahan Serat Dewaruci karya Tan Khoen Swie berbentuk 

sekar macapat misalnya, mengandung beberapa istilah Arab seperti: 

wujud, zat, sifat, nikmat dan manfaat. Tanpa disadari, baik bahasa Jawa 

maupun bahasa Indonesia banyak menyerap unsur-unsur bahasa Arab.58

Inti ajaran Dewaruci misalnya adalah pengertian tentang Tuhan. 

Pengertian ini disebut sebagai air suci yang dapat menenteramkan hidup 

Arya Bima. Oleh karena itu, ilmu tentang Tuhan sebagai sangkan paraning 

dumadi, dalam kejawen disebut dengan ngelmu kasampurnan.59 Suatu 

peristilahan yang menggambarkan tingkatan ilmu yang paling tinggi 

dibanding tingkatan-tingkatan ilmu lainnya. Apabila seseorang telah 

58 Simuh, Mistik Islam Kejawen R. Ng. Ranggawarsita: Suatu Studi terhadap Serat Wirid 

Hidayat Jati (Jakarta: UI Press, 1988), h. 31.
59 Ibid., h. 363-364.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 271

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

mencapai ilmu tersebut, berarti ia telah mencapai tingkatan puncak dalam 

struktur hierarki keilmuwan.

Konsep wahdat al-wujud (kesatuan wujud atau kesatuan manusia 

dengan Tuhan) yang populer disebut manunggaling kawula Gusti dalam 

kepustakaan Islam kejawen yang digunakan untuk menggambarkannya 

adalah curiga manjing warangka, yakni manusia masuk dalam diri Tuhan, 

laksana Arya Sena masuk dalam tubuh Dewaruci, atau sebaliknya, 

warangka manjing curiga, Tuhan me-nitis dalam diri manusia, seperti dewa 

Wisnu nitis pada diri Kresna. Paham nitis, yakni masuknya ruh dewa dalam 

diri manusia, atau ruh manusia dalam binatang masih kelihatan dalam 

Serat Wirid Hidayat Jati. Ruh manusia yang sesat tidak dapat kembali ke 

dalam singgasana Tuhan, hanya akan nitis dalam alam brakasakan (jin), 

bangsa burung, binatang dan air.60

Konsep Islam kejawen tentang curiga manjing warangka (manusia 

masuk dalam diri Tuhan) tersebut dapat diduga dengan kuat merupakan 

pengaruh dari konsep al-ittihad yang dipopulerkan oleh Abu Yazid al-

Bustami, sedangkan konsep tentang warangka manjing curiga (Tuhan me-

nitis dalam diri manusia) merupakan pengaruh dari konsep al-hulul yang 

dipopulerkan oleh Abu Mansyur al-Hallaj. Kedua sufi tersebut dikenal 
telah mengungkapkan hal-hal yang ganjil menurut ukuran-ukuran syariat 

yang disebut dengan istilah syathahat. Berdasarkan konsep curiga manjing 

warangka maupun warangka manjing curiga tersebut menunjukkan bahwa 

tasawuf  Jawa yang dikembangkan adalah tasawuf  falsafi.
Penghayatan gaib tujuh martabat diambil dari Arya Sena sewaktu 

dalam tubuh Dewaruci. Penghayatan Arya Sena dalam Serat Wirid 

Hidayat Jati disusun tujuh martabat:

Martabat Pertama

Yakni adanya awang-awung yang tidak terbatas dan tidak berkiblat 

ketika Arya Sena masuk dalam tubuh Dewaruci melalui telinga kirinya.

60 Ibid., h. 297.



272 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Martabat Kedua

Adanya empat macam cahaya: hitam, merah, kuning, dan putih. 

Dalam Serat Dewaruci ketiga cahaya pertama itu lambang nafsu tidak baik. 

Dalam Serat Wirid Hidayat Jati, cahaya hitam dihubungkan dengan alam 

penitisan, cahaya merah dengan alam bangsa brakasan, cahaya kuning 

dengan alam bangsa burung dan cahaya putih dengan alam penasaran 

tempat binatang air.

Martabat Ketiga

Adanya lima macam cahaya: hitam, merah, kuning, putih dan hijau. 

Dalam Serat Dewaruci dikenal dengan pancamaya (lima macam semu). Lima 

cahaya ini dalam Serat Wirid Hidayat Jati melambangkan lima indra.

Martabat Keempat

Dalam Serat Dewaruci terdapat nyala delapan sinar. Dalam Serat Wirid 

Hidayat Jati terdapat perwujudan warna pramana atau alam penasaran, 

yakni alam bangsa jin hitam, jin merah, jin hijau, jin kuning, jin putih, jin 

biru, jin ungu dan jin dadu.

Martabat Kelima

Termasuk alam uluhiyah (ketuhanan) yang ada tawon gumana (lebah 

sedang menggema) yang berada dalam mega fana. Dalam Serat Dewaruci, 

tawon gumana itu disebut juga dengan golek gading sebagai perwujudan 

pramana.

Martabat Keenam

Dalam martabat ini ada perwujudan golek gading yang berada dalam 

maqam baqa’ dan termasuk tempat penasaran.

Martabat Ketujuh

Dalam martabat ini terdapat atma yang merupakan bayangan (tajalli) 

Tuhan. Atma disebut hayyu atau hidup. Pada martabat ini tercapailah 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 273

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

penghayatan manunggal dengan Tuhan sehingga tidak dapat dibedakan 

lagi antara atma dengan Tuhan.61

Kalau menyimak dari pemaparan dalam tujuh martabat tersebut, 

tidak semuanya pengaruh tasawuf  Islam, terutama menyangkut berbagai 

macam cahaya. Hanya dari sisi istilahnya terdapat fana’ pada martabat 

kelima dan maqam baqa’ pada martabat keenam itu sebagai tingkatan 

dalam maqamat yang dikemukakan oleh al-Bustami menurut kebanyakan 

ahli tasawuf, tetapi ada juga yang menilai bahwa konsepnya al-Bustami 

hanya mengenai fana’ (di samping al-ittihad) sedang baqa’ sebagai counter 

(perimbangan) dari fana’ tersebut yang dikemukakan oleh beberapa sufi 
lainnya. Karena itu, fana’ dan baqa’ selalu muncul beriringan, laksana 

dua sisi mata uang. Namun ketika maqam baqa’ diyakini termasuk tempat 

penasaran, tampaknya terdapat penggeseran dari tasawuf  Islam. Adapun 

istilah tajalli Tuhan pada martabat ketujuh tersebut mengingatkan pengaruh 

Ibn Arabi dalam konsepnya wahdat al-wujud bahwa sesungguhnya alam 

ini merupakan tajalli (bayangan) Tuhan.

Jalan untuk mencapai penghayatan manunggal dengan Tuhan 

dalam Serat Wedhatama dirumuskan menjadi sembah catur (empat macam 

sembah), yaitu sembah raga, cipta, jiwa, dan rasa. Keempat macam 

sembah ini secara berurutan merupakan gubahan dari keempat tingkat 

dalam pengalaman ajaran tasawuf: sembah raga adalah syariat, sembah 

cipta adalah tarekat, sembah jiwa adalah hakikat, sedang sembah rasa 

adalah makrifat. Keempatnya adalah gubahan dari syariat, tarekat, hakikat, 

dan makrifat.62

Selanjutnya Simuh mengungkapkan adanya pengajaran perbuatan 

tapa dan zakat yang diekspresikan tujuh anggota badan:

a. Mata: tapanya mengurangi tidur, zakatnya tidak menginginkan 

kepunyaan orang lain.

b. Telinga: tapanya mencegah hawa nafsu, zakatnya menghindari 

61 Ibid., 51-53.
62 Ibid., h. 252.



274 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

mendengar pembantahan.

c. Hidung: tapanya mengurangi minum, zakatnya tidak suka 

mencela keburukan orang lain.

d. Lisan: tapanya mengurangi makan, zakatnya menghindari untuk 

memperkatakan keburukan orang lain.

e. Aurat: tapanya menahan syahwat, zakatnya menghindari 

perbuatan zina.

f. Tangan: tapanya mencegah perbuatan mencuri, zakatnya tidak 

suka memukul orang lain (lumuh mara tangan).

g. Kaki: tapanya tidak untuk berjalan berbuat keburukan, zakatnya 

menyukai berjalan untuk beristirahat.63

Jadi tujuh anggota badan ini memiliki fungsi terkendali baik pada 

dataran lahiriah maupun rohaniah. Pada dataran lahiriah, tujuh anggota 

badan tersebut diberikan beberapa pengurangan, pencegahan dan 

penahanan dari hal-hal yang buruk maupun hal-hal kebolehan, yang 

disebut dengan istilah tapa. Sedangkan zakatnya dimaksudkan untuk 

menghidari perbuatan-perbuatan kurang baik yang sifatnya lebih rohaniah.

Selanjutnya rumusan konsep tasawuf  Jawa ini juga diperkokoh oleh 

Purwadi melalui karyanya yang berjudul, Tasawuf  Jawa yang diterbitkan 

oleh Narasi Yogyakarta, pada 2003. Adapun pernyataan-pernyataan 

Purwadi dapat dipaparkan sebagai berikut:

Ajaran mistik mendapat penghayatan tinggi dalam kepustakaan 

Islam Kejawen. Ajaran ini disebut ngelmu kasampurnan, yang membuat 

hidup manusia menjadi sempurna. Penghayatan ini tampaknya merupakan 

pengaruh dari tasawuf. Lazimnya penganut tasawuf  memandang bahwa 

orang yang berhasil mendapatkan makrifat dari Tuhan sebagai insan kamil 

(manusia sempurna) seperti wali Allah yang memiliki kemampuan luar 

biasa yang disebut keramat.64

Purwadi menjabarkan saran-saran dari R. Ng. Ranggawarsita agar 

63 Ibid., h. 344-345.
64 Purwadi, Tasawuf  Jawa (Yogyakarta: Narasi, 2003), h. 53.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 275

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

setiap manusia berusaha menjalankan tujuh macam tapa, yaitu:

a. Tapa jasad, yakni laku badan jasmani. Maksudnya agar 

membersihkan hati dari sifat benci dan sakit hati, rela atas nasibnya, 

merasa dirinya lemah dan tidak berdaya.

b. Tapa budi, yaitu laku batin atau laku tirakat. Maksudnya, hati 

harus jujur, menjauhi perbuatan dusta dan harus menepati segala janjinya.

c. Tapa hawa nafsu, yakni berjiwa sabar dan alim serta suka 

memaafkan kesalahan-kesalahan orang lain.

d. Tapa brata atau tapa rasa jati, yakni agar memaksa diri melakukan 

semedi, mencapai ketenangan batin (bening-beningenna kalbu).

e. Tapa sukma, yaitu bermurah hati (ambek parama arta) dengan ikhlas 

rela mendermakan apa yang dimiliki.

f. Tapa cahaya yang memancarkan (cahaya amuncar), yaitu agar hati 

selalu awas dan ingat, mengerti lahir batin, sanggup mengenal yang rumit 

antara yang palsu dan yang sejati.

g. Tapa hidup (tapaning urip), yakni hidup dengan penuh kehati-hatian 

dengan hati yang teguh, tidak khawatir terhadap apa yang akan terjadi 

lantaran kebijakan Allah Swt.65

Semua yang menghalangi hidup utama harus dihindarkan agar 

selamat. Maka ada beberapa tapa brata bagi orang hidup, yaitu:

a. Badan: tapanya berlaku sopan santun, zakatnya rajin atau gemar 

berbuat kebajikan.

b. Hati dan budi: tapanya rela dan sabar, zakatnya bersih dari 

prasangka buruk.

c. Nafsu; tapanya berhati ikhlas, zakatnya tabah menjalani cobaan 

dalam sengsara dan mengampuni kesalahan.

d. Nyawa (ruh): tapanya berlaku jujur, zakatnya tidak mengganggu 

orang lain dan tidak mencela.

e. Rahsa: tapanya berlaku utama, zakatnya suka diam dan menyesali 

kesalahan (tobat).

65 Ibid., h. 119-120.



276 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

f. Cahaya (nur); tapanya berlaku suci, zakatnya berhati bening.

g. Atma (hayyu): tapanya berhati awas, zakatnya berhati selalu ingat.66

Tujuh ajaran tapa brata dan zakat ini sedikit berbeda dengan yang 

disampaikan Simuh di depan. Tujuh tapa brata dan zakat ini menekankan 

pada tindakan-tindakan batin, artinya tindakan-tindakan yang dilakukan 

oleh batin atau rohani manusia. Hanya ada satu yang agak melibatkan 

fisik manusia yaitu tindakan badan, namun tindakan badan ternyata  lebih 
bersifat rohaniah.

Di samping itu, Purwadi juga mengungkapkan pedoman mawas diri 

bagi orang Jawa dengan istilah aja dumeh. Aja dumeh merupakan pedoman 

mawas diri bagi semua orang Jawa yang sedang mendapat anugerah dari 

Tuhan. Aja dumeh sebagai pernyataan agar seseorang selalu ingat kepada 

sesamanya. Pedoman mawas diri itu adalah:

a. Aja dumeh kuwasa, tumindake daksura lan daksia marang sepadha 

padha (janganlah mentang-mentang berkuasa, segala tindak-tanduknya 

pongah dan congkak serta sewenang-wenang).

b. Aja dumeh pinter tumindak keblinger (jangan mentang-mentang 

pintar, lalu bertindak menyeleweng).

c. Aja dumeh kuat lan gagah, tumindak sarwa gegabah (jangan mentang-

mentang kuat dan gagah lalu bertindak semaunya sendiri).

d. Aja dumeh sugih, tumindak lali karo sing ringkih (jangan mentang-

mentang kaya, lalu melupakan yang lemah).

e. Aja dumeh menang, tumindake sewenang-wenang (jangan mentang-

mentang dapat mengalahkan lawan, lalu berbuat aniaya terhadap yang 

kalah).67

Lima macam pedoman mawas diri ketika mendapat anugerah ini 

mengandung berbagai nilai-nilai luhur yang harus dipraktikkan orang 

Jawa, antara lain: pertama, pedoman tersebut mengajarkan agar bersikap 

tawadhu’ (rendah hati) atau andap asor ketika kita mendapat kenikmatan 

66 Ibid., h. 140-141.
67 Ibid., h. 145-146.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 277

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

apa pun. Kedua, mengajarkan agar kita senantiasa mensyukuri anugrah 

Allah yang telah diberikan kepada kita dengan tindakan-tindakan yang 

baik yang diajarkan Allah; dan ketiga, mengajarkan agar kita selalu 

mengingat, membayangkan dan menghayati kondisi sebaliknya jika kita 

telah mendapatkan anugerah itu. Misalnya ketika berkuasa hendaknya 

menghayati orang yang dikuasai, ketika pintar hendaknya menghayati 

orang yang bodoh, ketika kuat dan gagah hendaknya menghayati kondisi 

orang yang lemah, ketika kaya hendaknya menghayati nasib orang yang 

fakir-miskin dan ketika menang hendaknya menghayati perasaan orang 

yang kalah.  

Tasawuf  Muhammadiyah

Tasawuf  Muhammadiyah ini digagas dan disusun oleh Masyitoh 

Chusnan dalam karyanya yang berjudul, Tasawuf  Muhammadiyah Menyelami 

Spiritual Leadership AR. Fakhruddin, yang diterbitkan oleh Kubah Ilmu 

Jakarta. Buku ini berasal dari disertasinya yang dipertahankan di depan 

dewan penguji UIN Syarif  Hidayatullah Jakarta, yang diedit oleh Muhbib 

Abdul Wahab.

Mungkin pembaca tersentak membaca buku ini, sebab sebagaimana 

banyak diketahui orang dan juga disebutkan Djohan Effendi di depan 

bahwa kalangan modernis adalah yang paling keras menentang tasawuf  

bahkan menuduhnya sebagai penghambat kemajuan umat Islam sehingga 

mengesankan antitasawuf. Kalau tiba-tiba muncul konstruksi tasawuf  

Muhammadiyah maka menarik sekali, bukan saja dari identitasnya yang 

baru dan tidak lazim dipergunakan di kalangan pengkaji tasawuf  (yakni 

tasawuf  Muhammaadiyah) melainkan yang lebih penting justru ketika 

dilihat dari sikap yang ditunjukkan oleh organisasi yang didirikan oleh 

KH. Ahmad Dahlan selama ini terhadap tasawuf.

Tentu saja, kehadiran tasawuf  Muhammadiyah ini memiliki alasan-

alasan kuat yang mendasari pemikiran penulisnya. Chusnan menuturkan 

bahwa motivasi utama munculnya telaah tentang kehidupan atau perilaku 



278 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

tasawuf  dalam Muhammadiyah ini disebabkan banyak kritik terhadap 

gerakan ini yang mengedepankan rasionalitas dan modernitas sehingga  

dirasakan dalam praktek beragama agak kering bahkan sangat kering. 

Padahal kalau dilacak lebih jauh, diperoleh kesaksian bahwa ternyata sejak 

pendiri Muhammadiyah hingga sejumlah tokoh puncaknya sudah sangat 

akrab dengan kitab-kitab dan spirit tasawuf  akhlaki selain kitab-kitab yang 

bercorak tajdid dan ijtihad.68 Motif  ini menunjukkan bahwa kehadiran buku 

tersebut sebagai respon terhadap kritik tersebut, koreksi terhadap sikap 

penentangan Muhammadiyah selama ini terhadap tasawuf, di samping 

sebagai upaya menggali khazanahnya sendiri.

Amin Rais memberikan komentar terhadap buku ini sebagai berikut: 

buku yang diangkat dari disertasi Chusnan di UIN Syarif  Hidayatullah 

Jakarta itu termasuk berhasil mengungkap sisi-sisi yang amat langka–dan 

dalam batas tertentu agak tidak lazim dalam organisasi yang mengusung 

visi tajdid – dari seorang AR. Fakhruddin, yaitu sisi kehidupan spiritualnya 

yang kaya dengan tasawuf  akhlaki.69 Karena itu, khazanah yang langka 

dalam Muhammadiyah ini pantas dilukiskan sebagai “Permata Tasawuf  

Muhammadiyah”, sekaligus menunjukkan bahwa Muhammadiyah tidak 

antitasawuf.70 Suatu bentuk apresiasi terhadap penelitinya sekaligus suatu 

penegasan pergeseran sikap tokoh Muhammadiyah terhadap tasawuf, 

yaitu sikap mulai melunak dan menerima tasawuf  meskipun dibatasi 

pada ranah tasawuf  akhlaki, tidak sampai tasawuf  irfani maupun tasawuf  

falsafi.
Selanjutnya Chusnan menegaskan kembali bahwa sebagai 

pelopor gerakan pembaruan pemikiran Islam yang mengutamakan 

aspek rasional dalam beragama, meskipun tidak lagi vokal dan seagresif  

dahulu, menekankan pentingnya peranan dan pendidikan akal, ternyata 

dalam praktek pemimpin dan anggotanya banyak yang mencerminkan 

68 Masyitoh Chusnan, Tasawuf  Muhammadiyah Menyelami Spiritual Leadership AR. 

Fakhruddin (Jakarta: Kubah Ilmu, 2012), h. 14.
69 Ibid., h. 22.
70 Ibid. 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 279

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

dan menekankan pentingnya kehidupan spiritual yang sangat dekat 

dengan wilayah tasawuf.71 Apabila pengertian tasawuf  mengacu pada 

pencanderaan seperti pandangan Ibnu Taimiyah dan al-Ghazali maka 

di dalam Muhammadiyah pun akan muncul wajah-wajah tasawuf, yakni 

mereka yang ketaatan dan kehidupan spiritualnya cukup intens.72

Buku tersebut secara khusus membahas AR. Fakhruddin sebagai 

sosok yang pantas disebut sufi dalam Muhammadiyah. Ia dapat mewakili 
wajah kehidupan spiritual dalam Muhammadiyah karena beberapa alasan: 

pertama, praktik hidup pribadi AR. Fakhruddin mencerminkan perilaku 

kehidupan spiritual yang sangat dekat dengan dunia tasawuf. Kedua, karya-

karya tulisnya diungkapkan dengan menggunakan narasi yang berbeda 

dengan karya al-Ghazali maupun Ibnu Taimiyah, namun substansinya 

senapas dengan karya-karya tasawuf  al-Ghazali. Ketiga, AR. Fakhruddin 

adalah pimpinan puncak di Muhammadiyah (ketua Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah) terlama sepanjang sejarah perkembangannya, yaitu 22 

tahun (1968-1990) melebihi masa kepemimpinan KH. Ahmad Dahlan 

sebagai pendiri Muhammadiyah.73 

Karena itu, sosok Fakhruddin digali dan dicoba untuk dijadikan 

sebuah model tasawuf  akhlaqi di kalangan Muhammadiyah. Sebuah 

sosok alternatif  yang memiliki banyak dan berbagai keteladanan dalam 

melakukan pendekatan kepada Allah Swt. sehingga layak dicontoh dan 

dijadikan model bagi warga Muhammadiyah. Maka sosok Fakhruddin 

merupakan sosok yang amat langka lantaran keluhuran pribadinya. 

Jiwa dan pribadinya merentang cermin pribadi “sufi” mengenai 
taubat, takwa, wara, zuhud, raja’, khauf, khusyu, tawadhu, qana’ah, tawakal, 

syukur, sabar, ridha, istiqamah, ikhlas dan beberapa tahapan lain penempuh 

jalan sufi seperti pencanderaan Imam al-Qusyairi di dalam kitabnya, 
Risalah al-Qusyairiyah.74 Suatu tahapan yang dalam khazanah tasawuf  

71 Ibid., h. 35.
72 Ibid., h. 37.
73 Ibid., h. 38-40.
74 Ibid., h. 42.



280 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

disebut dengan istilah maqamat, yakni jalan panjang yang berisi stasiun-

stasiun guna mendekatkan diri kepada Allah Swt. Sedangkan jumlah 

maqamat itu belum ada konsensus di kalangan para sufi hingga sekarang 
ini. Oleh karena itu, jumlahnya bermacam-macam mengikuti pandangan 

masing-masing sufi.
Di samping itu, perlu ditegaskan bahwa Muhammadiyah tidak 

antitasawuf, terutama tasawuf  akhlaki. Muhammadiyah justru sangat 

mengapresiasi dan mengedepankan praktik kehidupan yang dilandasi 

nilai-nilai moral dan spiritual yang mencerminkan al-Asma’ al-Husna 

(nama-nama terbaik Allah Swt).75 Ungkapan ini bisa bermakna ganda, 

tergantung penafsirannya. Ungkapan itu bisa menunjukkan: (1) upaya 

menjawab kritikan-kritikan yang menuduh Muhammadiyah antitasawuf; 

(2) upaya menegaskan pengalaman bertasawuf  yang dilakukan tokoh-

tokoh Muhammadiyah dengan ilustrasi sosok Fakhruddin; (3) upaya 

mengubah sikap konfrontatif  terhadap tasawuf  menjadi adaptif-selektif  

atau adaptif  eklektif; dan (4) upaya menawarkan “model tasawuf  

alternatif ” dengan menampilkan figur Fakhruddin sebagai “sufi” yang 
sangat layak diteladani.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa para 

pemikir Islam Indonesia (khususnya para ahli tasawuf) telah berhasil 

merespons berbagai tantangan yang dihadapkan kepada tasawuf  selama 

ini secara kreatif. Mereka mencoba menghadirkan berbagai alternatif  

model tasawuf  yang semuanya lantaran bersinggungan dengan tantangan-

tantangan yang dihadapi tersebut. Oleh karena itu, mereka mengemas 

bentuk tasawuf  yang sangat bervariasi, mulai dari tasawuf  sosial, tasawuf  

positif, tasawuf  perkotaan, tasawuf  falsafi, tasawuf  irfani, tasawuf  

kontekstual, tasawuf  Jawa, hingga tasawuf  Muhammadiyah.

Tawaran konsep tasawuf  Muhammadiyah cukup mengejutkan 

75 Ibid., h. 43-44.



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 281

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

sekaligus membanggakan. Rasa mengejutkan disebabkan lantaran selama 

ini, kalangan modernis dikenal sangat menentang tasawuf  seiring dengan 

mengusung tajdid dan ijtihad. Dua konsep ini berorientasi pada kemajuan, 

sedangkan tasawuf  justru menjadi penyebab kemunduran umat Islam 

dalam logika “hitam-putih” mereka. Sedangkan dirasakan membanggakan 

lantaran kalangan Muhammadiyah mulai melakukan instrospeksi terhadap 

watak keberagamaannya yang dirasakan kering spiritual sehingga bersikap 

mulai agak ramah terhadap tasawuf.



282 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Daftar Pustaka

Anshori, M. Afif, Tasawuf Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri, Yogyakarta: 

Gelombang Pasang, 2004.

Azra, Azyumardi, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 

Abad XVII dan XVIII, Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Islam 

di Indonesia, Bandung: Mizan, 1994.

Chusnan, Masyitoh, Tasawuf  Muhammadiyah Menyelami Spiritual Leadership 

AR. Fakhruddin, Jakarta: Kubah ilmu, 2012.

Dawami, Mohammad, Tasawuf Positif  dalam Pemikiran Hamka, Yogyakarta: 

Fajar Pustaka Baru, 2000.

Fealy, Greg dan Greg Barton (eds.), Nahdlatul Ulama Traditional Islam 

and Modernity in Indonesia, Clayton: Monash Asia Institute Monash 

University, 1996.

Madjid, Nurcholish, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan, Jakarta: Yayasan 

Wakaf  Paramadina, 1992.

Al-Naisaburiy, Abi al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin al-Qusyairiy, Risalah 

al-Qusyairiyah fi ‘Ilm al-Tashawwuf, t.t.p: Dar al-Khair, t.t.

Sila, Muh. Adlin (et.al.), Sufi Perkotaan Menguak Fenomena Spiritualitas di 
Tengah Kehidupan Modern, Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan 

Agama Jakarta, 2007.

Nasution, Harun, Pembaruan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan, 

Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Purwadi, Tasawuf Jawa, Yogyakarta: Narasi, 2003.

Simuh, Mistik Islam Kejawen R. Ng. Ranggawarsita: Suatu Studi Terhadap Serat 

Wirid Hidayat Jati, Jakarta: UI Press, 1988.

Syukur, M. Amin, Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.

______, Tasawuf  Sosial, Umar Natuna (peny.), Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2004.

______, Zuhud di Abad Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Tamrin, Dahlan, Tasawuf Irfani Tutup Nasut Buka Lahut, Malang: UIN 



Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014  ж 283

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Maliki Press, 2010.

Al-Thusiy, Abu Nashr al-Sarraj, al-Luma’, Mesir: Dar al-Kutub al-

Haditsah, 1960.

Trimingham, J. Spencer, The Sufi Orders in Islam, London: Oxford 

University Press, 1973.



284 ж Epistemé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 

Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................


