RAGAM PENGEMBANGAN PEMIKIRAN
TASAWUF DI INDONESIA

Mujamil Qomar
Institut Agama Islam Negeri (LAIN) Tulungagung
mnjamil 5@yahoo.com

Abstrak

Ada kontroversi pemikiran di kalangan pengamat tentang tasawnf. Sebagian
mereka mengkritik secara tajam terbadap tasawnf sebagai salah satu faktor
penyebab kenunduran dunia Islam lantaran menyebabkan sikap pasrah, acub
tak acub dan pasif terbadap kehidupan duniawi. Namun pada bagian lain,
Justru muncul penilaian sebaliknya. Tasawuf memiliki peran dan kontribusi
yang sangat besar pada kebangunan umat Islam dan kemajuannya. Maka
masalabnya terletak pada potensi tasawnf dalam kehidupan nmat Islam.
Masalal ini selanjutnya difokuskan pada kreativitas pemikir-pemikir Lslam
Indonesia dalam mengembangkan tasawnf. Lalu diajukan rumusan masalah
(pertanyaan penelitian): bagaimanakah kreativitas pemikir-pemikir Islam
Indonesia dalan mengembangkan ilmn tasawnf nnlai 1980 hingga sekarang
(2014)¢ Untuk menjawab pertanyaan penelitian ini, peneliti mengumpnlfan
data melalui metode dokumentasi (studi teks/ telaah pustaka). Kemudian
setelah data-data terkumpul, dianalisis melalui analisis isi (content analysis)
dan analisis kritis (critical analysis). Penelitian ini menghasilkean delapan
macanm tawaran pengembangan tasawnf, yaitu tasawnf sosial, tasawuf positiy,
tasawnf perkotaan, tasawnf falsafi, tasawnf irfant, tasawuf kontekstual,
tasawuf Jawa dan tasawnf Mubammadiyah. Tasawuf terakbir ini
memancing perhatian sebab sebagai kalangan modernis, Mubammadiyah
dabulu senantiasa menyerang tasawuf sekaligns menawarkan tajdid dan
tibad. Melalui tasawnf Mubammadiyah int, berarti terjadi pergeseran sikap
Mubammadiyah dalam menghadapi tasawnf sehingga tampak lebih ramah.



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

[There is a controvertial thought in Sufism. Some critical thought said that
Sufism can cause Islam will have'nt progress. But in other side, Sufism has
great contribution to develop and strengthen Islam. So, this problem is focused
a the creativeness of Moslem scholars to support the Sufism grows well. The
research problem: is how did the Islamic thinkers of Indonesia develop Sufism
science from 1980 until now (2014). The researcher used documentation
(library study) to collect the data, then analized through content analysis and
critical analysis. The researcher finding are: Social Sufism, Positive Sufism,
Philosophycal Sufism, Irfani Sufism, Contextual Sufism, Javanese Sufism
and Mubammadiyah Sufism.]

Kata kunci: Ragam Tasawnf, Zubud, Pemikir Lslam

Pendahuluan

Tulisan ini merupakan ringkasan yang berasal dari bagian kedua
penelitian yang dilakukan penulis dengan judul, Tradisi-Tradisi Kreatif
Pemikiran Islam Indonesia. Maka penulis mencoba menelusuri gagasan
para pemikir Islam Indonesia dalam mengembangkan ilmu tasawuf
yang berlangsung dalam rentang hampir 35 tahun mulai 1980 hingga
2014. Mulai 1980-an itu terjadi perubahan pemikiran Islam yang sangat
signifikan di Indonesia, tidak terkecuali pemikiran tasawuf. Penelitian
ini memunculkan pertanyaan: bagaimanakah kreativitas pemikir-pemikir
Islam Indonesia dalam mengembangkan ilmu tasawuf mulai 1980 hingga
sekarang (2014)? Untuk menjawab pertanyaan maupun memecahkan
permasalahan tersebut peneliti berusaha mengumpulkan data-data dengan
menggunakan metode dokumentasi (studi teks atau telaah pustaka).
Setelah data-data tersebut terkumpul secara memadai kemudian dianalisis
dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis (critical

analysis).

Kritik terhadap Tasawuf

Belakangan ini tasawuf mendapat tantangan yang keras dari

kalangan Islam modernis. Seperti dikutip Mohammad Dawami, Djohan

250 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Effendi melaporkan bahwa kalangan modernis sering menganggap
tasawuf sebagai salah satu penyebab kemunduran umat Islam, lantaran
tasawuf itu mengajarkan sikap pasif dan kelemahan vitalitas. Tasawuf
menckankan kesalehan individual sebagai tujuan tertinggi kehidupan,
schingga melakukan sikap apatis terhadap keberadaan manusia di dunia
dan mendorong mereka melupakan kodratnya sebagai makhluk sosial.'
Mereka menuduh kalangan tradisionalis telah mengabaikan masalah
duniawi dan hanya berorientasi kebahagiaan akhirat melalui praktik
tasawuf schingga bersikap pasif terhadap modernisasi dan kiainya
memegangi tradisi mati secara ketat.” Mereka juga menolak pemikiran
tasawuf al-Ghazali maupun Ibnu Arabi.’

Harun Nasution melaporkan bahwa pemikiran Muhammad Abdul
Wahab dalam memperbaiki kedudukan umat Islam, merupakan reaksi
terhadap paham tauhid di kalangan umat Islam waktu itu. Kemurnian
paham tauhid mereka telah dirusak oleh ajaran-ajaran tarekat yang
semenjak abad ke-13 telah tersebar luas di dunia Islam.* Sementara salah
satu penyebab kemunduran Islam menurut Muhammad Igbal adalah,
pengaruh zubud yang terdapat pada ajaran tasawuf. Dalam kehidupan
zubud, perhatian harus dipusatkan pada Tuhan dan sesuatu di balik
materi, sehingga menyebabkan umat Islam kurang mementingkan soal
kemasyarakatan.” Maka baik tarekat maupun zuwbud, keduanya sebagai
refleksi kehidupan tasawuf telah menghambat kemajuan umat Islam.

Memang beberapa pemahaman zwbud mengarah pada kehidup
pasif terhadap dunia. Al-Thusi mengutif Syaikh yang mengatakan bahwa

! Mohammad Dawami, Tasawuf Positif dalam Pemikiran Hamka (Yogyakarta:
Fajar Pustaka Baru, 2000), h. 7.

> Abdurrahman Wahid, “Foreword”, dalam Greg Barton and Greg Fealy (eds.),
Nabdlatul Ulama, Traditional Islam and Modernity in Indonesia (Clayton: Monash Asia Institute
Monash University, 1996), h. xiii.

3 Ibid., h. 168.

* Harun Nasution, Pewbarnan dalam Islam Sejarab Pemikiran dan Gerakan (Jakarta:
Bulan Bintang, 1975), h. 23.

3 Ibid., h. 191.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 251



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

barang siapa melakukan z#bhud maka tidak boleh menghampiri dunia
karena sesungguhnya mencintai dunia sebagai pangkal setiap kesalahan,
sedangkan zwhud dari dunia merupakan pangkal setiap kebaikan dan
ketaatan.® Syibli menyatakan bahwa z#bud itu adalah lupa. Sebab dunia
tidak berarti sesuatu, sedangkan z#hud dari dunia berarti melupakannya.’
Sedangkan Abu Usman menyatakan bahwa zu#bud adalah meninggalkan
dunia kemudian tidak memperhatikan pada orang yang mengambilnya.®

Dengan demikian, menurut Quraish Shihab, penafsiran yang
disampaikan kaum sufi terhadap makna zuhud dirasakan kurang
menguntungkan karena hampir semuanya cenderung pesimistik terhadap
kehidupan dunia.” Oleh katrena itu, dibutuhkan penafsiran baru sesuai

dengan tuntutan-tuntutan kontemporer.

Segi-Segi Positif Tasawuf

Melalui penafsiran baru, sesungguhnya tasawuf itu tidak selalu
berkonotasi negatif. M. Amin Syukur menyatakan bahwa dalam
tasawuf ada prinsip-prinsip positif yang mampu menumbuhkan masa
depan masyarakat, seperti selalu mengadakan introspeksi (mubasabab),
berwawasan hidup moderat dan menghindari jeratan nafsu rendah yang
menyebabkan lupa pada diti dan Tuhannya."” Pemahaman zuhud senditi
tidak selalu berarti meninggalkan dunia. Abu Sulaiman al-Daraniy
mengungkapkan makna substantifnya, yaitu gu#bud adalah meninggalkan
sesuatu yang mengalihkan perhatian pada Allah." Shihab menyatakan

bahwa seorang zabid sejati adalah orang yang mampu bersikap integratif,

¢ Abu Nashr al-Satraj al-Thusiy, a/+-Luma’ (Mesit: Dar al-Kutub al-Haditsah,
1960), h. 72.

7 Ibid., h. 73.

8 Abi al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin al-Qusyaiti al-Naisabuti, a/-Risalal) al-
Qusyairiyah fi Tl al-Tashawwaf, (t.t.p.: Dar al-Khair, t.t.), h. 116.

* M. Quraish Shihab, “Sekapur Sitih”, dalam M. Amin Syukut, Zubud di Abad
Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), h. x.

' M. Amin Syukut, Zuhud di Abad Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004),
h. 18.

""" Al-Naisabutiy, ai-Risalah al-Qusyairiyah..., h. 117.

252 sk Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

inklusif dan mendunia sehingga praktik #bud-nya benar-benar fungsional
dan mampu menjawab problem keduniaan yang dirasakan semakin rumit
ini."* Dengan begitu, tasawuf dan zzbud justru melahirkan konsekuensi-
konsekuensi yang positif.

Kehidupan tasawuf itu sebenarnya bisa bermakna ganda.
Nurcholish Madjid menyatakan bahwa hidup penuh sikap pasrah itu
memang bisa mengesankan kepasifan dan eskapisme, tetapi sebagai
dorongan hidup bermoral. Pengalaman mistik kaum sufi sebenarnya
dahsyat, maka tasawuf juga disebut ajaran akhlak, yaitu akhlak sebagai
“tiruan” akhlak Tuhan, sesuai sabda Nabi, “Berakhlaklah kamu semua
dengan akhlak Allah.”"

Pentingnya tasawuf dalam budaya negeri-negeri Muslim dapat
dikenali dengan baik.'* Sejarah mencatat peran tasawuf yang begitu
besar. A.H. John melaporkan bahwa para sufi pengembara terutama
yang melakukan penyiaran di Nusantara. Mereka berhasil mengislamkan
sejumlah besar penduduk Nusantara minimal sejak abad ke-13. Faktor
utama keberhasilan konversi itu adalah kemampuan mereka menyajikan
Islam dalam kemasan yang atraktif, terutama menckankan kesesuaian
dengan Islam, ketimbang perubahan dalam kepercayaan dan praktik
keagamaan lokal."

Setelah kejatuhan Baghdad, kaum sufi memainkan peranan
penting dalam memelihara keutuhan dunia Muslim dengan menghadapi
tantangan kecenderungan pengepingan kawasan-kawasan ke-£halifah-an

di dalam wilayah-wilayah linguistik Arab, Persia dan Turki.'"* Bahkan di

2 M. Quraish Shihab, “Sekapur Sirih”..., h. xi.

Y Nutcholish Madjid, Is/an Doktrin dan Peradaban Sebnah Telaah Kritis tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina,
1992), h. 266.

" J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in Isiam (London: Oxford University
Press, 1973), h. 233.

Y Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timnr Tengah dan Kepulanan Nusantara Abad
XV dan XV1II Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Islam di Indonesia (Bandung:
Mizan, 1994), h. 35.

16 1bid., h. 33.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 253



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Libia, tarekat Sanusiyah berhasil mengusir penjajah Portugis kemudian

mendirikan negara Islam.

Upaya Pengembangan Tasawuf

Mengingat adanya tuntutan-tuntutan pengembangan, tasawuf
sebagai suatu bangunan ilmu seharusnya mengalami perubahan, dinamika
maupun pengembangan-pengembangan. Para pemikir Islam khususnya
ahli tasawuf Indonesia telah berupaya merespon desakan tersebut
dengan menghadirkan tasawuf yang khas. Dari hasil penelusuran, penulis
menemukan delapan macam tawaran konsep tasawulf, yaitu tasawuf sosial,
tasawuf positif, tasawuf perkotaan, tasawuf falsafi, tasawuf irfani, tasawuf

kontekstual, tasawuf Jawa dan tasawuf Muhammadiyah.

Tasawnf Sosial

Tasawuf merupakan kehidupan yang selalu berusaha mendekatkan
diri sedekat-dekatnya kepada Allah melalui peningkatan dan
penyempurnaan ibadah, baik ibadah wajib maupun ibadah sunnah.
Kehidupan ini melahirkan kesalehan individual, tetapi kurang bersikap
sosial. Akibatnya tasawuf dipandang sebagai suatu kehidupan yang
memiliki kepedulian kepada Allah, tetapi kurang memiliki kepedulian
kepada sesama manusia. Zwhud sebagai contoh yang selama ini selalu
dianggap sebagai sikap meninggalkan dunia padahal seorang zahid
(pelaku zzhud) juga memiliki keluarga yang membutuhkan dunia (sandang,
pangan, papan dan pembiayaan pendidikan). Apalagi ketika seseorang
sufi telah mencapai tingkatan fana’ (lenyap) pada tingkatan fana’an al-
nafs (lenyap dari dirinya sendiri) maka tidak ada yang menjadi perhatian
termasuk dirinya sendiri, kecuali hanya Allah semata. Sehingga perilaku
tasawuf dipandang makin jauh dari kehidupan sosial.

Oleh karena itu, M. Amin Syukur mencoba menjawab kegelisahan
itu dengan membangun konsep tasawuf sosial dalam sebuah karyanya
yang betjudul Tasawuf Sosial. Buku ini disunting oleh Umar Natuna
dan diterbitkan oleh Pustaka Pelajar Yogyakarta. Buku ini menyajikan

254 >k Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

pembahasan yang relatif baru untuk memenuhi kebutuhan masyarakat,
sebagaimana latarbelakang yang memotivasi penyusunannya.

Buku tersebut merupakan kumpulan makalah diskusi dan
ceramah yang disampaikan pada berbagai pertemuan, kemudian disusun
dan diedit menjadi buku yang tersusun rapi ini.'” Buku itu berisikan
ajaran tasawuf yang dapat diaplikasikan di tengah-tengah masyarakat
sehingga layak dibeti judul Tasawuf Sosial (Transformasi Etik Islam di
Era Modern), lantaran sifatnya yang membumi dan aplikatif tersebut.'®
Umar Natuna mengatakan bahwa selaras dengan potensi dan prospek
Islam sebagai kekuatan etis pembangunan manusia sempurna, buku
itu dihadirkan. Buku karya Syukur tersebut merupakan pembuka bagi
upaya menempatkan Islam sebagai landasan etis pembangunan manusia
sempurna, sebagaimana dicita-citakan bangsa ini."”

Berangkat dari tradisi keilmuwan pesantren dan perguruan
tinggi, Syukur berupaya mengetengahkan nuansa tasawuf sosial yang
seharusnya dipegangi masyarakat Indonesia, terutama para pelaku
pembangunan schingga kesan negatif bagi masyarakat Muslim Indonesia
dapat dihilangkan. Syukur juga mengetengahkan simbol-simbol serta
dimensi-dimensi ibadah dan sosial Islam sebagai sebuah kerangka nilai
bagi perumusan kebijakan pembangunan manusia.”’ Biografi intelektual
Syukur menjadi faktor penyempurna dalam merumuskan dan menyusun
bangunan tasawuf sosial tersebut. Sebab di samping ia memadukan materi
dan metodologi, juga memadukan perspektif tradisional dari pesantren
dan perspektif modern dari perguruan tinggi.

Model penampilan tasawuf di masa sekarang ini tidak harus
menjauhi kekuasaan, tetapi justru masuk di tengah-tengah pergulatan

politik dan kekuasaan. Sebab menjauhi kekuasaan menunjukkan

7 M. Amin Syukur, Tasawuf Sosial, Umar Natuna (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2004), h. v.

'8 1bid., h. vi.

¥ 1bid., h. ix.

2 Thid., h. ix-x.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 255



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

ketidakberdayaan dan kelemahan.”

Dengan demikian, tasawuf sosial bukan tasawuf yang isolatif, tetapi
aktif di tengah pembangunan masyarakat, bangsa dan negara sebagai
tuntutan tanggungjawab sosial tasawuf pada awal abad XXI ini. Tasawuf
tidak lagi #g/ah dari keramaian, sebaliknya, harus aktif mengarungi
kehidupan secara total, baik dalam aspek sosial, politik, ekonomi dan
sebagainya. Karena itu, peran para sufi seharusnya lebih empirik,
pragmatis dan fungsional dalam menyikapi dan memandang kehidupan
ini secara nyata.”” Karena itu, sufi mesti bergumul dengan masyarakat,
bahkan dengan masyarakat yang memiliki berbagai latar belakang agama,
budaya, suku, bahasa dan sebagainya, sebagai suatu kondisi yang tidak
terhindarkan dalam kehidupan modern sekarang ini.

Mengenai tuntutan sikap pluralis ini, tasawuf memandang bahwa
keaneckaragaman agama di dunia ini hanya sekadar bentuknya, sedangkan
hakekatnya sama, karena semua agama mempunyai sumber yang sama
dan bertujuan untuk menyembah kepada Sumber segala sesuatu,
Tuhan Pencipta alam semesta.” Memang rata-rata hubungan antarumat
beragama di kalangan sufi itu jauh lebih cair dan elegan daripada fagzh.
Tokoh-tokoh sufi seperti al-Hallaj, Rumi maupun Ibnu Arabi memiliki
hubungan yang sangat akrab dengan pemeluk agama lainnya. Murid-
murid Rumi berasal dari berbagai pemeluk agama. Ketiga sufi memiliki
konsep kesatuan agama (wadat al-adyan).

Adapun materi pembahasannya meliputi pendahuluan, tasawuf dan
tantangan keindonesiaan, tasawuf dan pembangunan kesadaran hidup
sosial yang islami, resistensi Islam dalam masyarakat modern, serta al-
Qur’an dan pembinaan sumber insani.** Lantaran isi buku karya Syukur ini
berasal dari berbagai makalah diskusi dan seminar maka pembahasannya

melebar pada teologi, ekonomi dan al-Qur’an. Konsekuensinya potret

2 Ibid,, h. 24.
2 Ibid, h. 28.
% Ibid, h. 40.
% Ibid, h. 184.

256 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

konstruksi tasawuf sosial itu kurang terkonsep secara utuh dan terfokus,
lantaran makalahnya ada lebih dulu daripada judul bukunya. Lazimnya
malahan judul baru dirumuskan untuk disesuaikan dengan isinya maupun

salah satu bahasan isinya.

Tasawnf Positif

Tasawuf positif ini ditulis oleh Mohammad Dawami dalam bukunya
vang berjudul, Tasawuf Positif dalam Pemikiran Hamka, yang diterbitkan
oleh Fajar Pustaka Baru Yogyakarta. Dari judul ini bisa diketahui bahwa
penulisnya hanya mencoba mengungkapkan dan menegaskan kembali
pemikiran-pemikiran Hamka yang ditampilkan sebagai tasawuf positif,
sedangka dalam tulisan Hamka sendiri tidak menggunakan judul tasawuf
positif, melainkan Tasawuf Modern. Buku tersebut merupakan bentuk
lanjutan dari tesis Dawani untuk meraih gelar magister.

Selama ini, penilaian yang bernada mendiskreditkan tasawuf
masih berlangsung. Dawami melaporkan bahwa tasawuf mendapat
kesan “negatif” bagi kalangan tertentu dari umat Islam.” Sebagaimana
dipaparkan di depan, tasawuf menghadapi berbagai tantangan, khususnya
tantangan-tantangan internal dari kalangan tokoh Islam modernis
maupun reformis. Mereka memvonis tasawuf sebagai perilaku yang
pasif, fatalis, mengabaikan dunia, bahkan biang kerok kemunduran umat
Islam di dunia ini dalam waktu yang relatif lama hingga sekarang belum
terhentikan.

Berdasarkan pertimbangan bahwa masyarakat ilmiah maupun
masyarakat awam, perlu mengetahui dan memahami konsep-konsep
tasawuf yang pernah dikembangkan oleh ulama Indonesia sendiri maka
Dawami memberanikan diri untuk melakukan publikasi terhadap karya
tulis yang berasal dari tesis tersebut. Mudah-mudahan karya tulis ini

mampu menambah wawasan dan referensi pembacanya dalam usaha

» Mohammad Dawami, Tasawnf Positif dalam Pemikiran Hamka (Yogyakatta:
Fajar Pustaka Baru, 2000), h. 7.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 257



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

mengetahui dan memahami dunia tasawuf dengan lebih utuh.” Hal ini
dimaksudkan agar mampu memilah antara tasawuf positif dan tasawuf
negatif sehingga tidak secara apriori memvonis semua bentuk tasawuf
sebagai serba negatif.

Dari segi struktur, tasawuf yang ditawarkan Hamka berbeda dengan
tasawuf tradisional. Tasawuf yang ditawarkan Hamka (‘tasawuf modern’
atau ‘tasawuf positif’) berdasarkan pada prinsip tauhid, bukan pencarian
pengalaman mukasyafah.”’ Prinsip tauhid ini yang dapat dijadikan benteng
bagi pengkaji tasawuf agar tidak terjebak dalam tindakan-tindakan yang
bertentangan dengan akidah. Prinsip tauhid itu membekali pengkaji
tasawuf dalam menghadapi pengalaman maupun pengakuan sufi yang
anch-aneh yang dikhawatirkan menyesatkan, termasuk ucapan-ucapan
sathabat (ucapan ganjil di saat sufi menjelang kejadian ##7had maupun hulul).

Adapun materi pembahasan buku tersebut meliputi: Hamka dan
faktor-faktor lingkungannya, gerakan tarekat dan modernisasi Islam,
dan bangunan pemikiran Hamka tentang tasawuf.” Pembahasan tentang
bangunan pemikiran Hamka tentang tasawuf ini dirinci menjadi lima
sub bab, yaitu hakikat tasawuf, fungsi tasawuf, struktur tasawuf, konsep-
konsep dasar sufistik, serta tasawuf dan perkembangan agama dalam
zaman modern. Adapun sub bab struktur tasawuf meliputi pembahasan
konsep tentang Tuhan dan manusia serta hubungan antarkeduanya, jalan
tasawuf, penghayatan tasawuf dan refleksi pekerti tasawuf. Selanjutnya,
konsep-konsep dasar sufistik dipertajam lagi melalui pembahasan proses
sufistik tradisional, dan proses sufistik tasawuf modern.” Komposisi
buku ini sengaja diarahkan pada alur berpikir dalam rangka merumuskan
konsep tentang tasawuf modern atau bisa disebut sebagai tasawuf positif

seperti yang digagas Dawami tersebut.

% Thid, h. x.

2 Tbid, h. 243.

% Thid, h. 1 & 246.
» Ibid,, h. 157-239.

258 sk Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Tasawuf Perkotaan

Tasawuf perkotaan ini disusun oleh Muh. Adlin Sila dan kawan-
kawan dalam bukunya yang berjudul, Sufi Perkotaan Menguak Fenomena
Spiritualitas di Tengah Kebidupan Modern, yang diterbitkan oleh Balai
Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta. Buku ini merupakan
kumpulan hasil penelitian yang dilakukan Sumarsih Anwar, Neneng
Habibah, Marzani Anwar, Moh. Zahid dan Muh. Adlin Sila. Buku ini
memang menggunakan judul, Sufi Perkotaan, tetapi yang diungkapkan
adalah kegiatan-kegiatan tasawufnya. Maka secara substantif bisa
dikategorikan sebagai tasawuf perkotaan.

Materi buku ini menyajikan lima hasil penelitian yang disebar
ke dalam lima bagian: Jamaah Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah
Surau Nurul Amin Surabaya, Forum Keberagamaan Eksekutif (PKE-
UKAZH) dan Ahlussunnah Waljama’ah Palembang, Kelompok Pengajian
Eksekutif Nur Ilahi Semarang, Tarekat Nagsyabandiyah Surau Saiful
Amin Yogyakarta dan Anand Ashram Centre for Holistic Health and
Meditation.”” Tempat penelitian ini tidak hanya dilakukan di kota kecil,
tetapi juga di kota-kota terbesar di Indonesia. Bahkan penelitian yang
dipaparkan terakhir dalam buku tersebut dilaksanakan di Jakarta.

Buku itu terdiri dari beberapa laporan hasil penelitian yang dilakukan
oleh para peneliti Balai Litbang Agama Jakarta. Suatu studi yang dilakukan
dengan mengambil tema besar tentang dunia sufi di tengah masyarakat
perkotaan. Adanya kecenderungan sebagian warga beberapa kota besar
untuk terlibat secara intens dunia spiritual, merupakan fenomena baru
yang menarik untuk dilakukan penelitian.’® Sebab umumnya masyarakat
kota terkesan terbiasa hidup glamonr dalam menghadapi hinggar-bingarnya
kota yang dihiasi berbagai macam gedung megah, tempat perbelanjaan,

tempat hiburan, tempat wisata dan sebagainya.

% Muh. Adlin Sila (et.al.), Sufi Perkotaan Mengnak Fenomena Spiritualitas di Tengah
Kebidupan Modern (Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Jakarta, 2007),
h. 123.

3 Thid., h. ii.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 259



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Fenomena sufisme di tengah masyarakat yang terus beradaptasi
dengan nilai-nilai baru, seolah merupakan gerakan yang melawan arus
transformasi. Mereka masih bertahan dengan kepercayaan-kepercayaan
tradisional dan sangat kokoh mendambakan kekuatan batin.”* Komunitas
sufi perkotaan itu telah tumbuh dalam dua dasawarsa belakangan dan
kini tetap bertahan.” Memang sufisme telah menarik perhatian sebagian
masyarakat kelas menengah terdidik untuk menggali khazanah intelektual
dan filosofis tokoh-tokoh sufi terkenal dalam sejarah peradaban Islam.
Kursus-kursus yang diselenggarakan oleh lembaga-lembaga pendidikan
sosial seperti LSAF dan Paramadina telah menarik minat yang cukup
tinggi di kalangan kaum terdidik kelas menengah perkotaan.*

Gejala-gejala dan bahkan kehidupan tasawuf di perkotaan yang
tumbuh semakin subur ini mematahkan teori-teori dari beberapa pakar
bahwa dunia semakin modern maka akan menggilas kehidupan tasawuf
sehingga tasawuf akan mati dengan sendirinya. Teori itu kalaulah
mendapatkan bukti pendukung secara empirik, hanyalah terjadi di Barat.
Sebab teori itu dirumuskan oleh ilmuwan-ilmuwan Barat berdasarkan
budaya dan pengalaman Barat. Namun Islam memiliki kecenderungan
yang berbeda. Sejarah Islam mencatat bahwa ketika kehidupan masyarakat
makin materialistik dan hedonistik maka reaksi dalam bentuk kehidupan
tasawuf justru semakin kuat. Maka tasawuf tetap hidup bahkan semakin
berkembang meskipun menghadapi kehidupan modern maupun
supermodern sekalipun.

Tulisan dalam buku tersebut ingin memberikan jawaban atas
persoalan tersebut. Buku itu diangkat dari hasil penelitian lapangan oleh
pata penulis sekaligus semua peneliti Balai Litbang Agama Jakarta.”® Hasil
penelitian pada kelompok-kelompok pengajian di masyarakat perkotaan

2 Ibid., h. xi.

3 Ibid., h. xii.

* Mohammad Nor Ichwan dan Muhammad Mastur, “Pengantar Editor” dalam
M. Amin Syukur, Tasawnf Kontekstual Solusi Problen: Manusia Modern (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2003), h. vi-vii.

3 1bid.

260 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

di Jakarta, Surabaya, Yogyakarta, Semarang, Bandung, Palembang
dan Padang ini, membuktikan bahwa tasawuf di kalangan masyarakat
agak berbeda dengan tasawuf yang dikenal sebelumnya.’® Tasawuf di
perkotaan justru melengkapi dan menyinari kehidupan duniawi sehingga
para pengamalnya mampu memerankan kehidupan ganda: bekerja
keras di kota untuk mendapatkan harta yang banyak tetapi juga serius
mengikuti kegiatan-kegiatan spiritual tasawuf sehingga mereka merasakan
kebahagiaan yang sesungguhnya.

Selanjutnya perlu diungkapkan hasil-hasil pengamatan para
peneliti dalam buku tersebut mengenai fenomena tasawuf perkotaan,
sebagai berikut: ternyata banyak orang Islam baik dari kalangan
bawah, menengah maupun elit seperti mahasiswa, dosen dan pejabat
pemerintah, yang sangat berminat mengikuti ajaran tasawuf di surau
Nurul Amin Surabaya. Padahal Surabaya sebagai salah satu kota besar di
Indonesia yang kehidupan modernitasnya cukup tinggi.”” Ajaran tasawuf
mempunyai peranan yang sangat besar bagi kaum elite di perkotaan
karena dapat mengakses sesuatu untuk menyampaikan kepada atasan
atau bawahannya.” Belakangan ini orang-orang kota menoleh model
keberagamaan sufi. Ini merupakan gejala baru mengawali abad ke-21,
ketika produk teknologi tidak memberikan kepuasan batin dan ketika
materi tidak mampu membahagiakannya. Sementara itu keberagamaan
model fikih dirasakan terlalu verbal. Maka mereka menempuh pendekatan
diti kepada Allah melalui tasawuf.” “Orang kota memilih tasawuf agar
mendapatkan ketenteraman hati, dengan berusaha agar tidak ada lagi
hijab dalam mencintai Allah.”* Tasawuf kota tidak hanya dilaksanakan di
masjid-masjid dan zawiyah-zawiyab, tetapi justru di hotel-hotel berbintang,

kawasan-kawasan bisnis dan tempat-tempat wisata seperti kawasan

3 Ibid., h. xii-xiii.

7 Muh. Adlin Sila (et.al)), Sufi Perkotaan..., h. 5.
¥ 1bid., h. 44.

¥ 1bid., h. 62.

90 Ibid., h. 178-179.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 261



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Puncak Bogor*!

Dari hasil pengamatan langsung melalui penelitian tersebut dapat
ditegaskan bahwa terdapat gejala-gejala kehidupan baru di beberapa dan
berbagai kota besar di Indonesia yang bertentangan dengan mwainstrem
kehidupan perkotaan yang serba glamonr, serba materialistik, serba
hedonis, serba target, serba kalkulasi dan serba rasional. Kehidupan baru
tersebut justru mengarah pada kehidupan spiritual yang menenteramkan,
atau kehidupan tasawuf yang menenangkan hati dalam menghadapi

gelombang modern di perkotaan.

Tasawnf Falsafi

Tasawuf falsafi ini ditulis oleh M. Afif Anshori dalam bukunya
yang berjudul, Tasawuf Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri, yang diterbitkan
oleh Gelombang Pasang Yogyakarta. Buku ini berasal dari tesis
pengarangnya sehingga isinya menekankan dan menjabarkan pemikiran
Fansuri, kemudian menyimpulkan menjadi bentuk dan identitas baru,
yaitu tasawuf falsafi.

Minat mengkaji pemikiran Hamzah Fansuri ini muncul ketika
dalam literatur perkembangan pemikiran tasawuf di Indonesia disebutkan
bahwa ajaran tokoh ini sebagai ajaran yang kontroversial, bahkan divonis
menyesatkan oleh Nuruddin al-Raniri. Dengan perasaan husn al-dban
timbul pertanyaan, mungkinkah ulama besar seperti Hamzah Fansuri
itu mengajarkan ajaran sesat?* Jadi motif penelitian terhadap pemikiran-
pemikiran Hamzah Fansuri ini justru karena faktor ketidakpercayaan
atau setidaknya keraguan yang disimpulkan dalam bentuk pertanyaan:
mungkinkah ulama sekaliber Hamzah Fansuri berusaha menyesatkan
umat?

Semula buku ini merupakan tesis yang disusun untuk memeroleh

gelar magister di bawah bimbingan Prof. Dr. Yasir Nasution dan Prof.

' Ibid., h. 179.
> M. Afif Anshoti, Tasawuf Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri (Yogyakarta:
Gelombang Pasang, 2004), h. vi.

262 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Dr. Usman Felly di IAIN Sumatera Utara Medan, yang terdiri atas lima
bab. Atas saran Dr. Karel A. Steenbrink, untuk menjadi sebuah buku,
agar ditambah satu bab lagi mengenai sejarah Aceh, yang dipaparkan
pada bab IL.* Karena itu, isi buku ini terfokus karena penulisnya
hanya melakukan kajian pemikiran Hamzah Fansuri sebagaimana yang
menjadi fokus penelitian (pembatasan masalah). Di samping itu, buku
ini telah melalui penelaahan secara berlapis, mulai dari penulisnya sendiri,
promotor, penguji dan penerbit sehingga yang mencermati banyak orang
dan memiliki kepakaran yang terkait.

Adapun materi pembahasannya meliputi: Islam di Aceh sampai
awal abad ke-17, Hamzah Fansuri: Biografi dan Akar Pemikiran,
Diskursus Pemikiran Hamzah Fansuri, Sanggahan Nuruddin al-Raniri,
dan Kesimpulan.** Dari komposisi pembahasan ini tetlihat bahwa
pembahasan dalam buku ini didesain bernuansa dialogis. Maksudnya ada
pemaparan tentang seffing sosial dan pemikiran sufi yang memengaruhi
Hamzah Fansuri, wujud pemikirannya sendiri, sanggahan al-Raniri
terthadap Hamzah Fansuri dan diakhiri dengan tinjauan terhadap
sanggahan Nuruddin al-Raniri.

Di sini perlu dipaparkan contoh tasawuf falsafi melalui konsep
ke-fana’-an yang tertinggi yakni apabila kesadaran tentang fana’ itu
sendiri juga hilang (fana’ al-fana’) yang diungkapkan Hamzah Fansuri
dan dikutip al-Attas kemudian dikutip Anshori, sebagai berikut:

Adapun fana’ itu, pada ibarat (ialah): melenyapkan segala ghayr Allah.
Jika orang fana’ lagi tahu akan fana’-nya, belum ia fana’ karena fana’ itu,
pada ibarat (hapus daripada) ghayr Allah. Apabila belum hapus daripada
ghayr Allah, belum fana’ hukumnya; apabila hapus daripada ghayr Allah
niscaya yang menyembah pun lenyap—yang disembah pun lenyap daripada
rasanya—yakni menjadi esa, (yaitu) tiada; lenyap sekali-kali.*

Pernyataan inilah yang menimbulkan reaksi keras sebab

© Ibid,, h. vil.
“ Ibid, h. 1 & 233.
 Ibid., h. 186.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 263



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

menimbulkan kesan bahwa hamba dan Tuhan telah menyatu schingga
tidak bisa dibedakan lagi mana yang hamba dan mana yang Tuhan.
Ini merupakan pernyataan yang sensitif sekali bagi kebanyakan ulama
termasuk Nuruddin al-Raniri sehingga banyak orang yang menghujat.

Apalagi Hamzah Fansuri menulis syairnya:
Qala Allahn Ta’ala di dalam kitab
Fa'tabiru ya uli al-bab
Barang siapa fana’ dati sekalian hisab
lalah washi/ dengan hijab
Kata Ba Yazid tetlalu ‘ali
Pada subbhani ma a’hama sya’ni
Itulah ‘@syiqg sempurna fani
Jadi senama dengan Hayyu al-Bagi.*®

Jadi syair Hamzah Fansuri ini menimbulkan tuduhan yang makin
kuat bahwa ia mengaku menyatu dengan Tuhan. Ketika ia mencapai
puncak fana’ (fana’ al-fana’), ia mengucapkan subbani ma a’3hama sya’ni
(Mahasuci Aku, Maha Besar Aku). Ketika ucapan Fansuri ini dipahami
secara tekstual oleh mayoritas umat Islam maka menimbulkan kesimpulan
sebagai ajaran sesat. Bagi orang yang mendalami tasawuf, ia memiliki
metode khusus dalam memahami pernyataan itu, yaitu bahwa yang
mengucapkan subbani ma a’zhama sya’ni itu adalah Allah sendiri melalui
lidah Hamzah Fansuri sechingga mampu memahaminya secara positif,

tidak sampai menuduhnya tersesat.

Tasawnf Irfani

Tasawuf irfani ini ditulis oleh Dahlan Tamrin dalam bukunya,
Tasawnf Irfani Tutup Nasut Buka Lahut, yang diterbitkan oleh UIN
Maliki Press Malang pada 2010. Judul buku ini mengungkapkan
makna yang mendalam tentang magam yang diharapkan. Suatu wagam
yang hanya orang-orang khusus yang mampu menembusnya.

Buku kecil ini sebagai wacana yang disajikan untuk masyarakat luas,

baik untuk akademisi maupun Muslim awam, agar mereka memahami

¥ Ibid., h. 186-187.

264 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

salah satu ajaran Islam yaitu zhsan yang kemudian menjadi konstruksi
ilmu yang disebut dengan tasawuf.*” Hal ini memang penting karena zhsan
menjadi satu rangkaian dari iman dan Islam sehingga menjadi paduan
trio-ajaran (iman, Islam dan ibsan). Ihsan merupakan tingkatan atau tahapan
yang paling tingei dari deretan ajaran itu. Kalau diibaratkan zzan bagaikan
akar, Islam bagaikan batang, cabang, ranting, daun maupun bunganya
maka zhsan bagaikan buahnya.

Tasawuf dalam perkembangannya dapat dikategorikan menjadi
tiga bagian, yaitu tasawuf akhlaki, tasawuf irfani dan tasawuf falsafi.*
Tasawuf irfani ditulis lebih awal daripada tasawuf lainnya, dalam rangka
memberikan wawasan dasar untuk a/-salik (orang yang menempuh
perjalanan spiritual menuju Allah) yang berusaha menghampiri A/~Hagg
sebagai Dzat Yang Maha Suci, dapat terbimbing dengan baik seperti
ketika menghampirinya melalui salat, puasa dan haji. .4/-Hagg sebagai
Dzat Yang Maha Suci tidak bisa dihampiri melainkan oleh orang-orang
yang suci badan, tempat, kondisi, batin dan lain sebagainya. Maka dengan
kehadiran buku ini, a/-salik sedikit terbantu agar penghampirannya benar
dan cepat.” Karena buku ini bisa dijadikan sebagai panduan bagi a/-salik
ketika akan menjalankan aktivitas-aktivitasnya.

Adapun materi pembahasan buku ini meliputi: tasawuf sebagai salah
satu ajaran Islam, waqamat dan abwal, tazkiyah, dan tutup nasut singkap
lahut>" Bab tasawuf sebagai salah satu ajaran Islam mengetengahkan
enam macam sub bab seputar pengenalan tasawuf pada tingkat dasar
(permukaan); bab mwaqamat meliputi al-syari’at, al-tharigat, al-haqigat, dan
al-ma’rifat. Dari keempat sub bab ini masih dirinci lagi secara lebih detail;
adapun bab tutup nasut singkap Jabut dijabarkan lagi ke dalam salat, puasa
dan haji.

7 Dahlan Tamtin, Tasawnf Irfani Tutup Nasut Buka Lahut Malang: UIN Maliki
Press, 2010), h. v.

*® Ibid.

¥ Ibid., h. vi.

0 Ibid., h. 3-124.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 265



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Pada bab 4 (tutup nasut singkap labu?) di bagian salat, Tamrin
mengutip Ronggowarsito yang dimuat dalam karya Simuh, tentang
tuntunan proses wushul kepada a/-Hagg (Tuhan) yang terdapat pada
kandungan makna suara (simbol) dalam seni gendingan Jawa yakni: #ang,
ning, nung, jur, lan gung, sebagaimana dijelaskan berikut ini.

a. Nang (tenang), maksudnya situasi dan kondisi di waktu salat
haruslah tenang, tidak gaduh, rasa, cipta dan karsa. A/-salik juga harus
tenang dengan berusaha menghilangkan semua kesibukan dan masalah
yang mengganggu konsentrasinya. Bagi a/-salik, yang ada di hadapannya
hanyalah Allah.

b. Ning (hening), maksudnya ketika salat hendaknya hening yang
prosesnya diawali dengan: (1) al-budlnr, maksudnya ketika menghadap
kepada a/-Hagq hendaknya menghadirkan semua potensi diri, fisik
dan psikis (raga, rasa, cipta dan karsa); (2) a/-hudln’, maksudnya ketika
menghadap kepada a/-Hagq hendaknya merendahkan raga, rasa, cipta dan
karsa dengan beradab (bertata krama), fawadin’ (andap asor) sebagaimana
pegawal istana di hadapan raja; dan (3) a/-kbusyn’, maksudnya ketika
menghadap kepada a/-Hagq hendaknya memfokuskan potensi diri
sampai merasakan bahwa yang ada di depannya hanyalah a/~-Hagg dan bila
tidak bisa merasakan itu maka ia harus yakin bahwa a/-Hagq senantiasa
memperhatikannya.

Sementara £husyn’ dalam pandangan sufi ada tiga tingkatan: (a)
kbhusyw’ karena khauf (takut) dan kehinaan diri. Khusyz' ini untuk para
hamba-Nya dan para zahid; (b) £busys’ karena pengagungan, kehebatan
dan kemuliaan a/-Hagq. Khusyx’ ini untuk para murid dan para al-salik;
dan (c) gbusyn’ karena kegembiraaan, kebahagiaan dan penghampiran.
Khusyw’ ini untuk orang yang sampai pada tingkat makrifat dan bertemu
dengan al-Haqq (al-wasil min al-‘arifin). Magam ini untuk salat gurratu a’yun.

c. Nung (dunung, dumunung, sanmbung). Maksudnya, al-salif telah masuk
pada tahap sampai dan bertemu (al-wushul) dengan al-Haggq.

d. Jur (ajur). Maksudnya, a/-salif sampai pada tahap merasa hancur

266 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

bertemu dengan a/-Haggq, tenggelam dalam kekuasaan-Nya Yang Maha
Dabhsyat (al-fana’ billab).

e. Gung (agung). Maksudnya, al-salik ketika sampai pada tahap
tenggelam dalam kekuasaan-Nya, ia tidak mampu berbuat apa-apa kecuali
hanya mengucapkan kalimat Gusti Pangeran Kang Moho Agung (Allah Yang
Maha Agung).”!

Ini kreasi yang mencoba memaknai suara gamelan dari perspektif
tasawuf guna mendekatkan diri sedekat-dekatnya kepada Allah hingga
mencapal al-wushul (bertemu dengan Allah). Bunyi gamelan itu adalah
nang, ning, nung, jur, dan gung. Nang (tenang) dan ning (hening) ini masih
berkaitan dengan cara salat yang &husyn’. Dari cara salat yang gbusyn’
akhirnya bisa menghasilkan nung (dumunung, bersambung atau al-wushul
dengan Allah), jur (merasa hancur ketika bertemu dengan Allah), dan gung
(akhirnya hanya mengucapkan Allah Yang Maha Agung;

Adapun gbusyn’ dalam salat dibagi ke dalam tiga level: mubadlarah,
muragabah dan musyahadah. Adapun penjelasannya sebagai berikut:

a. Mubadlarah, artinya orang yang menunaikan salat berusaha
menghadirkan diri dan potensinya seperti gerakan tubuh, bacaan salat,
akal, hati dan emosinya. Mereka adalah kelompok yang berusaha &busyn’
dalam salat (al-thalibin) dan dikategorikan sebagai level ‘awan.

b. Muragabah, artinya orang yang menunaikan salat sudah memasuki
penghadiran diri dan potensinya serta merasa selalu diperhatikan (al-sairin)
oleh a/-Haggq.

c. Musyahadah, merupakan level yang paling tinggi yakni seorang
dalam menunaikan salat sudah masuk wilayah bertemu (a/-wasilin) dengan
al-Hagg, merasakan manisnya berdialog dengan-Nya, menyaksikan
keagungan-Nya, yang selanjutnya merasa a/-fana’ bi al-Hagqq, yakni
hancur dan binasa dalam kemahaagungan a/-Hagq schingga kalimat yang
diucapkan adalah Allahu Akbar.

d. Makrifat atau level &busus al-khusus. Salat yang demikian ini yang

U Ibid., h. 101-102.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 267



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

disebut dengan maqam gurrata ayun dalam salat.>

Jadi tiga langkah tersebut (mubadlarah, mugarabah dan musyahadabh)
merupakan langkah-langkah yang seharusnya ditempuh bagi orang yang
ingin melakukan zhsan dalam salat (menyempurnakan salatnya). Melalui
tiga langkah yang sangat berat itu, pada akhirnya menghasilkan makrifat

sebagai level &busus al-khusus.

Tasawuf Kontekstual

Tasawuf kontekstual ini disusun oleh M. Amin Syukur dengan
menghadirkan sebuah karya yang berjudul, Tasawnf Kontekstual Solusi
Problem Manusia Modern, yang diedit oleh Mohammad Nor Ichwan dan
Muhammad Masrur. Buku ini diterbitkan oleh Pustaka Pelajar Yogyakarta.
Buku ini merupakan kumpulan dari dialog yang difasilitasi oleh Harian
Suara Merdeka melalui rubrik “Tasawuf-interaktif”.

Era modern memang banyak memberikan kemudahan dalam
kehidupan, namun persaingan yang ketat, kehidupan yang keras atau
tawaran yang menggiurkan seringkali menimbulkan kegelisahan batin
dan pergolakan jiwa yang mengganggu. Di samping itu, ada keinginan
hidup secara instan bagi sementara orang yang berakibat tindakan nekat
yang tidak rasional. Lantaran fenomena ini, maka terbetiklah keinginan
untuk menampung keluhan dan permasalahan masyarakat pembaca, agar
bisa dicati pemecahannya secara bersama-sama di Harian Suara Merdeka.>
Karena itu, buku ini merupakan jawaban terhadap pertanyaan-pertanyaan
pembaca harian itu sebagai kepedulian Syukur dalam menghapuskan atau
setidaknya mengurangi kegelisahan masyarakat.

Adapun materi pembahasan buku tersebut meliputi: mengenal
tasawuf, mengenal Tuhan lewat tasawuf, pesan moral ibadah formal,

mengembangkan kecerdasan emosional-spiritual, zikir dan doa

52 Ibid., h. 105-106.
> M. Amin Syukut, Tasawnf Kontekstual Solusi Problemr Manusia Modern
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. ix.

268 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

komunikasi spiritual dengan Tuhan.”* Pemetaan judul bab (bagian)
dalam komposisi pembahasan ini dilakukan dengan mencocok-cocokkan
berdasarkan rumpun bahasan tertentu. Hal ini bisa dimaklumi karena
buku ini berasal dari hasil tanya jawab Syukur dengan pembaca yang
ditayangkan secara beruntun oleh Harian Suara Merdeka. Karena itu,
lazimnya judul buku maupun judul bab ditetapkan belakangan setelah
selesai konsepnya. Judul buku maupun judul bab itu diselaraskan dengan
hasil tanya jawab tersebut.

Di tengah derasnya arus modernisasi dengan peralatan teknologi
modern, hidup menjadi semakin mudah, tasawuf semakin dicari dan
dibutuhkan oleh masyarakat. Fenomena ini menggugat anggapan bahwa
tasawuf menjadi faktor penghambat kemajuan dan perkembangan

masyarakat.”

Dulu di Indonesia tasawuf lahir dan menjamur hanya
terbatas di kalangan masyarakat pedesaan, seperti di pesantren tradisional.
Sedangkan tarekat sebagai salah satu pengamalan tasawuf, lebih banyak
mewarnai masyarakat lapisan bawah, tapi kini tasawuf telah terangkat
sebagai kebutuhan hidup masyarakat modern.” Ternyata tasawuf yang
asalnya oleh kalangan Islam modernis maupun reformis ingin disingkirkan
dari kehidupan umat Islam, belakangan ini justru dicati-cari dan dikejar-
kejar oleh masyarakat modern atau masyarakat perkotaan karena tasawuf
menyimpan resep ketenangan, kedamaian dan kebahagiaan yang mereka
butuhkan.

Buku tersebut merupakan bukti nyata dari kegelisahan masyarakat,
terutama para pembaca Harian Suara Merdeka tentang nilai-nilai terdalam
dari aktivitas keseharian umat beragama. Maka Syukur membagi-bagikan
pengalaman dan ilmu yang ditekuni selama ini kepada masyarakat luas
melalui rubrik “Tasawuf-Interaktif” di harian pagi Jawa Tengah tersebut.”’

Sehingga isi (contenf) dalam buku tersebut mengikuti problem-problem

* Ibid.,h. 1 & 338.

» M. Amin Syukur, Tasawuf Kontekstual.., h. vii.
¢ Thid.

7 Thid., h. viii.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 269



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

yang dirasakan lalu ditanyakan masyarakat melalui rubrik itu. Namun
jawabannya tentu berdasarkan pengetahuan, pemahaman, wawasan dan
pengalaman yang dimiliki Syukur kendatipun menggunakan bahasa yang
lebih sederhana supaya maksud dan maknanya mudah ditangkap oleh

para pembaca, khususnya para penanya.

Tasawnf Jawa

Tasawuf Jawa ini dijabarkan dan diperkenalkan oleh Simuh melalui
karyanya, Mistik Isiam Keawen R. Ng. Ranggawarsita: Suatu Studi terhadap
Serat Wirid Hidayat Jatz, yang diterbitkan oleh Ul Press pada 1988 dan
karya lainnya yang berjudul Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke
Mistik Jawa, yang diterbitkan oleh Bentang Budaya Yogyakarta pada 1995.

Simuh melaporkan bahwa dalam kepustakaan Islam kejawen,
pengaruh ajaran tasawuf dan tuntutan budi pekerti luhur terasa sangat
menonjol. Demikian juga istilah-istilah Arab yang berkaitan dengan
agama Islam dan tasawuf, sebagai bagian dari kepustakaan Jawa. Islam
telah lama menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat Jawa. Oleh
karena itu, seseorang akan sulit memahami kepustakaan Jawa dengan
baik, tanpa pengenalan ajaran Islam dan pengetahuan bahasa Arab yang
cukup. Dalam gubahan Serat Dewaruci karya Tan Khoen Swie berbentuk
sekar macapat misalnya, mengandung beberapa istilah Arab seperti:
wujud, zat, sifat, nikmat dan manfaat. Tanpa disadari, baik bahasa Jawa
maupun bahasa Indonesia banyak menyerap unsur-unsur bahasa Arab.*®

Inti ajaran Dewaruci misalnya adalah pengertian tentang Tuhan.
Pengertian ini disebut sebagai air suci yang dapat menenteramkan hidup
Arya Bima. Oleh karena itu, ilmu tentang Tuhan sebagai sangkan paraning
dumadi, dalam kejawen disebut dengan ngelmu kasampurnan.® Suatu
peristilahan yang menggambarkan tingkatan ilmu yang paling tinggi

dibanding tingkatan-tingkatan ilmu lainnya. Apabila seseorang telah

3 Simuh, Mistik Islam Kejawen R. Ng. Ranggawarsita: Snatn Studi terhadap Serat Wirid
Hidayat Jati (Jakarta: UI Press, 1988), h. 31.
3 Ibid., h. 363-364.

270 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

mencapai ilmu tersebut, berarti ia telah mencapai tingkatan puncak dalam
struktur hierarki keilmuwan.

Konsep wabdat al-wujud (kesatuan wujud atau kesatuan manusia
dengan Tuhan) yang populer disebut manunggaling kawnla Gusti dalam
kepustakaan Islam kejawen yang digunakan untuk menggambarkannya
adalah curiga manjing warangka, yakni manusia masuk dalam diri Tuhan,
laksana Arya Sena masuk dalam tubuh Dewaruci, atau sebaliknya,
warangka manjing curiga, Tuhan me-zitis dalam diri manusia, seperti dewa
Wisnu nitis pada diri Kresna. Paham /s, yakni masuknya ruh dewa dalam
diri manusia, atau ruh manusia dalam binatang masih kelihatan dalam
Serat Wirid Hidayat Jati. Ruh manusia yang sesat tidak dapat kembali ke
dalam singgasana Tuhan, hanya akan #z#/s dalam alam brakasakan (jin),
bangsa burung, binatang dan air.”

Konsep Islam kejawen tentang curiga manjing warangka (manusia
masuk dalam diri Tuhan) tersebut dapat diduga dengan kuat merupakan
pengaruh dati konsep al-ittibad yang dipopulerkan oleh Abu Yazid al-
Bustami, sedangkan konsep tentang warangka manjing curiga (Tuhan me-
nitis dalam diri manusia) merupakan pengaruh dari konsep al-hulul yang
dipopulerkan oleh Abu Mansyur al-Hallaj. Kedua sufi tersebut dikenal
telah mengungkapkan hal-hal yang ganjil menurut ukuran-ukuran syariat
yang disebut dengan istilah syathabat. Berdasarkan konsep curiga manjing
warangka maupun warangka manjing curiga tersebut menunjukkan bahwa
tasawuf Jawa yang dikembangkan adalah tasawuf falsafi.

Penghayatan gaib tujuh martabat diambil dari Arya Sena sewaktu
dalam tubuh Dewaruci. Penghayatan Arya Sena dalam Serar Wirid
Hidayat Jati disusun tujuh martabat:

Martabat Pertamia

Yakni adanya awang-awung yang tidak terbatas dan tidak berkiblat

ketika Arya Sena masuk dalam tubuh Dewaruci melalui telinga kirinya.

© Ibid, h. 297.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 > 271



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Martabat Kedna

Adanya empat macam cahaya: hitam, merah, kuning, dan putih.
Dalam Serat Dewarnciketiga cahaya pertama itu lambang nafsu tidak baik.
Dalam Serat Wirid Hidayat Jati, cahaya hitam dihubungkan dengan alam
penitisan, cahaya merah dengan alam bangsa brakasan, cahaya kuning
dengan alam bangsa burung dan cahaya putih dengan alam penasaran

tempat binatang air.

Martabat Ketiga

Adanya lima macam cahaya: hitam, merah, kuning, putih dan hijau.
Dalam Serat Dewaruci dikenal dengan pancamaya (lima macam semu). Lima

cahaya ini dalam Serat Wirid Hidayat Jati melambangkan lima indra.

Martabat Keempat

Dalam Serat Dewarnci terdapat nyala delapan sinar. Dalam Serar Wirid
Hidayat Jati terdapat perwujudan warna pramana atau alam penasaran,
yakni alam bangsa jin hitam, jin merah, jin hijau, jin kuning, jin putih, jin

biru, jin ungu dan jin dadu.

Martabat Kelima

Termasuk alam #/ubiyah (ketuhanan) yang ada tawon gumana (lebah
sedang menggema) yang berada dalam mega fana. Dalam Serat Dewarunci,
tawon gumana itu disebut juga dengan golek gading sebagai perwujudan

pramana.

Martabat Keenam

Dalam martabat ini ada perwujudan golek gading yang berada dalam

maqam baga’ dan termasuk tempat penasaran.

Martabat Ketujuh

Dalam martabat ini terdapat atma yang merupakan bayangan (#ajalli)

Tuhan. Atma disebut bayyn atau hidup. Pada martabat ini tercapailah

272 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

penghayatan manunggal dengan Tuhan sehingga tidak dapat dibedakan
lagi antara atma dengan Tuhan.®!

Kalau menyimak dari pemaparan dalam tujuh martabat tersebut,
tidak semuanya pengaruh tasawuf Islam, terutama menyangkut berbagai
macam cahaya. Hanya dari sisi istilahnya terdapat faza’ pada martabat
kelima dan magam baga’ pada martabat keenam itu sebagai tingkatan
dalam maqamat yang dikemukakan oleh al-Bustami menurut kebanyakan
ahli tasawuf, tetapi ada juga yang menilai bahwa konsepnya al-Bustami
hanya mengenai fana’ (di samping al-ittibad) sedang baga’ sebagai counter
(perimbangan) dati fana’ tersebut yang dikemukakan oleh beberapa sufi
lainnya. Karena itu, fana’ dan baga’ selalu muncul beriringan, laksana
dua sisi mata uang. Namun ketika waqam baga’ diyakini termasuk tempat
penasaran, tampaknya terdapat penggeseran dari tasawuf Islam. Adapun
istilah 7zjalli Tuhan pada martabat ketujuh tersebut mengingatkan pengaruh
Ibn Arabi dalam konsepnya wabdat al-wujud bahwa sesungguhnya alam
ini merupakan zgjalli (bayangan) Tuhan.

Jalan untuk mencapai penghayatan manunggal dengan Tuhan
dalam Serat Wedbatama dirvumuskan menjadi sembah catur (empat macam
sembah), yaitu sembah raga, cipta, jiwa, dan rasa. Keempat macam
sembah ini secara berurutan merupakan gubahan dari keempat tingkat
dalam pengalaman ajaran tasawuf: sembah raga adalah syariat, sembah
cipta adalah tarekat, sembah jiwa adalah hakikat, sedang sembah rasa
adalah makrifat. Keempatnya adalah gubahan dari syariat, tarekat, hakikat,
dan makrifat.

Selanjutnya Simuh mengungkapkan adanya pengajaran perbuatan
tapa dan zakat yang diekspresikan tujuh anggota badan:

a. Mata: tapanya mengurangi tidur, zakatnya tidak menginginkan
kepunyaan orang lain.

b. Telinga: tapanya mencegah hawa nafsu, zakatnya menghindari

S Ibid,, 51-53.
2 Ibid, h. 252.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 273



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

mendengar pembantahan.

c. Hidung: tapanya mengurangi minum, zakatnya tidak suka
mencela keburukan orang lain.

d. Lisan: tapanya mengurangi makan, zakatnya menghindari untuk
memperkatakan keburukan orang lain.

e. Aurat: tapanya menahan syahwat, zakatnya menghindari
perbuatan zina.

f. Tangan: tapanya mencegah perbuatan mencuri, zakatnya tidak
suka memukul orang lain (fumuh mara tangan).

g. Kaki: tapanya tidak untuk berjalan berbuat keburukan, zakatnya
menyukai betjalan untuk beristirahat.”?

Jadi tujuh anggota badan ini memiliki fungsi terkendali baik pada
dataran lahiriah maupun rohaniah. Pada dataran lahiriah, tujuh anggota
badan tersebut diberikan beberapa pengurangan, pencegahan dan
penahanan dari hal-hal yang buruk maupun hal-hal kebolehan, yang
disebut dengan istilah fzpa. Sedangkan zakatnya dimaksudkan untuk
menghidari perbuatan-perbuatan kurang baik yang sifatnya lebih rohaniah.

Selanjutnya rumusan konsep tasawuf Jawa ini juga diperkokoh oleh
Purwadi melalui karyanya yang berjudul, Tasawuf Jawa yang diterbitkan
oleh Narasi Yogyakarta, pada 2003. Adapun pernyataan-pernyataan
Purwadi dapat dipaparkan sebagai berikut:

Ajaran mistik mendapat penghayatan tinggi dalam kepustakaan
Islam Kejawen. Ajaran ini disebut ngelmu kasampurnan, yang membuat
hidup manusia menjadi sempurna. Penghayatan ini tampaknya merupakan
pengaruh dari tasawuf. Lazimnya penganut tasawuf memandang bahwa
orang yang berhasil mendapatkan makrifat dari Tuhan sebagai insan kamil
(manusia sempurna) seperti wali Allah yang memiliki kemampuan luar
biasa yang disebut keramat.®

Purwadi menjabarkan saran-saran dari R. Ng. Ranggawarsita agar

& Ibid., h. 344-345.
% Purwadi, Tasawnf Jawa (Yogyakarta: Narasi, 2003), h. 53.

274 >k Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

setiap manusia berusaha menjalankan tujuh macam tapa, yaitu:

a. Tapa jasad, yakni laku badan jasmani. Maksudnya agar
membersihkan hati dari sifat benci dan sakit hati, rela atas nasibnya,
merasa dirinya lemah dan tidak berdaya.

b. Tapa budi, yaitu laku batin atau laku tirakat. Maksudnya, hati
harus jujur, menjauhi perbuatan dusta dan harus menepati segala janjinya.

c. Tapa hawa nafsu, yakni berjiwa sabar dan alim serta suka
memaafkan kesalahan-kesalahan orang lain.

d. Tapa brata atau tapa rasa jati, yakni agar memaksa diri melakukan
semedi, mencapai ketenangan batin (bening-beningenna kalbu).

e. Tapa sukma, yaita bermurah hati (ambek parama arta) dengan ikhlas
rela mendermakan apa yang dimiliki.

t. Tapa cahaya yang memancarkan (cahaya amuncar), yaitu agar hati
selalu awas dan ingat, mengerti lahir batin, sanggup mengenal yang rumit
antara yang palsu dan yang sejati.

. Tapa hidup (tapaning nrip), yakni hidup dengan penuh kehati-hatian
dengan hati yang teguh, tidak khawatir terhadap apa yang akan terjadi
lantaran kebijakan Allah Swt.

Semua yang menghalangi hidup utama harus dihindarkan agar
selamat. Maka ada beberapa /apa brata bagi orang hidup, yaitu:

a. Badan: tapanya berlaku sopan santun, zakatnya rajin atau gemar
berbuat kebajikan.

b. Hati dan budi: tapanya rela dan sabar, zakatnya bersih dari
prasangka buruk.

c. Nafsu; tapanya berhati ikhlas, zakatnya tabah menjalani cobaan
dalam sengsara dan mengampuni kesalahan.

d. Nyawa (ruh): tapanya berlaku jujur, zakatnya tidak mengganggu
orang lain dan tidak mencela.

e. Rabsa: tapanya berlaku utama, zakatnya suka diam dan menyesali

kesalahan (tobat).

S Ibid., h. 119-120.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 275



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

f. Cahaya (nur); tapanya berlaku suci, zakatnya berhati bening;

g Atma (hayyu): tapanya berhati awas, zakatnya berhati selalu ingat.®

Tujuh ajaran zapa brata dan zakat ini sedikit berbeda dengan yang
disampaikan Simuh di depan. Tujuh Zapa brata dan zakat ini menekankan
pada tindakan-tindakan batin, artinya tindakan-tindakan yang dilakukan
oleh batin atau rohani manusia. Hanya ada satu yang agak melibatkan
fisik manusia yaitu tindakan badan, namun tindakan badan ternyata lebih
bersifat rohaniah.

Di samping itu, Purwadi juga mengungkapkan pedoman mawas diri
bagi orang Jawa dengan istilah @ja dumeb. Aja dumebh merupakan pedoman
mawas diri bagi semua orang Jawa yang sedang mendapat anugerah dari
Tuhan. Aja dumeb sebagai pernyataan agar seseorang selalu ingat kepada
sesamanya. Pedoman mawas diri itu adalah:

a. Aja dumel kuwasa, tumindake daksura lan daksia marang sepadha
padha (janganlah mentang-mentang berkuasa, segala tindak-tanduknya
pongah dan congkak serta sewenang-wenang).

b. Aja dumeb pinter tumindak keblinger (jangan mentang-mentang
pintar, lalu bertindak menyeleweng).

c. Aja dumeb kuat lan gagah, tumindak sarwa gegabah (jJangan mentang-
mentang kuat dan gagah lalu bertindak semaunya sendiri).

d. Aja dumeb sugib, tumindak lali karo sing ringkih (jangan mentang-
mentang kaya, lalu melupakan yang lemah).

e. Aja dumeb menang, tumindake sewenang-wenang (jangan mentang-
mentang dapat mengalahkan lawan, lalu berbuat aniaya terhadap yang
kalah).®’

Lima macam pedoman mawas diri ketika mendapat anugerah ini
mengandung berbagai nilai-nilai luhur yang harus dipraktikkan orang
Jawa, antara lain: perfama, pedoman tersebut mengajarkan agar bersikap

tawadhn’ (rendah hati) atau andap asor ketika kita mendapat kenikmatan

 Ibid., h. 140-141.
7 Ibid., h. 145-146.

276 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

apa pun. Kedna, mengajarkan agar kita senantiasa mensyukuri anugrah
Allah yang telah diberikan kepada kita dengan tindakan-tindakan yang
baik yang diajarkan Allah; dan kefiga, mengajarkan agar kita selalu
mengingat, membayangkan dan menghayati kondisi sebaliknya jika kita
telah mendapatkan anugerah itu. Misalnya ketika berkuasa hendaknya
menghayati orang yang dikuasai, ketika pintar hendaknya menghayati
orang yang bodoh, ketika kuat dan gagah hendaknya menghayati kondisi
orang yang lemah, ketika kaya hendaknya menghayati nasib orang yang
fakir-miskin dan ketika menang hendaknya menghayati perasaan orang

yang kalah.

Tasawuf Muhammadiyah

Tasawuf Muhammadiyah ini digagas dan disusun oleh Masyitoh
Chusnan dalam karyanya yang berjudul, Tasawuf Mubanmadiyah Menyelami
Spiritual Leadership AR. Fakbruddin, yang diterbitkan oleh Kubah Ilmu
Jakarta. Buku ini berasal dari disertasinya yang dipertahankan di depan
dewan penguji UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, yang diedit oleh Muhbib
Abdul Wahab.

Mungkin pembaca tersentak membaca buku ini, sebab sebagaimana
banyak diketahui orang dan juga disebutkan Djohan Effendi di depan
bahwa kalangan modernis adalah yang paling keras menentang tasawuf
bahkan menuduhnya sebagai penghambat kemajuan umat Islam sehingga
mengesankan antitasawuf. Kalau tiba-tiba muncul konstruksi tasawuf
Muhammadiyah maka menarik sekali, bukan saja dari identitasnya yang
baru dan tidak lazim dipergunakan di kalangan pengkaji tasawuf (yakni
tasawuf Muhammaadiyah) melainkan yang lebih penting justru ketika
dilihat dari sikap yang ditunjukkan oleh organisasi yang didirikan oleh
KH. Ahmad Dahlan selama ini terhadap tasawuf.

Tentu saja, kehadiran tasawuf Muhammadiyah ini memiliki alasan-
alasan kuat yang mendasari pemikiran penulisnya. Chusnan menuturkan

bahwa motivasi utama munculnya telaah tentang kehidupan atau perilaku

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 277



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

tasawuf dalam Muhammadiyah ini disebabkan banyak kritik terhadap
gerakan ini yang mengedepankan rasionalitas dan modernitas sehingga
dirasakan dalam praktek beragama agak kering bahkan sangat kering.
Padahal kalau dilacak lebih jauh, diperoleh kesaksian bahwa ternyata sejak
pendiri Muhammadiyah hingga sejumlah tokoh puncaknya sudah sangat
akrab dengan kitab-kitab dan spzrit tasawuf akhlaki selain kitab-kitab yang
bercorak ajdid dan 7jtihad.*® Motif ini menunjukkan bahwa kehadiran buku
tersebut sebagai respon terhadap kritik tersebut, koreksi terhadap sikap
penentangan Muhammadiyah selama ini terhadap tasawuf, di samping
sebagai upaya menggali khazanahnya sendiri.

Amin Rais memberikan komentar terhadap buku ini sebagai berikut:
buku yang diangkat dari disertasi Chusnan di UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta itu termasuk berhasil mengungkap sisi-sisi yang amat langka—dan
dalam batas tertentu agak tidak lazim dalam organisasi yang mengusung
visi fajdid — dari seorang AR. Fakhruddin, yaitu sisi kehidupan spiritualnya
yang kaya dengan tasawuf akhlaki.”” Karena itu, khazanah yang langka
dalam Muhammadiyah ini pantas dilukiskan sebagai “Permata Tasawuf
Muhammadiyah”, sekaligus menunjukkan bahwa Muhammadiyah tidak
antitasawuf.” Suatu bentuk apresiasi terhadap penelitinya sekaligus suatu
penegasan pergeseran sikap tokoh Muhammadiyah terhadap tasawuf,
yaitu sikap mulai melunak dan menerima tasawuf meskipun dibatasi
pada ranah tasawuf akhlaki, tidak sampai tasawuf irfani maupun tasawuf
falsafi.

Selanjutnya Chusnan menegaskan kembali bahwa sebagai
pelopor gerakan pembaruan pemikiran Islam yang mengutamakan
aspek rasional dalam beragama, meskipun tidak lagi vokal dan seagresif
dahulu, menekankan pentingnya peranan dan pendidikan akal, ternyata

dalam praktek pemimpin dan anggotanya banyak yang mencerminkan

% Masyitoh Chusnan, Tasawuf Mubhammadiyah Menyelami Spiritual Leadership AR.
Fakhruddin (Jakarta: Kubah Ilmu, 2012), h. 14.

9 Ibid., h. 22.

0 Ibid.

278 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

dan menckankan pentingnya kehidupan spiritual yang sangat dekat
dengan wilayah tasawuf.”! Apabila pengertian tasawuf mengacu pada
pencanderaan seperti pandangan Ibnu Taimiyah dan al-Ghazali maka
di dalam Muhammadiyah pun akan muncul wajah-wajah tasawuf, yakni
mereka yang ketaatan dan kehidupan spititualnya cukup intens.”

Buku tersebut secara khusus membahas AR. Fakhruddin sebagai
sosok yang pantas disebut sufi dalam Muhammadiyah. Ia dapat mewakili
wajah kehidupan spiritual dalam Muhammadiyah karena beberapa alasan:
pertama, praktik hidup pribadi AR. Fakhruddin mencerminkan perilaku
kehidupan spiritual yang sangat dekat dengan dunia tasawuf. Kedua, karya-
karya tulisnya diungkapkan dengan menggunakan narasi yang berbeda
dengan karya al-Ghazali maupun Ibnu Taimiyah, namun substansinya
senapas dengan karya-karya tasawuf al-Ghazali. Kezzga, AR. Fakhruddin
adalah pimpinan puncak di Muhammadiyah (ketua Pimpinan Pusat
Muhammadiyah) terlama sepanjang sejarah perkembangannya, yaitu 22
tahun (1968-1990) melebihi masa kepemimpinan KH. Ahmad Dahlan
sebagai pendiri Muhammadiyah.”

Karena itu, sosok Fakhruddin digali dan dicoba untuk dijadikan
sebuah model tasawuf akhlaqgi di kalangan Muhammadiyah. Sebuah
sosok alternatif yang memiliki banyak dan berbagai keteladanan dalam
melakukan pendekatan kepada Allah Swt. sehingga layak dicontoh dan
dijadikan model bagi warga Muhammadiyah. Maka sosok Fakhruddin
merupakan sosok yang amat langka lantaran keluhuran pribadinya.

Jiwa dan pribadinya merentang cermin pribadi “sufi” mengenai
taubat, takwa, wara, zubud, raja’, kbauf, khusyu, tawadbu, gana ab, tawakal,
syukur, sabar, ridha, istigamab, ikhlas dan beberapa tahapan lain penempuh
jalan sufi seperti pencanderaan Imam al-Qusyairi di dalam kitabnya,

Risalah al-Qusyairiyah.”* Suatu tahapan yang dalam khazanah tasawuf

" Ibid, h. 35.
2 Ibid, h. 37.
7 Ibid,, h. 38-40.
™ Ibid, h. 42.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 2k 279



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

disebut dengan istilah magamat, yakni jalan panjang yang berisi stasiun-
stasiun guna mendekatkan diri kepada Allah Swt. Sedangkan jumlah
magqamat itu belum ada konsensus di kalangan para sufi hingga sekarang
ini. Oleh karena itu, jumlahnya bermacam-macam mengikuti pandangan
masing-masing sufi.

Di samping itu, perlu ditegaskan bahwa Muhammadiyah tidak
antitasawuf, terutama tasawuf akhlaki. Muhammadiyah justru sangat
mengapresiasi dan mengedepankan praktik kehidupan yang dilandasi
nilai-nilai moral dan spiritual yang mencerminkan a/~-Asma’ al-Husna
(nama-nama terbaik Allah Swt).”” Ungkapan ini bisa bermakna ganda,
tergantung penafsirannya. Ungkapan itu bisa menunjukkan: (1) upaya
menjawab kritikan-kritikan yang menuduh Muhammadiyah antitasawuf;
(2) upaya menegaskan pengalaman bertasawuf yang dilakukan tokoh-
tokoh Muhammadiyah dengan ilustrasi sosok Fakhruddin; (3) upaya
mengubah sikap konfrontatif terhadap tasawuf menjadi adaptif-selektif
atau adaptif eklektif; dan (4) upaya menawarkan “model tasawuf
alternatif” dengan menampilkan figur Fakhruddin sebagai “sufi” yang

sangat layak diteladani.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa para
pemikir Islam Indonesia (khususnya para ahli tasawuf) telah berhasil
merespons berbagai tantangan yang dihadapkan kepada tasawuf selama
ini secara kreatif. Mereka mencoba menghadirkan berbagai alternatif
model tasawuf yang semuanya lantaran bersinggungan dengan tantangan-
tantangan yang dihadapi tersebut. Oleh karena itu, mereka mengemas
bentuk tasawuf yang sangat bervariasi, mulai dari tasawuf sosial, tasawuf
positif, tasawuf perkotaan, tasawuf falsafi, tasawuf irfani, tasawuf
kontekstual, tasawuf Jawa, hingga tasawuf Muhammadiyah.

Tawaran konsep tasawuf Muhammadiyah cukup mengejutkan

> Ibid., h. 43-44.

280 »x Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

sekaligus membanggakan. Rasa mengejutkan disebabkan lantaran selama
ini, kalangan modernis dikenal sangat menentang tasawuf seiring dengan
mengusung Zajdid dan jjtzhad. Dua konsep ini berorientasi pada kemajuan,
sedangkan tasawuf justru menjadi penyebab kemunduran umat Islam
dalam logika “hitam-putih” mereka. Sedangkan dirasakan membanggakan
lantaran kalangan Muhammadiyah mulai melakukan instrospeksi terhadap
watak keberagamaannya yang dirasakan kering spiritual sehingga bersikap

mulai agak ramah terhadap tasawuf.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 281



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

Daftar Pustaka

Anshori, M. Afif, Tasawuf Falsafi Syaikh Hamzah Fansuri, Yogyakarta:
Gelombang Pasang, 2004.

Azra, Azyumardi, Jaringan Ulama Timnr Tengah dan Kepulawan Nusantara
Abad XV1I dan XV'111, Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Lslam
di Indonesia, Bandung: Mizan, 1994.

Chusnan, Masyitoh, Tasawuf Mubammadiyah Menyelami Spiritnal 1 eadership
AR. Fakbruddin, Jakarta: Kubah ilmu, 2012.

Dawami, Mohammad, Tasawuf Positif dalan Pemikiran Ham#ka, Yogyakarta:
Fajar Pustaka Baru, 2000.

Fealy, Greg dan Greg Barton (eds.), Nahdlatu! Ulama Traditional Isiam
and Modernity in Indonesia, Clayton: Monash Asia Institute Monash
University, 1996.

Madjid, Nurcholish, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan, Jakarta: Yayasan
Wakaf Paramadina, 1992.

Al-Naisaburiy, Abi al-Qasim ‘Abd al-Karim Hawazin al-Qusyairiy, Risa/ah
al-Qusyairiyah fi ‘Tl al-Tashawwnf, t.t.p: Dar al-Khair, t.t.

Sila, Muh. Adlin (et.al.), Sufi Perkotaan Menguak Fenomena Spiritualitas di
Tengah Kebidupan Modern, Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan
Agama Jakarta, 2007.

Nasution, Harun, Pembarnan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan,
Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Purwadi, Tasawuf Jawa, Yogyakarta: Narasi, 2003.

Simuh, Mistik Islam Kejawen R. Ng. Ranggawarsita: Suatu Studi Terhadap Serat
Wirid Hidayat Jati, Jakarta: Ul Press, 1988.

Syukur, M. Amin, Tasawuf Kontekstual Solusi Problem Manusia Modern,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.

, Tasawnf Sosial, Umar Natuna (peny.), Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2004.

, Zuhud di Abad Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.
Tamrin, Dahlan, Tasawuf Irfani Tutup Nasut Buka Labut, Malang: UIN

282 >k Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran................

Maliki Press, 2010.

Al-Thusty, Abu Nashr al-Sarraj, a/-Luma’, Mesir: Dar al-Kutub al-
Haditsah, 1960.

Trimingham, J. Spencer, The Sufi Orders in Islam, London: Oxford
University Press, 1973.

Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014 >k 283



Mujamil Qomar: Ragam Pengembangan Pemikiran.................

284 >k Epistemeé, Vol. 9, No. 2, Desember 2014



