TEOLOGI LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM
Heri Hidayat®™
Abstrak

Islamic ~ theology is a  branch  of Islamic
studies describing the beliefs of the Islamic faith. Any
religious belief system, or creed, can be considered an
example of ‘agidah. This article presents a description
of the uses of analysis and rational argument in
order to understand the relationships between Islamic
education institutions and theological guidance. This
article  conducting a study to better understand the
various traditions of  religious traditions;
which preserve, renew and ~ spread  the traditions.
Descriptive research method uses to review the
literature of Islamic educational institutions. The result
shows that the Islamic educational institutions
develope along with its theological guidance. Islamic
educational institutions have symbols of religious
beliefs, and spread all over the country. So by studying
theological institutions in the past, would be useful to
develope Islamic institutions in the future.

Kata Kunci:  Teologi, ILembaga  Pendidikan  Islam,

Transformasi Sosial Budaya

A. Pendahuluan

Sumber pokok kekuatan manusia adalah pengetahuan.
Manusia dengan pengetahuannya mampu melakukan olah cipta
sechingga ia mampu bertahan dalam masa yang terus dan
berkembang, proses olah cipta tersebut terlaksana berkat adanya
sebuah aktivitas yang dinamakan pendidikan, bila kita lihat jauh

“ Mahasiswa PPS Program Doktor (S3) Program Studi Pendidikan Islam UIN
Sunan Gunung Djati Bandung.



116 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

kebelakang, pendidikan yang kita kenal sekarang ini sebenarnya
merupakan adopsi dari berbagai model pendidikan di masa lalu.

Karena itulah membicarakan dinamika pendidikan, tidak
bisa dilepaskan dari membicarakan lembaga pendidikan sebagai
tempat berlangsungnya interaksi proses belajar mengajar, sistem
pendidikan sering dipahami sebagai suatu pola menyeluruh dari
proses pendidikan dalam lembaga-lembaga formal, agen-agen.,
serta organisasi dengan mentransfer pengetahuan, warisan
kebudayaan serta sejarah kemanusiaan yang mempengaruhi
pertumbuhan sosial, spiritual, dan intelektual. Artinya, sistem
pendidikan tidak bisa dipisahkan dari sistem-sistem di luarnya,
seperti sistem politik, sistem tata laksana, sistem keuangan, dan
sistem kehakiman. Apalagi lembaga pendidikan itu dikaitkan
dengan sistem Islam, maka lembaga pendidikan Islam merupakan
suatu wadah di mana pendidikan dalam ruang lingkup teologi
keislaman melaksanakan tugasnya demi tercapainya cita-cita umat
Islam.'

Pelaksanaan pendidikan keagamaan Islam di Indonesia
diatur dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang
pendidikan agama dan pendidikan keagamaan. Peraturan
Pemerintah ini merupakan penjelasan lebih lanjut dari Undang-
Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Kebijakan-kebijakan pemerintah yang tertuang dalam PP
No. 55 tahun 2007 mengatur tentang pelaksanaan pendidikan
agama dan pendidikan keagamaan pada jenjang pendidikan formal,
nonformal, dan informal. Hal yang menarik dari PP No. 55 tahun
2007 ini adalah diakuinya majelis taklim, pengajian kitab,
pendidikan Alquran dan diniyah taklimiyah sebagai bagian dari
pendidikan keagamaan Islam nonformal.

Apa yang tertuang dalam Peraturan Pemerintah di atas
dapat dianalisis dengan membandingkan praktik penyelenggaraan
pendidikan Islam yang berlangsung dari masa ke masa, boleh jadi
ada kebijakan baru yang belum ada pada masa pendidikan Islam
pada masa dahulu tetapi saat ini kebijakan itu ada, karena itu

'Fathur Rahman Al-Aziz, Lembaga-lembaga Pendidikan Islam, dalam
http:/ /kumpulanmakalahdanattikelpendidikan.blogspot.com, diunduh tanggal
29 Januari 2013

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 117

pembahasan lembaga pendidikan Islam tidak hanya berhenti di
definisi dan contoh lembaga pendidikan Islam saja, namun
pembahasan lembaga pendidikan Islam sangat luas yaitu berkisar
pada prinsip-prinsip, tanggung jawab, dan tantangan lembaga
pendidikan Islam dalam transformasi sosial budaya pun menjadi
pembahasan ruang lingkup teologi lembaga pendidikan Islam ini.

B. Pembahasan
1. Lembaga Pendidikan Islam

Lembaga adalah sistem hubungan sosial yang terorganisir
yang mewujudkan nilai-nilai dan tata cara umum tertentu dan
memenuhi kebutuhan dasar masyarakat tertentu, lembaga termasuk
diantara norma-norma masyarakat yang paling resmi dan bersifat
memaksa, kalau kebiasaan dan tata kelakuan disekitar suatu
kegiatan yang penting menjadi terorganisir ke dalam sistem
keyakinan dan perilaku yang sangat formal dan mengikat, maka
suatu lembaga telah berkembang, oleh karena itu suatu lembaga
mencakup: (a) Seperangkat perilaku yang telah distandarisasi
dengan baik (b) Serangkaian tata kelakuan, sikap, nilai-nilai yang
mendukung dan (c) Sebentuk tradisi, ritual, upacara dan
petlengkapan-perlengkapan.’

Pendidikan adalah wusaha sadar dan terencana untuk
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta
didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki
kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan
dirinya dan masyarakat.’ Secara terminologi lembaga pendidikan
Islam adalah suatu wadah, atau sistem hubungan sosial yang
terorganisitr mewujudkan nilai-nilai dan tata cara umum tertentu
secara sadar dan terencana melalui belajar dan proses pembelajaran
agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya
sesuai dengan Islam.

2“Lembaga dan Norma Norma”, dalam http://id.shvoong.com/
social-sciences/sociology, diunduh tanggal 30 Januari 2013.

3Wikipedia, dalam http://id.wikipedia.otg/wiki/Pendidikan, diunduh
tanggal 30 Januari 2013

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



118 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

Pendidikan pada masa Rasulullah dapat dibedakan menjadi
dua periode: periode Makkah dan periode Madinah, pada periode
pertama, yakni sejak Nabi diutus sebagai rasul hingga hijrah ke
Madinah, kurang lebih sejak tahun 611-622 M. atau selama 12
tahun 5 bulan 21 hari, sistem pendidikan Islam lebih bertumpu
kepada Nabi, bahkan, tidak ada yang mempunyai kewenangan
untuk memberikan atau menentukan materi-materi pendidikan,
selain Nabi. Nabi melakukan pendidikan dengan cara sembunyi-
sembunyi terutama kepada keluarganya, disamping dengan
berpidato dan ceramah ditempat-tempat yang ramai dikunjungi
orang. Sedangkan materi pengajaran yang diberikan hanya berkisar
pada ayat-ayat al-Quran sejumlah 93 surat’ dan petunjuk-
petunjuknya (baca: sunnah dan hadis?).

Pada periode di Madinah, tahun 622-632 M. atau tahun 1-
11 H, usaha pendidikan Nabi yang pertama adalah membangun
‘institusi’ masjid, melalui pendidikan masjid ini, Nabi memberikan
pengajaran dan pendidikan Islam, ia memperkuat persatuan di
antara kaum muslim dan mengikis habis sisa-sisa permusuhan,
terutama antar penduduk Anshar dan penduduk Mubhajirin, pada
periode ini, ayat-ayat al-Quran yang diterima sebanyak 22 surat,
sepertiga dari isi al-Quran.’

Periode awal Islam, pengajaran agama diberikan di rumah-
rumah, Rasulullah SAW. sendiri menggunakan rumah a/~Argam bin
al-Argam sebagai tempat pertemuan dengan para sahabat dan
pengikut-pengikut beliau, di sana kaum Muslimin mendapatkan
pengajaran dari beliau, berupa kaidah-kaidah Islam dan ayat-ayat
Alquran. Selain itu Rasulullah SAW. mengadakan pertemuan di
rumah beliau sendiri di Mekah, di sana kaum Muslimin berkumpul
untuk belajar dan membersihkan akidah serta pencerahan jiwa
mereka, tetapi ketika masyarakat Islam sudah terbentuk, maka
pendidikan diselenggarakan di masjid, proses pendidikan pada
kedua tempat ini dilakukan dalam halagah.’ Halagah artinya

* Suwendi’s Bog, lihat babakan sejarah Harun Nasution pada Is/am
Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid 1, (Jakarta: UI-Press, 1985, cet. Ke-5, h. 56-
91, dalam http://suwendi2000.wordpress.com/tag/pemikiran/ diunduh tanggal
31 Januari 2013.

S1bid.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 119

lingkaran, di mana proses belajar mengajar disini dilaksanakan di
mana murid melingkari gurunya. Seorang guru biasanya duduk
dilantai  menerangkan, = membacakan  karangannya,  atau
memberikan komentar atas karya pemikiran orang lain. Kegiatan di
halagah ini tidak khusus untuk megajarkan atau mendiskusikan
ilmu agama, tetapi juga ilmu pengetahuan umum,termasuk filsafat.

Pada masa Islam klasik lembaga pendidikan juga terdiri atas
shuffab. Shuffah adalah suatu tempat yang dipakai untuk aktivitas
pendidikan biasanya tempat ini menyediakan pemondokan bagi
pendatang baru dan mereka yang tergolong miskin disini para
siswa diajari membaca dan menghafal Al-qur’an secara benar dan
hukum Islam dibawah bimbingan langsung dari Nabi, dalam
perkembangan berikutnya, sekolah shuflah juga menawarkan
pelajaran  dasar-dasar menghitung, kedokteran, astronomi,
geneologi dan ilmu filsafat.

Periode zaman klasik, Para ulama banyak yang
mempergunakan rumahnya untuk kegiatan belajar mengajar dan
pengembangan ilmu pengetahuan, untuk memberikan pelajaran
kepada anak-anak, kaum Muslimin pada saat itu mengirimkan
anak-anak mereka secara khusus ke rumah-rumah para ulama
untuk mendapatkan didikan langsung dari para ulama atau ke
perpustakaan-perpustakaan untuk memperoleh kitab-kitab yang
lengkap untuk dibaca dan dijadikan referensi. Ribath adalah tempat
kegiatan kaum sufi yang ingin menjauhkan diri dari kehidupan
duniawi dan mengkonsentrasikan diri untuk semata-mata ibadah.
Badiah (padang pasir, dusun tempat tinggal badui) Badiah
merupakan sumber bahasa arab yang asli dan murni, dan mereka
tetap mempertahankan keaslian dan kemurnian bahasa arab. Oleh
karena itu badiah-badiah menjadi pusat untuk pelajaran bahasa
arab yang asli dan murni; schingga banyak anak-anak kholifah,
ulama-ulama dan para ahli ilmu pengetahuan pergi ke badiah-
badiah dalam rangka mempelajari bahasa dan kesusastraan arab,
dengan begitu badiah-badiah telah berfungsi sebagai lembaga
pendidikan.

SAzyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju
Mileninm Barn, (Jakarta: Logos, 1999), h. vii.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



120 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

Masa berikutnya trend masjid sebagai lembaga pendidikan
formal mulai bergeser dengan hadirnya madrasah, dengan hadirnya
madrasah maka dengan sendirinya pula praktik pendidikan formal
berada di madrasah, madrasah pada masa itu mengkaji ilmu lintas
disiplin keilmuan atau adanya integrasi keilmuan (baik ilmu diniyah
maupun ilmu gharbiyah), dengan demikian madrasah menjadi kaya
akan pengkajian keilmuan.

Madrasah  lahir  sebagai lembaga pendidikan yang
berkembang secara alami dari cikal bakalnya, yaitu masjid. Masjid
yang pada masa itu menjadi pusat kajian keagamaan, terutama
masjid akademi (masjid A&han). Tahapan perubahan sebelum
menjadi madrasah adalah dari masjid, kemudian masjid akademi,
hingga akhirnya menjadi madrasah, untuk menamatkan
pembelajaran dasar keislaman di masjid dibutuhkan waktu sekitar 4
tahun. Pembiayaan pendidikan di masjid berasal dari wakaf fabrir
(si pemberi wakaf tidak melakukan pengawasan terhadap
pelaksanaan kegiatan di masjid), keberadaan madrasah merupakan
salah satu bentuk inovasi dalam trend pendidikan Islam, dikatakan
sebagai inovasi karena pada masa sebelumnya belum ada
madrasah.

Secara tradisional sejarawan pendidikan Islam, seperti
Munir ad-Din Ahmed, George Makdisi, Ahmad Syalabi dan
Charles Michael Stanton menganggap, bahwa madrasah pertama
kali didirikan oleh Wazir Nizam al-Muluk pada 1064, madrasah ini
kemudian terkenal sebagai Madrasah Nizam al-Muluk. Akan tetapi,
penelitian lebih akhir, misalnya yang dilakukan Richard Bulliet
mengungkapkan eksistensi madrasah-madrasah lebih tua di
kawasan Nishapur, Iran. Pada tahun 400/1009 terdapat madrasah
di wilayah Persia, yang berkembang dua abad sebelum Madrasah
Nizhamiyah; yang tertua adalah Madrasah Miyan Dahiya yang
didirikan Abu Ishaq Ibrahim ibn Mahmudi di Nishapur.

Lebih jauh lagi, dalam tradisi pendidikan Islam, institusi
pendidikan tinggi lebih dikenal dengan nama aljami‘ah, yang tentu
saja secara historis dan kelembagaan berkaitan dengan masjid Jawi’,
masjid besar tempat berkumpul jamaah untuk menunaikan salat
Jumat. A~XJami‘ah yang muncul paling awal dengan potensi sebagai
lembaga perguruan tinggi adalah al-Azhar di Kairo, Zaituna di
Tunis dan Qarawiyyin di Fez.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi 1embaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 121

Sepanjang sejarah Islam, baik madrasah maupun aljami‘ah
diabdikan terutama untuk ilmu-ilmu agama, dengan penekanan
khusus pada bidang figih, tafsir, dan hadis. Ilmu-ilmu alam dan
eksakta yang merupakan akar-akar pengembangan sains dan
teknologi sejak awal perkembangan madrasah dan aljami‘ah sudah
berada dalam posisi marjinal, mempelajari ilmu-ilmu umum bukan
sesuatu yang sama sekali tidak ada dalam kurikulum madrasah.
Tetapi ada “pemakruhan” — untuk tidak menyebut pengharaman
penggunaan nalar setelah runtuhnya Mu’tazilah, setelah periode al-
Ma’mun.

Selanjutnya, Hasan ‘Abd al-‘Al sebagaimana dikutip oleh
Suwito, menyebutkan bahwa ada tujuh lembaga pendidikan yang
telah berdiri pada masa Abbasiyah terutama pada abad keempat
hijrah. Ketujuh lembaga pendidikan tersebut adalah: (1) lembaga
pendidikan dasar (&x#tab); (2) lembaga pendidikan masjid; (3) kedai
pedagang kitab (a/-Hawanit al-Warraqin); (4) tempat tinggal para
sarjana (manazil al-‘nlama); (5) sanggar seni dan sastra (a/-shalunat al-
adabiyah); (6) perpustakaan (dar al-kutub wa dar al-%lpi); dan (7)
lembaga pendidikan sekolah (a/-madrasab).

Institusi pendidikan Islam klasik menurut Charles Michael
Stanton, berdasarkan kriteria hubungan institusi pendidikan
dengan negara yang berbentuk teokrasi, ada dua macam, yaitu
institusi pendidikan Islam formal dan institusi pendidikan Islam
informal. Institusi pendidikan formal adalah lembaga pendidikan
yang didirikan oleh negara untuk mempersiapkan pemuda-pemuda
Islam agar menguasai pengetahuan agama dan berperan dalam
agama dan menjadi pegawal pemerintahan, institusi pendidikan
formal ini biayanya disubsidi oleh negara dan dibantu oleh orang-
orang kaya melalui harta wakaf, pengelolaan administrasi berada di
tangan pemerintah, institusi atau lembaga pendidikan informal
tidak dikelola oleh negara, dan lembaga ini menawarkan mata
pelajaran umum, termasuk filsafat.

Lembaga pendidikan informal dan alamiah, walaupun
sejalan  dengan  kebutuhan-kebutuhan lingkungannya, tidak
menerima bantuan langsung dari negara, juga tidak memperoleh
pengakuan hukum apapun dalam struktur kemasyarakatan,
lembaga-lembaga pendidikan informal didukung oleh sukarelawan
yang mengabdikan diri pada usaha-usaha kelompok, keberadaan

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



122 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

para sukarelawan tersebut tidak diatur oleh negara tetapi pribadi
atau sekelompok orang yang terlibat di dalam lembaga itu
bertanggung jawab kepada masyarakat dengan cara yang sama
seperti halnya warga negara lainnya, keberadaan lembaga
pendidikan informal tergantung pada kepribadian para ilmuwan
dan kemampuannya untuk menarik murid dan pendukung.

Salah satu lembaga pendidikan informal pada masa itu
adalah  perpustakaan, perpustakaan-perpustakaan umum dibuka
untuk umum, berdiri di masjid-masjid, masjid-akademi, dan
madrasah-madrasah. Khalifah, wazir, dan penguasa lokal sering
sekali membangun perpustakaan umum untuk mempromosikan
kegiatan tulis-baca dan memajukan tingkat pendidikan dalam
wilayah kekuasaan mereka. Lembaga-lembaga seperti itu tidak
hanya berkembang di Bagdad dan Kairo, tetapi juga di ibukota-
ibukota propinsi dan sepanjang wilayah Afrika Utara, khususnya di
pusat-pusat utama kebudayaan Islam di Andalusia.

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa selain negara
membangun fasilitias pendidikan formal, pada sisi lain para
pemimpin (khalifah, wazir) membangun fasilitas pendidikan
informal secara mandiri, hal ini bertujuan untuk mempromosikan
program pemerintah pada masa itu. Disini dapat disimpulkan
bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam terdiri dari ;

a. Kelnarga Sebagai 1 embaga Pendidikan Islam

Tujuan pendidikan dalam rumah tangga adalah agar anak
mampu  berkembang secara maksimal. Setiap orang tua
menginginkan anaknya berkembang secara sempurna, mereka
menginginkan anak yang dilahirkan itu kelak menjadi orang yang
sehat, kuat, berketerampilan, cerdas, pandai, dan beriman, bagi
muslim, beriman itu adalah beriman secara Islam. Dalam taraf yang
sederhana, orang tua tidak ingin anaknya lemah, sakit-sakitan,
penganggur, bodoh, dan nakal. Pada tingkat yang paling sederhana,
orang tua tidak menghendaki anaknya nakal dan menjadi
penganggur dan terakhir, pada taraf paling minimal adalah jangan
nakal, kenakalan akan menyebabkan orang tua mendapat malu dan
kesulitan.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 123

Untuk mencapai tujuan itu, orang tualah yang menjadi
pendidik pertama dan utama. Kaidah ini ditetapkan secara kodrati’;
artinya orang tua tidak dapat berbuat lain, mereka harus
menempati posisi itu dalam keadaan bagaimanapun juga. Mengapa
» karena mereka ditakdirkan menjadi orang tua anak yang
dilahirkan. Oleh karena itu, mau tidak mau mereka harus menjadi
penanggung jawab pertama dan utama.kaidah ini dakui oleh semua
agama dan semua sistem nilai yang dikenal manusia.

Dalam Islam, keluarga dikenal dalam istilah usra, nasi, ‘Al
dan nash. Keluarga dapat diperoleh melalui keturunan (anak, cucu),
perkawinan (suami, isteri), persusuan dan pemerdekaan. Sebagai
pendidik anak-anaknya, ayah dan ibu memiliki kewajiban yang
berbeda karena perbedaan kodratnya.

Sebagai pendidikan yang pertama dan utama, pendidikan
keluarga dapat mencetak anak agar mempunyai kepribadian yang
kemudian  dapat  dikembangkan dalam  lembaga-lembaga
berikutnya, schingga wewenang lembaga-lembaga tersebut tidak
diperkenankan mengubah apa yang telah dimilikinya, tetapi cukup
dengan mengkombinasikan antara pendidikan keluarga dengan
pendidikan tersebut, sehingga mesjid, pondok pesantren, dan
sekolah merupakan tempat peralihan dari pendidikan keluarga.

b. Kuttab (Lembaga Pendidikan Dasar)

Kuttab merupakan sejenis tempat belajar yang mula-mula
lahir di dunia Islam, pada awalnya, kuffab berfungsi sebagai tempat
memberikan pelajaran menulis dan membaca bagi anak-anak.
Kuttab sebenarnya telah ada di negeri Arab sebelum datangnya
agama Islam, tetapi belum begitu dikenal, di antara penduduk
Mekah yang mula-mula belajar menulis huruf Arab di kwttab ini
adalah Sufyan bin Umayyah bin Abdul Syams dan Abu Qais bin

"Ajaran teori hak kodrati muncul pada abad pertengahan dengan tokoh
paling menonjol Santo Thomas Aquinas. Ajaran hukum kodrati mengandung
dua ide filsafat, yakni: (1) ide bahwa posisi masing-masing kehidupan manusia
ditentukan oleh Tuhan dan semua manusia tunduk pada otoritas Tuhan; (2) ide
bahwa setiap orang adalah individu yang otonom. Selain Thomas Aquinas teori
ini pun mendapat dukungan dari Grotius, yang mengatakan bahwa hukum
kodrati merupakan landasan semua hukum positif atau hukum tertulis, dapat
dirasionalkan di atas landasan non-empiris dengan menelaah aksioma ilmu ukur.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



124 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

Abdul Manaf bin Zuhrah bin Kilab. Keduanya belajar dari Bisyr
bin Abdul Malik yang mempelajarinya dari Hirah. Ku#tab dalam
bentuk awalnya berupa ruangan di rumah seorang guru.

Sejalan dengan meluasnya wilayah kekuasaan kaum
muslimin, bertambah pulalah jumlah penduduk yang memeluk
Islam, ketika itu kwttab-kuttab yang hanya mengambil tempat di
ruangan rumah guru mulai dirasakan tidak memadai untuk
menampung anak-anak yang jumlahnya semakin besar, kondisi
yang demikian mendorong para guru dan orang tua murid mencari
tempat lain yang lebih lapang untuk ketentraman belajar anak-anak,
tempat yang mereka pilih adalah sudut-sudut masjid.

Selain dari Auttab-kuttab yang diadakan dalam masjid
terdapat pula Auttab umum dalam bentuk madrasah yang
mempunyai gedung sendiri dan dapat menampung ribuan murid.
Kuttab jenis ini bersifat formal, Kuttab ini mulai berkembang karena
adanya pengajaran khusus bagi anak-anak keluarga raja, pembesar,
dan pegawai istana yang diasuh oleh seorang s ’addib (pendidik),
bentuk pengajaran yang demikian akhirnya berkembang menjadi
kuttab-kuttab umum, pendidik yang mulai mengembangkan pola
pengajaran khusus itu ke arah pembentukan £#fab umum menurut
Ahmad Syalabi ialah Hajjaj bin Yusuf as-Saqafi (w.714). Al-Hajjaj
pada mulanya menjadi m#'addib anak-anak Sulaiman bin Na’im
yang menjadi wazir Abdul Malik bin Marwan, pada saat inilah ia
mengembangkan pendidikan anak dari bentuk khusus di rumah
pembesar raja menjadi bentuk pendidikan umum yang disebut
kuttab umum, dari sini pula karir al-Hajjaj meningkat menjadi
pembesar khalifah Bani Umayyah, al-Walid I (705-715).

Pendidikan tingkat rendah Islam diadakan di gwttab-kuttab
juga diberikan di istana untuk anak-anak pejabat, didasarkan
pemikiran bahwa pendidikan itu harus bersifat menyiapkan anak
didik agar mampu melaksanakan tugas-tugas, setelah dewasa nanti,
atas dasar pemikiran tersebut, khalifah dan keluarganya serta para
pembesar istana lainnya berusaha menyiapkan agar anak-anak
mereka sejak kecil sudah diperkenalkan dengan tugas-tugas yang
akan dipikulnya nanti, corak pendidikan anak-anak di istana
berbeda dengan pendidikan anak-anak di kwttab-kuttab pada
umumnya, rencana pelajaran untuk pendidikan di istana pada garis
besarnya sama dengan rencana pelajaran pada kuttab-kuttab hanya

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 125

sedikit ditambah dan dikurangi sesuai dengan kehendak orang tua
mereka.

Dalam catatan sejarah membuktikan bahwa perkembangan
kuttab berlangsung dengan pesat. Dahhak bin Muzahim, seorang
mufasir, memiliki gwttab yang menampung murid sebanyak 3000
orang, schingga Dahhak bin Muzahim harus menunggangi keledai
untuk mengecek murid-muridnya. Pada sisi lain, dalam periode
Mamluk, hampir setiap pendiri kuttab mendirikan kuttab sabil, yaitu
kuttab untuk anak yatim piatu. Pendidikan di gwttab sabil diberikan
secara gratis.

Kuttab merupakan tempat pertama seorang anak belajar
membaca Alquran, menulis, prinsip-prinsip agama, bahasa dan
ilmu hitung. Kesenian menulis atau kaligrafi sangat diperhatikan
pula karena merupakan bagian dari kesenian lukis-melukis. Di
kuttab disediakan pengasuh-pengasuh khusus di bidang tesebut di
atas secara penuh, demikian pula, Rasulullah SAW. sendiri telah
mempekerjakan orang-orang Islam (para sahabat) yang tahu tulis
baca untuk mencatat ayat-ayat Alquran, untuk mengajar kaum
muslimin pun beliau meminta bantuan orang non-Muslim untuk
mengajar kaum Muslimin membaca dan menulis karena pada masa
itu jumlah kaum Muslimin yang pandai tulis baca masih sedikit.

Keterampilan tulis baca yang merupakan materi utama
pendidikan Axttab — menjadi semakin penting sejalan dengan
berkembangya komunitas Muslim Madinah, kebutuhan paling
penting, tentunya, adalah mencatat wahyu yang diterima oleh Nabi
Muhammad SAW. dari waktu ke waktu. Tetapi tulis-baca ini juga
dibutuhkan untuk memungkinkan komunikasi antara umat Islam
dengan suku-suku dan bangsa-bangsa lain, tulis-baca sebagai
sebuah prioritas penting dapat dilihat dalam peristiwa pembebasan
beberapa tawanan perang badar.

¢. Lembaga Pendidikan Masjid
Masjid Semenjak berdirinya di zaman Nabi SAW, masjid
telah menjadi pusat kegiatan dan informasi berbagai masalah kaum
muslimin, baik yang menyangkut pendidikan maupun sosial
ekonomi. Namun, yang lebih penting adalah sebagai lembaga
pendidikan. Perkembangan masjid sangat signifikan dengan
perkembangan yang terjadi di masyarakat, terlebih lagi pada saat

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



126 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

masyarakat islam mengalami kemajuan, urgensi masyarakat
terhadap masjid menjadi semakin kompleks, hal ini menyebabkan
karakteristik masjid berkembang menjadi dua bentuk yaitu mesjid
sebagai tempat sholat jum’at atau jami dan masjid biasa. Kurikulum
pendidikan dimasjid biasanya merupakan tumpuan pemerintah
untuk memperoleh pejabat-penjabat pemerintah, seperti,qodhi,
khotib dan iman masjid.

Masjid juga berperan dalam pendidikan Islam, masjid pada
masa Rasulullah SAW. dijadikan tempat untuk memberi pelajaran,
di antara siswa yang menjadi siswa di Masjid Nabi adalah Ali bin
Abi Talib dan Abdullah bin Abbas, di dalam masjid dipelajari
kaidah-kaidah hukum agama.

Struktur pengajian di Masjid Nabi lebih merupakan bentuk
nonformal, walau bagaimanapun struktur pengajian yang lebih
sistemik dan formal dapat diadakan apabila sebuah surau didirikan
bersambungan dengan masjid tersebut lalu diberi nama a/-Suffah.
Oleh karena struktur pengajian di sini lebih sistemik dan formal, di
masjid juga diberikan pengajaran tentang kesehatan dan obat-
obatan (wedicine).

Pada masa pemerintahan Umar bin Khattab, negeri Persi,
Syam, Mesir dan seluruh semenanjung tanah Arab ditaklukkan,
Khalifah Umar bin Khattab telah memerintahkan para
gubernurnya untuk mendirikan masjid-masjid di semua negeri dan
kota-kota yang telah dikuasai oleh pemerintah Islam, pada abad
ketiga hijrah, kota Bagdad sudah penuh dengan masjid, demikian
pula kota Mesir, atas perintah khalifah, masjid yang pertama kali
dibangun adalah masjid Amru bin Ash. di masjid ini diberikan
pelajaran-pelajaran agama dan akhlak dan secara berangsur-angsur
pula pelajaran-pelajaran di masjid ini semakin meningkat.

Pada masa khalifah Umar bin Khattab juga ada instruksi
kepada penduduk kota supaya diajarkan kepada anak-anak mereka
tentang berenang, mengendarai kuda, memanah, dan membaca
serta menghafal syair-syair mudah dan peribahasa, Instruksi Umar
itu dilaksanakan oleh guru-guru di tempat-tempat yang dapat
dilaksanakan. Misalnya berenang dapat dilaksanakan di kota-kota
yang mempunyai sungai seperti di Irak, Syam, Mesir dan lain-lain.

Pada masa Abbasyiah, sckolah-sekolah terdiri dari
beberapa tingkat:

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 127

1) Tingkat sekolah rendah, yaitu kwffab untuk tempat belajar
anak-anak. Di samping kwtfab ada pula anak-anak belajar di
rumah, di istana, di toko-toko dan di pinggir pasar.

2) Tingkat sekolah menengah, yaitu di masjid dan di majelis
sastra dan ilmu pengetahuan, sebagai sambungan dari
kuttab.

3) Tingkat perguruan tinggi, seperti Baitul Hikmah di Bagdad,
dan Darul Ilmi di Mesir, di masjid-masjid dan lain-lain.

d. Lembaga Pendidikan Kedai Pedagang Kitab (al-Hawanit al-
Warragqin);

Pada masa ini bermunculan toko-toko buku sebagai agen
komersil dan sekaligus berfungsi sebagai center of learning. Ini
berawal pada permulaan Daulah ‘Abbasiyah, yang kemudian
menyebar dengan cepat ke berbagai ibukota dan Negara-negara
berbeda di negeri Islam. Para pemilik toko-toko (warraqun) ada
yang telah dapat menulis kitab-kitab monumental dengan karya-
karyanya, diantaranya Ibn al-Nadim (995 M) yang menulis kitab
Fihrisat (Indent of Nadim), Ali bin Isa yang menulis bermacam-
macam kitab, dan Yaqut al-Hammi yang menulis Mu’jam al-Udaba,
dan Mu’jam al-Buldam.”

Toko buku dan perpustakaan.Toko-toko buku memiliki
peranan penting dalam kegiatan keilmuan islam, pada awalnya
memang hanya manjual buku-buku, tetapi berikutnya menjadi
sarana untuk berdiskusi dan berdebat,bahkan pertemuan rutin
sering dirancang dan dilaksanakan disitu. Disamping toko buku,
perpustakan juga memilki peranan penting dalam kegiatan transfer
keilmuan Islam.

Rumah sakit; Rumah sakit pada zaman klasik bukan saja
berfungsi sebagai tempat merawat dan mengobati orang-orang
sakit, tetapi juga mendidik tenaga-tenaga yang berhungan dengan
perawatan dan pengobatan. Pada masa itu, percabaan dalam bidang
kedokteran danobat-obatan dilaksanakan sehingga kemajuan ilmu
kedoteran danobat-obatan cukup pesat. Rumah sakit juga merupan

8Inna Imroatun & Nazdiroh. 2011. http://inniaku.blogspot.com/
2011/05/kuttab-sebagai-lembaga-pendidikan-islam.html, diunduh tanggal 31
Januari 2013.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



128 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

tempatpraktikum sekolah kedoteran yang didirikan diluar rumah
sakit, rumahsakit juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan.
e. Manazil al-Ulama (Tempat tinggal para sarjana)

Kediaman para ulama dan ahli ilmu pengetahuan yang
pernah digunakan sebagai forum kajian ilmiah, di antaranya adalah
rumah Ibn Sina, al-Ghazali, Ali Ibn Muhammad al-Fasihi, Ya’qub
Ibn Kilis, Abu Sulayman al-Sijistani, dan masih banyak lagi.

[ Al-Shalunat Al-Adabiyabh (Sanggar seni dan sastra)

Lembaga ini merupakan pengembangan dari majelis-majelis
al-Khulafa’  al-Rashidin.  Selain  mengurus masalah-masalah
pemerintahan, juga memberikan fatwa-fatwa agama melalui forum
masjid ataupun diluar masjid. Forum ini mengalami kemajuan yang
cukup pesat, karena sering diadakan semacam perlombaan syair
dan perdebatan para fuqaha dan diskusi diantara para sarjana dari
berbagai disiplin ilmu. Sehingga muncullah tokoh-tokoh yang aktif
hadir dalam forum tersebut :

1) Dari Kalangan Penyair: Abu Nuwas, Abu al-Itahiyah

Da’bal, Muslim Ibn al-Walid dan al-Abbas al-Ahnaf.

2) Dari kalangan musisi, Ibrahim al-Mawali dan anaknya
bernama Ishagq.
3) Dari kalangan ahli Gramatika: Abu ‘Ubaidah, al-Ismail al-

Kisa’l, Ibn-Siman, al-Wa’iz dan al-Waraqid.

g Dar al-Kutub wa Dar al-Tlmi (Perpustakaan)

Perpustakaan ini bersifat umum dan yang paling terkenal
dimasanya diantaranya perpustakaan Iskandariyah dan Bait al-
Hikmah (House of wisdom) pada masa daulah ‘Abbasiyah. Pada
perkembangan selanjutnya perputakaan telah menjadi salah satu
pusat pendidikan dan kebudayaan Islam. Perpustakaan dipakai juga
oleh ilmuan sebagai pusat researces akademik.

h. Al-Badiyah (Daerah Pedalaman)

Pada tahapan ini, banyak dari para pelajar yang sangat
peduli akan orisinalitas kebahasaan mereka, dan memutuskan
unutk pergi belajar bahasa ke badiyah (suku pedalaman/badui)
bahkan banyak yang sampai menetap di sana beberapa waktu demi
pendalaman bahasa mereka.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 129

7. Bimaristan dan Mustashfayat

Bimaristan dan Mustashfayat atau dikenal dengan lembaga
rumah sakit, pertama kali dibangun oleh Abu Za’bal pada tahun
1825 M di Mesir. Dalam institusi ini, selain digunakan sebagai
tempat penyembuhan orang sakit, juga di gunakan sebagai pusat
pengajaran ilmu kesehatan. Institusi ini dikembangkan lagi pada
masa pemerintahan Al-Walid Ibn Abd Malik pada tahun 1888 M di
mana institusi ini telah memainkan peranannya yang sangat besar
dalam sejarah perkembangan pendidikan Islam.

J. Al-Madrasah (Lembaga pendidikan sekolah)

Madrasah merupakan sebuah kata dalam bahasa Arab yang
artinya sckolah. Asal katanya vyaitu darasa (baca: darosa) yang
artinya mengajar. Di Indonesia, madrasah dikhususkan sebagai
sekolah (umum) yang kurikulumnya terdapat pelajaran-pelajaran
tentang keislaman. Madrasah Ibtidaiyah (MI) setara dengan
Sekolah Dasar (SD), Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara dengan
Sekolah Menengah Pertama (SMP), dan Madrasah Aliyah (MA)
setara dengan Sekolah Menengah Atas (SMA).”

Pada masa berlangsungnya gerakan #gjdid, pembelajaran pada
bidang pendidikan umum tidak begitu dianggap. Sesuatu yang ada
pada masa itu adalah pengkajian pada bidang spiritual, sehingga
kajian spiritual mengalami agredasi. Idealnya adalah pembelajaran
dilakukan dengan tidak memisahkan antara ilmu-ilmu umum (#/um
al-gharbiyah) dengan ilmu-ilmu agama (#/um ad-diniyah). Dari kedua
model keilmuan ini seharusnya dapat diintegrasikan. Praktik
pengintegrasian keilmuan ini telah dijalankan oleh masjid dan
madrasah pada masa awal berdirinya.

Lahirnya lembaga pendidikan formal dalam bentuk madrasah
merupakan pengembangan dari sistem pengajaran dan pendidikan
yang pada awalnya berlangsung di mesjid-mesjid. Disisi lain
perkembangan dari masjid ke madrasah terjadi secara tidak
langsung, madrasah adalah tujuan sebagai konsekuensi logis dari
semakin ramainya pengajian di masjid yang fungsi utamanya adalah

% Wikipedi.2013.http://id.wikipedia.org/wiki/Madrasah,  diunduh
tanggal 1 Pebruari 2013.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



130 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

ibadah. Agar tidak mengganggu kegiatan ibadah, dibuatlah tempat
khusus untuk belajar yang dikenal madrasah. Dengan berdirinya
madrasah, maka pendidikan islam memasuki periode baru, dan
madrasah-madrasah tersebut adalah:

D

2)

3)

Madrasah sebelum Nizhamiyah; Sebelum Nizham Al-Mulk
menggagas berdirinya madrasah bagi Dinasty Seljuk,
sebelumnya telah berdiri madrasah-madrasah yang menjadi
cikal bakal munculnya madrasah Nizhamiyah, madrasah
tersebut berada di daerah Persia yaitu di wilayah Nisyafur
misalnya madrasah Al-Baihaqiyah, Sa’idiyah. Akan tetapi
madrasah ini tidak begitu terkenal karena masih bersifat
ahliyah (kekeluargaan)."

Madrasah Nizhamiyah. Madrasah nizhamiyah merupakan
pertotipe awal bagi lembaga pendidikan tinggi, ia juga
dianggap sebagai tonggak baru dalam penyelenggaraan
pendidikan islam, dan merupakan karakteristik tradisi
pendidikan islam sebagai suatu lembaga pendidikan resmi
dengan sistem asrama. Pemerintah atau penguasa ikut
terlibat didalam menentukan tujuan, kurikulum, tenaga
pengajar, pendanaan, saranafisik dan lain-lain.

Madrasah di Mekah dan Madinah.Informasi tentang
madrasah mendapat dukungan banyak dariberbagai
literatur. Namun sayang para sejarawan tidak cukup
tertarikberbicara madrasah di Mekah dan Madinah. Hal ini
mengakibatkanpelacakan informasi tentang permasalahan
tersebut kurang lengkap.Lebih lanjut secara kuantitatif
madrasah di Mekah lebih banyakdibandingkan di Madinah.
Diantara madrasah Abu Hanifah, Maliki,madrasah
Ursufiyah, madrasah Muzhafariah, sedangkan madrasah
megah yang dijumpai di Mekah adalah madrasah qof’it bey,
didirikan oleh Sultan Mamluk di Mesir.

4. Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia

a) Pendidikan Pada Masa Awal Masuknya Islam

10 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafika

Persada, 2004), h. 58

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi 1embaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 131

Pendidikan Islam di Indonesia pada masa awalnya bersifat
informal, yakni melalui interaksi inter-personal yang berlangsung
dalam berbagai kesempatan seperti aktivitas perdagangan, karena
lalu lintas perdagangan laut internasional yang melewati wilayah
nusantara sudah ramai. Dakwah Bil Hal atau keteladanan pada
konteks ini mempunyai pengaruh besar dalam menarik perhatian
dan minat seseorang untuk mengkaji atau memeluk ajaran Islam.
Selanjutnya setelah agama ini berkembang di tiap-tiap desa yang
penduduknya telah menjadi muslim umumnya didirikan langgar
atau masjid, fasilitas tersebut bukan hanya sebagai tempat shalat
saja, melainkan juga tempat untuk belajar membaca al Qur’an dan
lmu-ilmu keagamaan yang bersifat elementer lainnya.

Interelasi Islam dan kebudayaan jawa di bidang pendidikan
tidak lupa dari perjuangan Walisongo dalam mengislamkan tanah
jawa dan perkembangan pendidikan pesantren di tanah Jawa,
secara historis, asal-usul pesantren tidak dapat di pisahkan dari
sejarah pengaruh Walisongo abad 15-16. pesantren merupakan
lembaga pendidikan yang unik di Indonesia. Lembaga pendidikan
ini telah berkembang, khususnya di Jawa selama berabad-abad.

Pesantren Ampel Denta dan Giri Kedaton adalah dua
institusi pendidikan paling penting di masa itu. Dari Giri Kedaton,
peradaban Islam berkembang ke seluruh wilayah timur Nusantara.
Sunan Giri dan Sunan Gunung Jati bukan hanya ulama, namun
juga pemimpin pemerintahan. Sunan Giri, Bonang, Kalijaga, dan
Kudus adalah kreator karya seni yang pengaruhnya masih terasa
hingga sekarang, sedangkan Sunan Muria adalah pendamping sejati
kaum jelata."

Sunan Ampel menganut fikih mahzab Hanafi. Namun,
pada para santrinya, ia hanya memberikan pengajaran sederhana
yang menekankan pada penanaman akidah dan ibadah. Dia-lah
yang mengenalkan istilah “Mo Limo” (moh main, moh ngombe,
moh maling, moh madat, moh madon). Yakni seruan untuk “tidak
berjudi, tidak minum minuman keras, tidak mencuri, tidak
menggunakan narkotik, dan tidak berzina.” Sunan Ampel

Uhttp:/ /lembagapendidikanindonesia.blogspot.com/2012/05/sejarah-
sembilan-wali-walisongo-wali9.html, diunduh tanggal 1 Pebruari 2013.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



132 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

diperkirakan wafat pada tahun 1481 M di Demak dan dimakamkan
di sebelah barat Masjid Ampel, Surabaya."

Pesantren Sunan Giri terletak di daerah perbukitan Desa
Sidomukti, Selatan Gresik, dalam bahasa Jawa, bukit adalah “giri”,
maka ia dijuluki Sunan Giri. Pesantrennya tak hanya dipergunakan
sebagai tempat pendidikan dalam arti sempit, namun juga sebagai
pusat pengembangan masyarakat. Raja Majapahit konon karena
khawatir Sunan Giri mencetuskan pemberontakan, memberi
keleluasaan padanya wuntuk mengatur pemerintahan, maka
pesantren itupun berkembang menjadi salah satu pusat kekuasaan
yang disebut Giri Kedaton. Sebagai pemimpin pemerintahan,
Sunan Giri juga disebut sebagai Prabu Satmata. Giri Kedaton
tumbuh menjadi pusat politik yang penting di Jawa, waktu itu,
Ketika Raden Patah melepaskan diri dari Majapahit, Sunan Giri
malah bertindak sebagai penasihat dan panglima militer Kesultanan
Demak, hal tersebut tercatat dalam Babad Demak, selanjutnya,
Demak tak lepas dari pengaruh Sunan Giri, ia diakui juga sebagai
mufti, pemimpin tertinggi keagamaan, se-Tanah Jawa, Giri
Kedaton bertahan hingga 200 tahun."

Menurut para ahli, pesantren baru dapat disebut pesantren
bila memenuhi lima syarat, yaitu ; (1) ada kiyai; mungkin mencakup
ideal kiyai untuk zaman kini dan nanti.(2) ada pondok; akan
mencakup syarat-syarat fisik dan nonfisik, pembiayaan, tempat dan
lain-lain.(3) ada masjid; cakupannya akan sama dengan masjid.(4)
ada Santri; melingkupi masalah syarat, sifat dan tugas santri.(5) ada
pengajaran membaca kitab kuning; bila diluaskan akan mencakup
kurikulum pesantren dalam arti luas.

Klasifikasi pesantren dibagi menjadi dua macam, pertama,
pesantren salafi, yaitu pesantren yang mengajarkan kitab-kitab islam
klasik. Sistem madrasah diterapkan untuk mempermudah teknik
pengajaran sebagai pengganti metode sorogan. Pada pesantren ini
tidak diajarkan pengetahuan umum. Kedua, pesantren kbalafi, yang
selain memberikan pengajaran kitab Islam klasik juga membuka

12 [bid.
13“Sejarah  Sembilan  Wali”  dalam  http://lembagapendidikan
indonesia.blogspot.com, diunduh tanggal 1 Pebruari 2013.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 133

sistem sekolah umum di lingkungan dan di bawah tanggung jawab
pesantren.

Kekuatan kiyai pesantren berakar pada kredibilitas moral
dan kemampuan mempertahankan pranata sosial. Kredibilitas
moral itu, dibina antara lain dengan dukungan kealiman
(pengetahuan agama, kemampuan membaca kitab kuning),
kesalihan prilaku (termasuk ketaatan melakukan ibadah ritual),
pelayanan kepada masyarakat Muslim (dalam arti yang luas), serta
adanya kemampuan supra rasional yang dimiliki oleh sebagian
kiyai. Terlepas dari benar atau tidaknya kiyai memilki kemampuan
itu, tetapi ternyata Nabi Muhammad SAW memiliki kemampuan
seperti itu, seperti tergambar di dalam al-Quran surat al-Hujarat
ayat 14.

b) Pendidikan Pada Masa Indonesia

Pelaksanaan pendidikan keagamaan Islam di Indonesia
diatur dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang
pendidikan agama dan pendidikan keagamaan. Peraturan
Pemerintah ini merupakan penjelasan lebih lanjut dari Undang-
Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Kebijakan-kebijakan pemerintah yang tertuang dalam PP
No. 55 tahun 2007 mengatur tentang pelaksanaan pendidikan
agama dan pendidikan keagamaan pada jenjang pendidikan formal,
nonformal, dan informal. Hal yang menarik dari PP No. 55 tahun
2007 ini adalah diakuinya majelis taklim, pengajian kitab,
pendidikan Alquran dan diniyah takmiliyah sebagai bagian dari
pendidikan keagamaan Islam nonformal.

Majlis taklim telah dipakai dalam pendidikan sejak abad
pertama islam, mulanya ia merujuk pada arti tempat-tempat
pelaksanakan belajar mengajar. Pada perkembangan berikutnya
disaat dunia pendidikan islam mengalami zaman keemasan, majlis
berarti sesi di mana aktivitas pengajaran berlangsung. Seiring
dengan perkembangan pengetahuan dalam islam,majlis digunakan
sebagai kegiatan transfer ilmu pengetahuan, dan majlis banyak
ragamnya, menurut Muniruddin Ahmad ada 7 (tujuh) macam
majlis, seperti: Majlis Al-Hadits, Majlis Al Tadris, Majlis Al
Manazharab, Majlis Muzakarah, Majlis Al-Syu'ara, Majlis Al-Adab,
Majlisal-Fatwa dan Al-Nazar.

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



134 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

Majelis taklim merupakan lembaga pendidikan tertua dalam
Islam, sebab sudah dilaksanakan sejak zaman Rasulullah SAW.
Meskipun tidak disebut dengan majelis taklim, pengajian Nabi
Muhammad SAW. yang berlangsung secara sembunyi-sembunyi di
rumah Argam bin Abil Arqam di zaman Rasul SAW. atau periode
Mekah dapat dianggap sebagai majelis taklim dalam konteks
sekarang. Pada periode Madinah, ketika Islam telah menjadi
kekuatan nyata dalam masyarakat, penyelenggaraan pengajian itu
lebih pesat. Rasulullah SAW. duduk di masjid Nabawi untuk
memberikan pengajian kepada para sahabat dan kaum muslimin
ketika itu. Hingga saat ini di Masjidilharam terdapat pengajian
(majelis taklim) yang diasuh ulama-ulama terkenal dan terkemuka
serta dikunjungi para jamaah.

Pengajian kitab kuning alias kitab klasik menjadi ciri khas
Pondok Pesantren. Santri yang sudah Pengajian kitab kuning
dilakukan dengan dua cara, yaitu: (a) dengan sistem sorogan atau
wetonan/bandongan dan (b) sistem klasikal di madrasah diniyah
(madin)."

Madrasah diniyah merupakan lembaga pendidikan yang
memberikan pendidikan dan pengajaran secara klasikal yang
bertujuan untuk memberi tambahan pengetahuan agama Islam
kepada pelajar-pelajar yang merasa kurang menerima pelajaran
agama Islam di sekolahannya. Keberadaan lembaga ini sangat
menjamur dimasyarakat karena merupakan sebuah kebutuhan
pendidikan.”

Penyelenggaraan madrasah  diniyah mempunyai ciri
berbeda dan orientasi yang beragam. perbedaaan tersebut
disebabkan oleh faktor yang mempengaruhinya, seperti latar
belakang yayasan atau pendiri madrasah diniyah, budaya
masyarakat setempat, tingkat kebutuhan masyarakat terhadap
pendidikan agama dan kondisi ekonomi masyarakat dan lain
sebagainya.

14<Sistem Pendidikan” dalam http://www.alkhoirot.com, diunduh
tanggal 1 Pebruari 2013.

15Ibrahim lubis dalam http://makalahmajannaii.blogspot.com, diunduh
tanggal 1 Pebruari 2013.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 135

5. Tantangan Lembaga Pendidikan Islam dalam
Transformasi Sosial Budaya

Transformasi sosial budaya berarti modifikasi dalam setiap
aspek proses sosial budaya, pola sosial budaya, bentuk-bentuk
sosial budaya. Perubahan ini bersifat progresif dan regresif,
berencana dan tidak permanen dan sementara, undirectional dan
multidirectional, menguntungkan dan merugikan. Bentuk-bentuk
transformasi sosial budaya dibedakan menjadi tiga bagian, yaitu:

Evolusi Sosial (Sosial Evolution); Perkembangan gradual,
yaitu perkembangan wajar karena adanya kerja sama yang harmonis
antara manusia dan lingkungannya. Perubahan ini dibedakan atas :
(a) Evolusi Kosmis (cosmis evolution), yaitu perubahan alamai yang
tumbuh berkembang, mundur lalu pudar; (b) Evolusi Organis
(organic evolution), yaitu perubahan untuk mempertahankan diri dari
kebutuhannya dalam lingkungan yang berkembang; (c) Evolusi
Mental (mental evolution) yaitu menyangkut perubahan pandangan
dan sikap hidup.

Gerakan Sosial (sosial mobility) ; Suatu keinginan akan
perubahan yang diorganisasikan karena dorongan masyarakat ingin
hidup dalam keadaan yang lebih baik dan lebih cocok dengan
keinginannya.

Revolusi Sosial (sosial revolution); suatu perubahan paksaan
yang umumnya didahului oleh ketidakpuasan yang menumpuk
tanpa pemecahan dan analisis, sehingga jurang antara harapan dan
pemenuh kebutuhan menjadi semakin lebar tak terjembatani.
Bentuk-bentuk tantangan yang dihadapi dalam pendidikan Islam
adalah: (a) Politik; Kehidupan politik khususnya politik negara
banyak berkaitan dengan masalah cara negara itu membimbing,
mengarahkan dan mengembangkan kehidupan bangsa jangka
panjang. Suatu lembaga pendidikan yang tidak bersedia mengikuti
politik negara, akan mendapatkan tekanan (presure) terhadap cita-
cita kelembagaan dari politik tersebut. (b) Kebudayaan; Suatu
perkembangan kebudayaan dalam abad modern saat ini tidak dapat
terhindar dari pengaruh kebudayaan bangsa lain. Kondisi semacam
ini menyebabkan proses akulturasi, yaitu faktor nilai yang
mendasari  kebudayaannya  sendiri = sangat  menentukan
keeksistensian kebudayaan tersebut. Dalam menghadapi hal yang
tidak diinginkan, dibutuhkan sikap kreatif dan wawasan

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



136 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

pengetahuan yang dapat menjangkau masa depan bagi eksistensi
kebudayaan dan kehidupannya. (c) Ilmu pengetahuan dan
teknologi; teknologi sebagai ilmu terapan merupakan hasil
kemajuan kebudayaan manusia, yang banyak bergantung pada
manusia yang menggunakannya, dan lembaga pendidikan kita
dituntut agar mampu mendasari teknologi tersebut dengan norma-
norma agama schingga hasil teknologi manusia berdampak positif
bagi kehidupan. (d) Ekonomi; ekonomi merupakan tolak
punggung kehidupan bangsa yang dapat menentukan maju
mundurnya suatu proses pembudayaan bangsa. Perkembangan
ekonomi banyak diwarnai oleh sistem pendidikan, demikian
sebaliknya. Di sini pendidik dituntut untuk memenuhi kebutuhan
ckonomi masyarakat, sehingga diadakan “ekonomi pendidikan”
sebagai perencanaan pendidikan dalam sektor ekonomi. (e)
Masyarakat dan perubahan sosial; perubahan yang terjadi dalam
sistem kehidupan sosial sering kali mengalami ketidakpastian
tujuan serta tak terarah tujuan yang disepakati. D1 sinilah pendidik
sebagai pengarah yang rasional dan konstruktif, sehingga problem-
problem sosial dapat dipecahkan mengingat lembaga pendidikan
Islam sebagai lembaga kemasyarakatan yang berfungsi sebagai
“agen sosial of change”. (f) Sistem nilai; sistem nilai dijadikan tolak
ukur bagi tingkah laku manusia dalam masyarakat yang
mengandung potensi pengendali, namun sekarang perubahan itu
menghilangkan nilai tradisi yang ada, lembaga pendidikan di sini
sangat diperlukan karena salah satu fungsi lembaga pendidikan
yaitu mengawetkan sistem nilai yang telah dikembangkan oleh
masyarakat.

C. Kesimpulan

Kegiatan pendidikan pada masa pra-Islam berlangsung
pada Kuttab-Kuttab dan pasar tradisional. Setelah datangnya
Islam, berkembanglah lembaga-lembaga pendidikan Islam yang
sangat mempengaruhi pendidikan di Arab, dengan mempelajari
Lembaga Pendidikan di masa lalu, diharapkan agar bermanfaat bagi
perkembangan Lembaga Pendidikan Islam pada masa yang akan
datang. Lembaga pendidikan Islam itu diantaranya adalah
Keluarga, mesjid, pondok pesantren dan madrasah.

Jurnal Pengembangan Masyarakat



Teologi Lembaga Pendidikan Isiam (Heri Hidayat) 137

Adapun  prinsip-prinsip  lembaga  pendidikan  Islam
diantaranya yaitu :Prinsip pembebasan manusia dari ancaman
kesesatan yang membawa manusia pada api neraka, Prinsip
pembinaan umat manusia menjadi hamba-hamba allah yang
memiliki keselarasan dan keseimbangan hidup bahagia di dunia dan
di akhirat sebagai realisasi cita-cita bagi orang yang beriman dan
bertakwa yang senantiasa memanjatkan doa sehari-harinya, Prinsip
pembentukan pribadi manusia yang memancarkan sinar keimanan
yang kaya dengan ilmu pengetahuan, Prinsip amar ma’ ruf dan nahi
mungkar dan membebaskan manusia dari belenggu-belenggu
kenistaan, Prinsip pengembangan daya pikir, daya nalar, daya rasa
sehingga dapat menciptakan anak didik yang kreatif dan dapat
memfungsikan daya cipta dan karsanya.

Lembaga pendidikan Islam mempunyai tantangan-
tantangan yang harus dihadapi, yaitu dalam bidang politik,
kebudayaan, iptek, ekonomi, masyarakat dan perubahan sosial,
serta sistem nilai, dan semua itu harus dinetralisir agar dapat jalan
beriringan dan saling mendukung di antara keduanya.

Daftar Pustaka

Abuddin Nata, Searab Pendidikan Islam, Jakarta: PT. Raja Grafika
Persada, 2004.

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menujn
Mileninm Baru, Jakarta: Logos, 1999

Fathur Rahman Al-Aziz.2011. dalam http: // kumpulan
makalahdan artikelpendidikan .blogspot.com /2011 /01 /
lembaga-pendidikan-islam.html

http://infosos.wordpress.com/kelas-xii-ips/penelitian-sosial /

http://lembagapendidikanindonesia.blogspot.com/2012/05/sejara
h-sembilan-wali-walisongo-wali9.html

http:/ /www.alkhoirot.com/sistem-pendidikan/

http:/ /www.sctibd.com/doc/31768182/Sejarah-Lembaga-
Pendidikan-Islam

Ibrahimlubis.2013.http://makalahmajannaii.blogspot.com/2012/0
6/madrasah-diniyah-problema-dan-solusi.html

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan



138 Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013

Inna Imroatun & Nazdiroh. 2011. http://inniaku.blogspot.
com/2011/05/kuttab-sebagai-lembaga-pendidikan-
islam.html

Suwendi, S¢arah dan Pemikiran Pendidikan Islam, Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2004.

Wikipedi dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Madrasah

Wikipedia dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Islam

Wikipedia dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Persatuan_ Islam

Jurnal Pengembangan Masyarakat



