
 

TEOLOGI LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM 
 

Heri HidayatW 
 

Abstrak 
 

Islamic theology is a branch of Islamic 
studies describing the beliefs of the Islamic faith. Any 
religious belief system, or creed, can be considered an 
example of ¶DT)GDK. This article presents a description 
of the uses of analysis and rational argument in 
order to understand the relationships between Islamic 
education institutions and theological guidance. This 
article conducting a study to better understand the 
various traditions of religious traditions;  
which preserve, renew and spread the traditions. 
Descriptive research method uses to review the 
literature of Islamic educational institutions. The result 
shows that the Islamic educational institutions 
develope along with its theological guidance. Islamic 
educational institutions have symbols of religious 
beliefs, and spread all over the country. So by studying 
theological institutions in the past, would be useful to 
develope Islamic institutions in the future. 
Kata Kunci :  Teologi, Lembaga Pendidikan Islam, 

Transformasi Sosial Budaya 
 

A. Pendahuluan 
Sumber pokok kekuatan manusia adalah pengetahuan. 

Manusia dengan pengetahuannya mampu melakukan olah cipta 
sehingga ia mampu bertahan dalam masa yang terus dan 
berkembang, proses olah cipta tersebut terlaksana berkat adanya 
sebuah aktivitas yang dinamakan pendidikan, bila kita lihat jauh 

                                                           

W Mahasiswa PPS Program Doktor (S3) Program Studi Pendidikan Islam UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung.  



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

116 

kebelakang, pendidikan yang kita kenal sekarang ini sebenarnya 
merupakan adopsi dari berbagai model pendidikan di masa lalu. 

Karena itulah membicarakan dinamika pendidikan, tidak 
bisa dilepaskan dari membicarakan lembaga pendidikan sebagai 
tempat berlangsungnya interaksi proses belajar mengajar, sistem 
pendidikan sering dipahami sebagai suatu pola menyeluruh dari 
proses pendidikan dalam lembaga-lembaga formal, agen-agen., 
serta organisasi dengan mentransfer pengetahuan, warisan 
kebudayaan serta sejarah kemanusiaan yang mempengaruhi 
pertumbuhan sosial, spiritual, dan intelektual. Artinya, sistem 
pendidikan tidak bisa dipisahkan dari sistem-sistem di luarnya, 
seperti sistem politik, sistem tata laksana, sistem keuangan, dan 
sistem kehakiman. Apalagi lembaga pendidikan itu dikaitkan 
dengan sistem Islam, maka lembaga pendidikan Islam merupakan 
suatu wadah di mana pendidikan dalam ruang lingkup teologi 
keislaman melaksanakan tugasnya demi tercapainya cita-cita umat 
Islam.1  

Pelaksanaan pendidikan keagamaan Islam di Indonesia 
diatur dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang 
pendidikan agama dan pendidikan keagamaan. Peraturan 
Pemerintah ini merupakan penjelasan lebih lanjut dari Undang-
Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional. Kebijakan-kebijakan pemerintah yang tertuang dalam PP 
No. 55 tahun 2007 mengatur tentang pelaksanaan pendidikan 
agama dan pendidikan keagamaan pada jenjang pendidikan formal, 
nonformal, dan informal. Hal yang menarik dari PP No. 55 tahun 
2007 ini adalah diakuinya majelis taklim, pengajian kitab, 
pendidikan Alquran dan diniyah taklimiyah sebagai bagian dari 
pendidikan keagamaan Islam nonformal. 

Apa yang tertuang dalam Peraturan Pemerintah di atas 
dapat dianalisis dengan membandingkan praktik penyelenggaraan 
pendidikan Islam yang berlangsung dari masa ke masa, boleh jadi 
ada kebijakan baru yang belum ada pada masa pendidikan Islam 
pada masa dahulu tetapi saat ini kebijakan itu ada, karena itu 

                                                           

1Fathur Rahman Al-Aziz, Lembaga-lembaga Pendidikan Islam, dalam 
http://kumpulanmakalahdanartikelpendidikan.blogspot.com, diunduh tanggal 
29 Januari 2013 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

117 

pembahasan lembaga pendidikan Islam tidak hanya berhenti di 
definisi dan contoh lembaga pendidikan Islam saja, namun 
pembahasan lembaga pendidikan Islam sangat luas yaitu berkisar 
pada prinsip-prinsip, tanggung jawab, dan tantangan lembaga 
pendidikan Islam dalam transformasi sosial budaya pun menjadi 
pembahasan ruang lingkup teologi lembaga pendidikan Islam ini. 

 
B. Pembahasan 

1. Lembaga Pendidikan Islam 
Lembaga adalah sistem hubungan sosial yang terorganisir 

yang mewujudkan nilai-nilai dan tata cara umum tertentu dan 
memenuhi kebutuhan dasar masyarakat tertentu, lembaga termasuk 
diantara norma-norma masyarakat yang paling resmi dan bersifat 
memaksa, kalau kebiasaan dan tata kelakuan disekitar suatu 
kegiatan yang penting menjadi terorganisir ke dalam sistem 
keyakinan dan perilaku yang sangat formal dan mengikat, maka 
suatu lembaga telah berkembang, oleh karena itu suatu lembaga 
mencakup: (a) Seperangkat perilaku yang telah distandarisasi 
dengan baik (b) Serangkaian tata kelakuan, sikap, nilai-nilai yang 
mendukung dan (c) Sebentuk tradisi, ritual, upacara dan 
perlengkapan-perlengkapan.2 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk 
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta 
didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki 
kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan 
dirinya dan masyarakat.3 Secara terminologi lembaga pendidikan 
Islam adalah suatu wadah, atau sistem hubungan sosial yang 
terorganisir mewujudkan nilai-nilai dan tata cara umum tertentu 
secara sadar dan terencana melalui belajar dan proses pembelajaran 
agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya 
sesuai dengan Islam. 

                                                           

2´/HPEDJD� GDQ� 1RUPD� 1RUPDµ�� GDODP� http://id.shvoong.com/ 
social-sciences/sociology, diunduh tanggal 30 Januari 2013. 

3Wikipedia, dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan, diunduh 
tanggal 30 Januari 2013 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

118 

Pendidikan pada masa Rasulullah dapat dibedakan menjadi 
dua periode: periode Makkah dan periode Madinah, pada periode 
pertama, yakni sejak Nabi diutus sebagai rasul hingga hijrah ke 
Madinah, kurang lebih sejak tahun 611-622 M. atau selama 12 
tahun 5 bulan 21 hari, sistem pendidikan Islam lebih bertumpu 
kepada Nabi, bahkan, tidak ada yang mempunyai kewenangan 
untuk memberikan atau menentukan materi-materi pendidikan, 
selain Nabi. Nabi melakukan pendidikan dengan cara sembunyi-
sembunyi terutama kepada keluarganya, disamping dengan 
berpidato dan ceramah ditempat-tempat yang ramai dikunjungi 
orang. Sedangkan materi pengajaran yang diberikan hanya berkisar 
pada ayat-ayat al-4XU·DQ� VHMXPODK� ��� VXUDW4 dan petunjuk-
petunjuknya (baca: sunnah dan hadist). 

Pada periode di Madinah, tahun 622-632 M. atau tahun 1-
11 H, usaha pendidikan Nabi yang pertama adalah membangun 
¶LQVWLWXVL·�PDVMLG��PHODOXL�SHQGLGLNDQ�PDVMLG�LQL��1DEL�PHPEHULNDQ�
pengajaran dan pendidikan Islam, ia memperkuat persatuan di 
antara kaum muslim dan mengikis habis sisa-sisa permusuhan, 
terutama antar penduduk Anshar dan penduduk Muhajirin, pada 
periode ini, ayat-ayat al-Quran yang diterima sebanyak 22 surat, 
sepertiga dari isi al-Quran.5 

Periode awal Islam, pengajaran agama diberikan di rumah-
rumah, Rasulullah SAW. sendiri menggunakan rumah al-Arqam bin 
al-Arqam sebagai tempat pertemuan dengan para sahabat dan 
pengikut-pengikut beliau, di sana kaum Muslimin mendapatkan 
pengajaran dari beliau, berupa kaidah-kaidah Islam dan ayat-ayat 
Alquran. Selain itu Rasulullah SAW. mengadakan pertemuan di 
rumah beliau sendiri di Mekah, di sana kaum Muslimin berkumpul 
untuk belajar dan membersihkan akidah serta pencerahan jiwa 
mereka, tetapi ketika masyarakat Islam sudah terbentuk, maka 
pendidikan diselenggarakan di masjid, proses pendidikan pada 
kedua tempat ini dilakukan dalam halaqah.6 Halaqah artinya 

                                                           

4 6XZHQGL·V� %RJ�� OLKDW� EDEDNDQ� VHMDUDK� +DUXQ� 1DVXWLRQ� SDGD� Islam 
Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I, (Jakarta: UI-Press, 1985, cet. Ke-5, h. 56-
91, dalam http://suwendi2000.wordpress.com/tag/pemikiran/ diunduh tanggal 
31 Januari 2013. 

5Ibid. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

119 

lingkaran, di mana proses belajar mengajar disini dilaksanakan di 
mana murid melingkari gurunya. Seorang guru biasanya duduk 
dilantai menerangkan, membacakan karangannya, atau 
memberikan komentar atas karya pemikiran orang lain. Kegiatan di 
halaqah ini tidak khusus untuk megajarkan atau mendiskusikan 
ilmu agama, tetapi juga ilmu pengetahuan umum,termasuk filsafat. 

Pada masa Islam klasik lembaga pendidikan juga terdiri atas 
shuffah. Shuffah adalah suatu tempat yang dipakai untuk aktivitas 
pendidikan biasanya tempat ini menyediakan pemondokan bagi 
pendatang baru dan mereka yang tergolong miskin disini para 
siswa diajari membaca dan menghafal Al-TXU·Dn secara benar dan 
hukum Islam dibawah bimbingan langsung dari Nabi, dalam 
perkembangan berikutnya, sekolah shuffah juga menawarkan 
pelajaran dasar-dasar menghitung, kedokteran, astronomi, 
geneologi dan ilmu filsafat. 

Periode zaman klasik, Para ulama banyak yang 
mempergunakan rumahnya untuk kegiatan belajar mengajar dan 
pengembangan ilmu pengetahuan, untuk memberikan pelajaran 
kepada anak-anak, kaum Muslimin pada saat itu mengirimkan 
anak-anak mereka secara khusus ke rumah-rumah para ulama 
untuk mendapatkan didikan langsung dari para ulama atau ke 
perpustakaan-perpustakaan untuk memperoleh kitab-kitab yang 
lengkap untuk dibaca dan dijadikan referensi. Ribath adalah tempat 
kegiatan kaum sufi yang ingin menjauhkan diri dari kehidupan 
duniawi dan mengkonsentrasikan diri untuk semata-mata ibadah. 
Badiah (padang pasir, dusun tempat tinggal badui) Badiah 
merupakan sumber bahasa arab yang asli dan murni, dan mereka 
tetap mempertahankan keaslian dan kemurnian bahasa arab. Oleh 
karena itu badiah-badiah menjadi pusat untuk pelajaran bahasa 
arab yang asli dan murni, sehingga banyak anak-anak kholifah, 
ulama-ulama dan para ahli ilmu pengetahuan pergi ke badiah-
badiah dalam rangka mempelajari bahasa dan kesusastraan arab, 
dengan begitu badiah-badiah telah berfungsi sebagai lembaga 
pendidikan. 

                                                                                                                             

6Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru, (Jakarta: Logos, 1999), h. vii. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

120 

Masa berikutnya trend masjid sebagai lembaga pendidikan 
formal mulai bergeser dengan hadirnya madrasah, dengan hadirnya 
madrasah maka dengan sendirinya pula praktik pendidikan formal 
berada di madrasah, madrasah pada masa itu mengkaji ilmu lintas 
disiplin keilmuan atau adanya integrasi keilmuan (baik ilmu diniyah 
maupun ilmu gharbiyah), dengan demikian madrasah menjadi kaya 
akan pengkajian keilmuan. 

Madrasah lahir sebagai lembaga pendidikan yang 
berkembang secara alami dari cikal bakalnya, yaitu masjid. Masjid 
yang pada masa itu menjadi pusat kajian keagamaan, terutama 
masjid akademi (masjid khan). Tahapan perubahan sebelum 
menjadi madrasah adalah dari masjid, kemudian masjid akademi, 
hingga akhirnya menjadi madrasah, untuk menamatkan 
pembelajaran dasar keislaman di masjid dibutuhkan waktu sekitar 4 
tahun. Pembiayaan pendidikan di masjid berasal dari wakaf tahrir 
(si pemberi wakaf tidak melakukan pengawasan terhadap 
pelaksanaan kegiatan di masjid), keberadaan madrasah merupakan 
salah satu bentuk inovasi dalam trend pendidikan Islam, dikatakan 
sebagai inovasi karena pada masa sebelumnya belum ada 
madrasah. 

Secara tradisional sejarawan pendidikan Islam, seperti 
Munir ad-Din Ahmed, George Makdisi, Ahmad Syalabi dan 
Charles Michael Stanton menganggap, bahwa madrasah pertama 
kali didirikan oleh Wazir Nizam al-Muluk pada 1064, madrasah ini 
kemudian terkenal sebagai Madrasah Nizam al-Muluk. Akan tetapi, 
penelitian lebih akhir, misalnya yang dilakukan Richard Bulliet 
mengungkapkan eksistensi madrasah-madrasah lebih tua di 
kawasan Nishapur, Iran. Pada tahun 400/1009 terdapat madrasah 
di wilayah Persia, yang berkembang dua abad sebelum Madrasah 
Nizhamiyah; yang tertua adalah Madrasah Miyan Dahiya yang 
didirikan Abu Ishaq Ibrahim ibn Mahmudi di Nishapur. 

Lebih jauh lagi, dalam tradisi pendidikan Islam, institusi 
pendidikan tinggi lebih dikenal dengan nama al-M�PL¶DK� yang tentu 
saja secara historis dan kelembagaan berkaitan dengan masjid -�PL¶, 
masjid besar tempat berkumpul jamaah untuk menunaikan salat 
Jumat. Al--�PL¶DK yang muncul paling awal dengan potensi sebagai 
lembaga perguruan tinggi adalah al-Azhar di Kairo, Zaituna di 
Tunis dan Qarawiyyin di Fez. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

121 

Sepanjang sejarah Islam, baik madrasah maupun al-M�PL¶DK 
diabdikan terutama untuk ilmu-ilmu agama, dengan penekanan 
khusus pada bidang fiqih, tafsir, dan hadis. Ilmu-ilmu alam dan 
eksakta yang merupakan akar-akar pengembangan sains dan 
teknologi sejak awal perkembangan madrasah dan al-M�PL¶DK sudah 
berada dalam posisi marjinal, mempelajari ilmu-ilmu umum bukan 
sesuatu yang sama sekali tidak ada dalam kurikulum madrasah. 
7HWDSL� DGD� ´SHPDNUXKDQµ� ² untuk tidak menyebut pengharaman 
SHQJJXQDDQ�QDODU�VHWHODK�UXQWXKQ\D�0X·WD]LODK��VHWHODK�SHULRGH�DO-
0D·PXQ� 

6HODQMXWQ\D�� +DVDQ� ¶$EG� DO-¶$O� VHEDJDLPDQD� GLNXWLS� ROHh 
Suwito, menyebutkan bahwa ada tujuh lembaga pendidikan yang 
telah berdiri pada masa Abbasiyah terutama pada abad keempat 
hijrah. Ketujuh lembaga pendidikan tersebut adalah: (1) lembaga 
pendidikan dasar (kuttab); (2) lembaga pendidikan masjid; (3) kedai 
pedagang kitab (al-Hawanit al-Warraqin); (4) tempat tinggal para 
sarjana (manazil al-¶XODPD); (5) sanggar seni dan sastra (al-shalunat al-
adabiyah); (6) perpustakaan (dar al-kutub wa dar al-¶LOPL); dan (7) 
lembaga pendidikan sekolah (al-madrasah).  

Institusi pendidikan Islam klasik menurut Charles Michael 
Stanton, berdasarkan kriteria hubungan institusi pendidikan 
dengan negara yang berbentuk teokrasi, ada dua macam, yaitu 
institusi pendidikan Islam formal dan institusi pendidikan Islam 
informal. Institusi pendidikan formal adalah lembaga pendidikan 
yang didirikan oleh negara untuk mempersiapkan pemuda-pemuda 
Islam agar menguasai pengetahuan agama dan berperan dalam 
agama dan menjadi pegawai pemerintahan, institusi pendidikan 
formal ini biayanya disubsidi oleh negara dan dibantu oleh orang-
orang kaya melalui harta wakaf, pengelolaan administrasi berada di 
tangan pemerintah, institusi atau lembaga pendidikan informal 
tidak dikelola oleh negara, dan lembaga ini menawarkan mata 
pelajaran umum, termasuk filsafat. 

Lembaga pendidikan informal dan alamiah, walaupun 
sejalan dengan kebutuhan-kebutuhan lingkungannya, tidak 
menerima bantuan langsung dari negara, juga tidak memperoleh 
pengakuan hukum apapun dalam struktur kemasyarakatan, 
lembaga-lembaga pendidikan informal didukung oleh sukarelawan 
yang mengabdikan diri pada usaha-usaha kelompok, keberadaan 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

122 

para sukarelawan tersebut tidak diatur oleh negara tetapi pribadi 
atau sekelompok orang yang terlibat di dalam lembaga itu 
bertanggung jawab kepada masyarakat dengan cara yang sama 
seperti halnya warga negara lainnya, keberadaan lembaga 
pendidikan informal tergantung pada kepribadian para ilmuwan 
dan kemampuannya untuk menarik murid dan pendukung. 

Salah satu lembaga pendidikan informal pada masa itu 
adalah perpustakaan, perpustakaan-perpustakaan umum dibuka 
untuk umum, berdiri di masjid-masjid, masjid-akademi, dan 
madrasah-madrasah. Khalifah, wazir, dan penguasa lokal sering 
sekali membangun perpustakaan umum untuk mempromosikan 
kegiatan tulis-baca dan memajukan tingkat pendidikan dalam 
wilayah kekuasaan mereka. Lembaga-lembaga seperti itu tidak 
hanya berkembang di Bagdad dan Kairo, tetapi juga di ibukota-
ibukota propinsi dan sepanjang wilayah Afrika Utara, khususnya di 
pusat-pusat utama kebudayaan Islam di Andalusia. 

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa selain negara 
membangun fasilitias pendidikan formal, pada sisi lain para 
pemimpin (khalifah, wazir) membangun fasilitas pendidikan 
informal secara mandiri, hal ini bertujuan untuk mempromosikan 
program pemerintah pada masa itu. Disini dapat disimpulkan 
bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam terdiri dari ; 

a. Keluarga Sebagai Lembaga Pendidikan Islam 
Tujuan pendidikan dalam rumah tangga adalah agar anak 

mampu berkembang secara maksimal. Setiap orang tua 
menginginkan anaknya berkembang secara sempurna, mereka 
menginginkan anak yang dilahirkan itu kelak menjadi orang yang 
sehat, kuat, berketerampilan, cerdas, pandai, dan beriman, bagi 
muslim, beriman itu adalah beriman secara Islam. Dalam taraf yang 
sederhana, orang tua tidak ingin anaknya lemah, sakit-sakitan, 
penganggur, bodoh, dan nakal. Pada tingkat yang paling sederhana, 
orang tua tidak menghendaki anaknya nakal dan menjadi 
penganggur dan terakhir, pada taraf paling minimal adalah jangan 
nakal, kenakalan akan menyebabkan orang tua mendapat malu dan 
kesulitan. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

123 

Untuk mencapai tujuan itu, orang tualah yang menjadi 
pendidik pertama dan utama. Kaidah ini ditetapkan secara kodrati7; 
artinya orang tua tidak dapat berbuat lain, mereka harus 
menempati posisi itu dalam keadaan bagaimanapun juga. Mengapa 
? karena mereka ditakdirkan menjadi orang tua anak yang 
dilahirkan. Oleh karena itu, mau tidak mau mereka harus menjadi 
penanggung jawab pertama dan utama.kaidah ini dakui oleh semua 
agama dan semua sistem nilai yang dikenal manusia.  

Dalam Islam, keluarga dikenal dalam istilah XVUD��QDVO�� ·$OL��
dan nasb. Keluarga dapat diperoleh melalui keturunan (anak, cucu), 
perkawinan (suami, isteri), persusuan dan pemerdekaan. Sebagai 
pendidik anak-anaknya, ayah dan ibu memiliki kewajiban yang 
berbeda karena perbedaan kodratnya.  

Sebagai pendidikan yang pertama dan utama, pendidikan 
keluarga dapat mencetak anak agar mempunyai kepribadian yang 
kemudian dapat dikembangkan dalam lembaga-lembaga 
berikutnya, sehingga wewenang lembaga-lembaga tersebut tidak 
diperkenankan mengubah apa yang telah dimilikinya, tetapi cukup 
dengan mengkombinasikan antara pendidikan keluarga dengan 
pendidikan tersebut, sehingga mesjid, pondok pesantren, dan 
sekolah merupakan tempat peralihan dari pendidikan keluarga. 
 

b. Kuttab (Lembaga Pendidikan Dasar) 
Kuttab merupakan sejenis tempat belajar yang mula-mula 

lahir di dunia Islam, pada awalnya, kuttab berfungsi sebagai tempat 
memberikan pelajaran menulis dan membaca bagi anak-anak. 
Kuttab sebenarnya telah ada di negeri Arab sebelum datangnya 
agama Islam, tetapi belum begitu dikenal, di antara penduduk 
Mekah yang mula-mula belajar menulis huruf Arab di kuttab ini 
adalah Sufyan bin Umayyah bin Abdul Syams dan Abu Qais bin 

                                                           

7Ajaran teori hak kodrati muncul pada abad pertengahan dengan tokoh 
paling menonjol Santo Thomas Aquinas. Ajaran hukum kodrati mengandung 
dua ide filsafat, yakni: (1) ide bahwa posisi masing-masing kehidupan manusia 
ditentukan oleh Tuhan dan semua manusia tunduk pada otoritas Tuhan; (2) ide 
bahwa setiap orang adalah individu yang otonom. Selain Thomas Aquinas teori 
ini pun mendapat dukungan dari Grotius, yang mengatakan bahwa hukum 
kodrati merupakan landasan semua hukum positif atau hukum tertulis, dapat 
dirasionalkan di atas landasan non-empiris dengan menelaah aksioma ilmu ukur. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

124 

Abdul Manaf bin Zuhrah bin Kilab. Keduanya belajar dari Bisyr 
bin Abdul Malik yang mempelajarinya dari Hirah. Kuttab dalam 
bentuk awalnya berupa ruangan di rumah seorang guru. 

Sejalan dengan meluasnya wilayah kekuasaan kaum 
muslimin, bertambah pulalah jumlah penduduk yang memeluk 
Islam, ketika itu kuttab-kuttab yang hanya mengambil tempat di 
ruangan rumah guru mulai dirasakan tidak memadai untuk 
menampung anak-anak yang jumlahnya semakin besar, kondisi 
yang demikian mendorong para guru dan orang tua murid mencari 
tempat lain yang lebih lapang untuk ketentraman belajar anak-anak, 
tempat yang mereka pilih adalah sudut-sudut masjid. 

Selain dari kuttab-kuttab yang diadakan dalam masjid 
terdapat pula kuttab umum dalam bentuk madrasah yang 
mempunyai gedung sendiri dan dapat menampung ribuan murid. 
Kuttab jenis ini bersifat formal, Kuttab ini mulai berkembang karena 
adanya pengajaran khusus bagi anak-anak keluarga raja, pembesar, 
dan pegawai istana yang diasuh oleh seorang PX·DGGLE (pendidik), 
bentuk pengajaran yang demikian akhirnya berkembang menjadi 
kuttab-kuttab umum, pendidik yang mulai mengembangkan pola 
pengajaran khusus itu ke arah pembentukan kuttab umum menurut 
Ahmad Syalabi ialah Hajjaj bin Yusuf as-Saqafi (w.714). Al-Hajjaj 
pada mulanya menjadi PX·DGGLE anak-DQDN� 6XODLPDQ� ELQ� 1D·LP�
yang menjadi wazir Abdul Malik bin Marwan, pada saat inilah ia 
mengembangkan pendidikan anak dari bentuk khusus di rumah 
pembesar raja menjadi bentuk pendidikan umum yang disebut 
kuttab umum, dari sini pula karir al-Hajjaj meningkat menjadi 
pembesar khalifah Bani Umayyah, al-Walid I (705-715). 

Pendidikan tingkat rendah Islam diadakan di kuttab-kuttab 
juga diberikan di istana untuk anak-anak pejabat, didasarkan 
pemikiran bahwa pendidikan itu harus bersifat menyiapkan anak 
didik agar mampu melaksanakan tugas-tugas, setelah dewasa nanti, 
atas dasar pemikiran tersebut, khalifah dan keluarganya serta para 
pembesar istana lainnya berusaha menyiapkan agar anak-anak 
mereka sejak kecil sudah diperkenalkan dengan tugas-tugas yang 
akan dipikulnya nanti, corak pendidikan anak-anak di istana 
berbeda dengan pendidikan anak-anak di kuttab-kuttab pada 
umumnya, rencana pelajaran untuk pendidikan di istana pada garis 
besarnya sama dengan rencana pelajaran pada kuttab-kuttab hanya 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

125 

sedikit ditambah dan dikurangi sesuai dengan kehendak orang tua 
mereka.  

Dalam catatan sejarah membuktikan bahwa perkembangan 
kuttab berlangsung dengan pesat. Dahhak bin Muzahim, seorang 
mufasir, memiliki kuttab yang menampung murid sebanyak 3000 
orang, sehingga Dahhak bin Muzahim harus menunggangi keledai 
untuk mengecek murid-muridnya. Pada sisi lain, dalam periode 
Mamluk, hampir setiap pendiri kuttab mendirikan kuttab sabil, yaitu 
kuttab untuk anak yatim piatu. Pendidikan di kuttab sabil diberikan 
secara gratis. 

Kuttab merupakan tempat pertama seorang anak belajar 
membaca Alquran, menulis, prinsip-prinsip agama, bahasa dan 
ilmu hitung. Kesenian menulis atau kaligrafi sangat diperhatikan 
pula karena merupakan bagian dari kesenian lukis-melukis. Di 
kuttab disediakan pengasuh-pengasuh khusus di bidang tesebut di 
atas secara penuh, demikian pula, Rasulullah SAW. sendiri telah 
mempekerjakan orang-orang Islam (para sahabat) yang tahu tulis 
baca untuk mencatat ayat-ayat Alquran, untuk mengajar kaum 
muslimin pun beliau meminta bantuan orang non-Muslim untuk 
mengajar kaum Muslimin membaca dan menulis karena pada masa 
itu jumlah kaum Muslimin yang pandai tulis baca masih sedikit. 

Keterampilan tulis baca yang merupakan materi utama 
pendidikan kuttab ² menjadi semakin penting sejalan dengan 
berkembangya komunitas Muslim Madinah, kebutuhan paling 
penting, tentunya, adalah mencatat wahyu yang diterima oleh Nabi 
Muhammad SAW. dari waktu ke waktu. Tetapi tulis-baca ini juga 
dibutuhkan untuk memungkinkan komunikasi antara umat Islam 
dengan suku-suku dan bangsa-bangsa lain, tulis-baca sebagai 
sebuah prioritas penting dapat dilihat dalam peristiwa pembebasan 
beberapa tawanan perang badar. 
 

c. Lembaga Pendidikan Masjid 
Masjid Semenjak berdirinya di zaman Nabi SAW, masjid 

telah menjadi pusat kegiatan dan informasi berbagai masalah kaum 
muslimin, baik yang menyangkut pendidikan maupun sosial 
ekonomi. Namun, yang lebih penting adalah sebagai lembaga 
pendidikan. Perkembangan masjid sangat signifikan dengan 
perkembangan yang terjadi di masyarakat, terlebih lagi pada saat 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

126 

masyarakat islam mengalami kemajuan, urgensi masyarakat 
terhadap masjid menjadi semakin kompleks, hal ini menyebabkan 
karakteristik masjid berkembang menjadi dua bentuk yaitu mesjid 
VHEDJDL�WHPSDW�VKRODW�MXP·DW�DWDX�MDPL�GDQ�PDVMLG�ELDVD��.XULNXOXP�
pendidikan dimasjid biasanya merupakan tumpuan pemerintah 
untuk memperoleh pejabat-penjabat pemerintah, seperti,qodhi, 
khotib dan iman masjid. 

Masjid juga berperan dalam pendidikan Islam, masjid pada 
masa Rasulullah SAW. dijadikan tempat untuk memberi pelajaran, 
di antara siswa yang menjadi siswa di Masjid Nabi adalah Ali bin 
Abi Talib dan Abdullah bin Abbas, di dalam masjid dipelajari 
kaidah-kaidah hukum agama. 

Struktur pengajian di Masjid Nabi lebih merupakan bentuk 
nonformal, walau bagaimanapun struktur pengajian yang lebih 
sistemik dan formal dapat diadakan apabila sebuah surau didirikan 
bersambungan dengan masjid tersebut lalu diberi nama al-Suffah. 
Oleh karena struktur pengajian di sini lebih sistemik dan formal, di 
masjid juga diberikan pengajaran tentang kesehatan dan obat-
obatan (medicine). 

Pada masa pemerintahan Umar bin Khattab, negeri Persi, 
Syam, Mesir dan seluruh semenanjung tanah Arab ditaklukkan, 
Khalifah Umar bin Khattab telah memerintahkan para 
gubernurnya untuk mendirikan masjid-masjid di semua negeri dan 
kota-kota yang telah dikuasai oleh pemerintah Islam, pada abad 
ketiga hijrah, kota Bagdad sudah penuh dengan masjid, demikian 
pula kota Mesir, atas perintah khalifah, masjid yang pertama kali 
dibangun adalah masjid Amru bin Ash. di masjid ini diberikan 
pelajaran-pelajaran agama dan akhlak dan secara berangsur-angsur 
pula pelajaran-pelajaran di masjid ini semakin meningkat. 

Pada masa khalifah Umar bin Khattab juga ada instruksi 
kepada penduduk kota supaya diajarkan kepada anak-anak mereka 
tentang berenang, mengendarai kuda, memanah, dan membaca 
serta menghafal syair-syair mudah dan peribahasa, Instruksi Umar 
itu dilaksanakan oleh guru-guru di tempat-tempat yang dapat 
dilaksanakan. Misalnya berenang dapat dilaksanakan di kota-kota 
yang mempunyai sungai seperti di Irak, Syam, Mesir dan lain-lain. 

Pada masa Abbasyiah, sekolah-sekolah terdiri dari 
beberapa tingkat: 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

127 

1) Tingkat sekolah rendah, yaitu kuttab untuk tempat belajar 
anak-anak. Di samping kuttab ada pula anak-anak belajar di 
rumah, di istana, di toko-toko dan di pinggir pasar. 

2) Tingkat sekolah menengah, yaitu di masjid dan di majelis 
sastra dan ilmu pengetahuan, sebagai sambungan dari 
kuttab. 

3) Tingkat perguruan tinggi, seperti Baitul Hikmah di Bagdad, 
dan Darul Ilmi di Mesir, di masjid-masjid dan lain-lain. 

 
d. Lembaga Pendidikan Kedai Pedagang Kitab (al-Hawanit al-

Warraqin);  
Pada masa ini bermunculan toko-toko buku sebagai agen 

komersil dan sekaligus berfungsi sebagai center of learning. Ini 
EHUDZDO� SDGD� SHUPXODDQ� 'DXODK� ¶$EEDVL\DK�� \DQJ� NHPXGLDQ�
menyebar dengan cepat ke berbagai ibukota dan Negara-negara 
berbeda di negeri Islam. Para pemilik toko-toko (warraqun) ada 
yang telah dapat menulis kitab-kitab monumental dengan karya-
karyanya, diantaranya Ibn al-Nadim (995 M) yang menulis kitab 
Fihrisat (Indent of Nadim), Ali bin Isa yang menulis bermacam-
macam kitab, dan Yaqut al-+DPPL�\DQJ�PHQXOLV�0X·MDP�DO-Udaba, 
GDQ�0X·MDP�DO-Buldam.8 

Toko buku dan perpustakaan.Toko-toko buku memiliki 
peranan penting dalam kegiatan keilmuan islam, pada awalnya 
memang hanya manjual buku-buku, tetapi berikutnya menjadi 
sarana untuk berdiskusi dan berdebat,bahkan pertemuan rutin 
sering dirancang dan dilaksanakan disitu. Disamping toko buku, 
perpustakan juga memilki peranan penting dalam kegiatan transfer 
keilmuan Islam. 

Rumah sakit; Rumah sakit pada zaman klasik bukan saja 
berfungsi sebagai tempat merawat dan mengobati orang-orang 
sakit, tetapi juga mendidik tenaga-tenaga yang berhungan dengan 
perawatan dan pengobatan. Pada masa itu, percabaan dalam bidang 
kedokteran danobat-obatan dilaksanakan sehingga kemajuan ilmu 
kedoteran danobat-obatan cukup pesat. Rumah sakit juga merupan 

                                                           

8Inna Imroatun & Nazdiroh. 2011. http://inniaku.blogspot.com/ 
2011/05/kuttab-sebagai-lembaga-pendidikan-islam.html, diunduh tanggal 31 
Januari 2013. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

128 

tempatpraktikum sekolah kedoteran yang didirikan diluar rumah 
sakit, rumahsakit juga berfungsi sebagai lembaga pendidikan. 

e. Manazil al-¶8ODPD (Tempat tinggal para sarjana)  
Kediaman para ulama dan ahli ilmu pengetahuan yang 

pernah digunakan sebagai forum kajian ilmiah, di antaranya adalah 
rumah Ibn Sina, al-Ghazali, Ali Ibn Muhammad al-)DVLKL��<D·TXE�
Ibn Kilis, Abu Sulayman al-Sijistani, dan masih banyak lagi. 

 
f. Al-Shalunat Al-Adabiyah (Sanggar seni dan sastra)  

Lembaga ini merupakan pengembangan dari majelis-majelis 
al-.KXODID·� DO-Rashidin. Selain mengurus masalah-masalah 
pemerintahan, juga memberikan fatwa-fatwa agama melalui forum 
masjid ataupun diluar masjid. Forum ini mengalami kemajuan yang 
cukup pesat, karena sering diadakan semacam perlombaan syair 
dan perdebatan para fuqaha dan diskusi diantara para sarjana dari 
berbagai disiplin ilmu. Sehingga muncullah tokoh-tokoh yang aktif 
hadir dalam forum tersebut : 

1) Dari Kalangan Penyair: Abu Nuwas, Abu al-Itahiyah 
'D·EDO��0XVOLP�,EQ�DO-Walid dan al-Abbas al-Ahnaf. 

2) Dari kalangan musisi, Ibrahim al-Mawali dan anaknya 
bernama Ishaq. 

3) 'DUL�NDODQJDQ�DKOL�*UDPDWLND��$EX� ¶8EDLGDK�� DO-Ismail al-
.LVD·,��,EQ-Siman, al-:D·L]�GDQ�DO-Waraqid. 

 
g. Dar al-Kutub wa Dar al-¶,OPL (Perpustakaan) 

Perpustakaan ini bersifat umum dan yang paling terkenal 
dimasanya diantaranya perpustakaan Iskandariyah dan Bait al-
+LNPDK� �+RXVH� RI� ZLVGRP�� SDGD�PDVD� GDXODK� ¶$EEDVL\DK� Pada 
perkembangan selanjutnya perputakaan telah menjadi salah satu 
pusat pendidikan dan kebudayaan Islam. Perpustakaan dipakai juga 
oleh ilmuan sebagai pusat researces akademik. 

 
h. Al-Badiyah (Daerah Pedalaman) 

Pada tahapan ini, banyak dari para pelajar yang sangat 
peduli akan orisinalitas kebahasaan mereka, dan memutuskan 
unutk pergi belajar bahasa ke badiyah (suku pedalaman/badui) 
bahkan banyak yang sampai menetap di sana beberapa waktu demi 
pendalaman bahasa mereka. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

129 

 
i. Bimaristan dan Mustashfayat 

Bimaristan dan Mustashfayat atau dikenal dengan lembaga 
rumaK� VDNLW�� SHUWDPD� NDOL� GLEDQJXQ� ROHK�$EX�=D·EDO� SDGD� WDKXQ�
1825 M di Mesir. Dalam institusi ini, selain digunakan sebagai 
tempat penyembuhan orang sakit, juga di gunakan sebagai pusat 
pengajaran ilmu kesehatan. Institusi ini dikembangkan lagi pada 
masa pemerintahan Al-Walid Ibn Abd Malik pada tahun 1888 M di 
mana institusi ini telah memainkan peranannya yang sangat besar 
dalam sejarah perkembangan pendidikan Islam. 

 
j. Al-Madrasah (Lembaga pendidikan sekolah)  
Madrasah merupakan sebuah kata dalam bahasa Arab yang 

artinya sekolah. Asal katanya yaitu darasa (baca: darosa) yang 
artinya mengajar. Di Indonesia, madrasah dikhususkan sebagai 
sekolah (umum) yang kurikulumnya terdapat pelajaran-pelajaran 
tentang keislaman. Madrasah Ibtidaiyah (MI) setara dengan 
Sekolah Dasar (SD), Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara dengan 
Sekolah Menengah Pertama (SMP), dan Madrasah Aliyah (MA) 
setara dengan Sekolah Menengah Atas (SMA).9 

Pada masa berlangsungnya gerakan tajdid, pembelajaran pada 
bidang pendidikan umum tidak begitu dianggap. Sesuatu yang ada 
pada masa itu adalah pengkajian pada bidang spiritual, sehingga 
kajian spiritual mengalami agredasi. Idealnya adalah pembelajaran 
dilakukan dengan tidak memisahkan antara ilmu-ilmu umum (ulum 
al-gharbiyah) dengan ilmu-ilmu agama (ulum ad-diniyah). Dari kedua 
model keilmuan ini seharusnya dapat diintegrasikan. Praktik 
pengintegrasian keilmuan ini telah dijalankan oleh masjid dan 
madrasah pada masa awal berdirinya. 

Lahirnya lembaga pendidikan formal dalam bentuk madrasah 
merupakan pengembangan dari sistem pengajaran dan pendidikan 
yang pada awalnya berlangsung di mesjid-mesjid. Disisi lain 
perkembangan dari masjid ke madrasah terjadi secara tidak 
langsung, madrasah adalah tujuan sebagai konsekuensi logis dari 
semakin ramainya pengajian di masjid yang fungsi utamanya adalah 

                                                           

9 Wikipedi.2013.http://id.wikipedia.org/wiki/Madrasah, diunduh 
tanggal 1 Pebruari 2013. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

130 

ibadah. Agar tidak mengganggu kegiatan ibadah, dibuatlah tempat 
khusus untuk belajar yang dikenal madrasah. Dengan berdirinya 
madrasah, maka pendidikan islam memasuki periode baru, dan 
madrasah-madrasah tersebut adalah: 

1) Madrasah sebelum Nizhamiyah; Sebelum Nizham Al-Mulk 
menggagas berdirinya madrasah bagi Dinasty Seljuk, 
sebelumnya telah berdiri madrasah-madrasah yang menjadi 
cikal bakal munculnya madrasah Nizhamiyah, madrasah 
tersebut berada di daerah Persia yaitu di wilayah Nisyafur 
misalnya madrasah Al-%DLKDTL\DK�� 6D·LGL\DK�� $NDQ� WHWDSL�
madrasah ini tidak begitu terkenal karena masih bersifat 
ahliyah (kekeluargaan).10 

2) Madrasah Nizhamiyah. Madrasah nizhamiyah merupakan 
pertotipe awal bagi lembaga pendidikan tinggi, ia juga 
dianggap sebagai tonggak baru dalam penyelenggaraan 
pendidikan islam, dan merupakan karakteristik tradisi 
pendidikan islam sebagai suatu lembaga pendidikan resmi 
dengan sistem asrama. Pemerintah atau penguasa ikut 
terlibat didalam menentukan tujuan, kurikulum, tenaga 
pengajar, pendanaan, saranafisik dan lain-lain. 

3) Madrasah di Mekah dan Madinah.Informasi tentang 
madrasah mendapat dukungan banyak dariberbagai 
literatur. Namun sayang para sejarawan tidak cukup 
tertarikberbicara madrasah di Mekah dan Madinah. Hal ini 
mengakibatkanpelacakan informasi tentang permasalahan 
tersebut kurang lengkap.Lebih lanjut secara kuantitatif 
madrasah di Mekah lebih banyakdibandingkan di Madinah. 
Diantara madrasah Abu Hanifah, Maliki,madrasah 
Ursufiyah, madrasah Muzhafariah, sedangkan madrasah 
PHJDK�\DQJ�GLMXPSDL�GL�0HNDK�DGDODK�PDGUDVDK�TRL·LW�EH\��
didirikan oleh Sultan Mamluk di Mesir. 
 

4. Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia 
a) Pendidikan Pada Masa Awal Masuknya Islam 

                                                           

10 Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafika 
Persada, 2004), h. 58 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

131 

Pendidikan Islam di Indonesia pada masa awalnya bersifat 
informal, yakni melalui interaksi inter-personal yang berlangsung 
dalam berbagai kesempatan seperti aktivitas perdagangan, karena 
lalu lintas perdagangan laut internasional yang melewati wilayah 
nusantara sudah ramai. Dakwah Bil Hal atau keteladanan pada 
konteks ini mempunyai pengaruh besar dalam menarik perhatian 
dan minat seseorang untuk mengkaji atau memeluk ajaran Islam. 
Selanjutnya setelah agama ini berkembang di tiap-tiap desa yang 
penduduknya telah menjadi muslim umumnya didirikan langgar 
atau masjid, fasilitas tersebut bukan hanya sebagai tempat shalat 
VDMD��PHODLQNDQ�MXJD�WHPSDW�XQWXN�EHODMDU�PHPEDFD�DO�4XU·DQ�GDQ�
ilmu-ilmu keagamaan yang bersifat elementer lainnya. 

Interelasi Islam dan kebudayaan jawa di bidang pendidikan 
tidak lupa dari perjuangan Walisongo dalam mengislamkan tanah 
jawa dan perkembangan pendidikan pesantren di tanah Jawa, 
secara historis, asal-usul pesantren tidak dapat di pisahkan dari 
sejarah pengaruh Walisongo abad 15-16. pesantren merupakan 
lembaga pendidikan yang unik di Indonesia. Lembaga pendidikan 
ini telah berkembang, khususnya di Jawa selama berabad-abad. 

Pesantren Ampel Denta dan Giri Kedaton adalah dua 
institusi pendidikan paling penting di masa itu. Dari Giri Kedaton, 
peradaban Islam berkembang ke seluruh wilayah timur Nusantara. 
Sunan Giri dan Sunan Gunung Jati bukan hanya ulama, namun 
juga pemimpin pemerintahan. Sunan Giri, Bonang, Kalijaga, dan 
Kudus adalah kreator karya seni yang pengaruhnya masih terasa 
hingga sekarang, sedangkan Sunan Muria adalah pendamping sejati 
kaum jelata.11 

Sunan Ampel menganut fikih mahzab Hanafi. Namun, 
pada para santrinya, ia hanya memberikan pengajaran sederhana 
yang menekankan pada penanaman akidah dan ibadah. Dia-lah 
\DQJ�PHQJHQDONDQ� LVWLODK� ´0R�/LPRµ� �PRK�PDLQ��PRK� QJRPEH��
PRK�PDOLQJ��PRK�PDGDW��PRK�PDGRQ���<DNQL�VHUXDQ�XQWXN�´WLGDN�
berjudi, tidak minum minuman keras, tidak mencuri, tidak 
PHQJJXQDNDQ� QDUNRWLN�� GDQ� WLGDN� EHU]LQD�µ� 6XQDQ� $PSHO�

                                                           

11http://lembagapendidikanindonesia.blogspot.com/2012/05/sejarah-
sembilan-wali-walisongo-wali9.html, diunduh tanggal 1 Pebruari 2013. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

132 

diperkirakan wafat pada tahun 1481 M di Demak dan dimakamkan 
di sebelah barat Masjid Ampel, Surabaya.12 

Pesantren Sunan Giri terletak di daerah perbukitan Desa 
6LGRPXNWL��6HODWDQ�*UHVLN��GDODP�EDKDVD�-DZD��EXNLW�DGDODK�´JLULµ��
maka ia dijuluki Sunan Giri. Pesantrennya tak hanya dipergunakan 
sebagai tempat pendidikan dalam arti sempit, namun juga sebagai 
pusat pengembangan masyarakat. Raja Majapahit konon karena 
khawatir Sunan Giri mencetuskan pemberontakan, memberi 
keleluasaan padanya untuk mengatur pemerintahan, maka 
pesantren itupun berkembang menjadi salah satu pusat kekuasaan 
yang disebut Giri Kedaton. Sebagai pemimpin pemerintahan, 
Sunan Giri juga disebut sebagai Prabu Satmata. Giri Kedaton 
tumbuh menjadi pusat politik yang penting di Jawa, waktu itu, 
Ketika Raden Patah melepaskan diri dari Majapahit, Sunan Giri 
malah bertindak sebagai penasihat dan panglima militer Kesultanan 
Demak, hal tersebut tercatat dalam Babad Demak, selanjutnya, 
Demak tak lepas dari pengaruh Sunan Giri, ia diakui juga sebagai 
mufti, pemimpin tertinggi keagamaan, se-Tanah Jawa, Giri 
Kedaton bertahan hingga 200 tahun.13 

Menurut para ahli, pesantren baru dapat disebut pesantren 
bila memenuhi lima syarat, yaitu ; (1) ada kiyai; mungkin mencakup 
ideal kiyai untuk zaman kini dan nanti.(2) ada pondok; akan 
mencakup syarat-syarat fisik dan nonfisik, pembiayaan, tempat dan 
lain-lain.(3) ada masjid; cakupannya akan sama dengan masjid.(4) 
ada Santri; melingkupi masalah syarat, sifat dan tugas santri.(5) ada 
pengajaran membaca kitab kuning; bila diluaskan akan mencakup 
kurikulum pesantren dalam arti luas. 

Klasifikasi pesantren dibagi menjadi dua macam, pertama, 
pesantren salafi, yaitu pesantren yang mengajarkan kitab-kitab islam 
klasik. Sistem madrasah diterapkan untuk mempermudah teknik 
pengajaran sebagai pengganti metode sorogan. Pada pesantren ini 
tidak diajarkan pengetahuan umum. Kedua, pesantren khalafi, yang 
selain memberikan pengajaran kitab Islam klasik juga membuka 

                                                           

12 Ibid. 
13´6HMDUDK� 6HPELODQ� :DOLµ� GDODP� http://lembagapendidikan 

indonesia.blogspot.com, diunduh tanggal 1 Pebruari 2013. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

133 

sistem sekolah umum di lingkungan dan di bawah tanggung jawab 
pesantren. 

Kekuatan kiyai pesantren berakar pada kredibilitas moral 
dan kemampuan mempertahankan pranata sosial. Kredibilitas 
moral itu, dibina antara lain dengan dukungan kealiman 
(pengetahuan agama, kemampuan membaca kitab kuning), 
kesalihan prilaku (termasuk ketaatan melakukan ibadah ritual), 
pelayanan kepada masyarakat Muslim (dalam arti yang luas), serta 
adanya kemampuan supra rasional yang dimiliki oleh sebagian 
kiyai. Terlepas dari benar atau tidaknya kiyai memilki kemampuan 
itu, tetapi ternyata Nabi Muhammad SAW memiliki kemampuan 
seperti itu, seperti tergambar di dalam al-Quran surat al-Hujarat 
ayat 14. 
 

b) Pendidikan Pada Masa Indonesia 
Pelaksanaan pendidikan keagamaan Islam di Indonesia 

diatur dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang 
pendidikan agama dan pendidikan keagamaan. Peraturan 
Pemerintah ini merupakan penjelasan lebih lanjut dari Undang-
Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional. Kebijakan-kebijakan pemerintah yang tertuang dalam PP 
No. 55 tahun 2007 mengatur tentang pelaksanaan pendidikan 
agama dan pendidikan keagamaan pada jenjang pendidikan formal, 
nonformal, dan informal. Hal yang menarik dari PP No. 55 tahun 
2007 ini adalah diakuinya majelis taklim, pengajian kitab, 
pendidikan Alquran dan diniyah takmiliyah sebagai bagian dari 
pendidikan keagamaan Islam nonformal. 

Majlis taklim telah dipakai dalam pendidikan sejak abad 
pertama islam, mulanya ia merujuk pada arti tempat-tempat 
pelaksanakan belajar mengajar. Pada perkembangan berikutnya 
disaat dunia pendidikan islam mengalami zaman keemasan, majlis 
berarti sesi di mana aktivitas pengajaran berlangsung. Seiring 
dengan perkembangan pengetahuan dalam islam,majlis digunakan 
sebagai kegiatan transfer ilmu pengetahuan, dan majlis banyak 
ragamnya, menurut Muniruddin Ahmad ada 7 (tujuh) macam 
majlis, seperti: Majlis Al-Hadits, Majlis Al-Tadris, Majlis Al-
Manazharah, Majlis Muzakarah, Majlis Al-6\X·DUD�� 0DMOLV� $O-Adab, 
Majlisal-Fatwa dan Al-Nazar. 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

134 

Majelis taklim merupakan lembaga pendidikan tertua dalam 
Islam, sebab sudah dilaksanakan sejak zaman Rasulullah SAW. 
Meskipun tidak disebut dengan majelis taklim, pengajian Nabi 
Muhammad SAW. yang berlangsung secara sembunyi-sembunyi di 
rumah Arqam bin Abil Arqam di zaman Rasul SAW. atau periode 
Mekah dapat dianggap sebagai majelis taklim dalam konteks 
sekarang. Pada periode Madinah, ketika Islam telah menjadi 
kekuatan nyata dalam masyarakat, penyelenggaraan pengajian itu 
lebih pesat. Rasulullah SAW. duduk di masjid Nabawi untuk 
memberikan pengajian kepada para sahabat dan kaum muslimin 
ketika itu. Hingga saat ini di Masjidilharam terdapat pengajian 
(majelis taklim) yang diasuh ulama-ulama terkenal dan terkemuka 
serta dikunjungi para jamaah. 

Pengajian kitab kuning alias kitab klasik menjadi ciri khas 
Pondok Pesantren. Santri yang sudah Pengajian kitab kuning 
dilakukan dengan dua cara, yaitu: (a) dengan sistem sorogan atau 
wetonan/bandongan dan (b) sistem klasikal di madrasah diniyah 
(madin).14 

Madrasah diniyah merupakan lembaga pendidikan yang 
memberikan pendidikan dan pengajaran secara klasikal yang 
bertujuan untuk memberi tambahan pengetahuan agama Islam 
kepada pelajar-pelajar yang merasa kurang menerima pelajaran 
agama Islam di sekolahannya. Keberadaan lembaga ini sangat 
menjamur dimasyarakat karena merupakan sebuah kebutuhan 
pendidikan.15 

Penyelenggaraan madrasah diniyah mempunyai ciri 
berbeda dan orientasi yang beragam. perbedaaan tersebut 
disebabkan oleh faktor yang mempengaruhinya, seperti latar 
belakang yayasan atau pendiri madrasah diniyah, budaya 
masyarakat setempat, tingkat kebutuhan masyarakat terhadap 
pendidikan agama dan kondisi ekonomi masyarakat dan lain 
sebagainya. 
 

                                                           

14´6LVWHP� 3HQGLGLNDQµ� GDODP� http://www.alkhoirot.com, diunduh 
tanggal 1 Pebruari 2013. 

15Ibrahim lubis dalam http://makalahmajannaii.blogspot.com, diunduh 
tanggal 1 Pebruari 2013. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

135 

5. Tantangan Lembaga Pendidikan Islam dalam 
Transformasi Sosial Budaya 

Transformasi sosial budaya berarti modifikasi dalam setiap 
aspek proses sosial budaya, pola sosial budaya, bentuk-bentuk 
sosial budaya. Perubahan ini bersifat progresif dan regresif, 
berencana dan tidak permanen dan sementara, undirectional dan 
multidirectional, menguntungkan dan merugikan. Bentuk-bentuk 
transformasi sosial budaya dibedakan menjadi tiga bagian, yaitu: 

Evolusi Sosial (Sosial Evolution); Perkembangan gradual, 
yaitu perkembangan wajar karena adanya kerja sama yang harmonis 
antara manusia dan lingkungannya. Perubahan ini dibedakan atas : 
(a) Evolusi Kosmis (cosmis evolution), yaitu perubahan alamai yang 
tumbuh berkembang, mundur lalu pudar; (b) Evolusi Organis 
(organic evolution), yaitu perubahan untuk mempertahankan diri dari 
kebutuhannya dalam lingkungan yang berkembang; (c) Evolusi 
Mental (mental evolution) yaitu menyangkut perubahan pandangan 
dan sikap hidup. 

Gerakan Sosial (sosial mobility) ; Suatu keinginan akan 
perubahan yang diorganisasikan karena dorongan masyarakat ingin 
hidup dalam keadaan yang lebih baik dan lebih cocok dengan 
keinginannya. 

Revolusi Sosial (sosial revolution); suatu perubahan paksaan 
yang umumnya didahului oleh ketidakpuasan yang menumpuk 
tanpa pemecahan dan analisis, sehingga jurang antara harapan dan 
pemenuh kebutuhan menjadi semakin lebar tak terjembatani. 
Bentuk-bentuk tantangan yang dihadapi dalam pendidikan Islam 
adalah: (a) Politik; Kehidupan politik khususnya politik negara 
banyak berkaitan dengan masalah cara negara itu membimbing, 
mengarahkan dan mengembangkan kehidupan bangsa jangka 
panjang. Suatu lembaga pendidikan yang tidak bersedia mengikuti 
politik negara, akan mendapatkan tekanan (presure) terhadap cita-
cita kelembagaan dari politik tersebut. (b) Kebudayaan; Suatu 
perkembangan kebudayaan dalam abad modern saat ini tidak dapat 
terhindar dari pengaruh kebudayaan bangsa lain. Kondisi semacam 
ini menyebabkan proses akulturasi, yaitu faktor nilai yang 
mendasari kebudayaannya sendiri sangat menentukan 
keeksistensian kebudayaan tersebut. Dalam menghadapi hal yang 
tidak diinginkan, dibutuhkan sikap kreatif dan wawasan 



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

136 

pengetahuan yang dapat menjangkau masa depan bagi eksistensi 
kebudayaan dan kehidupannya. (c) Ilmu pengetahuan dan 
teknologi; teknologi sebagai ilmu terapan merupakan hasil 
kemajuan kebudayaan manusia, yang banyak bergantung pada 
manusia yang menggunakannya, dan lembaga pendidikan kita 
dituntut agar mampu mendasari teknologi tersebut dengan norma-
norma agama sehingga hasil teknologi manusia berdampak positif 
bagi kehidupan. (d) Ekonomi; ekonomi merupakan tolak 
punggung kehidupan bangsa yang dapat menentukan maju 
mundurnya suatu proses pembudayaan bangsa. Perkembangan 
ekonomi banyak diwarnai oleh sistem pendidikan, demikian 
sebaliknya. Di sini pendidik dituntut untuk memenuhi kebutuhan 
HNRQRPL� PDV\DUDNDW�� VHKLQJJD� GLDGDNDQ� ´HNRQRPL� SHQGiGLNDQµ�
sebagai perencanaan pendidikan dalam sektor ekonomi. (e) 
Masyarakat dan perubahan sosial; perubahan yang terjadi dalam 
sistem kehidupan sosial sering kali mengalami ketidakpastian 
tujuan serta tak terarah tujuan yang disepakati. Di sinilah pendidik 
sebagai pengarah yang rasional dan konstruktif, sehingga problem-
problem sosial dapat dipecahkan mengingat lembaga pendidikan 
Islam sebagai lembaga kemasyarakatan yang berfungsi sebagai 
´DJHQ�VRVLDO�RI�FKDQJHµ���I��6LVWHP�QLODL��VLVWHP�QLODL�GLMDGLNDQ�WRODN�
ukur bagi tingkah laku manusia dalam masyarakat yang 
mengandung potensi pengendali, namun sekarang perubahan itu 
menghilangkan nilai tradisi yang ada, lembaga pendidikan di sini 
sangat diperlukan karena salah satu fungsi lembaga pendidikan 
yaitu mengawetkan sistem nilai yang telah dikembangkan oleh 
masyarakat. 
 
C. Kesimpulan 

Kegiatan pendidikan pada masa pra-Islam berlangsung 
pada Kuttab-Kuttab dan pasar tradisional. Setelah datangnya 
Islam, berkembanglah lembaga-lembaga pendidikan Islam yang 
sangat mempengaruhi pendidikan di Arab, dengan mempelajari 
Lembaga Pendidikan di masa lalu, diharapkan agar bermanfaat bagi 
perkembangan Lembaga Pendidikan Islam pada masa yang akan 
datang. Lembaga pendidikan Islam itu diantaranya adalah 
Keluarga, mesjid, pondok pesantren dan madrasah. 



Teologi Lembaga Pendidikan Islam (Heri Hidayat) 

Program Pascasarjana IAIN Raden Intan 

137 

Adapun prinsip-prinsip lembaga pendidikan Islam 
diantaranya yaitu :Prinsip pembebasan manusia dari ancaman 
kesesatan yang membawa manusia pada api neraka, Prinsip 
pembinaan umat manusia menjadi hamba-hamba allah yang 
memiliki keselarasan dan keseimbangan hidup bahagia di dunia dan 
di akhirat sebagai realisasi cita-cita bagi orang yang beriman dan 
bertakwa yang senantiasa memanjatkan doa sehari-harinya, Prinsip 
pembentukan pribadi manusia yang memancarkan sinar keimanan 
\DQJ�ND\D�GHQJDQ�LOPX�SHQJHWDKXDQ��3ULQVLS�DPDU�PD·�UXI�GDQ�QDKL�
mungkar dan membebaskan manusia dari belenggu-belenggu 
kenistaan, Prinsip pengembangan daya pikir, daya nalar, daya rasa 
sehingga dapat menciptakan anak didik yang kreatif dan dapat 
memfungsikan daya cipta dan karsanya. 

Lembaga pendidikan Islam mempunyai tantangan-
tantangan yang harus dihadapi, yaitu dalam bidang politik, 
kebudayaan, iptek, ekonomi, masyarakat dan perubahan sosial, 
serta sistem nilai, dan semua itu harus dinetralisir agar dapat jalan 
beriringan dan saling mendukung di antara keduanya. 

 
 
 

Daftar Pustaka 
 

Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: PT. Raja Grafika 
Persada, 2004. 

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru, Jakarta: Logos, 1999 

Fathur Rahman Al-Aziz.2011. dalam http: // kumpulan 
makalahdan artikelpendidikan .blogspot.com /2011 /01 / 
lembaga-pendidikan-islam.html  

http://infosos.wordpress.com/kelas-xii-ips/penelitian-sosial/  
http://lembagapendidikanindonesia.blogspot.com/2012/05/sejara

h-sembilan-wali-walisongo-wali9.html  
http://www.alkhoirot.com/sistem-pendidikan/  
http://www.scribd.com/doc/31768182/Sejarah-Lembaga-

Pendidikan-Islam  
Ibrahimlubis.2013.http://makalahmajannaii.blogspot.com/2012/0

6/madrasah-diniyah-problema-dan-solusi.html  



Ijtimaiyya, Vol. 6, No. 2, Agustus 2013 

Jurnal Pengembangan Masyarakat 

138 

Inna Imroatun & Nazdiroh. 2011. http://inniaku.blogspot. 
com/2011/05/kuttab-sebagai-lembaga-pendidikan-
islam.html  

Suwendi, Sejarah dan Pemikiran Pendidikan Islam, Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada, 2004. 

Wikipedi dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Madrasah 
Wikipedia dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Islam  
Wikipedia dalam http://id.wikipedia.org/wiki/Persatuan_ Islam  
 


