IJTIHAD SEBAGAI ALAT PEMECAHAN
MASAILAH UMAT ISLAM

Abd Wafi Has
Sekolah Tinggi Keislaman Al-Hidayah (STIKA) Arjasa
has_wafi@yahoo.co.id

Abstrak

Secara istilah ijtihad merupakan npaya untuk menggali snatn hukun yang
sudah ada pada zaman Rasulullah Saw. Hingga dalam perkembangannya,
ytibad dilakukan oleh para sababat, tabi'in serta masa-masa selanjutnya
hingga sekarang ini. Meskipun pada periode tertentu apa yang kita kenal
dengan masa taklid, jjtihad tidak diperbolebkan, tetapi pada masa periode
tertentu pula (kebangkitan atan pembaruan), ijtihad mulai dibuka kembali.
Karena tidak bisa dipungkiri, jjtibad adalah suatu kebarusan, untuk
menanggapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks. Tidak senma basil
gtibad merupakan pembarnan bagi ijtibad yang lama sebab ada kalanya hasil
ytibad yang baru sama dengan hasil jjtihad yang lama. Bahkan sekalipun
berbeda hasil ijtihad barn tidak bisa mengubab status ijtihad yang lama.
Hal itu seiring dengan kaidab ijtibad yang tidak dapat dibatalfean dengan
yjtibad pula. Berdasarkan pelaksanaan ijtihad babwa sumber hukum Islam
menuntun umat Islam untuk memabanzinya. Adapun sumber hukum Islam
yang disepakati jumbur nlama adalabh al-Qur'an, hadis, jjma dan giyas.

[Conceptually, the term ijtibad is an effort to dig ont law which had been
excisted in the Prophet’s live. In its development ijtihad has been done by prophet
Sfollowers up t now. Although in a certain period as so called taklid period,
in which ijtihad is not allowed, however, at another period of time ijtihad is
allowed. In fact, ijtibad cannot be avoided and it is a must to cope with more
complexc problems. It is widely understood that not all the result of ijtihad



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

as the renewal of the old one. The fact shows that the result of new ijtihad
has similarity or even the same with the old one. Althongh the result of the
new ijtibad is totally different from the old one, the new one cannot change the
Status of the old one for there is a rule says that ijtihad cannot be canceled by
another itihad. Based on the application of ijtibad, the sources of Islamic
laws direct Islamic followers to understand them. The sonrces of Islamic laws
admitted and followed by nlama are Holy Qur'an, hadis, ijma and qiyas.]

Kata kunci: Dar al-Islam, Dar al-Harb, Dar al-Shulh

Pendahuluan

Permasalahan yang ada di sekitar kita sangat mungkin untuk dikritisi,
apalagi hal-hal yang berhubungan dengan hukum gyarz atau ibadah. Untuk
itu, dalam mencati suatu kunci dalam pemecahan masalah, ulama biasanya
menggunakan alat yang bisa memecahkan masalah tersebut antara lain
dengan menggunakan al-Qur’an, sunnah, 7ma dan giyas. Di samping
itu, mereka juga harus melakukan 7#had untuk memecahkan sebuah
problematika tersebut. Maka dari itu, para ulama membuat terobosan-
terobosan atau langkah-langkah untuk melakukan 7#had sebagai solusi
penyelesaian masalah-masalah yang dihadapi umat Islam.

Sekarang, banyak ditemui perbedaan-perbedaan mazhab dalam
hukum Islam yang disebabkan dati 7i#/bad. Misalnya, muncul aliran seperti
Islam liberal, fundamental, ekstremis, moderat dan lain sebagainya.
Itu semua tidak lepas dari hasil j#zhad dan sudah tentu masing-masing
mujtahid berupaya untuk menemukan hukum yang terbaik. Justru dengan
ytihad, Islam menjadi luwes, dinamis, fleksibel sesuai dengan dinamika
zaman. Dengan ztibad pula, syariat Islam menjadi “tidak bisu” dalam
menghadapi problematika kehidupan yang kian kompleks.

Oleh karena itu, sesungguhnya z#had adalah suatu cara untuk
mengetahui hukum sesuatu melalui dalil-dalil agama, yaitu al-Qur’an
dan al-hadis dengan jalan #s#znbat. Adapun mujtahid itu ialah ahli fikih

yang menghabiskan atau mengerahkan seluruh kemampuannya untuk

90 >k Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

memperoleh persangkaan kuat terhadap sesuatu hukum agama. Oleh
karena itu, sudah sepatunya kita berterima kasih kepada para mujtahid yng
telah mengorbankan waktu, tenaga dan pikiran untuk menggali hukum
tentang masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam baik yang sudah

lama terjadi di zaman Rasullullah maupun yang kekinian.

Pengertian Ijtihad
Kata jtihad berasal dari kata “al-jabd’ atau “al-jubd” yang berarti
“al-masyoqot” (kesulitan atau kesusahan) dan “athogot” (kesanggupan dan

kemampuan) atas dasar pada firman Allah Swt dalam QS. Yunus: 9:
Artinya: ....7 dan (mencela) orang yang tidak memperoleh (sesnatu untuk
disedekabkan) selain kesanggupan.”

Demikian juga dilihat dari kata wasdar dati fiil madhi yaita ““ijtihada”,
penambahan hamzah dan fa’ pada kata “jabada” menjadi “Gtibada” pada
wazan ifta’ala, berarti usaha untuk lebih sungguh-sungguh. Seperti halnya
“kasaba” menjadi “zktasaba’berati usaha lebih kuat dan sungguh-sungguh.
Dengan demikian “jj#ihada” berarti usaha keras atau pengerahan daya
upaya. Ijtihad dalam pengertian lain yaitu berusaha memaksimalkan daya
dan upaya yang dimilikinya.! Dengan demikian, j#had bisa digunakan
sebagai upaya untuk menyelesaikan masalah-masalah yang menyangkut
tentang hukum Islam.

Tetapi pengertian j#zhad dapat dilihat dari dua segi baik etimologi
maupun terminologi. Dalam hal ini memiliki konteks yang berbeda. [jzibad
secara etimologi memiliki pengertian: “pengerahan segala kemampuan
untuk mengerjakan sesuatu yang sulit”. Sedangkan secara terminologi
adalah “penelitian dan pemikiran untuk mendapatkan sesuatu yang
terdekat pada kztabullah (syara) dan sunnah rasul atau yang lainnya untuk
memperoleh nash yang ma’'qu; agar maksud dan tujuan umum dari hikmah
syariah yang terkenal dengan waslabat.

Ahli ushul figh menambahkan kata-kata “a/fagih” dalam definisi

' Rahmat Syafe’i, I/ Ushul Figh (Jakarta: Pustaka Setia, 1999), h. 98.

Episteme, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 >k 91



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

tersebut sehingga definisi 7i#zhad adalah pencurahan seorang faqih atas
semua kemampuannya. Sehingga Imam Syaukani memberi komentar
bahwa penambahan faqih tersebut merupakan suatu keharusan. Sebab
pencurahan yang dilakukan oleh orang yang bukan faqih tidak disebut
ytihad menurut istilah.

Pengertian lain bahwa 7j#had merupakan upaya untuk menggali
suatu hukum yang sudah ada pada zaman Rasulullah Saw. Hingga dalam
perkembangannya, 7#/had dilakukan oleh para sahabat, tabi’in serta masa-
masa selanjutnya sampai sekarang ini. Meskipun pada periode tertentu
apa yang kita kenal dengan masa taklid, 7#/had tidak diperbolehkan, tetapi
pada masa periode tertentu (kebangkitan atau pembaruan), z#had mulai
dibuka kembali. Karena tidak dipungkiri, z#had adalah suatu keharusan,
untuk menanggapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks.

Sementara Imam al-Amidi mengatakan bahwa 7#had adalah
mencurahkan semua kemampuan untuk mencari hukum gsyara yang
bersifat dhanni, sampai merasa dirinya tidak mampu untuk mencari
tambahan kemampuannya itu. Sedangkan Imam al-Ghazali menjadikan
batasan tersebut sebagai bagian dari definisi al-ijtihad attaam (ijtihad
sempurna).

Sedangkan Imam Syafi’i menegaskan bahwa seseorang tidak
boleh mengatakan tidak tahu terhadap permasalahan apabila ia belum
melakukan dengan sungguh-sungguh dalam mencari sumber hukum
dalam permasalahan tersebut. Demikian juga, ia tidak boleh mengatakan
tahu sebelum menggali sumber hukum dengan sungguh-sungguh.
Artinya, mujtahid juga harus memiliki kemampuan dari berbagai aspek
kriteria seorang mujtahid agar hasil 7#bad-nya bisa menjadi pedoman
bagi orang banyak.

Ahli #shul figh menambahkan kata-kata a/-fagzh dalam definisi
tersebut sehingga definisi z#/had adalah pencurahan seorang faqih akan
semua kemampuannya. Sehingga Imam Syaukani memberi komentar

bahwa penambahan fagzh tersebut merupakan suatu keharusan. Sebab

92 >k Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

pencurahan yang dilakukan oleh orang yang bukan fagih tidak disebut
ytihad menurut istilah.

Sedangkan menurut Ibrahim Husein mengidentifikasikan makna
ytihad dengan istinbath. “Istinbath” barasal dari kata “nabath” (air yang
mula-mula memancar dari sumber yang digali). Oleh karena itu, menurut
bahasa arti “istinbath” sebagai muradif dati zjtibad, yaitu “mengeluarkan
sesuatu dati persembunyian”.? Sedangkan menurut mayoritas ulama #shu/
figh, ijtibad adalah pencurahan segenap kesanggupan (secara maksimal)
seorang ahli fikih untuk mendapatkan pengertian tingkat dhanni terhadap
hukum syariat.’

Ijtihad mempuyai arti umum, yaitu sebagai kekuatan atau
kemampuan dalam mencentuskan ide-ide yang bagus demi kemaslahatan
umat. Ada beberapa pendapat bahwa ji#had adalah pengerahan segenap
kesanggupan dari seorang ahli fikih atau mujtahid untuk memeroleh

pengertian terhadap hukum syara (hukum Islam).

Dasar-Dasar Ijtibad

Ijtihad bisa dipandang sebagai salah satu metode penggali sumber
hukum. Dasar-dasar ##7had atau dasar hukum ziihad ialah al-Quran dan
sunnah. Di dalam ayat yang menjadi dasar dalam ber-z#/had sebagai firman
Allah Swt dalam QS. al-Nisa’:105 sebagai berikut:

Artinya: “Sesunggubnya kami telah menurunkan kitab kepadanm dengan
membawa kebenaran, supaya kamn mengadili antara manusia dengan
apa yang telah Allah wahyukan kepadamu dan janganiah kammn menjadi

penantang (orang yang tidak bersalah) karena (membela) orang-orang yang
khianat”.

Demikian juga dijelaskan dalan QS. al-Rum: 21:
Artinya: “Sesunggnbnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda bagi kanm yang berpikir.”

Adapun fungsi jtihad, di antaranya: 1) fungsi al-ruju’ (kembali):

* Ibrahim Husein, ljtihad Dalam Sorotan (Bandung: Mizan, 1991), h. 25.
? Al-Jutjani Syarief Ali Muhammad, 4/Tarifat (Jeddah: al-Haramain, t.t.), h. 10.

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 5k 93



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

mengembalikan ajaran-ajaran Islam kepada al-Qur’an dan sunnah
dari segala interpretasi yang kurang relevan, 2) fungsi al-thya (kehidupan):
menghidupkan kembali bagian-bagian dari nilai dan Islam semangat
agar mampu menjawab tantangan zaman, 3) fungsi al-inabab (pentbenaban):
memenuhi ajaran-ajaran Islam yang telah di-z#/hadi oleh ulama terdahulu
dan dimungkinkan adanya kesalahan menurut konteks zaman dan kondisi
yang dihadapi.

Begitu pentingnya melakukan zi#ibad sehingga jumbur ulama
menunjuk z#had menjadi hujjah dalam menetapkan hukum berdasarkan
firman Allah Swt dalam QS. An-Nisa’: 59:

Artinya: “Jika kamn mempersengketakan sesuatu maka kembalikanlah sesuatu
tersebut kepada Allah dan Rasul-Nya”.

Perintah untuk mengembalikan masalah kepada al-Qur’an dan
sunnah ketika terjadi perselisthan hukum ialah dengan penelitian saksama
terhadap masalah yang nash-nya tidak tegas. Demikian juga sabda Nabi

Saw:

Artinya: “Jika seorang hakim bergegas menmtus perkara tentu ia melakukan ijtibad
dan bila benar hasil jjtibadnya akan mendapatkan dna pabala.Jika ia bergegas
memntus perkara tentu ia melakukan ijtihad dan ternyata hasilnya salab , maka
ta mendapat satu pahala” (HR. Asy-Syafi’i dari Amr bin ‘Ash).

Hadis ini bukan hanya memberi legalitas ji#zhad, akan tetapi juga
menunjukkan kepada kita bahwa perbedaan-perbedaan pendapat hasil
ytihad bisa dilakukan secara individual (j#7had fardi) yang hasil rumusan
hukumnya tentu relatif terhadap tingkat kebenaran.

Syarat-Syarat Mujtahid

Para ulama berbeda pendapat dalam menetukan syarat yang harus
dimiliki oleh seorang mujtahid. Mujtahid adalah orang yang mampu
melakukan z#had melalui cara istinbath (mengeluarkan hukum dari
sumber hukum syariat) dan fatbig (penerapan hukum). Di samping
akan menyebutkan syarat bagi seorang mujtahid terlebih dahulu kita

harus mengetahui tentang rukun zi#zhad tersebut, adapun rukun ztihad

94 >k Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

sebagai berikut: 1) al-Waqi’ yaitu adanya kasus yang terjadi atau diduga
akan terjadi tidak diterangkan oleh nash, 2) mujtahid ialah orang yang
melakukan 7i#had dan mempunyai kemampuan untuk ber-z#had dengan
syarat-syarat tertentu, 3) mujtahid fill ialah hukum-hukum syariah yang
bersifat amali (fz£/fi), dan 4) dalil syara untuk menentukan suatu hukum
bagi mujtahid fill.

Dalam menentukan syarat-syarat seorang mujtahid terdapat
banyak perbedaan atau pendapat dari beberapa pemikir Islam di antaranya,
Abu Hamid Muhammad Bin Muhammad al-Ghazali. Menurutnya,
syarat-syarat bagi seorang mujtahid harus mempunyai kritetia: pertama,
mengetahui syariat serta hal-hal yang berkaitan dengannya. Kedua, adil
dan tidak melakukan maksiat yang dapat merusak keadilannya.

Menurut Fakhr al-Din Muhammad bin Umar bin al-Husain al-Rozi,
syarat-syaratnya sebagai berikut: 1) mukallaf, 2) mengetahui makna-makna
lafaz dan rahasia, 3) mengetahui keadaan mukhattab yang merupakan
sebab pertama terjadinya perintah atau larangan, 4) mengetahui keadaan
lafaz, apakah memiliki garinah atau tidak.

Sedangkan menurut Abu Ishak Bin Musa al-Syatibi, syarat-syarat
mujtahid ada tiga: pertama, memahami tujuan-tujuan syara, yaitu hifd al-
din (dloruriyad), hifd al-nafs, bhifd al-"aql, hifd al-nasl, hifd al-mal hajiayt, dan
tahsiniyat, kedua mampu melakukan penetapan hukum; £eziga memahami
bahasa Arab dan ilmu-ilmu yang berhubungan dengannya.

Seseorang yang menggeluti bidang fikih tidak bisa sampai ke tingkat
mujtahid kecuali dengan memenuhi beberapa syarat, sebagian persyaratan
itu ada yang telah disepakati dan sebagian yang lain masih diperdebatkan.
Adapun syarat-syarat yang telah disepakati adalah:

Mengetabui al-Our'an
Al-Qur’an adalah sumber hukum Islam primer sebagai fondasi
dasar hukum Islam. Oleh karena itu, seorang mujtahid harus mengetahui

al-Qur’an secara mendalam. Barangsiapa yang tidak mengerti al-Qut’an

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 >k 95



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

sudah tentu ia tidak mengerti syatiat Islam secara utuh. Mengerti al-Qut’an
tidak cukup dengan piawai membaca, tetapi juga bisa melihat bagaimana
al-Qur’an memberi cakupan terhadap ayat-ayat hukum. Misalnya al-
Ghazali memberi syarat seorang mujtahid harus tahu ayat-ayat abkam
berjumlah sekitar 500 ayat.

Mengetahui Asbab al-Nuzul

Mengetahui sebab turunnya ayat termasuk dalam salah satu syarat
mengetahui al-Qut’an secara komprehensif, bukan hanya pada tataran
teks tetapi juga akan mengetahui secara sosial-psikologis. Sebab dengan
mengetahui sebab-sebab turunnya ayat akan memberi analisis yang
komprehensif untuk memahami maksud diturunkannya teks Qur’an
tersebut kepada manusia.

Imam as-Syatibi dalam bukunya a/-Muwafagat, mengatakan bahwa
mengetahui sebab turunnya ayat adalah suatu keharusan bagi orang yang
hendak memahami al-Qur’an. Pertama, suatu pembicaraan akan berbeda
pengertiannya menurut perbedaan keadaan. Kedua, tidak mengetahui
sebab turunnya ayat bisa menyeret dalam keraguan dan kesulitan dan
juga bisa membawa pada pemahaman global terhadap #ash yang bersifat

lahir sehingga sering menimbulkan perselisihan.

Mengetabui Nasikh dan Mansukh
Pada dasarnya hal ini bertujuan untuk menghindari agar jangan
sampai berdalih menguatkan suatu hukum dengan ayat yang sebenarnya

telah di-nasikh-kan dan tidak bisa dipergunakan untuk dalil.

Mengetabni As-Sunnah
Syarat mujtahid selanjutnya adalah ia harus mengetahui as-Sunnah.
Yang dimaksudkan as-Sunnah adalah ucapan, perbuatan atau ketentuan

yang diriwayatkan dari Nabi Saw.

96 2 Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

Mengetahui Ilmu Diroyah Hadis

Ilmu dirgyah menurut al-Ghazali adalah mengetahui riwayat dan
memisahkan hadis yang sabih dari yang rusak dan hadis yang bisa diterima
dari hadis yang ditolak. Seorang mujtahid harus mengetahui pokok-pokok
hadis dan ilmunya, mengenai ilmu tentang para perawi hadis, syarat-syarat
diterima atau sebab-sebab ditolaknya suatu hadis, tingkatan kata dalam
menetapkan adil dan cacatnya seorang perawi hadis dan hal-hal yang
tercakup dalam ilmu hadis. Kemudian mengaplikasikan pengetahuan tadi

dalam menggunakan hadis sebagai dasar hukum.

Mengetahni Hadis yang Nasikh dan Mansukh

Mengetahui hadis yang nasikh dan mansukh ini dimaksudkan agar
seorang mujtahid jangan sampai berpegang pada suatu hadis yang sudah
jelas dihapus hukumnya dan tidak boleh dipergunakan. Seperti hadis yang
membolehkan nikah 7x#'ah di mana hadis tersebut sudah di-»asikh secara

pasti oleh hadis-hadis lain.

Mengetahni Asbab Al-Wnrud Hadis
Syarat ini sama dengan seorang mujtahid yang seharusnya
menguasai asbab al-nuzul, yakni mengetahui setiap kondisi, situasi dan

lokus hadis tersebut muncul.

Mengetabui Bahasa Arab
Seorang mujtahid wajib mengetahui bahasa Arab dalam rangka agar
penguasaannya pada objek kajian lebih mendalam karena teks otoritatif

Islam menggunakan bahasa Arab.

Mengetabui Tempat-Tempat Iima

Bagi seorang mujtahid, harus mengetahui hukum-hukum yang telah
disepakati oleh para ulama sehingga tidak terjerumus dalam memberikan
fatwa yang bertentangan dengan hasil 7/za. Sebagaimana ia harus

mengetahui zash-nash dalil guna menghindari fatwa yang berseberangan

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 >k 97



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

dengan nash tersebut. Namun menurut hemat penulis, seorang mujtahid
bisa bertentangan dengan Zma para ulama selama hasil j#zhad-nya

membawa waslabat bagi umat.

Mengetabui Ushul Figh

Di antara ilmu yang harus dikuasai oleh mujtahid adalah ilmu
ushul figh, yaitu suatu ilmu yang telah diciptakan oleh para fugaha utuk
meletakkan kaidah-kaidah dan cara untuk mengambil Zs#znbat hukum dari
nash dan mencocokkan cara pengambilan hukum yang tidak ada nash
hukumnya. Dalam #shul figh, mujtahid juga dituntut untuk memahami

gtyas sebagai modal pengambilan ketetapan hukum.

Mengetabui Maksud dan Tujuan Syariah

Sesungguhnya syariat Islam diturunkan untuk melindungi dan
memelihara kepentingan manusia. Pemeliharaan ini dikategorikan
dalam tiga tingkatan maslahat, yakni dlaruriyyat (apabila dilanggar akan
mengancam jiwa, agama, harta, akal dan keturunan), sajzyyat (kelapangan
hidup, misal memberi rukshah dalam kesulitan), dan Zabsiniat (pelengkap

yang terdiri dari kebiasaan dan akhlak yang baik).

Mengenal Manusia dan Kehidupan Sekitarnya
Seorang mujtahid harus mengetahui tentang keadaan zaman,
masyarakat, problem, aliran ideologi, politik dan agamanya serta mengenal

sejauh mana interaksi saling memengaruhi antara masyarakat tersebut.

Bersifat Adil dan Takwa

Hal ini bertujuan agar produk hukum yang telah diformulasikan
oleh mujtahid benar-benar proporsional karena memiliki sifat adil, jauh
dari kepentingan politik dalam Zs#znbat hukumnya.

Adapun ketentuan-ketentuan yang masih dipersilihkan adalah

mengetahui ilmu ushuluddin, lmu mantiq dan mengetahui cabang-cabang

98 >k Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

fikih.* Maka dari itu menurut Muhaimin, dengan menyesuaikan syatat-
syarat yang dimilikinya dibagi menjadi dua tingkatan: tingkatan mujtahid
mutlak dan tingkatan mujtahid mazhab. Mujtahid mutlak ialah mujtahid
yang mampu menggali hukum-hukum agama dan sumbernya serta
mampu menerapkan dasar pokok sebagai landasan dari 7#ibad-nya.
Mujtahid mutlak dibagi menjadi dua: pertama, mujtahid mutlak wustaqil,
yakni mujtahid yang dalam 7#/had-nya menggunakan metode dan dasar-
dasar yang ia susun senditi. Kedna, mujtahid mutlak zuntsib, yaitu mujtahid
yang telah mencapai derajat mutlak mustagi/ tetapi ia tidak menyususn
metode tersendiri mengenai hukum-hukum agama.

Sedangkan mujtahid mazhab ialah mujtahid yang mampu
mengeluakan hukum yang tidak atau belum dikeluarkan oleh
mazhabnya dengan cara menggunakan metode yang telah disusun oleh
mazhabnya. Mujtahid ini terbagi menjadi dua, yaitu mujtahid zzkhrij atau
biasa disebut mujtahid ashabul wujud dan mujtahid farjih atau mujtahid
fatwa.’

Tingkatan Mujtahid

Tingkatan menurut ulama wshul figh: 1) mujtahid mutlak yaitu
mujtahid yang mempunyai kemampuan untuk menggali hukum syara
langsung dari sumbernya yang pokok yakni (al-Qur’an da sunnah) dan
mampu menerapkan metode dasar-dasar pokok yang ia susun sebagai
landasan segala aktivitas jtihad-nya, 2) mujtahid muntasib yaita mujtahid
menggabungkan dirinya dan 7#/had-nya dengan suatu mazhab, 3) mujtahid
mugoyyad yaitu mujtahid yang terikat kepada imam mazhab dan tidak mau
keluar dari mazhab dalam masalah #shu/ maupun furn’, dan 4) mujtahid
murajih yaitu mujtahid yang membandingkan beberapa imam mujtahid

dan dipilih yang lebih unggul.

Y bitp:/ | abmadfiadhasan.blogspot.com, diakses tanggal 3 Maret 2013.
> Atang Abd Hakim, Metodologi Studi Islam (Bandung: PT Remaja Rosda Karya,
1999), h. 100.

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 5k 99



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

Macam-Macam Ijtibad

Di kalangan ulama terjadi beberapa masalah mengenai jibad.
Misalnya, Imam Syafe’i menyamakan z#had dengan giyas yakni dua nama
tetapi maksudnya satu. Dan tidak mengakui 72’y yang didasarkan pada
istihsan dan masalah mursalah. Sementara ulama lain memiliki pandangan
lain yang lebih luas tentang 7/#7had, menurut mereka ztihaditu mencakup
pada ra’yu, giyas dan akal.’

Pendapat tentang ra’yu tersebut sebagaimana yang diungkapkan
oleh para sahabat, yaitu mengamalkan apa-apa yang dipandang maslabat
oleh seorang mujtahid. Atau paling tidak mendekati hukum syariat tanpa
melihat apakah hal tersebut ada dasarnya maupun tidak. Dengan
berdasarkan itu, Ad-Dawalibi membagi 7#had menjadi tiga bagian
yang sebagiannya sesuai dengan pendapat Asy-Syatibi dalam kitab .4/
Muwafaqat, yaita: pertama, ijithad al-batani yaitu jjtihad untuk menjelaskan
hukum-hukum syara dati nash, 2) itibad al-giyasi, yaita gjtibad terhadap
permasalahan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an dan as-Sunnah dengan
menggunakan metode gzyas, 3) 7jtihad al-istishlab, yaita zjtibad terhadap
permasalahan yang tidak terdapat dalam al-Qur’an dan sunnah dengan
mengunaka 7a’yu berdasar kaidah istishlah.”

Di samping itu, Muhammad Taqlyu Al-Hakim menganggap
bahwa penjabaran seperti di atas belumlah sempurna. Sehingga ia
membagi 7tihad menjadi dva: 1) ztibad al-agll, yaita jjtihad yang hujjab-
nya didasarkan pada akal dan tidak menggunakan dalil syara’, 2) z#ihad
syari’,yaitu 7jtihad yang didasarkan pada syara.®

Lapangan Ijtibad (Majalul Ijtibad)
Wilayah ztihad atau majalul ijtibad adalah masalah-masalah yang
diperbolehkan penetapan hukumnya dengan cara z#had. Sedangkan

¢ Mukd Ali, Ijtihad dalam Pandangan Mubhammad Abdub, Abmad Dakblan dan
Mubammad Igbal (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1990 ), h. 89.

7 Moh Zuhti, Ilmn Ushul Figh (Semarang: PT. Dina Utama, 1994), h. 78.

8 Rahmat Syafe’i, Iimu Ushul Figh. .., h. 104.

100 s Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

lapangan 7#ihad adalah pada setiap hukum syara yang tidak memiliki
dalil gath’. Adapun hukum yang diketahui dari agama secara dharurah
dan bidahah (pasti benar berdasarkan pertimbangan akal, tidak termasuk
lapangan 7thad)’.

Wahbah Azzuhaili menjelaskan sesuatu yang ditetapkan berdasarkan
dalil gath’i atsubut dalalah tidaklah termasuk dari lapangan j#ihad yaitu
persoalan yang tergolong wza ulima al-din bildhornrob, di antaranya kewajiban
salat lima waktu, puasa bulan ramadan, zakat, haji, mencuri dan meminum
khomer!'". Seperti dalam firman Allah dalam kewajiban salat dan zakat

QS. An-Nur: 56:
Artinya: “Dan dirikanlab salat dan tunaikanlah zakat.”

Dan juga Wahbah Azzuhaili menegaskan bahwa yang menjadi
lapangan jitzhad ada dua: pertama, sesuatu yang tidak dijelaskan sama sekali
oleh Allah dan Nabi Muhammad Saw dalam al-Qut’an dan sunnah (wala
nashaha fi ashlain). Kedua, sesuatu yang ditetapkan berdasarkan dalil dhonnyut
Stubut wal “adalah atau salah satunya (dbonnyut stubutatandhonny al- “adalab).

Ulama telah sepakat bahwa 7j#zhad telah dibenarkan serta akibat
yang terjadi atau perbedaan yang terjadi ditolerir, ketika z#had itu
membawa kerahmatan dan telah memenuhi persyaratan dan dilakukan di
lapangannya: 1) masalah-masalah baru yang hukumnya belum ditegaskan
oleh nash al-Qur’an dan sunnah, 2) masalah-masalah baru yang hukmnya
belum di-jama’i oleh ulama atau zmmatn/ mujtahid, 3) nash-nashdbany dan
dalil-dalil hukum yang diperselisihkan, dan 4) hukum Islam yang 7za 'qulu
Tma’na/ ta’'agquly (kausalitas hukumnya dapat diketahui mujtahid).

Sedangkan perbedaan yang ditolerir itu mempunyai tujuan, z#zhad
dilegalisasi bahkan sangat dianjurkan oleh Islam. Banyak al-Qur’an
dan hadis nabi yang menyinggung tentang ini bahwa Islam bukan saja
memberi legalitas j#zhad, akan tetapi juga entolerir adanya perbedaan

pendapat sebagai hasil 7#/bad. Hal ini antara lain diketahui dari hadis

° Yusuf Qardawi, [jtihad dalam Syariat Isiam (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1987),
h. 390.
0 Thid., h. 107.

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 >k 101



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

nabi yang artinya, “Apabila seorang hakim akan memutuskan
perkara, lalu ia melakukan zhad, kemudian 7jtihad-nya benar maka ia
memeroleh dua pahala (pahala j#/had dan pahala kebenaran). Jika hakim
akan memutuskan perkara dan ia bet-#/had, kemudian hasil j#ihad-nya
salah maka ia mendapat satu pahala”.

Ijtihad dibutuhkan setelah nabi wafat karena permasalahan selalu
berkembang. Sejak abad ke II dan ke IIT Hijriyah permasalahan hukum
Islam telah mulai dirumuskan, di antaranya hasil dati a/-madzahibn/—
arba’ah baik dalam ibadah maupun muamalah. Dan telah diletakkan pula
kaidah-kaidah wshul figh yang mampu memecahkan segala permasalahan
yang timbul. Barangkali, periode saat ini adalah periode pengamalan
dalam agama, bukan periode z#/had. Walaupun, jika jjtihad itu hanya akan
menghasilkan barang yang sudah berhasil. Contohnya, dalam berwudhu,
bila ada z#ihad maka tidak akan keluar dari pendapat mazhab empat atau
al-madzahibul arba’ab.

Hal ini bukan berarti z#had ditutup mutlak. Tentu tidak. Dalam
masalah-masalah baru yang muncul di abad teknologi seperti: cangkok
mata, bayi tabung dan lain-lain, z#bad tetap dibuka dengan berpedoman
pada kaidah-kaidah ulama yang terdahulu dalam ilmu #shul figh.

Sebagaimana dijelaskan dalam QS. 33: 36:

Artinya: “Dan tidaklah patut bagi laki-laki yang munkmin dan tidak pula bagi
perempuan yang mukmin, apabila Allah dan Rasul-Nya telah menetapkan suatn
ketetapan akan ada bagi mereka piliban yang lain tentang urusan mereka. Dan
barangsiapa mendurbakai Allah dan Rasul-Nya maka sunggublab ia telab sesat,
sesat yang nyata.”

Dasar Hukum Ijtibad

Hukum Islam adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu
agama schingga istilah hukum Islam mencerminkan konsep yang jauh
berbeda jika dibandingkan dengan konsep, sifat dan fungsi hukum biasa.
Seperti lazim diartikan agama adalah suasana spiritual dari kemanusiaan

yang lebih tinggi dan tidak bisa disamakan dengan hukum. Sebab hukum

102 5x Episteme, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

dalam pengertian biasa hanya menyangkut soal keduniaan semata. Joseph
Schacht mengartikan hukum Islam sebagai totalitas perintah Allah yang
mengatur kehidupan umat Islam dalam keseluruhan aspek menyangkut
penyembahan, ritual, politik dan hukum.

Terkait tentang sumber hukum, kata-kata sumber hukum Islam
merupakan terjemahan dari lafaz Mashadir al-Abkam. Kata-kata tersebut
tidak ditemukan dalam kitab-kitab hukum Islam yang ditulis oleh ulama-
ulama fikih dan wshul figh klasik. Untuk menjelaskan arti sumber hukum
Islam, mereka menggunakan al-adillah al-Syariyyah. Penggunaan mashadir
al-Abkam oleh ulama pada masa sekarang ini, tentu yang dimaksudkan
adalah searti dengan istilah al-Adillah al-Syariyyah.

Yang dimaksud Masadir al-Abkam adalah dalil-dalil hukum syara
yang diambil daripadanya untuk menemukan hukum. Sumber hukum
dalam Islam, ada yang disepakati (wuttafag) para ulama dan ada yang
masih dipersilisihkan (mukbtalaf). Adapun sumber hukum Islam yang
disepakati jumzhurulama adalah al-Qur’an, hadis, 7za dan giyas. Para ulama
juga sepakat dengan urutan dalil-dalil tersebut.

Sedangkan sumber hukum Islam yang masih diperselisihkan di
kalangan para ulama selain sumber hukum yang empat di atas adalah
istibsan, maslahah mursalah, istishab, ‘wruf, mazhab as-Shahabi, dan syar’u
man qablana.

Dengan demikian, sumber hukum Islam berjumlah sepuluh, empat
sumber hukum yang disepakati dan enam sumber hukum yang masih
diperselisihkan. Wahbah al-Zuhaili menyebutkan tujuh sumber hukum
yang diperselisihkan, enam sumber yang telah disebutkan di atas dan yang
ketujuh adalah ad-dzara’i. Sebagian ulama menyebutkan enam sumber
hukum yang masih diperselisihkan itu sebagai dalil hukum bukan sumber
hukum, namun yang lainnya menyebutkan sebagai metode 7#zhad.

Hukum Islam mengalami perkembangan pesat di periode Nabi
Muhammad yang ketika itu tradisi Arab pra-Islam dihilangkan. Sedangkan

tradisi lokal Arab yang berhubungan dengan muamalah, sejauh masih

Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 »x 103



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

sejalan dengan nilai-nilai Islam, dipertahankan dan diakulturasikan.
Namun dalam perjalanannya, hukum Islam mengalami pergolakan dan
kontroversi yang luar biasa ketika dihadapkan dengan kondisi sosio-
kultural dalam dimensi tempat dan waktu yang berbeda. Menurut hemat
penulis, hukum Islam meliputi syariat (al-Qur’an dan sunnah) sebagai
sumber primer dan fikih yang diambil dari syariat yang pada dasarnya
digunakan sebagai landasan hukum.

Dalam hukum Islam untuk menentukan hukum j#ibad, para
ulama berpendapat bahwa jika ada seorang Muslim ditanya atau
dihadapkan kepada suatu peristiwa atau ditanya tentang suatu
masalah yang berkaitan dengan hukum syarz maka hukum bagi orang
yang dihadapkan atau ditanya tersebut bisa wajib “ain, wajib kifayah, sunnat,
ataupun haram. Tergantung pada kapasitas seseorang tersebut.

Pertama, bagi seorang Muslim yang sudah memenuhi kriteria
menjadi mujtahid dan dimintai fatwa hukum atas suatu peristiwa dan
ia juga dihadapkan kepada suatu masalah atau suatu peristiwa dan ia
khawatir akan hilangnya kepastian hukum akan terjadinya suatu peristiwa
tersebut padahal tidak ada seorang mujtahid lain maka hukum z/had
adalah wajib “ain.

Kedna, bagi seorang Muslim yang ditanya fatwa hukum atas
terjadinya suatu peristiwa tetapi ia khawatir akan tidak ada kepastian dari
hukumnya tersebut tetapi masih ada mujtahid yang lain maka hukum
ytihad tersebut wajib kifayah. Artinya apabila tidak ada yang melakuakan
Jitihad atas kasus tersebut maka semuanya berdosa. Apabila ada salah satu
dati mujtahid melakukan suatu upaya untuk melakukan z#had atas kasus
tersebut maka gugurlah hukum dosa tersebut.

Ketiga, hukum jjtihad akan menjadi sunnah apabila dilakukan atas
persoalan yang belum terjadi."

Adapun spesifikasi dari macam-macam hukum Islam, fuqaha

memberi formulasi di antaranya wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah.

""" Atang Abd. Hakim, Metodologi Studi Islam. .., h. 105.

104 5 Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

Wajib

Ulama memberikan banyak pengertian mengenainya, antara lain
suatu ketentuan agama yang harus dikerjakan kalau tidak berdosa. Atau
suatu ketentuan jika ditinggalkan mendapat azab. Contoh, salat subuh
hukumnya wajib, yakni suatu ketentuan dari agama yang harus dikerjakan,
jika tidak berdosalah ia. Alasan yang dipakai untuk menetapkan pengertian

di atas adalah atas dasar firman Allah Swt:

Artinya: “Dirikaniah salat dari tergelincir matahari sampai malam telah gelap
dan bacalah al-Qur'an di waktu fajar sesunggubnya membaca al-Qur'an di wakin
Jfajar disaksikan (dibadiri oleh malaikat yang bertugas di malam hari dan yang
bertugas di siang hari).”

Sunnah

Suatu perbuatan jika dikerjakan akan mendapat pahala dan jika
ditinggalkan tidak berdosa. Atau bisa dikatakan sebagai suatu perbuatan
yang diminta oleh syari’ tetapi tidak wajib dan meninggalkannya tidak

berdosa.

Haram
Suatu ketentuan larangan dari agama yang tidak boleh dikerjakan.

Kalau orang melanggarnya, berdosalah orang itu.

Makrah
Arti makrub secara bahasa adalah dibenci. Suatu ketentuan larangan
yang lebih baik tidak dikerjakan. Atau meninggalkannya lebih baik

daripada melakukannya.

Mubah

Arti mubah itu adalah dibolehkan atau sering kali juga disebut halal.
Satu perbuatan yang tidak ada ganjaran atau siksaan bagi orang yang
mengerjakannya atau tidak mengerjakannya atau segala sesuatu yang
diizinkan oleh Allah untuk mengerjakannya atau meninggalkannya tanpa

dikenakan siksa bagi pelakunya.

Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 »x 105



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

Paradoks Pintu Ijtihad
Pada abad empat Hijtriyah, dasulab islamiyah terbagi menjadi beberapa

negara. Hal itu menjadi lemah bagi kaum Muslim karena hubungan
antarnegara tersebut menjadi terputus. Selain itu juga meyebabkan
melemahnya kebebasan berpikir. Dengan sebab tersebut mereka
mempunyai sikap yang loyal dan fanatik terhadap para ulama mazhab
tersebut. Maka dari itulah menyebabkan mereka berpendirian bahwa
pintu g#thad telah tertutup dan mereka bukan lagi orang yang ahli 7#ihad."?

Namun benarkah pintu 7/#zhad itu sudah tertutup? Itulah yang
menjadi permasalahn kita sekarang ini. Kalau dicermati dengan
saksama, pendapat mereka tentang pintu z#had telah tertutup karena
adanya permasalahan yang dipengaruhi oleh perkembangan politik pada
masa itu. Selain ada perasaan bahwa 7/#7bad itu cukup dengan sjtibad
yang terdahulu, mereka di sisi lain juga merasa tidak mampu.

Golongan yang memandang bahwa z/#/had adalah sumber
hukum, berpendapat bahwa pintu z#had tetap terbuka. Sedangkan
golongan yang memandang bahwa pintu z#/bad telah tertutup, yaitu sejak
wafatnya imam-imam mujtahid kenamaan.

Kini kita akan mengetahui argumentasi dari golongan yang
berpendapat pintu ztbad itu telah terbuka dan tertutup yaitu: pertama,
menutup pintu z#had berarti menjadikan hukum Islam yang semestinya
lincah dan dinamis menjadi kaku dan beku sehingga Islam akan
ketinggalan zaman. Sebab, akan banyak kasus baru yang hukumnya
belum dijelaskan oleh al-Qur’an dan sunnah serta belum dibahas
oleh ulama-ulama terdahulu tidak dapat diketahui bagaimana status
hukumnya.

Kedna, menutup pintu jtihad berarti menutup kesempatan ulama
Islam untuk menciptakan pemikiran-pemikiran yang baik dalam
memanfaatkan dan menggali sumber atau dalil hukum Islam.

Ketiga, dengan membuka pintu z#had maka setiap permasalahan

12 Rahmat Syafesi, Iimn Ushul Figh. .., h. 110.

106 s Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

baru yang dihadapi umat akan dapat diketahui hukumnya. Dengan
demikian maka hukum Islam akan selalu berkembang dan tumbuh subur
serta sanggup menjawab tantangan zaman.

Golongan yang berpendapat bahwa pintu zi#bad telah tertutup
antara lain beralasan bahwa hukum Islam baik dalam bidang ibadah,
muamalah, munakahah, jinayah dan lain sebagainya seluruhnya sudah
lengkap dan dibukukan secara terperinci dan rapi. Karena itu kita
tidak perlu melakukan z#had lagi.

Kedna, mayortitas ahlus sunnah hanya mengakui mazhab empat. Oleh
karena itu, tiap-tiap yang menganut mazhab ablus sunnabhharus memilih
salah satu dari empat mazhab. la terikat dan tidak boleh pindah mazhab.

Ketiga, membuka pintu j#zhad selain hal itu percuma dan membuang-
buang waktu, juga hasilnya akan berkisar: a) mungkin berupa hukum yang
terdiri dari koleksi pendapat antara dua mazhab atau lebih, yang biasa
kita kenal dengan istilah Za/fig, yang kebolehannya masih diperselisihkan
kaum ushuliyyin, b) mungkin berupa hukum yang telah dikeluarkan oleh
salah satu mazhab empat, berarti 7#/had yang dilakukan itu hanyalah zahsi/
al-hasil, dan c¢) mungkin berupa hukum yang sesuai dengan salah satu
mazhab di luar mazhab empat.

Keempat, realitas sejarah menunjukkan bahwa sejak awal abad ke-IV
Hijriyah sampai detik ini tak seorangpun ulama berani menonjolkan diri

atau ditonjolkan oleh pengikut-pengikutnya sebagai seorang mujtahid.

Analisa Perlunya Ijtibad

Setelah menelaah tentang pengertian, syarat, rukun, dasar-dasar
hokum dan lapangan 7#ihad atau objek ztihad ternyata sangat logis untuk
menjadi seorang yang mujtahid atau bagaimana caranya untuk
menjadi bagian dati j#ihad. Maka dari itu, bisa dikatakan mudah untuk
memenuhi atau melakukan suatu tindakan dengan menggunakan zt/had
tersebut.

Tetapi jika mengikuti aturan atau mekanisme 7/#bad tersebut—

Epistemeé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 >k 107



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

tentang siapa saja yang bisa memasuki wilayah z#zhad—maka sangat
tidak layak jika 7#had itu diperuntukkan kepada orang yang ahli dalam
segala hal yang telah tercantum di atas tadi. Dan sudah pasti di Indonesia
khususnya dan seluruh umat Muslim di dunia pada umumnya tidak
mungkin ada yang mampu menguasai dan layak memasuki wilayah z#had.

Jika dilihat dari pengertian tentang z#zhad itu sendiri, mungkin
saja boleh melakukan zj#/had walaupun belum memenuhi persyaratan
dari 7tihad tersebut. Dan juga bisa mencari dan menelaah tentang
bagaimana mencari jalan keluar dari suatu permasalahan.

Muslimin (secara historis) menggunakan kesempatan 7#zhad untuk
melepaskan tanggung jawab dalam menjawab permasalahan kehidupan
yang belum ditemui dalam hukum yang jelas (dhahir) sampai datangnya
masa penaklukan kota Baghdad di masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah
oleh Bangsa Tartar (sekitar 665 H.) Setelah adanya kejadian tersebut,
ulama tidak lagi terkumpul dan pintu 7#had menjadi “tertutup”. Dari
sinilah hak 7j#zhad hanya menjadi milik mujtahid terdahulu.

Para ulama membagi hukum melakukam z#had menjadi 3 bagian,
yaitu: pertama, fardbu ‘ain, bagi orang yang dimintai fatwa hukum mengenai
suatu peristiwa yang terjadi dan ia khawatir peristiwa itu akan lenyap tanpa
ada kepastian hukumnya. Atau ia sendiri mengalami peristiwa dan ia ingin
mengetahui hukumnya. Kedua, fardhu kifayah, bagi orang yang dimintai
fatwa hukum mengenai suatu peristiwa yang yang dikhawatirkan lenyap
peristiwa itu, sedangkan selain ia tidak ada lagi mujtahid-mujtahid yang
lainnya. Maka apabila ke semua mujtahid itu tidak ada yang melakukan
yjtihad maka mereka berdosa semua. Tetapi apabila ada seorang dari
mereka memberikan fatwa hukum maka gugurlah tuntutan z#bad atas
diri mereka. Ke#zga, sunnat, apabila melakukan 7#/had mengenai masalah-
masalah yang belum atau tidak tetjadi.”

Ketiga hukum tersebut sebenarnya telah menggambarkan urgensi

Y Abdurrahman Asy-Syarqawi, Riwayat Sembilan Imam Fikih (Jakarta: Pustaka
Hidayah, t.t.), h. 102.

108 s Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

upaya zjtihad karena dengan 7i#zhad dapat mendinamisir hukum Islam dan
mengoreksi kekeliruan dan kekhilafan dari j#zhad yang merupakan upaya
pembaruan hukum Islam. Sebagaimana diungkapkan oleh Abu Bakar al-
Baqilani bahwa setiap ji#zhad harus diorientasikan pada pembaruan sebab
setiap periode memiliki ciri tersendiri sehingga menentukan perubahan
hukum.

Tidak semua hasil z#had merupakan pembaruan bagi 7tihad
yang lama sebab ada kalanya hasil 7#/had yang baru sama dengan hasil
ytihad yang lama. Bahkan sekalipun berbeda, hasil 7i#had baru tidak bisa
mengubah status z#/had yang lama, hal itu seiring kaidah fighiyah ““al-ijtibadu
la yandln bi al-ijtihadi” (ijtibad tidak dapat dibatalkan dengan 7#ihad pula).

Begitu pentingnya melakukan zi#ibad sehingga jumbur ulama
menunjuk z#had menjadi hujjah dalam menetapkan hukum berdasarkan
firman Allah Swt dalam QS. An-Nisa’: 59:

Artinya: “Jika kamn mempersengketakan sesuatu maka kembalikanlah sesuatu
tersebut kepada Allah dan Rasul-Nya”.

Perintah untuk mengembalikan masalah kepada al-Qur’an dan
sunnah ketika terjadi perselisthan hukum ialah dengan penelitian saksama
terhadap masalah yang nash-nya tidak tegas.

Demikian juga sabda Nabi Saw:
Artinya: “Jika seorang hakim bergegas menmntus perkara tentu ia melakukan ijtibad
dan bila benar hasil ijtibadnya akan mendapatkan dna pahala. Jika ia bergegas
memntus perkara tentu ia melakukan jjtibad dan ternyata hasilnya salah maka ia

mendapat satu pabala” (HR. Asy-Syaf’i dari Amr bin ‘Ash).

Hadis ini bukan hanya memberi legalitas ji#zhad, akan tetapi juga
menunjukkan kepada kita bahwa perbedaan pendapat hasil 7i#zhad bisa
dilakukan secara individual (j#zhad fardi) yang hasil rumusan hukumnya
tentu relatif terhadap tingkat kebenaran.

Karena itu, terhentinya atau tidak dibenarkannya jZbad dapat
memastikan bahwa fikih dan pembahasan apa pun akan terhenti.

Konsekuensi logisnya, masalah yang timbul di masa kini tidak akan

Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 »x 109



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

teratasi. Satu hal lain yang mendasar bahwa Muslimin akan terhenti dalam
ruang lingkup kehidupan yang tertinggal (lampau), serta tidak memiliki
kesempatan mengembangkan akal pikiran manusia.

Kasus yang terjadi sekarang ini adalah dengan tertutupnya z#7had
maka setiap Muslim telah menjadi mujtahid pada posisinya. Karena
sebagai tuntutan hidup yang nyata, seorang Muslim harus hidup dalam
hukum padahal banyak persoalan kehidupan yang dijalani dan harus
dipecahkannya tidak terdapat di buku para mujtahid terdahulu.

Tanpa disadari, mereka menyimpulkan hukum dari sumber-sumber
hukum yang ada. Maka jadilah Muslim yang awam tersebut sebagai
mujtahid, walaupun terbatas hanya untuk dirinya sendiri. Fenomena ini
tidak terhindar karena kenyataan adanya tuntutan Islam dan perjalanan
masa/waktu, yang memojokkan manusia untuk meletakkan dirinya pada
hukum. Meskipun pada dasarnya hukum yang dijadikan sandaran tersebut
tidak diketahui keabsahan dan kebenarannya.

Kesimpulan

Dengan melihat perkembangan zaman di era sekarang terutama
kaum Muslimin yang ada di Indonesia atau di dunia ini, sangat sulit
untuk mencari orang yang ahli dalam masalah z#bad jika mengikuti
aturan baku 7#ibad zaman dahulu. Namun jika kita melalui lajur yang
benar, yaitu mencari hukum baru atau menggali permasalahan yang
belum terselesaikan, dengan tetap berpedoman pada kaidah-kaidah yang
benar bisa jadi pintu /#had masih terbuka lebar. Sebab jika tidak, hukum
Islam akan menjadi bisu dan kaku lantaran tidak mampu mengimbangi

dinamika zaman.

110 >x Episteme, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



Abd Wafi Has: [jtibad sebagai Alat Pemecaban.................

Daftar Pustaka

Asy-Syarqawi, Abdurrahman, Riwayat sembilan Imam Fikib, Jakarta: Pustaka
Hidayah, t.t.

Basyir, Ahmad Azhar, dkk. ljtzhad dalam Sorotan, Bandung: Penerbit
Mizan, 1988.

Hakim, Atang Abd., Metodologi Studi Islam, Bandung: PT Remaja Rosda
Karya, 1999.

Mukti, Ali, lj#ihad dalam Pandangan Mubammad Abdub, Abmad Dakblan dan
Mubammad Igbal, Jakarta: PT Bulan Bintang, 1990.

Qardawi, Yusuf, Ijzzhad dalam Syariat Islam, Jakarta: PT Bulan Bintang,
1987.

Ramadan, Said, Keunikan dan Keistimewaan Hukum Islam, terj. Badri Saleh,
Jakarta: Firdaus, 1991.

Syafe’i, Rahmat, I/mn Ushul Figh, Bandung: PT. Pustaka Setia, 1999.
Zuhrti, Moh, 1/mn Ushul Figh, Semarang: PT. Dina Utama, 1994.

Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013 2 111



Abd Wafi Has: [jtihad sebagai Alat Pemecaban.................

112 5x Episteme, Vol. 8, No. 1, Juni 2013



