
 IJTIHAD SEBAGAI ALAT PEMECAHAN 

MASALAH UMAT ISLAM

Abd Wafi Has
Sekolah Tinggi Keislaman Al-Hidayah (STIKA) Arjasa

has_wafi@yahoo.co.id

Abstrak

Secara istilah ijtihad merupakan upaya untuk menggali suatu hukum yang 

sudah ada pada zaman Rasulullah Saw. Hingga dalam perkembangannya, 

ijtihad dilakukan oleh para sahabat, tabi’in serta masa-masa selanjutnya 

hingga sekarang ini. Meskipun pada periode tertentu apa yang kita kenal 

dengan masa taklid, ijtihad tidak diperbolehkan, tetapi pada masa periode 

tertentu pula (kebangkitan atau pembaruan), ijtihad mulai dibuka kembali. 

Karena tidak bisa dipungkiri, ijtihad adalah suatu keharusan, untuk 

menanggapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks. Tidak semua hasil 

ijtihad merupakan pembaruan bagi  ijtihad yang lama sebab ada kalanya hasil 

ijtihad yang baru sama dengan hasil ijtihad yang lama. Bahkan sekalipun 

berbeda hasil ijtihad baru tidak bisa mengubah status ijtihad yang lama. 

Hal itu seiring dengan kaidah ijtihad yang tidak dapat dibatalkan dengan 

ijtihad pula. Berdasarkan pelaksanaan ijtihad bahwa sumber hukum Islam 

menuntun umat Islam untuk memahaminya. Adapun sumber hukum Islam 

yang disepakati jumhur ulama adalah al-Qur’an, hadis, ijma dan qiyas. 

[Conceptually, the term ijtihad is an effort to dig out law which had been 

existed in the Prophet’s live. In its development ijtihad has been done by prophet 
followers up t now. Although in a certain period as so called taklid period, 

in which ijtihad is not allowed, however, at another period of  time ijtihad is 

allowed. In fact, ijtihad cannot be avoided and it is a must to cope with more 

complex problems. It is widely understood that not all the result of  ijtihad 



90 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

as the renewal of  the old one. The fact shows that the result of  new ijtihad 

has similarity or even the same with the old one. Although the result of  the 

new ijtihad is totally different from the old one, the new one cannot change the 

status of  the old one for there is a rule says that ijtihad cannot be canceled by 

another ijtihad. Based on the application of  ijtihad, the sources of  Islamic 

laws direct Islamic followers to understand them. The sources of  Islamic laws 

admitted and followed by ulama are Holy Qur’an, hadis, ijma and qiyas.]

Kata kunci: Dar al-Islam, Dar al-Harb, Dar al-Shulh 

Pendahuluan

Permasalahan yang ada di sekitar kita sangat mungkin untuk dikritisi, 

apalagi hal-hal yang berhubungan dengan hukum syara atau ibadah. Untuk 

itu, dalam mencari suatu kunci dalam pemecahan masalah, ulama biasanya 

menggunakan alat yang bisa memecahkan masalah tersebut antara lain 

dengan menggunakan al-Qur’an, sunnah, ijma dan qiyas. Di samping 

itu, mereka juga harus melakukan ijtihad untuk memecahkan sebuah 

problematika tersebut. Maka dari itu, para ulama membuat terobosan-

terobosan atau langkah-langkah untuk melakukan ijtihad sebagai solusi 

penyelesaian masalah-masalah yang dihadapi umat Islam.

Sekarang, banyak ditemui perbedaan-perbedaan mazhab dalam 

hukum Islam yang disebabkan dari ijtihad. Misalnya, muncul aliran seperti 

Islam liberal, fundamental, ekstremis, moderat dan lain sebagainya. 

Itu semua tidak lepas dari hasil ijtihad dan sudah tentu masing-masing 

mujtahid berupaya untuk menemukan hukum yang terbaik. Justru dengan 

ijtihad, Islam menjadi luwes, dinamis, fleksibel sesuai dengan dinamika 
zaman. Dengan ijtihad pula, syariat Islam menjadi “tidak bisu” dalam 

menghadapi problematika kehidupan yang kian kompleks.

Oleh karena itu, sesungguhnya ijtihad adalah suatu cara untuk 

mengetahui hukum sesuatu melalui dalil-dalil agama, yaitu al-Qur’an 

dan al-hadis dengan jalan istinbat. Adapun mujtahid itu ialah ahli fikih 
yang menghabiskan atau mengerahkan seluruh kemampuannya untuk 



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 91

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

memperoleh persangkaan kuat terhadap sesuatu hukum agama. Oleh 

karena itu, sudah sepatunya kita berterima kasih kepada para mujtahid yng 

telah mengorbankan waktu, tenaga dan pikiran untuk menggali hukum 

tentang masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam baik yang sudah 

lama terjadi di zaman Rasullullah maupun yang kekinian.

Pengertian Ijtihad

Kata ijtihad berasal dari kata “al-jahd” atau “al-juhd” yang berarti 

“al-masyoqot” (kesulitan atau kesusahan) dan “athoqot” (kesanggupan dan 

kemampuan) atas dasar pada firman Allah Swt dalam QS. Yunus: 9:
Artinya: ….”dan (mencela) orang yang tidak memperoleh (sesuatu untuk 

disedekahkan) selain kesanggupan.”

Demikian juga dilihat dari kata masdar dari fiil madhi yaitu “ijtihada”, 

penambahan hamzah dan ta’ pada kata “jahada” menjadi “ijtihada” pada 

wazan ifta’ala, berarti usaha untuk lebih sungguh-sungguh. Seperti halnya 

“kasaba” menjadi “iktasaba” berati usaha lebih kuat dan sungguh-sungguh. 

Dengan demikian “ijtihada” berarti usaha keras atau pengerahan daya 

upaya. Ijtihad dalam pengertian lain yaitu berusaha memaksimalkan daya 

dan upaya yang dimilikinya.1 Dengan demikian, ijtihad bisa digunakan 

sebagai upaya untuk menyelesaikan masalah-masalah yang menyangkut 

tentang hukum Islam.

Tetapi pengertian ijtihad dapat dilihat dari dua segi baik etimologi 

maupun terminologi. Dalam hal ini memiliki konteks yang berbeda. Ijtihad 

secara etimologi memiliki pengertian: “pengerahan segala kemampuan 

untuk mengerjakan sesuatu yang sulit”. Sedangkan secara terminologi 

adalah “penelitian dan pemikiran untuk mendapatkan sesuatu yang 

terdekat pada kitabullah (syara) dan sunnah rasul atau yang lainnya untuk 

memperoleh nash yang ma’qu; agar maksud dan tujuan umum dari hikmah 

syariah yang terkenal dengan maslahat.

Ahli ushul fiqh menambahkan kata-kata “al-faqih” dalam definisi 

1 Rahmat Syafe’i, Ilmu Ushul Fiqh (Jakarta: Pustaka Setia, 1999), h. 98.



92 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

tersebut sehingga definisi ijtihad adalah pencurahan seorang faqih atas 

semua kemampuannya. Sehingga Imam Syaukani memberi komentar 

bahwa penambahan faqih tersebut merupakan suatu keharusan. Sebab 

pencurahan yang dilakukan oleh orang yang bukan faqih tidak disebut 

ijtihad menurut istilah. 

Pengertian lain bahwa ijtihad merupakan upaya untuk menggali 

suatu hukum yang sudah ada pada zaman Rasulullah Saw. Hingga dalam 

perkembangannya, ijtihad dilakukan oleh para sahabat, tabi’in serta masa-

masa selanjutnya sampai sekarang ini. Meskipun pada periode tertentu 

apa yang kita kenal dengan masa taklid, ijtihad tidak diperbolehkan, tetapi 

pada masa periode tertentu (kebangkitan atau pembaruan), ijtihad mulai 

dibuka kembali. Karena tidak dipungkiri, ijtihad adalah suatu keharusan, 

untuk menanggapi tantangan kehidupan yang semakin kompleks.

Sementara Imam al-Amidi mengatakan bahwa ijtihad adalah 

mencurahkan semua kemampuan untuk mencari hukum syara yang 

bersifat dhanni, sampai merasa dirinya tidak mampu untuk mencari 

tambahan kemampuannya itu. Sedangkan Imam al-Ghazali menjadikan 

batasan tersebut sebagai bagian dari definisi al-ijtihad attaam (ijtihad 

sempurna).

Sedangkan Imam Syafi’i menegaskan bahwa seseorang tidak 
boleh mengatakan tidak tahu terhadap permasalahan apabila ia belum 

melakukan dengan sungguh-sungguh dalam mencari sumber hukum 

dalam permasalahan tersebut. Demikian juga, ia tidak boleh mengatakan 

tahu sebelum menggali sumber hukum dengan sungguh-sungguh. 

Artinya, mujtahid juga harus memiliki kemampuan dari berbagai aspek 

kriteria seorang mujtahid agar hasil ijtihad-nya bisa menjadi pedoman 

bagi orang banyak.

Ahli ushul fiqh menambahkan kata-kata al-faqih dalam definisi 
tersebut sehingga definisi ijtihad adalah pencurahan seorang faqih akan 

semua kemampuannya. Sehingga Imam Syaukani memberi komentar 

bahwa penambahan faqih tersebut merupakan suatu keharusan. Sebab 



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 93

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

pencurahan yang dilakukan oleh orang yang bukan faqih tidak disebut 

ijtihad menurut istilah. 

Sedangkan menurut Ibrahim Husein mengidentifikasikan makna 
ijtihad dengan istinbath. “Istinbath” barasal dari kata “nabath” (air yang 

mula-mula memancar dari sumber yang digali). Oleh karena itu, menurut 

bahasa arti “istinbath” sebagai muradif dari ijtihad, yaitu “mengeluarkan 

sesuatu dari persembunyian”.2 Sedangkan menurut mayoritas ulama ushul 

fiqh, ijtihad adalah pencurahan segenap kesanggupan (secara maksimal) 

seorang ahli fikih untuk mendapatkan pengertian tingkat dhanni terhadap 

hukum syariat.3

Ijtihad mempuyai arti umum, yaitu sebagai kekuatan atau 

kemampuan dalam mencentuskan ide-ide yang bagus demi kemaslahatan 

umat. Ada beberapa pendapat bahwa ijtihad adalah pengerahan segenap 

kesanggupan dari seorang ahli fikih atau mujtahid untuk memeroleh 
pengertian terhadap hukum syara (hukum Islam).

Dasar-Dasar Ijtihad

Ijtihad bisa dipandang sebagai salah satu metode penggali sumber 

hukum. Dasar -dasar ijtihad atau dasar hukum ijtihad ialah al-Qur’an dan 

sunnah. Di dalam ayat yang menjadi dasar dalam ber-ijtihad sebagai firman 
Allah Swt dalam QS. al-Nisa’:105 sebagai berikut:

Artinya: “Sesungguhnya kami telah menurunkan kitab kepadamu dengan 

membawa kebenaran, supaya kamu mengadili antara manusia dengan 

apa yang telah Allah wahyukan kepadamu dan janganlah kamu menjadi 

penantang (orang yang tidak bersalah) karena (membela) orang-orang yang 

khianat”. 

Demikian juga dijelaskan dalan QS. al-Rum: 21:

Artinya: “Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-

tanda bagi kaum yang berpikir.” 

Adapun fungsi ijtihad, di antaranya: 1) fungsi al-ruju’ (kembali): 

2 Ibrahim Husein, Ijtihad Dalam Sorotan (Bandung: Mizan, 1991), h. 25.
3 Al-Jurjani Syarief  Ali Muhammad, Al-Ta’rifat (Jeddah: al-Haramain, t.t.), h. 10.



94 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

mengembalikan ajaran-ajaran Islam kepada al-Qur’an dan sunnah 

dari segala interpretasi yang kurang relevan, 2) fungsi al-ihya (kehidupan): 

menghidupkan kembali bagian-bagian dari nilai dan Islam semangat  

agar mampu menjawab tantangan zaman, 3) fungsi al-inabah (pembenahan): 

memenuhi ajaran-ajaran Islam yang telah di-ijtihadi oleh ulama terdahulu 

dan dimungkinkan adanya kesalahan menurut konteks zaman dan kondisi 

yang dihadapi.

Begitu pentingnya melakukan ijtihad sehingga jumhur ulama 

menunjuk ijtihad menjadi hujjah dalam menetapkan hukum berdasarkan 

firman Allah Swt dalam QS. An-Nisa’: 59: 
Artinya: “Jika kamu mempersengketakan sesuatu maka kembalikanlah sesuatu 

tersebut kepada Allah dan Rasul-Nya”.

Perintah untuk mengembalikan masalah kepada al-Qur’an dan 

sunnah ketika terjadi perselisihan hukum ialah dengan penelitian saksama 

terhadap masalah yang nash-nya tidak tegas. Demikian juga sabda Nabi 

Saw: 
Artinya: “Jika seorang hakim bergegas memutus perkara tentu ia melakukan ijtihad 

dan bila benar hasil ijtihadnya akan mendapatkan dua pahala.Jika ia bergegas 

memutus perkara tentu ia melakukan ijtihad dan ternyata hasilnya salah , maka 

ia mendapat satu pahala” (HR. Asy-Syafi’i dari Amr bin ‘Ash).

Hadis ini bukan hanya memberi legalitas ijtihad, akan tetapi juga 

menunjukkan kepada kita bahwa perbedaan-perbedaan pendapat hasil 

ijtihad bisa dilakukan secara individual (ijtihad fardi) yang hasil rumusan 

hukumnya tentu relatif  terhadap tingkat kebenaran.

Syarat-Syarat Mujtahid

Para ulama berbeda pendapat dalam menetukan syarat yang harus 

dimiliki oleh seorang mujtahid. Mujtahid adalah orang yang mampu 

melakukan ijtihad melalui cara istinbath (mengeluarkan hukum dari 

sumber hukum syariat) dan tatbiq (penerapan hukum). Di samping 

akan menyebutkan syarat bagi seorang mujtahid terlebih dahulu kita 

harus mengetahui tentang rukun ijtihad tersebut, adapun rukun ijtihad 



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 95

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

sebagai berikut: 1) al-Waqi’ yaitu adanya kasus yang terjadi atau diduga 

akan terjadi tidak diterangkan oleh nash, 2) mujtahid ialah orang yang 

melakukan ijtihad dan mempunyai kemampuan untuk ber-ijtihad dengan 

syarat-syarat tertentu, 3) mujtahid fill ialah hukum-hukum syariah yang 

bersifat amali (taklifi), dan 4) dalil syara untuk menentukan suatu hukum 

bagi mujtahid fill.
Dalam menentukan syarat-syarat seorang mujtahid terdapat 

banyak perbedaan atau pendapat dari beberapa pemikir Islam di antaranya, 

Abu Hamid Muhammad Bin Muhammad al-Ghazali. Menurutnya,  

syarat-syarat bagi seorang mujtahid harus mempunyai kriteria: pertama, 

mengetahui syariat serta hal-hal yang berkaitan dengannya. Kedua, adil 

dan tidak melakukan maksiat yang dapat merusak keadilannya.

Menurut Fakhr al-Din Muhammad bin Umar bin al-Husain al-Rozi, 

syarat-syaratnya sebagai berikut: 1) mukallaf, 2) mengetahui makna-makna 

lafaz dan rahasia, 3) mengetahui keadaan mukhattab yang merupakan 

sebab pertama terjadinya perintah atau larangan, 4) mengetahui keadaan 

lafaz, apakah memiliki qarinah atau tidak.

Sedangkan menurut Abu Ishak Bin Musa al-Syatibi, syarat-syarat 

mujtahid ada tiga: pertama, memahami tujuan-tujuan syara, yaitu hifd al-

din (dloruriyat), hifd al-nafs, hifd al-`aql, hifd al-nasl, hifd al-mal hajiayt, dan 

tahsiniyat; kedua mampu melakukan penetapan hukum; ketiga memahami 

bahasa Arab dan ilmu-ilmu yang berhubungan dengannya.

Seseorang yang menggeluti bidang fikih tidak bisa sampai ke tingkat 
mujtahid kecuali dengan memenuhi beberapa syarat, sebagian persyaratan 

itu ada yang telah disepakati dan sebagian yang lain masih diperdebatkan. 

Adapun syarat-syarat yang telah disepakati adalah:

Mengetahui al-Qur’an

Al-Qur’an adalah sumber hukum Islam primer sebagai fondasi 

dasar hukum Islam. Oleh karena itu, seorang mujtahid harus mengetahui 

al-Qur’an secara mendalam. Barangsiapa yang tidak mengerti al-Qur’an 



96 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

sudah tentu ia tidak mengerti syariat Islam secara utuh. Mengerti al-Qur’an 

tidak cukup dengan piawai membaca, tetapi juga bisa melihat bagaimana 

al-Qur’an memberi cakupan terhadap ayat-ayat hukum. Misalnya al-

Ghazali memberi syarat seorang mujtahid harus tahu ayat-ayat ahkam 

berjumlah sekitar 500 ayat.

Mengetahui Asbab al-Nuzul

Mengetahui sebab turunnya ayat termasuk dalam salah satu syarat 

mengetahui al-Qur’an secara komprehensif, bukan hanya pada tataran 

teks tetapi juga akan mengetahui secara sosial-psikologis. Sebab dengan 

mengetahui sebab-sebab turunnya ayat akan memberi analisis yang 

komprehensif  untuk memahami maksud diturunkannya teks Qur’an 

tersebut kepada manusia.

Imam as-Syatibi dalam bukunya al-Muwafaqat, mengatakan bahwa 

mengetahui sebab turunnya ayat adalah suatu keharusan bagi orang yang 

hendak memahami al-Qur’an. Pertama, suatu pembicaraan akan berbeda 

pengertiannya menurut perbedaan keadaan. Kedua, tidak mengetahui 

sebab turunnya ayat bisa menyeret dalam keraguan dan kesulitan dan 

juga bisa membawa pada pemahaman global terhadap nash yang bersifat 

lahir sehingga sering menimbulkan perselisihan.

Mengetahui Nasikh dan Mansukh

Pada dasarnya hal ini bertujuan untuk menghindari agar jangan 

sampai berdalih menguatkan suatu hukum dengan ayat yang sebenarnya 

telah di-nasikh-kan dan tidak bisa dipergunakan untuk dalil.

Mengetahui As-Sunnah

Syarat mujtahid selanjutnya adalah ia harus mengetahui as-Sunnah. 

Yang dimaksudkan as-Sunnah adalah ucapan, perbuatan atau ketentuan 

yang diriwayatkan dari Nabi Saw.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 97

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

Mengetahui Ilmu Diroyah Hadis

Ilmu diroyah menurut al-Ghazali adalah mengetahui riwayat dan 

memisahkan hadis yang sahih dari yang rusak dan hadis yang bisa diterima 

dari hadis yang ditolak. Seorang mujtahid harus mengetahui pokok-pokok 

hadis dan ilmunya, mengenai ilmu tentang para perawi hadis, syarat-syarat 

diterima atau sebab-sebab ditolaknya suatu hadis, tingkatan kata dalam 

menetapkan adil dan cacatnya seorang perawi hadis dan hal-hal yang 

tercakup dalam ilmu hadis. Kemudian mengaplikasikan pengetahuan tadi 

dalam menggunakan hadis sebagai dasar hukum.

Mengetahui Hadis yang Nasikh dan Mansukh

Mengetahui hadis yang nasikh dan mansukh ini dimaksudkan agar 

seorang mujtahid jangan sampai berpegang pada suatu hadis yang sudah 

jelas dihapus hukumnya dan tidak boleh dipergunakan. Seperti hadis yang 

membolehkan nikah mut’ah di mana hadis tersebut sudah di-nasikh secara 

pasti oleh hadis-hadis lain.

Mengetahui Asbab Al-Wurud Hadis

Syarat ini sama dengan seorang mujtahid yang seharusnya 

menguasai asbab al-nuzul, yakni mengetahui setiap kondisi, situasi dan 

lokus hadis tersebut muncul.

Mengetahui Bahasa Arab

Seorang mujtahid wajib mengetahui bahasa Arab dalam rangka agar 

penguasaannya pada objek kajian lebih mendalam karena teks otoritatif  

Islam menggunakan bahasa Arab. 

Mengetahui Tempat-Tempat Ijma

Bagi seorang mujtahid, harus mengetahui hukum-hukum yang telah 

disepakati oleh para ulama sehingga tidak terjerumus dalam memberikan 

fatwa yang bertentangan dengan hasil ijma. Sebagaimana ia harus 

mengetahui nash-nash dalil guna menghindari fatwa yang berseberangan 



98 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

dengan nash tersebut. Namun menurut hemat penulis, seorang mujtahid 

bisa bertentangan dengan ijma para ulama selama hasil ijtihad-nya 

membawa maslahat bagi umat.

Mengetahui Ushul Fiqh

Di antara ilmu yang harus dikuasai oleh mujtahid adalah ilmu 

ushul fiqh, yaitu suatu ilmu yang telah diciptakan oleh para fuqaha utuk 

meletakkan kaidah-kaidah dan cara untuk mengambil istinbat hukum dari 

nash dan mencocokkan cara pengambilan hukum yang tidak ada nash 

hukumnya. Dalam ushul fiqh, mujtahid juga dituntut untuk memahami 

qiyas sebagai modal pengambilan ketetapan hukum.

Mengetahui Maksud dan Tujuan Syariah

Sesungguhnya syariat Islam diturunkan untuk melindungi dan 

memelihara kepentingan manusia. Pemeliharaan ini dikategorikan 

dalam tiga tingkatan maslahat, yakni dlaruriyyat (apabila dilanggar akan 

mengancam jiwa, agama, harta, akal dan keturunan), hajiyyat (kelapangan 

hidup, misal memberi rukshah dalam kesulitan), dan tahsiniat (pelengkap 

yang terdiri dari kebiasaan dan akhlak yang baik).

Mengenal Manusia dan Kehidupan Sekitarnya

Seorang mujtahid harus mengetahui tentang keadaan zaman, 

masyarakat, problem, aliran ideologi, politik dan agamanya serta mengenal 

sejauh mana interaksi saling memengaruhi antara masyarakat tersebut.

Bersifat Adil dan Takwa

Hal ini bertujuan agar produk hukum yang telah diformulasikan 

oleh mujtahid benar-benar proporsional karena memiliki sifat adil, jauh 

dari kepentingan politik dalam istinbat hukumnya.

Adapun ketentuan-ketentuan yang masih dipersilihkan adalah 

mengetahui ilmu ushuluddin, ilmu mantiq dan mengetahui cabang-cabang 



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 99

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

fikih.4 Maka dari itu menurut Muhaimin, dengan menyesuaikan syarat-

syarat yang dimilikinya dibagi menjadi dua tingkatan: tingkatan mujtahid 

mutlak dan tingkatan mujtahid mazhab. Mujtahid mutlak ialah mujtahid 

yang mampu menggali hukum-hukum agama dan sumbernya serta 

mampu menerapkan dasar pokok sebagai landasan dari ijtihad-nya. 

Mujtahid mutlak dibagi menjadi dua: pertama, mujtahid mutlak mustaqil, 

yakni mujtahid yang dalam ijtihad-nya menggunakan metode dan dasar-

dasar yang ia susun sendiri. Kedua, mujtahid mutlak muntsib, yaitu mujtahid 

yang telah mencapai derajat mutlak mustaqil tetapi ia tidak menyususn 

metode tersendiri mengenai hukum-hukum agama.

Sedangkan mujtahid mazhab ialah mujtahid yang mampu 

mengeluakan hukum yang tidak atau belum dikeluarkan oleh 

mazhabnya dengan cara menggunakan metode yang telah disusun oleh 

mazhabnya. Mujtahid ini terbagi menjadi dua, yaitu mujtahid takhrij atau 

biasa disebut mujtahid ashabul wujud
 
dan mujtahid tarjih atau mujtahid 

fatwa.5 

Tingkatan Mujtahid

Tingkatan menurut ulama ushul fiqh: 1) mujtahid mutlak yaitu 

mujtahid  yang mempunyai kemampuan untuk menggali hukum syara 

langsung dari sumbernya yang pokok yakni (al-Qur’an da sunnah) dan 

mampu menerapkan metode dasar-dasar pokok yang ia susun sebagai 

landasan segala aktivitas ijtihad-nya, 2) mujtahid muntasib yaitu mujtahid 

menggabungkan dirinya dan ijtihad-nya dengan suatu mazhab, 3) mujtahid 

muqoyyad yaitu mujtahid yang terikat kepada imam mazhab dan tidak mau 

keluar dari mazhab dalam masalah ushul maupun furu’, dan 4) mujtahid 

murajih yaitu mujtahid yang membandingkan beberapa imam mujtahid 

dan dipilih yang lebih unggul.

4 http://ahmadfuadhasan.blogspot.com, diakses tanggal 3 Maret 2013.
5 Atang Abd Hakim, Metodologi Studi Islam (Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 

1999), h. 100.



100 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

Macam-Macam Ijtihad

Di kalangan ulama terjadi beberapa masalah mengenai ijtihad. 

Misalnya, Imam Syafe’i menyamakan ijtihad dengan qiyas yakni dua nama 

tetapi maksudnya satu. Dan tidak mengakui ra’yu yang didasarkan pada 

istihsan dan masalah mursalah. Sementara ulama lain memiliki pandangan 

lain yang lebih luas tentang ijtihad, menurut mereka ijtihad itu mencakup 

pada ra’yu, qiyas dan akal.6 

Pendapat tentang ra’yu tersebut sebagaimana yang diungkapkan 

oleh para sahabat, yaitu mengamalkan apa-apa yang dipandang maslahat 

oleh seorang mujtahid. Atau paling tidak mendekati hukum syariat tanpa 

melihat apakah hal tersebut ada dasarnya maupun tidak. Dengan 

berdasarkan itu, Ad-Dawalibi membagi ijtihad menjadi tiga bagian 

yang sebagiannya sesuai dengan pendapat Asy-Syatibi dalam kitab Al-

Muwafaqat, yaitu: pertama, ijithad al-batani yaitu ijtihad untuk menjelaskan 

hukum-hukum syara dari nash, 2) ijtihad al-qiyasi, yaitu ijtihad terhadap 

permasalahan yang tidak terdapat dalam al -Qur’an dan as-Sunnah dengan 

menggunakan metode qiyas, 3) ijtihad al-istishlah, yaitu ijtihad terhadap 

permasalahan yang tidak terdapat dalam al -Qur’an dan sunnah dengan 

mengunaka ra’yu berdasar kaidah istishlah.7

Di samping itu, Muhammad Taqlyu Al-Hakim menganggap 

bahwa penjabaran seperti di atas belumlah sempurna. Sehingga ia 

membagi ijtihad menjadi dua: 1) ijtihad al-aqll, yaitu ijtihad yang hujjah-

nya didasarkan pada akal dan tidak menggunakan dalil syara’, 2) ijtihad 

syari’,yaitu ijtihad yang didasarkan pada syara.8

Lapangan Ijtihad (Majalul Ijtihad)

Wilayah ijtihad atau majalul ijtihad adalah masalah-masalah yang 

diperbolehkan penetapan hukumnya dengan cara ijtihad. Sedangkan 

6 Mukti Ali, Ijtihad dalam Pandangan Muhammad Abduh, Ahmad Dakhlan dan 

Muhammad Iqbal (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1990 ), h. 89.
7 Moh Zuhri, Ilmu Ushul Fiqh (Semarang: PT. Dina Utama, 1994), h. 78.
8 Rahmat  Syafe’i, Ilmu Ushul Fiqh…, h. 104.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 101

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

lapangan ijtihad adalah pada setiap hukum syara yang tidak memiliki 

dalil qath’i. Adapun hukum yang diketahui dari agama secara dharurah 

dan bida>hah (pasti benar berdasarkan pertimbangan akal, tidak termasuk 

lapangan ijtihad)9.

Wahbah Azzuhaili menjelaskan sesuatu yang ditetapkan berdasarkan 

dalil qath’i atsubut dalalah tidaklah termasuk dari lapangan ijtihad yaitu 

persoalan yang tergolong ma’ulima al-din bildho>ruroh, di antaranya kewajiban 

salat lima waktu, puasa bulan ramadan, zakat, haji, mencuri dan meminum 

khomer10. Seperti dalam firman Allah dalam kewajiban salat dan zakat 
QS. An-Nur: 56:
Artinya: “Dan dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat.” 

Dan juga Wahbah Azzuhaili menegaskan bahwa yang menjadi 

lapangan ijtihad ada dua: pertama, sesuatu yang tidak dijelaskan sama sekali 

oleh Allah dan Nabi Muhammad Saw dalam al-Qur’an dan sunnah (mala> 

nasha>ha fi ashlain). Kedua, sesuatu yang ditetapkan berdasarkan dalil dhonnyut 

stubut wal `adalah atau salah satunya (dhonnyut stubutataudhonny al- `adalah).

Ulama telah sepakat bahwa ijtihad telah dibenarkan serta akibat 

yang terjadi atau perbedaan yang terjadi ditolerir, ketika ijtihad itu 

membawa kerahmatan dan telah memenuhi persyaratan dan dilakukan di 

lapangannya: 1) masalah-masalah baru yang hukumnya belum ditegaskan 

oleh nash al-Qur’an dan sunnah, 2) masalah-masalah baru yang hukmnya 

belum di-jama’i oleh ulama atau immatul mujtahid, 3) nash-nashdhany dan 

dalil-dalil hukum yang diperselisihkan, dan 4) hukum Islam yang ma’qulu 

‘Ima’na/ta’aqquly (kausalitas hukumnya dapat diketahui mujtahid).

Sedangkan perbedaan yang ditolerir itu mempunyai tujuan, ijtihad 

dilegalisasi bahkan sangat dianjurkan oleh Islam. Banyak al-Qur’an 

dan hadis nabi yang menyinggung tentang ini bahwa Islam bukan saja 

memberi legalitas ijtihad, akan tetapi juga entolerir adanya perbedaan 

pendapat sebagai hasil ijtihad. Hal ini antara lain diketahui dari hadis 
9 Yusuf  Qardawi, Ijtihad dalam Syariat Islam (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1987), 

h. 390.
10 Ibid., h. 107.



102 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

nabi yang artinya, “Apabila seorang hakim akan memutuskan 

perkara, lalu ia melakukan ijtihad, kemudian ijtihad-nya benar maka ia 

memeroleh dua pahala (pahala ijtihad dan pahala kebenaran). Jika hakim 

akan memutuskan perkara dan ia ber-ijtihad, kemudian hasil ijtihad-nya 

salah maka ia mendapat satu pahala”.

Ijtihad dibutuhkan setelah nabi wafat karena permasalahan selalu 

berkembang. Sejak abad ke II dan ke III Hijriyah permasalahan hukum 

Islam telah mulai dirumuskan, di antaranya hasil dari al-madza>hibul–

arba’ah baik dalam ibadah maupun muamalah. Dan telah diletakkan pula 

kaidah-kaidah ushul fiqh yang mampu memecahkan segala permasalahan 

yang timbul. Barangkali, periode saat ini adalah periode pengamalan 

dalam agama, bukan periode ijtihad. Walaupun, jika ijtihad itu hanya akan 

menghasilkan barang yang sudah berhasil. Contohnya, dalam berwudhu, 

bila ada ijtihad maka tidak akan keluar dari pendapat mazhab empat atau 

al-madza>hibul arba’ah.

Hal ini bukan berarti ijtihad ditutup mutlak. Tentu tidak. Dalam 

masalah-masalah baru yang muncul di abad teknologi seperti: cangkok 

mata, bayi tabung dan lain-lain, ijtihad tetap dibuka dengan berpedoman 

pada kaidah-kaidah ulama yang terdahulu dalam ilmu ushul fiqh. 

Sebagaimana dijelaskan dalam QS. 33: 36:
Artinya: “Dan tidaklah patut bagi laki-laki yang mukmin dan tidak pula bagi 

perempuan yang mukmin, apabila Allah dan Rasul-Nya telah menetapkan suatu 

ketetapan akan ada bagi mereka pilihan yang lain tentang urusan mereka. Dan 

barangsiapa mendurhakai Allah dan Rasul-Nya maka sungguhlah ia telah sesat, 

sesat yang nyata.” 

Dasar Hukum Ijtihad

Hukum Islam adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu 

agama sehingga istilah hukum Islam mencerminkan konsep yang jauh 

berbeda jika dibandingkan dengan konsep, sifat dan fungsi hukum biasa. 

Seperti lazim diartikan agama adalah suasana spiritual dari kemanusiaan 

yang lebih tinggi dan tidak bisa disamakan dengan hukum. Sebab hukum 



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 103

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

dalam pengertian biasa hanya menyangkut soal keduniaan semata. Joseph 

Schacht mengartikan hukum Islam sebagai totalitas perintah Allah yang 

mengatur kehidupan umat Islam dalam keseluruhan aspek menyangkut 

penyembahan, ritual, politik dan hukum.

Terkait tentang sumber hukum, kata-kata sumber hukum Islam 

merupakan terjemahan dari lafaz Mashadir al-Ahkam. Kata-kata tersebut 

tidak ditemukan dalam kitab-kitab hukum Islam yang ditulis oleh ulama-

ulama fikih dan ushul fiqh klasik. Untuk menjelaskan arti sumber hukum 

Islam, mereka menggunakan al-adillah al-Syariyyah. Penggunaan mashadir 

al-Ahkam oleh ulama pada masa sekarang ini, tentu yang dimaksudkan 

adalah searti dengan istilah al-Adillah al-Syariyyah.

Yang dimaksud Masadir al-Ahkam adalah dalil-dalil hukum syara 

yang diambil daripadanya untuk menemukan hukum. Sumber hukum 

dalam Islam, ada yang disepakati (muttafaq) para ulama dan ada yang 

masih dipersilisihkan (mukhtalaf). Adapun sumber hukum Islam yang 

disepakati jumhur ulama adalah al-Qur’an, hadis, ijma dan qiyas. Para ulama 

juga sepakat dengan urutan dalil-dalil tersebut. 

Sedangkan sumber hukum Islam yang masih diperselisihkan di 

kalangan para ulama selain sumber hukum yang empat di atas adalah 

istihsan, maslahah mursalah, istishab, ‘uruf, mazhab as-Shahabi, dan syar’u 

man qablana.

Dengan demikian, sumber hukum Islam berjumlah sepuluh, empat 

sumber hukum yang disepakati dan enam sumber hukum yang masih 

diperselisihkan. Wahbah al-Zuhaili menyebutkan tujuh sumber hukum 

yang diperselisihkan, enam sumber yang telah disebutkan di atas dan yang 

ketujuh adalah ad-dzara’i. Sebagian ulama menyebutkan enam sumber 

hukum yang masih diperselisihkan itu sebagai dalil hukum bukan sumber 

hukum, namun yang lainnya menyebutkan sebagai metode ijtihad.

Hukum Islam mengalami perkembangan pesat di periode Nabi 

Muhammad yang ketika itu tradisi Arab pra-Islam dihilangkan. Sedangkan 

tradisi lokal Arab yang berhubungan dengan muamalah, sejauh masih 



104 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

sejalan dengan nilai-nilai Islam, dipertahankan dan diakulturasikan. 

Namun dalam perjalanannya, hukum Islam mengalami pergolakan dan 

kontroversi yang luar biasa ketika dihadapkan dengan kondisi sosio-

kultural dalam dimensi tempat dan waktu yang berbeda. Menurut hemat 

penulis, hukum Islam meliputi syariat (al-Qur’an dan sunnah) sebagai 

sumber primer dan fikih yang diambil dari syariat yang pada dasarnya 
digunakan sebagai landasan hukum.

Dalam hukum Islam untuk menentukan hukum ijtihad, para 

ulama berpendapat bahwa jika ada seorang Muslim ditanya atau 

dihadapkan kepada suatu peristiwa atau ditanya tentang suatu 

masalah yang berkaitan dengan hukum syara maka hukum bagi orang 

yang dihadapkan atau ditanya tersebut bisa wajib ̀ ain, wajib kifayah, sunnat, 

ataupun haram. Tergantung pada kapasitas seseorang tersebut. 

Pertama, bagi seorang Muslim yang sudah memenuhi kriteria 

menjadi mujtahid dan dimintai fatwa hukum atas suatu peristiwa dan 

ia juga dihadapkan kepada suatu masalah atau suatu peristiwa dan ia 

khawatir akan hilangnya kepastian hukum akan terjadinya suatu peristiwa 

tersebut padahal tidak ada seorang mujtahid lain maka hukum ijtihad 

adalah wajib `ain. 

Kedua, bagi seorang Muslim yang ditanya fatwa hukum atas 

terjadinya suatu peristiwa tetapi ia khawatir akan tidak ada kepastian dari 

hukumnya tersebut tetapi masih ada mujtahid yang lain maka hukum 

ijtihad tersebut wajib kifayah. Artinya apabila tidak ada yang melakuakan 

ijtihad atas kasus tersebut maka semuanya berdosa. Apabila ada salah satu 

dari mujtahid melakukan suatu upaya untuk melakukan ijtihad atas kasus 

tersebut maka gugurlah hukum dosa tersebut.

Ketiga, hukum ijtihad akan menjadi sunnah apabila dilakukan atas 

persoalan yang belum terjadi.11 

Adapun spesifikasi dari macam-macam hukum Islam, fuqaha 
memberi formulasi di antaranya wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. 

11 Atang Abd. Hakim, Metodologi Studi Islam…, h. 105.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 105

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

Wajib

Ulama memberikan banyak pengertian mengenainya, antara lain 

suatu ketentuan agama yang harus dikerjakan kalau tidak berdosa. Atau 

suatu ketentuan jika ditinggalkan mendapat azab. Contoh, salat subuh 

hukumnya wajib, yakni suatu ketentuan dari agama yang harus dikerjakan, 

jika tidak berdosalah ia. Alasan yang dipakai untuk menetapkan pengertian 

di atas adalah atas dasar firman Allah Swt:
Artinya: “Dirikanlah salat dari tergelincir matahari sampai malam telah gelap 

dan bacalah al-Qur’an di waktu fajar sesungguhnya membaca al-Qur’an di waktu 

fajar disaksikan (dihadiri oleh malaikat yang bertugas di malam hari dan yang 

bertugas di siang hari).”

Sunnah

Suatu perbuatan jika dikerjakan akan mendapat pahala dan jika 

ditinggalkan tidak berdosa. Atau bisa dikatakan sebagai suatu perbuatan 

yang diminta oleh syari’ tetapi tidak wajib dan meninggalkannya tidak 

berdosa.

Haram

Suatu ketentuan larangan dari agama yang tidak boleh dikerjakan. 

Kalau orang melanggarnya, berdosalah orang itu. 

Makruh

Arti makruh secara bahasa adalah dibenci. Suatu ketentuan larangan 

yang lebih baik tidak dikerjakan. Atau meninggalkannya lebih baik 

daripada melakukannya.

Mubah

Arti mubah itu adalah dibolehkan atau sering kali juga disebut halal. 

Satu perbuatan yang tidak ada ganjaran atau siksaan bagi orang yang 

mengerjakannya atau tidak mengerjakannya atau segala sesuatu yang 

diizinkan oleh Allah untuk mengerjakannya atau meninggalkannya tanpa 

dikenakan siksa bagi pelakunya.



106 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

Paradoks Pintu Ijtihad

Pada abad empat Hijriyah, daulah islamiyah terbagi menjadi beberapa 

negara. Hal itu menjadi lemah bagi kaum Muslim karena hubungan 

antarnegara tersebut menjadi terputus. Selain itu juga meyebabkan 

melemahnya kebebasan berpikir. Dengan sebab tersebut mereka 

mempunyai sikap yang loyal dan fanatik terhadap para ulama mazhab 

tersebut. Maka dari itulah menyebabkan mereka berpendirian bahwa 

pintu ijtihad telah tertutup dan mereka bukan lagi orang yang ahli ijtihad.12 

Namun benarkah pintu ijtihad itu sudah tertutup? Itulah yang 

menjadi permasalahn kita sekarang ini. Kalau dicermati dengan 

saksama, pendapat mereka tentang pintu ijtihad telah tertutup karena 

adanya permasalahan yang dipengaruhi oleh perkembangan politik pada 

masa itu. Selain ada perasaan bahwa ijtihad itu cukup dengan ijtihad 

yang terdahulu, mereka di sisi lain juga merasa tidak mampu. 

Golongan yang memandang bahwa ijtihad adalah sumber 

hukum, berpendapat bahwa pintu ijtihad tetap terbuka. Sedangkan 

golongan yang memandang bahwa pintu ijtihad telah tertutup, yaitu sejak 

wafatnya imam-imam mujtahid kenamaan.

Kini kita akan mengetahui argumentasi dari golongan yang 

berpendapat pintu ijtihad itu telah terbuka dan tertutup yaitu: pertama, 

menutup pintu ijtihad berarti menjadikan hukum Islam yang semestinya 

lincah dan dinamis menjadi kaku dan beku sehingga Islam akan 

ketinggalan zaman. Sebab, akan banyak kasus baru yang hukumnya 

belum dijelaskan oleh al-Qur’an dan sunnah serta belum dibahas 

oleh ulama-ulama terdahulu tidak dapat diketahui bagaimana status 

hukumnya.

Kedua, menutup pintu ijtihad berarti menutup kesempatan ulama 

Islam untuk menciptakan pemikiran-pemikiran yang baik dalam 

memanfaatkan dan menggali sumber atau dalil hukum Islam.

Ketiga, dengan membuka pintu ijtihad maka setiap permasalahan 

12 Rahmat Syafe›i, Ilmu Ushul Fiqh…, h. 110.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 107

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

baru yang dihadapi umat akan dapat diketahui hukumnya. Dengan 

demikian maka hukum Islam akan selalu berkembang dan tumbuh subur 

serta sanggup menjawab tantangan zaman.

Golongan yang berpendapat bahwa pintu ijtihad telah tertutup 

antara lain beralasan bahwa hukum Islam baik dalam bidang ibadah, 

muamalah, munakahah, jinayah dan lain sebagainya seluruhnya sudah 

lengkap dan dibukukan secara terperinci dan rapi. Karena itu kita 

tidak perlu melakukan ijtihad lagi.

Kedua, mayoritas ahlus sunnah hanya mengakui mazhab empat. Oleh 

karena itu, tiap-tiap yang menganut mazhab ahlus sunnah harus memilih 

salah satu dari empat mazhab. la terikat dan tidak boleh pindah mazhab.

Ketiga, membuka pintu ijtihad selain hal itu percuma dan membuang-

buang waktu, juga hasilnya akan berkisar: a) mungkin berupa hukum yang 

terdiri dari koleksi pendapat antara dua mazhab atau lebih, yang biasa 

kita kenal dengan istilah talfiq, yang kebolehannya masih diperselisihkan 

kaum ushuliyyin, b) mungkin berupa hukum yang telah dikeluarkan oleh 

salah satu mazhab empat, berarti ijtihad yang dilakukan itu hanyalah tahsil 

al-hasil, dan c) mungkin berupa hukum yang sesuai dengan salah satu 

mazhab di luar mazhab empat. 

Keempat, realitas sejarah menunjukkan bahwa sejak awal abad ke-IV 

Hijriyah sampai detik ini tak seorangpun ulama berani menonjolkan diri 

atau ditonjolkan oleh pengikut-pengikutnya sebagai seorang mujtahid. 

Analisa Perlunya Ijtihad 

Setelah menelaah tentang pengertian, syarat, rukun, dasar-dasar 

hokum dan lapangan ijtihad atau objek ijtihad ternyata sangat logis untuk 

menjadi seorang yang mujtahid atau bagaimana caranya untuk 

menjadi bagian dari ijtihad. Maka dari itu, bisa dikatakan mudah untuk 

memenuhi atau melakukan suatu tindakan dengan menggunakan ijtihad 

tersebut.

Tetapi jika mengikuti aturan atau mekanisme ijtihad tersebut—



108 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

tentang siapa saja yang bisa memasuki wilayah ijtihad—maka sangat 

tidak layak jika ijtihad itu diperuntukkan kepada orang yang ahli dalam 

segala hal yang telah tercantum di atas tadi. Dan sudah pasti di Indonesia 

khususnya dan seluruh umat Muslim di dunia pada umumnya tidak 

mungkin ada yang mampu menguasai dan layak memasuki wilayah ijtihad.

Jika dilihat dari pengertian tentang ijtihad itu sendiri, mungkin 

saja boleh melakukan ijtihad walaupun belum memenuhi persyaratan 

dari ijtihad tersebut. Dan juga bisa mencari dan menelaah tentang 

bagaimana mencari jalan keluar dari suatu permasalahan.

Muslimin (secara historis) menggunakan kesempatan ijtihad untuk 

melepaskan tanggung jawab dalam menjawab permasalahan kehidupan 

yang belum ditemui dalam hukum yang jelas (dhahir) sampai datangnya 

masa penaklukan kota Baghdad di masa kekuasaan Dinasti Abbasiyah 

oleh Bangsa Tartar (sekitar 665 H.) Setelah adanya kejadian tersebut, 

ulama tidak lagi terkumpul dan pintu ijtihad menjadi “tertutup”. Dari 

sinilah hak ijtihad hanya menjadi milik mujtahid terdahulu. 

Para ulama membagi hukum melakukam ijtihad menjadi 3 bagian, 

yaitu: pertama, fardhu ‘ain, bagi orang yang dimintai fatwa hukum mengenai 

suatu peristiwa yang terjadi dan ia khawatir peristiwa itu akan lenyap tanpa 

ada kepastian hukumnya. Atau ia sendiri mengalami peristiwa dan ia ingin 

mengetahui hukumnya. Kedua, fardhu kifayah, bagi orang yang dimintai 

fatwa hukum mengenai suatu peristiwa yang yang dikhawatirkan lenyap 

peristiwa itu, sedangkan selain ia tidak ada lagi mujtahid-mujtahid yang 

lainnya. Maka apabila ke semua mujtahid itu tidak ada yang melakukan 

ijtihad maka mereka berdosa semua. Tetapi apabila ada seorang dari 

mereka memberikan fatwa hukum maka gugurlah tuntutan ijtihad atas 

diri mereka. Ketiga, sunnat, apabila melakukan ijtihad mengenai masalah-

masalah yang belum atau tidak terjadi.13

Ketiga hukum tersebut sebenarnya telah menggambarkan urgensi 

13 Abdurrahman Asy-Syarqawi, Riwayat Sembilan Imam Fikih (Jakarta: Pustaka 

Hidayah, t.t.), h. 102.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 109

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

upaya ijtihad karena dengan ijtihad dapat mendinamisir hukum Islam dan 

mengoreksi kekeliruan dan kekhilafan dari ijtihad yang merupakan upaya 

pembaruan hukum Islam. Sebagaimana diungkapkan oleh Abu Bakar al-

Baqilani bahwa setiap ijtihad harus diorientasikan pada pembaruan sebab 

setiap periode memiliki ciri tersendiri sehingga menentukan perubahan 

hukum.

Tidak semua hasil ijtihad merupakan pembaruan bagi ijtihad 

yang lama sebab ada kalanya hasil ijtihad yang baru sama dengan hasil 

ijtihad yang lama. Bahkan sekalipun berbeda, hasil ijtihad baru tidak bisa 

mengubah status ijtihad yang lama, hal itu seiring kaidah fiqhiyah “al-ijtihadu 

la yaudlu bi al-ijtihadi” (ijtihad tidak dapat dibatalkan dengan ijtihad pula).

Begitu pentingnya melakukan ijtihad sehingga jumhur ulama 

menunjuk ijtihad menjadi hujjah dalam menetapkan hukum berdasarkan 

firman Allah Swt dalam QS. An-Nisa’: 59: 
Artinya: “Jika kamu mempersengketakan sesuatu maka kembalikanlah sesuatu 

tersebut kepada Allah dan Rasul-Nya”.

Perintah untuk mengembalikan masalah kepada al-Qur’an dan 

sunnah ketika terjadi perselisihan hukum ialah dengan penelitian saksama 

terhadap masalah yang nash-nya tidak tegas.

Demikian juga sabda Nabi Saw: 
Artinya: “Jika seorang hakim bergegas memutus perkara tentu ia melakukan ijtihad 

dan bila benar hasil ijtihadnya akan mendapatkan dua pahala. Jika ia bergegas 

memutus perkara tentu ia melakukan ijtihad dan ternyata hasilnya salah maka ia 

mendapat satu pahala” (HR. Asy-Syafi’i dari Amr bin ‘Ash). 

Hadis ini bukan hanya memberi legalitas ijtihad, akan tetapi juga 

menunjukkan kepada kita bahwa perbedaan pendapat hasil ijtihad bisa 

dilakukan secara individual (ijtihad fardi) yang hasil rumusan hukumnya 

tentu relatif  terhadap tingkat kebenaran.

Karena itu, terhentinya atau tidak dibenarkannya ijtihad dapat 

memastikan bahwa fikih dan pembahasan apa pun akan terhenti. 
Konsekuensi logisnya, masalah yang timbul di masa kini tidak akan 



110 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

teratasi. Satu hal lain yang mendasar bahwa Muslimin akan terhenti dalam 

ruang lingkup kehidupan yang tertinggal (lampau), serta tidak memiliki 

kesempatan mengembangkan akal pikiran manusia.

Kasus yang terjadi sekarang ini adalah dengan tertutupnya ijtihad 

maka setiap Muslim telah menjadi mujtahid pada posisinya. Karena 

sebagai tuntutan hidup yang nyata, seorang Muslim harus hidup dalam 

hukum padahal banyak persoalan kehidupan yang dijalani dan harus 

dipecahkannya tidak terdapat di buku para mujtahid terdahulu. 

Tanpa disadari, mereka menyimpulkan hukum dari sumber-sumber 

hukum yang ada. Maka jadilah Muslim yang awam tersebut sebagai 

mujtahid, walaupun terbatas hanya untuk dirinya sendiri. Fenomena ini 

tidak terhindar karena kenyataan adanya tuntutan Islam dan perjalanan 

masa/waktu, yang memojokkan manusia untuk meletakkan dirinya pada 

hukum. Meskipun pada dasarnya hukum yang dijadikan sandaran tersebut 

tidak diketahui keabsahan dan kebenarannya.

Kesimpulan

Dengan melihat perkembangan zaman di era sekarang terutama 

kaum Muslimin yang ada di Indonesia atau di dunia ini, sangat sulit 

untuk mencari orang yang ahli dalam masalah ijtihad jika mengikuti 

aturan baku ijtihad zaman dahulu. Namun jika kita melalui lajur yang 

benar, yaitu mencari hukum baru atau menggali permasalahan yang 

belum terselesaikan, dengan tetap berpedoman pada kaidah-kaidah yang 

benar bisa jadi pintu ijtihad masih terbuka lebar. Sebab jika tidak, hukum 

Islam akan menjadi bisu dan kaku lantaran tidak mampu mengimbangi 

dinamika zaman.



Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ж 111

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................

Daftar Pustaka

Asy-Syarqawi, Abdurrahman, Riwayat sembilan Imam Fikih, Jakarta: Pustaka 

Hidayah, t.t.

Basyir, Ahmad Azhar, dkk. Ijtihad dalam Sorotan, Bandung: Penerbit 

Mizan, 1988.

Hakim, Atang Abd., Metodologi Studi Islam, Bandung: PT Remaja Rosda 

Karya, 1999.

Mukti, Ali, Ijtihad dalam Pandangan Muhammad Abduh, Ahmad Dakhlan dan 

Muhammad Iqbal, Jakarta: PT Bulan Bintang, 1990.

Qardawi, Yusuf, Ijtihad dalam Syariat Islam, Jakarta: PT Bulan Bintang, 

1987.

Ramadan, Said, Keunikan dan Keistimewaan Hukum Islam, terj. Badri Saleh, 

Jakarta: Firdaus, 1991. 

Syafe’i, Rahmat, Ilmu Ushul Fiqh, Bandung: PT. Pustaka Setia, 1999.

Zuhri, Moh, Ilmu Ushul Fiqh, Semarang: PT. Dina Utama, 1994.



112 ж Epistemé, Vol. 8, No. 1, Juni 2013

Abd Wafi Has: Ijtihad sebagai Alat Pemecahan.................


