Dilema Pendidikan lsiam dan Guru Agama

Oleh Abdul Munir Mulkhan®

Pengantar

Dilema guru seperti terlukis dalam
slogan “Guru, Pahlawan Tanpa Tanda
Jasa”. Masyarakat meletakkan guru
sebagai sosok mariusia ideal pelahir
generasi, tapi masyarakat pula yang
kurang menghargai profesi guru. Guru
dituntut memiliki kemampuan
profesional, péngetahuan aktual-
terbarukan, tapi dengan gaji tidak
memadai sang guru harus bekerja
ekstra di luar wilayah profesionalnya
seperti jadi tukang ojek bahkan hingga
ngonthel becak.

Dilema guru dalam lembaga
pendidikan Islam, juga guru agama
Islam, menjadi lebih lengkap ketika
- lembaga ini menghadapi problem
dilematik yang serupa. Pendidikan
. Islam berada antara dua wilayah yang
selama ini dipahami tidak mungkin
disinergikan atau diintegrasikan, yaitu
wilayah agama tentang kematian yang
sakral dan yang duniawi tentang
kehidupan yang sekuler. Padahal
seharusnyalah tidak ada dikotomi ilmu
agama dan ilmu umum sehingga
memang tidak perlu disinergikan atau

diintegrasikan. Keduanya adalah iimu

-dengan obyek kajian berbeda.

Sementara itu, wilayah pertama
dipandang serba suci dan yang wilayah
kedua dipandang serba rendah yang
faktanya berbeda di lapangan empiris.
Kenyataan empiris dalam praktik
kehidupan keseharian menunjukkan
manusia tebih tertarik képada dunia
yang menghidupi daripada yang suci
walaupun selalu takut masuk neraka
sesudah mati.

Di satu sisi, ilmu keagamaan
(Islamic Studies) dipelajari sebagai
ilmu (sains) dan dikembangkan,
sehingga diletakkan sebagai bidang
yang berubah dan berkembang. Di sisi
lain ia dipandang sudah final dan tidak
bisa dirubah dan dikritik, ketika dikritik
sebagai awal dari pengembangan,
tiba-tiba ilmu keagamaan itu berubah
berganti menjadi ajaran yang final.
Pendidikan (Islam) dirancang untuk
mempersiapkan generasi yang
memiliki kemampuan profesional
mengelola dunia, tapi di saat yang
sama kehidupan dunlaWI itu dlpandang
sekuler

" Prof..Dr. H. Abdul Munir Mulkhan, SU., Guru Besar Fakultas Tarbiyaﬁ dan Pasca Sarjana UIN _
Sunan Kalijaga Yogyakarta dan beberapa Perguruan Tinggi Negeri/Swasta lainnya. Sejak Agustus
2007, menjadi Anggota Komisi Nasional Hak Azasi Manusia (Komnas HAM).

JPI FIAI Juiusan Tarbiyah Volurnb X1l Tahiin VIl pé's‘érﬁber 2005 61




Abdut MunirMulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

Problem dilematik pendidikan
Islam lainnya ialah tumpang tindih
antara ilmu dan ajaran dalam praktik
pendidikan Islam. Di satu sisi Islam
dipelajari dalam bentuk ilmu (fikih,
kalam, akhtak, dan lain-ain). Di sisi lain
hasil ‘pemikiran ‘ulama. yang
dikonstruksikan dalam bentuk ilmu ke-
Islam-an ({islamic Studies) itu,
diletakkan sebagai ajaran Islam yang
taken for granted. ,

Selain problem yang dikemukakan
di atas, dunia kehidupan empirik
dipandang bernilai rendah, kotor,
penuh maksiat dan dikuasi setan. Di
satu sisi muncul. gairah untuk
menguasai iimu-ilmu yang selama ini
diberi label sekuler. Di saat yang sama
ilmu-ilmu sekuler itu dipandang
sebagai biang kemerosotan
kehidupan, bahkan merendahkan
kesalehan. Anak-anak saleh seperti
haram menguasai ilmu-ilmu sekuler, di
saat yang sama anak-anak saleh itu
harus: memainkan peran keduniaan.

Demikianlah, dunia pesantrenpun
mengalami nasib dan dilema serupa
ketika cenderung di"paksa”
menyesuaikan diri terhadap. ke-
modern-an yang berakibat tradisi
pesantren yang kaya kearifan lokal itu
semakin hilang dari kehidupan praktis.
Semestinya tradisi pesantren
dikembangkan menjadi lebih berfungsi
dan diletakkan sebagai model altemnatif
kegiatan pendidikan. Fungsional
dalam arti bahwa pesantren memang
dirancang mampu menjawab
persoalan atau memenuhi kebutuhan
dan kepentingan zaman dan umat
yang terus berubah dan berkembang
seperti telah pernah dilakukan di masa
lalu.

“Ilmu  Sekuler

Dilema itu memunculkan sejumlah
problematik yang dihadapi guru (guru
agama Islam) dan pendidikan Islam
pada umumnya. . Dilema dan
problematik demikian itu bisa ditihat
dari perubahan status beberapa IAIN/
STAIN menjadi UIN (Universitas Islam
Negeri) atau peguruan tinggi agama

Islam (PTA! atau.PT1) selain pemberian

label madrasah sebagai sekolah
menengah umum berciri Islam.

Bisa diduga, tanpa pendasaran
basis keilmuan baru (epistemologi)
yang mapan, nasib iimu-ilmu
keislaman klasik yang selama ini
menjadi konsentrasi IAIN/UIN dan
STAIN/PTAI, akan hilang atau
terbonsai. Pengalaman menunjukkan
flmu-ilmu tersebut yang tercermin
dalam fakultas keagamaan akan
semakin kehilangan peminat dan pada
akhimya akan terpinggirkan menjadi
satu fakultas seperti terjadi di berbagai
perguruan tinggi swasta Islam.

Sekurangnya tulisan ini mencoba
menjernihkan problema dilematik yang
dihadapi dunia pendidikan Islam
sebagai dasar pengajuan beberapa
gagasan jalan pemecahannya. Suatu
ide yang mungkin patut diperhatikan
ialah pengembangan pendidikan
berbasis spiritual yang .dikenal dalam
tradisi Sufi (Islam) dan kewaskithaan
(Jawa) melalui proyek spiritualisasi
Iptek.

dalam Sistem
Pengetahuan [slam

Perdebatan tentang ilmu umum
dan ilmu agama dalam praktik
pendidikan Islam, masih terus
berlangsurig yang menempatkan ilmu
umum. pada posisi lebih rendah

62 JPI FlAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vil Deseh‘:ber 2005



daripada ilmu agama (Islamic Studies).

‘Namun demikian faktanya
menunjukkan bahwa iimu umum térus
menunjukkan peran dominan dalam
praktik kehidupan dan dalam sistem
pendidikan terutama di Indonesia.
Salah satu penunjuk yang barangkali
penting mengenai hal 'ini ialah
berubahnya status IAIN dan STAIN
menjadi universitas yang kini menjadi
trend umum yang agaknya akan
mengubah seluruh sistem pendidikan
tinggi {slam negeri atau swasta itu ke
bentuk baru.

Dalam bentuk universitas itu, posisi
ilmu agama atau JIslamic Studies
semakin terpinggir lebih-karena pasar
lebih tertarik pada ilmu umum daripada
Islamic Studies yang tercermin dalam
fakultas agama dengan segala
ragamnya. Terlepas dari ilmu mana
yang lebih benar dan lebih baik,
kecenderungan tersebut berkaitan
dengan fungsi sosial dan ekonomi
serta fungsi-fungsi praktis lainnya dari
ilmu-ilmu tersebut. Bagaimanapun
juga, pada akhimya ilmu pengetahuan
dipelajari dan dikembangkan dengan
‘salah satu tujuan ialah kegunaannya
bagi manusia dalam menjalani hidup
di dunia ini. )

Di satu sisi nasib ilmu-ilmu
keagamaan memang penting bagi
penuntun kehidupan yang lebih
bernilai. Di sisi lain soalnya ilmu-ilmu

keagamaan itu harus dapat memberi

solusi berbagai permasalahan yang
dihadapi manusia dalam kehidupan
prakiis. Karena pada akhimya ajaran
agama yang diwahyukan Allah itu
dengan maksud agar hidup manusia
di dunia dan sesudah mati akan
selamat, nyaman dan sejahtera,

KUALIFIKASY, KOMPETENSY, DAN SERTIFTKASI GURY

terpenihi apa yang menjadi kebutuhan
dan kepentingannya: Tentu saja hal itu
jugaberkaitan dengan keyakinan akan

kenyataan hidup sesudah kematian -

duniawi setiap manusia nanti.
“Dalam  hubungan' itulah
pembelajaran ilmu keagamaan di
perguruan tinggi atau di‘lembaga
pendidikan serta pengembangnya,
mesti terfokus pada bagaimana
memecahkan permasalahan hidup
praktis setiap manusia. Fakta empirik
seperti pengalaman” lembaga
pendidikan keagamaan (IAIN, STAIN
atau swasta lainnya) menunjukkan
.semakin tidak tertariknya masyarakat
terhadap ilmu-ilmu keagamaan akibat
kurangnya ilmu-ilmu ini berfungsi bagi
kehidupan praktis. Hal itu ditunjukkan
semakin kurangnya peminat untuk
masuk mendaftar di lembaga
pendidikan keagamaan tersebut.
- Fakta-fakta semakin kurangnya
atau bahkan hilangnya peminat
lembaga pendidikan keagamaan di
atas, bukan karena warga masyarakat
semakin tidak peduli pada agama atau
kepada Allah. Soalnya lalah
bagaimana prakttk keagamaan itu
menjadi bagian integral dari
pemeénuhan. kebutuhan hidupnya-dan

‘pemecahan permasalahan yang

mereka hadapi,

‘Datam banyak kasus, hal itu bisa
dilihat dari membludaknya peminat dari
masyarakat terhadap lembaga

pendidikan keagamaan sepanjang

lembaga itu juga menjanjikan peluang
bagi pserta untuk mengembangkan diri

“bagi perannya dalam dinamika

kehidupan.empiris. Bukanlah agama

tidak hanya berurusan dengan doktrin-
doktrin ritual hubungan manusia

3PI FIAl Jurusan Tarbiyah Volame Xill Tahun Vil Desember 2005

63




Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikan istam dan Guru Agama

dengan Tuhan?. Bukankah kegiatan
ritual itu sekaligus juga berkaitan
dengan praktik hidup duniawi?.

Muncul pertanyaan mendasar
yang selalu perlu diajukan saat hendak
menjadi orang saleh tapi juga sukses
dalam kehidupan prakfis. Pertanyaan
ini kemudian sampai pada
perbincangan tentang posisi ilmu
umum dan ilmu agama dalam sistem
pendidikan islam. “Apakah benar
hanya ilmu yang termasuk ke dalam
gugus Islamic Studies saja yang
Islami?”. Pertanyaan demikian penting
diajukan untuk menumbuhkan
kesadaran tentang adanya problem
internal dalam dunia pendidikan.
Problem itulah yang sebagian di
antaranya menimbulkan dilema-dilema
dalam  pengalaman  empirik
pengembangan dan prakiik pendidikan
Islam, terutama di Tanah Air.

llmu-ilmu yang tergolong Islamic
Studies dan problem di atas tercermin
dalam sistem pendidikan tinggi Islam
di Indonesia, baik negeri maupun
swasta. Hal ini bisa dilihat dari mode!
pembelajaran dan kurikulum seperti di
IAIN (UIN}dan STAIN, Ull (Universitas
Islam Indonesia), berbagai perguruan
tinggi Muhammadiyah dan NU yang
lebih populer disebut dengan Islamic
Studies. -

Di satu sisi ilmu-ilmu yang
tergolong ke dalam Islamic Studies,
seperti; fikih atau syariah, adab,
usuluddin, dakwah dan tarbiyah
dengan segala bagiannya yang
tercermin dalam fakultas agama Islam
selama ini sering dipandang lebih suci
dan lebih saleh. Sementara ilmu-ilmu
non-Istamic Studies seperti ilmu fisika,
ekonomi, hukum, psikologi,

kedokteran, biologi, teknik, politik,
sosiologi, kehutanan, elektro,
peternakan dan lainnya yang tercermin
di berbagai fakultas dipandang lebih
rendah tingkat kesuciannya atau
sekuler. Namun faktanya, iimu-ilmu
yang kurang suci itu lebih-diminati
daripada iimu yang lebih saleh.

Pertanyaan berikutnya ialah
“apakah benar bahwa sistem
pendidikan yang Islami ialah
pendidikan model pesantren,
madrasah dan sekolah semua
tingkatan yang dikelola
Muhammadiyah dan NU atau
Departeman Agama?” Integrasi ilmu
(Islamic Studies dan non Islamic
Studies) dalam hubungan dengan
persoalan di atas patutlah
dipertanyakan, “apa ladasan dan
pertimbangan epistemologisnya™?.

Semua ilmu ialah pemahaman dan
hasil penelitian, konseptualisasi atau
teorisasi atas pengetahuan tentang
seluruh alam fisis dan non fisis yang
seluruhnya merupakan ciptaan Tuhan.
Oleh karena itu, upaya integrasi ilmu
sudah kurang tepat sejak awal dan
mengandung pemikiran keterpisahan
berbagai ragam ilmu itu sendiri.

Di masa lalu, sebelum I[ahir
gerakan pembaharuan pemikiran
Istam, tidak ada klasifikasi ilmu istamic
studies dan non islamic studies.
Klasifikasi pelembagaan pendidikan di
negari ini juga mengundang sejumlah

persoalan epistemologis ketika kita -

selama ini mengenal madrasah,

pesantren dan sekolah sebagai’

lembaga pendidikan Islam.

Kesan yang muncul, pendirian
IAIN, Madrasah dan sekolah-sekolah
Istam juga perguruan tinggi swasta

64 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume XJil Tahun VIl Desember 2005



Islam lebih sebagai suatu kebutuhan
politik daripada suatu lembaga
berbasis epistemologi atau kebutuhan
ilimiah. Perubahan IAIN menjadi UIN
atau juga perguruan tinggi agama
Islam (PTAUPTI) lebih sebagai
kebutuhan pasar daripada kebutuhan
ilmiah. Ini tentu tidak salah tetapi
soalnya ialah apa yang bisa menjadi
landasan epistemologis untuk bisa
mengatakan bahwa perkembangan
lembaga pendidikan Islam itu menjadi
semakin islami dan yang di masa itu
lalu kurang istami.

Alas dasar pemikiran itulah dalam
kesempatan ini dikemukakan selintas
mengenai pengalaman Kkegiatan
keilmuan di masa lalu sekedar menjadi
sebuah imajinasi tentang sejarah
keilmuan dalam dunia Islam masa lalu
tersebut. Salah satu ilmuwan klasik
yang selama ini dikenal menolak itmu-
ilmu non-istamic studies ialah Imam al-
Ghazali.

Al-Ghazali merekomendasikan
pendidikan ilmu-itmu itu dengan tujuan
untuk mendekatkan diri kepada Allah
dan mencapai makrifat. al-Ghazali
menolak ilmu-ilmu ini jika hanya
sebatas sebagai wacana tanpa buah
amal dan sama halnya ia mengecam
fukoha, mutakallimin dan ahli tasauf
jika tidak membuat mereka semakin
mentaati ajaran Allah.

Dalam sebuah buku karya Imam
al-Ghazali berjudul Mizanu! Amai yang
mudah didapat di negeri ini dalam
bentuk terjemahan dengan judul
“Timbangan Amal” terbitan Toha Putra,
Semarang tahun 1982. Dalam buku itu
ia menyatakan :

KUALIFINASI, KOMPETENSY, DAN SERTIFIKAS! GURU

H

ilmu inilah yang
sebenamya menjadi tujuan akhir
dari seluruh iimu. llmu ini adalah
ilmu yang mengenal Allah Swt
menurut sebenarnya atau ilmu
ma'rifatullah. Semua ilmu
pengetahuan selainnya (yaitu
selain ilmu ma’rifatullah/Pen.)
adalah menjadi perbantu bagi
ilmu ini, sedangkan’ ilmu inilah
yang bebas tidak terikat dengan
lainnya dan tidak menjadi
pembantu bagi ilmu pengetahuan
lainnya.” (1982:181).

Di bagian lain dalam buku yang
sama, ia (al-Ghazali) menyatakan :
“Ulama ahli tasawuf dan filsafat yang
beriman kepada Allah dan hari akhir

. secara garis besar mereka
seluruhnya sepakat bahwa
kebahagiaan adalah dalam ilmu dan
ibadah Tidak menyetujui
kesepakatan tersebut adalah
merupakan kebodohan.” (1982:30).
Apabila manusia itu dapat
mematahkan syahwat dan
memaksanya serta akalpun dapat
selamat dari belenggunya, ia
senantiasa  bertafakkur dan
memperhatikan tanda-tanda
kebesaran Allah yang ada dilangit dan
di bumi, bahkan ia juga mau
memperhatikan dirinya dan keajaiban-
keajaiban yang ada padanya, maka
sungguh ia dapat mencapai
kesempurnaannya yang istimewa.”
(1982:31).

Lebih lanjut Imam Al-Ghazali
mengatakan : “Saya (al-Ghazali)
pemah mendengar seorang tokoh dari
pemimpin ahli tasawuf menjelaskan
bahwasanya seorang yang sedang

JPI FiAl Jurusan Tarbiyah Volume Xl Tahun Vill Desember 2005 65



Abdut Munir Mulkhan, Dilema Pendidikanislam dan Guru Agama

menempuh jalan menuju Allah Swt
dapat melihat syurga padahal ia masih
berada di dunia.” (1982:31). “... ilmu
pengetahuan dan amal shaleh,
keduanya adalah merupakan sarana
untuk . mencapai kebahagiaan.
Sesungguhnya amal .shaleh itu
tidaklah dapat terwujud kecuali dengan
adanya iilmu pengetahuan tentang
tatacara beramal. Segala ilmu, ...
seperti ilmu untuk mengetahui sifat-
sifat Allah dan malaikat-malaikatnya
adalah merupakan ilmu yang
dimaksudkan, karena ilmu tersebut
merupakan ilmu yang_  pokok.
....Adapun mengajarkan_—ilmu
pengetahuan adalah merupakan
pekerjaan yang paling mulia
dibandingkan dengan yang lain.”
(1982:156).

Sementara pekerjaan
keterampilan berupa : “.. pekerjaan
yang pokok, yang menjadikan
tegaknya kehidupan, di mayapada ini

. ialah: pertanian, pertenunan,
pembangunan, politik...” (1982:156).
... Adapun pokok-pokok pekerjaan
yang flebih muiai ialah siasat
(politik=tata pemerintahan}), karena
dunia ini tidak dapat tegak dengan
penuh perdamaian tanpa adanya tata
pemerintahan.” (1982:157).

Dalam karyanya yang lain berjudul
Al-Mungqidz min All-Dialaal, penjelasan
tentang kegunaan iimu alam dan ilmu
sejenis lainya bisa diperoleh. Buku ini
juga mudah diperoleh karena beredar
di negeri ini dalam bentuk terjemahan
dengan judul “Pembebas dari
Kesesatan” terbitan Bintang Pelajar,
Gresik tahun 1986.

" Dalam bukunya di atas Imam al-
Ghazali menyatakan : “... manusia

menurut asal fitrahnya memang
diciptakan dalam keadaan kosong
(lugu) artinya dia sama sekali tidak
memiliki pengetahuan tentang
beberapa alamnya Allah.ta’ala....
Untuk mengetahui alam diperlukan
perantara dan perangkat inteligensi
dan setiap inteligensi diciptakan untuk
manusia guna mengetahui alam yang
terpampang di depan kita. .. dan pada
akhirnya Allah menciptakan bagi
manusia itu sebuah akal. Dengan akal
inilah manusia bisa mengetahui
berbagai perkara waijib, beberapa
perkara jaiz dan perkara-perkara yang
mustahil serta langkah-langkah yang
belum pemah dia temui pada periode-
periode sebelumnya. Di belakang akal
ini terdapat lagi periode lain yang di
dalamnya tersingkap mata
(penglihatan) lain yang dapat melihat
perkara yang ghaib dan apa saja yang
akan terjadi mendatang...” (1986:58-
59)

“Di antara hukum ilmu bintang
terdapat sesuatu yang tidak bakal

terjadi kecuali sesudah setiap seribu

tahun sekali, lantas bagaimana
caranya hal itu bisa diraih dan dicapai
hanya sekedar dengan eksperimen
(percobaan?). Demikian pula dengan
khasiyat-khasiyatnya obat-obatan.”
(1986:61)

“Dengan bukti ini menjadi jelastah
bahwa di dalam “kemungkinan
kenabian”, terdapat cara untuk

‘mengetahui perkara-perkara ini yang

tidak bisa ditangkap oleh akal, dan
inilah yang dimaksudkan dengan
nubuwwah (kenabian) kerena
nubuwwah merupakan suatu ibarat
daripada perkara-perkara tersebut
saja, bahkan mengetahui jenis yang

66 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xiil Tahun Vill- Desember 2005



KUALIFIKAS], KOMPETENSY, DAN SERTIFIKASIGURU .

keluar dari penemuan akal merupakan
salah satu khasiat kenabian,
disamping itu masih banyak khasiat
lainnya.... Adapun khasiat-khasiat
kenabian lainnya, hanya bisa diketahui
dengan dzaug (cita rasa) dari salah..

- satu ajaran kaum Sufi yakni “suluk”,
sebab ini hanya bisa- anda fahami
dengan suatu contoh yang telah
dikaruniakan-kepada anda yaitu
tidur...” (1986:61) .
“Adapun faedah akal dan.
manfaatnya ialah supaya kita tahu
akan hal-hal yang disebutkan tadi dan

_ _bisa menyaksikan kenabian dengan
-mengakui kebenarannya serta
mengerti kelemahan dirinya_untuk
mengetahui sesuatu.yang dapat
diketahui:dengan mata kenabian dan
mengambil dengan tangan kita lalu kita
menyerahkannya sepetrti penyerahan:

orang buta kepada penuntunnya’

seperti penyerahan orang sakit yang
bingung kepada para dokter yang
mengasihaninya.” (1986:67).

Dari berbagai kutipan tadi menjadi-
jelas bahwa iimu non-islamic studies
ditolak .jika dipelajari dengan tujuan
menjauhkan diri dari Allah Swt. Tapijika.
sebaliknya, dilakukan untuk tujuan
mempercepat pencapaian makrifat,.
sangatiah dianjurkan. Oleh karena itu,
hukum mempelajari ilmu ditentukan
oleh tujuan dan hasil dari kegiatan
tersebut. Seperti pendapat Imam al-
Ghazali, seluruh ilmu pengetahuan
haruslah menambah kedekatan
seseorang dengan Allah dan dipelajari
dengan tujuan mencapai ma'rifatullah
tersebut.

. Dilihat dari ketentuan siapa yang
harus mempelajari ilmu yang terpuji
{(mahmud), Imam al-Ghazali membagi

Sekuler

ilmu, dalam kategori ilmu fardhu ‘ain .
dan fardhu kifayah. Eardhu ‘ain karena
iimu it wajib dipelajari semua pemeluk
Islam dan kifayah karena. jika ada
sebagian orang yang mempelajari ilmu
ini maka gugurlah kewajiban setiap
orang dalam sebuab komunitas. .
Pembagian demikian didasarkan pada
besar-kecilnya. manfaat bagi individu -
dan masyarakat dari ilmu tersebut.. .
Imam at-Ghazali juga membagi |
iimu ke dalam dua kategori yaitu ilmu’
religius dan ilmu intelektual. Bisa
dikatakan bahwa ilmu religius itu
hukum mempelajarinya tergolong
fardhu kifayah. Sedangkan ilmu
intelektual bisa dlkatakan tergolong
ilmu- iimu yang sekarang dikenal
sebagai iimu umum (ilmu sekuler) atau
itmu non islamic studies. Termasuk

- dalam ilmu jenis ini ialah matematika,”

logika, astronomi, musik, fisika, fimu

alam,: kedokteran, kimia dan

metafisika. limu-ilmu jenis ini bisa

dikatakan tergolong fardhu kifayah

(lihat Osman Bakar, Hierarki limu. .
Membangun Rangka-Pikir Islamisasi

llmu Menurut Al-Farabi, Al-Ghazali,-
Quthb Al-Din Al-Syirazi,- Mizan,

1997:234-237).

Persoalan menjadi lain ketika ilmu
intelektual tersebut diberi label ilmu
umum, ilmu sekuler dan non-islamic
studies. Kategori fardhu kifayah bukan
berarti tidak boleh dipelajari bahkan
dalam arti tertentu yakni ketika tidak -
ada orang yang mempelajri bagi
kepentlngan umum, maka ilmu seperti -
kedokteran, hukum mempelajarinya
menjadi wajib atau fardhu. Akibat lebih
jauh dari: IabellsaSI sebagai ilmu
ialah ' ketldakpedullan
masyarakat mushm terhadap ilmu

JPI FIAl Jurusan: Tarbiyah Volume Xili. Tahun VIli, Desember 2005

67




Abdul MunirMulkhan; Dilema Pendidikan islara dan Guru Agama

yang diperlukan oleh publik. yang
dikategorisasi atau diberi label ilmu
yang tertolak atau ilmu yang tldak
penting. -

Kajian dalam bab-bab berikut akan
membahas berbagai persoalan dalam
praktik pendidikan Islam di tanah air
dalam berbagai sudut pandang. Di
dalamnya juga dikaji mengenai
problem epistemologi disertai gagasan
yang mungkin bisa dipertimbangkan
dalam pengembangan sistem
pendidikan Islam di masa depan.
Demikian pula berbagai pengalaman
bangsa-bangsa di dunia dari Timur
hingga Barat. Dengan mengaca
kepada pengalaman masa lalu kita
bisa menjangkau masa depan dengan
penuh: percaya diri.

Sains dan Wahyu' ]

Selalu muncul perdebatan di
kalangan intelektual muslim; apakah
wahyu Allah yang mutlak sempuma itu
identik dengan ajaran Islam sebagai
hasil , pemikiran ulama
cendekiawan muslim generasi awal
(salafi). Perdebatan demikian
menyebabkan sulitnya dibedakan
antara kemutiakan wahyu dan
relativitas pemikiran yang menjadikan
wahyu (dan sunnah Rasul) sebagai
data. Terjadi tumpang-tindih di antara
ajaran Islam yang mutlak benar dan
ajaran Islam yang relatif. Hasil
pemikiran ulama salaf seperti yang
dipelajari di lembaga pendidikan Islam
hingga .perguruan tinggi dan
dikhutbahkan dalam komunitas

dan -

pemeluk Islam sulit dibedakan ‘dari
ajaranlslam sebagaimana ﬁnnan Allah
dan sunnah Rasul. . L

Kecenderungan tersebut dapat
dijelaskan dalam uraian. ringkas
pemikiran Islam di dalam perspektif
sejarah berikut ini. Islam yang tahir
pada awal abad ke 7 M di jazirah
Arabia. Dua abad kemudian diduga
sudah masuk ke kawasan Nusantara
di Samudra Pasai daerah Aceh.
Namun, kekuasaan Islam pertama di
kawasan ini mulai berdiri sekitar abad
ke-13 di saat pusat kekuasaan Islam
di Baghdad telah runtuh. Tiga abad
kemudian kekuasan Islam meluas ke

~Jawa dan terus merembes ke kawasan

Indonesia timur.

Pada abad pertama kelahirannya,
Istam sudah meluas ke Eropa ketika
Umar ibn Khaftab memegang jabatan
khalifah. Di masa ini pula berlangsung
kodifikasi Alquran atas pertimbangan
sosial-politik banyaknya penghafal
wahyu yang meninggal dunia akibat
perang atau usia dan kekhawatiran
perpecahan akibat perbedaan
pembacaan teks wahyu térsebut. Di
akhir pemerintahan Khulafaurrasyidin
muncul perpecahan di antara sahabat
Nabi dengan lahimya kaum Khawarij.

Sejarah Islam sesudah itu seperti
dipenuhi konflik dan peperangan
antara berbagai faksi komunitas
pemeluk Islam. Ahli Sunnah Wal
Jamaah (Sunni) dan Syi'ah adalah dua
faksi besar, selain Qodariah dan
Jabariyah, di antara puluhan aliran
yang tidak pemah akur di sepanjang

1A‘l:ldul Munir Mulkhan, Pararelitas Sains dan Wahyu Antara Kemutlakan dan Relativitas
Pemikiran Islam, Disusun dan disampaikan dalam acara Pelatihan History of Thought USC
Satunama tanggal 14-19 Nopember 2005 di Balai Pelatthan Usc’ Satunama Samblsan Duwet

Sendangsari Sleman.

68 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Desember 2005



sejarah Islam. Tidak -jarang di antara
kedua faksi tersebut terlibat
pertempuran seperti di kawasan Irak
sekarang. Konflik tersebut semakin
rumit ketika satu faksi. menyatakan
faksi lain telah keluar dari Islam dan
kafir.

Klaim-kiaim kebenaran seplhak
tersebut di atas sebenarnya sudah
mulai muncul sejak generasi kenabian
{sahabat dan tabiin). Uniknya, gejala
konflik demikian justru mendorong
munculnya berbagai pemikiran kreatif
sekitar abad ke-9 M. Pada masa ini
diduga mulai- muncul usaha
penerjemahan pemikiran Yunani,
terutama karya-karya Plato, Aristoteles
dan Plotinos:

Salah satu usaha penerjemahan

itu dilakukan al-Farabi atas karya

Aristoteles (Organon) yang di kalangan
Istam dikenal sebagai Mantiq. Di sisi
lain Imam Syafii yang hidup satu abad
sebelum al-Farabi mengembangkan
iimu ushul figh yang mewamai hampir
seluruh pemikiran Islam di bidang
kalam (teologi), figh, tasauf, dan sains.
Masa ini bisa disebut sebagai era
konstruksi ajaran Islam yang kelak
menjadi referensi utama berbagai
dakwah atau sosialisasi gjaran Islam.

Sesudah itu, komunitas. muslim
hampir tidak mengenal Islam kecuali
sebagaimana hasil pemikiran ulama
sekitar abad ke-9 M tersebut. Dari sini
mulai ‘muncul perdebatan tentang
peran akal di satu pihak dan teks
wahyu dan sunnah di pihak lain dan
antara- kemutlakan wahyu dan
kerelatifitasan ajaran Islam. Sulit
disikapi dengan jernih antara ajaran
Islam sebagai hasil pemikiran ulama
yang relatif dan ajaran Islam sebagai

KUALIFIKAS!, KOMPETENS], DAN SERTIFIKASI GURL/ -

wahyu:yang mutlak dan. serba benar
sempuma. . :

- Karya besar ulama pada masa-
masa awal sejarah itu kemudian-
memunculkan keyakinan mengenai
kesempurnaan ajaran Islam sebagai
identik dengan karya ulama tersebut.
Pada: tahap lanjut sikap tersebut
menyebabkan kemandegan pemikiran -
yang pada puncaknya mendorcng
gerakan pemikiran kembali ajaran
Islam dengan membuka pintu ijtihad.
Nama Jamaluddin al-Afghani,
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, |bn
Taimiyah, dan Muhammad ibn Abdul
Wahab selalu dikaitkan dengan
gerakan pembaharuan pemikiran
Islam (membuka kembali plntu jtihad)
tersebut.

Muncul dua aliran dan gerakan
Ijtlhad kembali ini antara revivalisme
konservatif dan reformisme liberal atau.
antara teks dan konteks yang hingga
kini sulit dipertemukan. Persoalan yang
selalu muncul kembali ialah
bagaimana membuktikan
kesempurnaan Islam dalam sejarah.
Persoalan lain yang tak kalah penting
ialah bagaimana peran fungsional
ajaran Islam itu bagi pemecahan
masalah®yang dihadapi dunia Islam
dalam sejarah kehidupan yang terus
berubah dan berkembang. )

Dalam suasana perdebatan
metodologi pemikiran Islam tersebut
muncul persoalan politik yang-tidak
kalah rumit mengenai reposisi dunia
Islam dalam situasi global pasca
keruntuhan Baghdad abad ke-13 dan
kekuasaan terakhir sistem: khifafah
Turki Usmani. Di sinilah perdebatan
muncul di kalangan ulama dan
cendekiawan . Muslim mengenai

JPI FlAl Jurusan Tarbiyah Volume Xlil Tahun-VIil Desember 2005 69




Abdul MunirMulkhan, Dilema Pehdidikan islam dan Guru Agama

apakah dunia global berada dalam
siatusi ‘damai (daarussalaam) atau
situasi perang (daarulharhi). Secara
lebih khusus perdebatan itu berkaitan
dengan pertanyaan, apakah perang
salib sudah usai atau terus
berlangsung. :

Posisi Dr. Azahari dan Nur Din M
Top bisa dikatakan berada pada situasi
kedua yaitu daarulharbi (perang) atau
Perang Salib terus berlangsung.
Sementara itu pemikir seperti lbn
Rusydi, Ibn Taimiyah atau belakangan
ini Hassan Hanafi dan Syahrur, bisa
disebut mewakili pandangan
sebaliknya mengenai pararelitas sains
(filsafat) dengan wahyu tekstual
(Alguran).

Reposisi kedua model pandangan
tersebut di kemudian hari mengerucut
menjadi persoalan hubungan dunia
Islam di satu pihak dengan dunia Barat
di pihak lain. Pada tahap lanjut ajaran
[slam di satu pihak kemudian
diletakkan pada posisi berlawanan
dengan dan sains modern di pihak lain,
teks di satu pihak dan akal serta
pengalaman empiris di pihak lain,
konservatif di satu sisi dan pemikiran
liberal dalam arti pararelitas akal (baca
sains) dengan wahyu (baca Alquran)
di sisi yang lain.

Secara keseluruhan dan dalam
garis besar, persoalan di atas berkaitan
dengan pertanyaan apakah filsafat
(sains) dipelajari untuk mempertahan-
kan kesucian dan kemutlakan ajaran
Istam atau ia sebagai bagian integral
ajaran Islam itu sendiri. Namun, pada
umumnya pemikiran Isilam dapat
disebut belum pernah keluar dari era
atau paham skolastisisme. Di sinilah
perkembangan Universitas Al-Azhar di

Mesir pada sekitar abad ke-19 atau
perubahan IAIN menjadi Universtitas
lebih merupakan tahap lanjut dari
doktrin skolastik. Akibatnya, filsafat dan
sains hanya penting dipelajari
sepanjang mendukung konstruksi
ajaran Islam sebagaimana hasil
pemikiran ulama pada sekitar abad ke-
9 hingga abad-abad ke-13 M.

Oleh karena itu, masa-masa
mendatang pemikiran Islam masih
akan didominasi konservatisme
tekstual atas pararelitas filsafat dan
sains dengan wahyu dan sunnah.
Persoalan demikian akan terus
mewarnai perdebatan dalam
pemikiran Islam terutama sepanjang
bisa dicari referensi polittk mengenai
sikap tidak adil dunia Barat terhadap
dunia Islam. Memori kolektif tentang
perang salib hampir-hampir tidak
pernah kehilangan fungsi sebagai
motor utama pemikiran islam dan
bahkan menjadi ruh gerakan Islam
(pembaharuan} di berbagai belahan
dunia.

Ketidakberdayaan dunia Islam
(muslim) yang seperti terpaksa harus
memilih jalan modern dengan
mempelagjari filsafat dan sains modem
dengan segala sistem hidup modem,

. menimbulkan perasaan bersalah dan

berdoasa. Rasa berdosa menjadi
modern (baca; menjadi Barat) dengan
mempelajari filsafat dan sains modern
itu kemudian pada tahap lanjut
memunculkan sikap radikal penolakan
terhadap semua yang berbau Barat.
Sikap dan pilihan hidup-dengan jelas
dan secara jujur dan terbuka
dipertihatkan pada teclogi mati syahid
model Azahari.

70 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume XiiI Tahun Vil Desember 2005



Tuhan dan agama-Nya seringkali
menjadi topeng hasrat kuasa dari para
elite ahli agama. Sebaliknya, mereka
cenderung melupakan fungsi otentik
agama bagi promosi martabat
-kermanusiaan yang semakin baik.
Warga kebanyakan, rakyat jelata yang
miskin dan tertindas, seolah bisa
dikorbankan bagi kegembiraan apa
yang disebut dan diyakini sebagai
Tuhan dengan janji-janji surgawi
sesudah kematian.

Atas nama Tuhan, yang hanya bisa
dilakukan oleh elite ahli agama,
seseorang boleh menghancurkan
orang lain secara sepihak atas tuduhan
sebagai kaum kafir. Apakah kritik
Nietczhe atau Karl Mark benar adanya,
akan sangat tergantung kepada para
pihak yang mengaku atau mengklaim
dirinya sebagai pemimpin gerakan
keagamaan itu sendiri.

Reposisi llmu dan Ajaran?

Di masa depan, perubahan status
dua IAIN (Jakarta dan Yogyakarta) dan
satu STAIN (Malang) menjadi
universitas, tampak akan segera
menjadi model kelembagaan
perguruan tinggi Islam. Selama ini,
IAIN dan STAIN menyelenggarakan
program pendidikan tinggi bidang ilmu
agama Islam (islamic studies). Sebagai
universitas, lembaga itu juga bertugas
menyelenggarakan program
pendidikan tinggi bidang ilmu umum
" (Kepres No. 50 Th 2004, pasal 3 ayat
1dan2).”

KUALIFINAS], KOMPETENS], DAN SERTIFIKASI GURY

Perubahan status di atas
merupakan konsekuensi
perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi (iptek), perubahan sosial, dan
hajat publik. Sejak tahun 1970-an,
lembaga pendidikan Islam pada tingkat
madrasah dan pesantren, terus
berubah, seperti lembaga pendidikan
pada umumnya. Untuk itu diperiukan
kurikuium dan pembelajaran berbeda
seperti konsep kurikufum berbasis
kompetensi (KBK).

. Persoalan yang muncul ialah
bagaimana posisi ilmu agama Islam
dalam struktur iptek dan KBK di atas.
Keberadaan dan fungsi institusi
pendidikan Istam' {tinggi) ditentukan
jawaban pertanyaan tersebut. Di sini
kita perlu secara objektif meletakkan
ilmuagama Islam sebagai ilmu seperti
ilmu umum. Keduanya dibedakan dari
objek, data, dan metode yang dipakai.

Selama ini kita mengenal tiga sub-
struktur iptek: ilmu alam, ilmu sosial,
dan ilmu humaniora. Dalam
kedudukannya sebagai ilmu, ilmu
agama Islam terletak di dalam gugus
sub-struktur ilmu humaniora seperti
ifmu filsafat, bahasa, dan antropologi.
Jika kita konsisten pada posisi ilmu ini,
maka integrasi atau islamisasi ilmu
bukanlah tuntutan ilmiah tetapi lebih
merupakan kebutuhan politik.

Secara de facto, reposisi ilmu
agama Islam di atas bisa dilihat dari
struktur kelembagaan universitas
sebagai perubahén status IAIN dan
STAIN. Walaupun demikian, bukanlah

2 Abdul Munir Mulkhan, Reposisi flmu dan Ajaran, disusun dan disampaikan dalam acara
Training of Trainers'(TOT) Siste: Manajemen Efektif dan Pembelajaran Aktif Bagi Instruktur/
Trainers Calon Dosen PTAI se Indonesia Angkatan IT dan I1I dalam topik “Principle Structure of
Science and Knowledge in IHE” tgl 13 Agustus s/d 8 September 2004 dan September s/d Oktober

2004 di Hotel Sriwedari Yogyakarta.

JPI-FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xlil Tahun Vill Desember 2005 71



Abdul MunirMalkhan, Dilema Pendidikan istam dan Guru Agama

barang mustahil jika suatu saat kita
mengembangkan struktur baru yang
menempatkan ilmu agama Islam:

dalam sub-struktur tersendiri atau akar
dari ketiga sub-struktur iimu. Syarat
utamanya ialah pengakuan-publik

iimuan baik di tingkat nasional ataupun

global. .

Dengan demikian, menjadi:penting
membedakan antara Islam sebagai
agama atau ajaran dan sebagai ilmu.
Sebagai agama, Islam diyakini
pemeluknya bersumber dari wahyu
Tuhan yang benar secara mutlak dan
berlaku abadi. Sementara Islam
sebagai ilmu adalah hasil karya
pemikiran ulama atau para ahli dengan
mempergunakan wahyu dan atau

sunnah Rasul sebagai data. Istam

sebagai ilmu dikenai hukum-hukum

ilmu yang bersifat historis dan’

sosiologis dar kehidupan: para ulama
dan ahli sebagai manusia seperti
-umumnya ilmuan. -

Sementara konstruksi Islam

sebagai ajaranpun bisa berbeda di

antara pemeluknya sesuai konteks
sosio-historis masing-masing. Dari sini
mulai terjadi tumpang-tindih Islam
sebagai ajaran dan ilmu dari pemikiran
ulama yang dalam beberapa persoalan
bisa saling berbeda dan bertentangan.
Kesamaan sumber atau data dari
Alquran atau sunnah Rasul tidak
mengurangi peluang perbedaan
pemahaman dan kesimpulan atasnya.

lImu agama Islam seperti sifat ilmu
lainya, bersifat terbuka dan rasional
dalam arti sebagai hasil pemahaman
apa yang ditempatkan sebagai data
atau sumber ajaran. Sifat terbuka
karena setiap orang bisa menggu-
nakan data yang sama (baca : ayat

tertentu atau hadits) untuk dikaji
dengan hasil berbeda atau
bertentangan. Kebenaran ilmu
kemudian dikatakan.bersifat relatif,
berubah, dan berkembang.

Sebagian ahli berpendapat bahwa
suatu hasil pemikiran disebut ilmiah
jika bisa mengundang kritik dan
pertanyaan baru selain harus bisa.diuji
ulang. Teori dan pendapat baru yang
berbeda dari yang ada sudah
merupakan keniscayaan sejarah.
Namun demikian, akibat tumpang-
tindih ilmu dan ajaran, ilmu agama
Islam seperti tidak pernah berubah
sejak disusun abad ke-9. Sementara
ilmu umum (iptek) berkembang
semakin cepat sehingga tidak bisa
diakomodasi pendidikan, muncul
rekomendasi UNESCO yang
mengubah orientasi pembelajaran dari
materi iptek ke metodologi dari isi ke
konstruksi sebagai basis KBK.

KBK adalah solusi problem
pendidikan akibat percepatan temuan
iptek yang sebenarnya tidak dihadapi
ilmu agama islam. Namun KBK

‘'menjadi penting bagi pembelajaran di

perguruan tinggi Islam justru bagi
pengembangan ilmu agama Islam itu
sendiri. Persoalannya ialah bagaimana
kita meletakkan ilmu agama islam itu

|

sebagai imu, bukan sebagai agama.

Jika iman seseorang Kita yakini
sebagai hidayah atau takdir,
penguasaannya atas ilmu agama
Istam adalah hasil belajar.

Berdasar konsep di atas kita baru
bisa meletakkan KBK secara
proporsional. Dari sini fearning to know
(LtK) bisa disebut sebagai inti 4 pilar
ilmu dan.KBK. Pemahaman yang tepat
tentang bagaimana suatu. teori dan

72

JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume XIli Tahun Vil Desember 2005



" KUALIFIKASI; KOMPETENSI, DAN SERTIFIKASI GURY

‘pendapat disusun, logika dan argumen

yang dipakai serta’ data yang-"

dikumpulkan para ahli, bisa diciptakan
suasana belajar akiif bagi seseorang.
Hal ini dirancang guna memanipulasi
kegiatan belajar sebagai pengalaman
langsung-aktual, di mana peserta didik
seperti sedang menapaki tahap-tahap
perolehan ilmu dari sang ahli. .
Pada tahap lanjut, konstruksi
pengalaman berilmu tersebut akan
menjadi wadah atau wahana sejumlah
materi yang dengan cepat bisa
diperkaya dengan membaca buku atau
bekerja di laboratorium. Inilah inti dari
konsep KBK yang berlaku bagi ilmu
umum atau agama islam.
Perubahan status kelembagaan
IAIN dan STAIN di atas, sekaligus
menjadi bukti pengakuan de facto
kesetaraan struktural antara ilmu
agama Islam dan ilmu umum, seperti
pengembangan KBK. Jika saja
pemahaman dan operasionalisasi ini
dilakukan secara lebih tepat, KBK

sebenarnya bisa menjadi jembatan’

bagi pengembangan struktur baru
fimu. :

Tapi sayangnya, pengembangan
KBK cenderung dilakukan
berdasarkan pemahaman yang tidak
tepat dan salah tempat (lihat artikel Sdr
Waras Kamdi dalam harian Kompas).
Kesalahletakkan ini bisa dilihat dari
silabi Mata Kuliah Inti Umum IAIN

SunanKalijaga Yogyakarta, khususnya

mata kuliah Filsafat Umum dan
Bahasa ‘Indonesia. Soal ini mungkin
menarik jika dijadikan bahan praktikum
penyusunan silabi. " -

Pilar pembelajaran (baca;
pengetahuan) rekomendasi UNESCO;

(a) leaming to-know, (b) leaming to do,

{c)leaming to life together, (d) leaming
to be,'perlu dipahami secara jernih.
Tujuannya -ialah agar tidak
terperangkap simplifikasi dalam
penerapan KBK (Kepmendiknas No.
045/U/2002). Kompetensi selama ini
terkesan  diartikan sebagai
kemampuan praktis (terampil)

"~ mengerjakan sesuatu. Akar filosofis

KBK bisa dipahami dari pepatah “beri
kail agar orang bisa menangkap ikan
sesuai kebutuhannya sendiri”.; .
Berdasar basis' filosofis dan latar
sosiologis kelahiran KBK di atas, maka
kegiatan belajar dirancang bukan bagi
pengayaan materi ilmu atau cakap
kerja, tapi pengayaan pengalaman
(langsung-aktual)} beriimu dan menjadi
diri sendiri. Pembelajaran dirancang
untuk memecahkan 'soal, bukan
mengerjakan sesuatu, mengendalikan-
diri bukan cakap sosial, belajarmenjadi
diri sendiri bukan meniri suatu pribadi
ideal. Dari sini peserta didik
mengembangkan daya kreasi dan

kediriannya di masa depan yang

berbeda dari situasi saat belajar
berlangsung.

Kegiatan belajar mengajar dari
seluruh ilmu didasari keempat pilar
tersebut sebagai suatu kesatuan
integral. Masalah terpenting
pembelajaran bukanlah isi-atau materi
fimu atau cara hidup, tetapi konstruksi
dan wahana ilmu dan hidup tersebut.
Kegiatan belajar mengajar terfokus
fasilitasi peserta didik untuk: belajar
dalam empat pilar ilmu. Inti keempat

pilar itu ialah leamning to know yang

sekaligus merupakan inti KBK.

Pilar pertamaini-bisa dipahami
sebagai wahana partisipasi aktif setiap
peserta didik dalam setiap proses

JPI FIAl-Jurusan. Tarbiyah Volume Xill Tahun VIl Desember 2005 - - 73

4




Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

konstruksi ilmu (metodologi} yang
tengah- dipeigjari. Dari sini realisasi
KBK amat ditentukan oleh
ketersediaan fasilitas yang cukup
seperti laboratorium, perpustakaan,
dan media belajar lainnya. Namun
adalah tugas seorang dosen untuk
memanipulasi setiap situasi agar
peserta. didik menjalani sebanyak
mungkin pengalaman langsung-aktual
berilmu. Dari sini peserta didik memiliki
kemampuan kreatif menyelesaikan
persoalan yang dihadapi yang berbeda
"dari situasi saat kegiatan belajar
berlangsung. :

Dalam pelatihan TOT seperti ini
lebih strategis jika setiap peserta
mencoba mengembangkan model
pembelajaran dari sub-bidang ilmu
agama Islam sesuai prinsip dasar ilmu
dan -KBK. Namun penting bisa
dibedakan antara fikih, kalam, akhlak
sebagai ilmu dan ajaran. Orang bisa
meyakini kebenaran suatu ilmu, tapi
tidak langsung berhubungan dengan
kehidupannya sehari-hari tidak seperti
ajaran yang diyakini. Perbedaan
pandangan dalam beragam ilmu itu
niscaya tidak mungkin diikuti dimana
ajaran.lebih sebagai pilihan (baca;
leamning 1o be).

Pembelajaran berbagai bidang
iimu agama Islam seperti iimu lain lebih
pada posisi ilmu dan bukan sebagai
ajaran. Soalnya, bagaimana
memenuhi pilar leaming to do dan to
be serta life together. Persoalan ini

lebih tepat diletakkan sebagai pilihan
bebas dan kreatif peserta didik sendiri.

Jika kita bisa bersikap objektif
seperti demikian, pembelajaran fikih
dan ilmu lainnya bisa dikembangkan
berdasar model KBK. Fikih misalnya
lebih ditekankan pada proses
penetapan kaifiat dan etika (maga-sid),
bukan pada keterampilan melakukan
beragam ibadah dan bukan pada
peneguhan keyakinan iman {(dalam
ilmu kalam/ tauhid).

Kesalehan Pengembangan Iptek®

Selain fungsi ibadah, ilmu-ilmu
berfungsi bagi pencapaian tujuan-
tujuan ideal kehidupan manusia hingga
bisa memenuhi tugasnya sebagai -
khalifah Allah dan kemakmuran dunia.
Nilai ikhlas dari setiap tindakan ialah
ketika.ia berguna bagi kepentingan
publik yang memenuhi prinsip keadilan
dari proses hingga hasil tindakan.
Soalnya ialah bagaimana nilai-nilai
dasar ajaran Islam tersebut patut
dipertimbangkan oleh para ahli
berbagai bidang ilmu sekaligus
menawarkan pemecahan persoalan
yang timbul dari kehidupan umat
manusia.

Kehidupan masyarakat sebagai
produk interaksi manusia yang didasari
motif kepentingan pragmatis atau
realitas ketiga mempunyai
kepentingan tersendiri, masih
merupakan bahan perdebatan hingga
kini. Sosialisme atau kapitalisme dan
jalan ketiga,* tetap mengagedakan

3 Abdul Munir Mulkhan, Pengembangan Fungsi Kesalehan dalam Ilmu Rekayasa Sosial,
disusun dan disampaikan dalam acara Seminar & Lokakarya “Reintegrasi Epistemologi
Pengembangan Keilmuan Di JAIN” dengan topik “Epistemologi dan Paradigma Ilmu-Ilmu Sosial
dalam Perspektif Pemikiran Islani™ 18-19 September 2002 di Yogyakarta.

4 Anthony Giddens, The Third Way; Jalan Ketiga Pembaharuan Demokrasi Sosial, Gramedia,

Jakarta, 2000.

74 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Desember 2005



pemecahan persoalan keadilan yang
hingga kini gagal dipenuhi teori sosial
modem selain berbagai masalah moral
yang tidak terpecahkan. Wacana
tentang berbagai perscalan sosial
modern tersebut seperti berada di luar
pemikiran Istam yang belum dengan
baik menyajikan gagasan teoritis
sehingga patut untuk dipertimbangkan
para ahli ilmu sosial.

Dalam hubungan di atas, akar
transedental kesadaran Islam tentang
fungsi amar makruf nahi munkar dan
setiap tindakan manusia juga belum
kompatibel terhadap upaya
penyelesaian berbagai masalah yang
muncul di dalam kehidupan sosial. Di

sinilah kesalehan (sosial) yang menjadi -

arahan setiap tindakan personal dan
kolektif ajaran islam perlu
dipertimbangkan sebagai nilai dasar
ilmu sosial yang mendorong
transformasi kehidupan sosial bagi
tujuan-tujuan yang semakin
transenden. Namun diperlukan
sistematisasi metodologis yang
memungkinkan bagi setiap orang
menjadikannya referensi dan panduan
tindakan yang proses dan hasilnya
merupakan tesis pemenuhan keadilan
sosial yang bukan hanya berkaitan
dengan soal distribusi dan konsumsi
melainkan meliputi proses produksi
sendiri.

Selama ini masalah keadilan yang
masih terus perdebatan para ahli ilmu-
iimu sosial diletakkan hanya sebagai
persoalan tentang pembagian hasil
tindakan sosial tanpa keterkaitan
proses, prosedur dan sistem produksi
tindakan. Sementara setiap orang
mempunyai kemampuan produktif
berbeda secara kultural atau struktural,

KUALIFTKAS!, KOMPETENS!, DAN SERTIFINASI GURY

keadilan hanyalah mimpi mereka yang
miskin dan tertindas yang tidak pemah -
ada dalam realitas kehidupan. Kita
tidak pernah bisa membayangkan
seseorang atau pun masyarakat
membayar zakat, infak, dan sadaqoh
jabatan atau kerja bagi mereka yang
selalu kalah bersaing berebut peluang
kerja, pendidikan, dan ekonomi serta
politik. Sistem sosial, ekonomi dan
politik lebih memberi peluang bagi
mereka yang sudah kaya dengan
sejumlah jaringan sosial warisan
nenek-moyangnya.

_Tanpa kerja keras, bahkan tanpa
kecerdasanpun, mereka yang kaya
mendapat keuntungan ekonomi yang
bisa dipakai memenuhi kebutuhan
hidup sepanjang hidup hanya dengan
sebuah kartu deposito. Posisi sosial
yang diterima sebagai warisan,
membuat seseorang memiliki
sejumlah jabatan dengan keuntungan
sosial, ekonomi dan politik berlimpah.
Sementara crang lain harus bersaing
sengit hanya untuk memperebutkan
sebuah pekerjaan dengan gaji yang
tidak. memadai. Orang-orang-kota
dengan kecukupan fasilitas belajar,
lebih mudah memperebutkan peluang
pendidikan berkualitas dibanding
warga pedesaan. Kesenjangan-sosial,
ekonomi dan politik merupakan
konsekuensi logis struktur feodal
profesionalisme modem.

Sementara itu pemikiran sosial
Islam belum berhasil dengan baik
menyusun sistem sostal, ekonomi dan
politik yang didasari amar makruf nahi
munkarketika prinsip ini [ebih dipahami
kehendak Tuhan yang hanya bisa
ditunggu atau sebagai dasar mereaksi
kemunkaran yang diproduksi sistem

JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun VIl Desember 2005 75




Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikanislam dan Guru Agama

sosial modern.® Doktrin sosial Islam
amar makruf nahi munkar merupakan
etos kritik cacat bawaan modemisme
dan rekonstruksi sistem sosial
berkeadilan di semua proses sosial.
Makruf dan munkar bukan hanya
berkaitan dengan moralitas melainkan
sistem produksi di bidang sosial,
ekonomi dan politik.

Cacat bawaan ilmu pengetahuan
dan teknologi (iptek) modern, termasuk
di bidang sosial (sistem ekonomi,
politik, pendidikan) paling mendasar
ialah ketika meletakkan kehidupan
sosial sebagai produk mekanisme
fisik-materiel. Jiwa (ruh) dan akal
pikiran manusia bukan diletakkan
sebagai realitas unik, tapi kepanjangan
dari mekanisme fisis yang materiil.
Kepentingan dan kebutuhan hidup
manusia terbatas hanya pada dimensi
fisik-materiel berkaitan dengan
kebutuhan makan, sandang dan
papan atau kebutuhan untuk berkuasa.
Manusia seolah hidup dalam sebuah
ruang kosong tanpa arti ketika hanya
bergelimang dengan dirinya sendiri
dan alam sekitar tempat ia hidup dan
mati.®

Wilayah dan tugas ilmu hanya
terbatas pada fungsi penjelasan,
penganalisaan dan pemaknaan atas
fakta-fakta empirik yang bersifat
individual tanpa keterkaitan dengan
fakta-fakta meta-empirik dan fakta-
fakta universal. Kebenaran ilmiah
hanya berhenti pada ke-relativitas-an

dan ke-probabelitas-an dalam dirinya
sendiri tanpa keterkaitan terhadap
struktur kerucut piramida kebenaran
yang bersumber pada dimensi
metafisik (gaib), dimana Tuhan berada
di puncak piramida realitas kegaiban
sebagai Yang Maha Gaib.

Namun demikian, kebenaran
iimiah ini bukan tanpa arti bagi langkah-
langkah pencarian kebenaran refatif
dan procbabel di dalam struktur lebih
tinggi. Masalahnya ialah bagaimana
daya rasionalitas empirik relatif dan
probabel itu tidak dihentikan sebagai
mekanisme materil yang tuntas dan
selesai, melainkan ditempatkan
sebagai awal dari rasionalitas tanpa
akhir yang berenang di dalam lautan
metafisika atau kegaiban tersebut,

Pandangan ilmiah atas fakta-fakia
empirik yang saling terpisah-pisah
secara individual tanpa kaitan dengan
kebenaran universum di atas,
merupakan akibat dan konsekuensi
logis dari penolakan filsafat modern
terhadap metafisika.” Fakta-fakta
empirik individual menjadi sebuah
ruang kosong tanpa makna karena
tanpa kaitan dengan struktur realitas
lebih tinggi, transenden dan metafisis.

Dengan demikian, kehidupan
sosial, ekonomi, politik dan
kemanusiaan lain yang sekedar
dipahami dari manusia sebagai entitas
materiel dan alam fisik itu, perlu
didekonstruksi. Di sinilah letak
keberartian pandangan Islam tentang

* Murtadha Mutahhari, Masyarakat dan Sejarah; Kritik Islam atas Marxlsme dan Teori

Lainnya, Mizan, Bandung, 1985,

¢ Alan Ryan, Tke Philosophy of The Social Sciences, The Macmillan Press Ltd, London,

1977.

7 Frithjof Schuon, Transfigurasi Manusia; Refleksi Antrosophia Perennialis, Qalam,
Yogyakarta, 2002. Lihat juga Fazlur Rahman, Tema Pckok Al-Qur ‘an, Pustaka, Bandung, 1983.

76 JPI FIAI Jurusan Tarbiyah Volurme XIif Tahun VIl Desember 2005



rantai realitas dan spiritual, ruh atau
jiwa sebagai bagian integral eksistensi
manusia yang berasal dari Tuhan.?

Paradigma kesalehan ilmu sosial,
berfungsi bagi jalinan rantai realitas
kemanusiaan dan kealaman yang
teleologis. Pertama, tujuan universal
kehendak Tuhan tentang rahmatarn /il
alamin dan tujuan kedua ialah jalinan
rantai realitas metafisik. Ukuran
kebenaran tidak semata dilihat dari
jumlah fakta dan pembawa berita
(mutawatir) dan rantai tidak terputus
(sanad), tetapi kualitas pribadi dari
setiap mata-rantai yang konsensual
atau ijmai.

Kebenaran relatif dan probabelistik
yang tidak pernah selesai diletakkan
pada struktur metasisik. Sedangkan
rasionalitas empirik diletakkan sebagai
awal rasionalitas metafisik yang
berhubungan dengan firman dan ayat-
ayat qauliah dan kauniah. Inilah makna
akhirat {(masa depan teleogis) lebih
baik dari yang dekat atau
kesementaraan duniawi.

Walaupun bisa mengundang
perdebatan, gagasan tentang
kehidupan sosial yang bukan sekedar
realitas sebagai jumlah, tindakan
individu atau impersonalitas, melain-
kan berkait dengan jiwa (ruh) sosial,
tampak perlu dipertimbangkan. Mehdi
Ha'iri Yazdi menyebut unsur ini sebagai
hudhuri, di mana setiap orang bisa
terlibat pada ruh personal dan ruh
metafisik yang universal.®

KUALIFIKAS!, KOMPETENS], DAN SERTIFIKASI GURU

amanah dalam kehidupan sosial,
ekonomi dan politik, bisa difungsikan
bagi tujuan-tujuan terjauh di luar dan
yang bebas dari kepentingan personal.
Tujuan progresif ini,tidak hanya dilihat
dari pola interaksi manusia dalam
waktu aktual yang dijalani oleh suatu
generasi dan suatu kesatuan kolektif
bangsa atau negera, melainkan bagi
fujuan-tujuan dalam waktu potensial di
masa depan di luar batasan satuan
kolektif bangsa dan negara.

Pandangan materil atau immateril
(impersonal) tentang kehidupan sosial
di atas, menjadi dasar mengapa hasil
produksi ditempatkan sebagai hak
milik mutlak pribadi tanpa dimensi hak-
hak sosial dan transendental.
Kekuasaan politik hanya bertumpu
pada .legalitas publik sepanjang
memperoleh dukungan publik tersebut
dengan resiko paling buruk hanyalah
lengser dari kekuasaannya. Kehidupan
sosial hanyalah hasil interaksi antar
manusia dengan tujuan untuk
kepentingan setiap warga sepanjang
rumusan mereka sendiri. Sementara
ilmu-iimu sosial (ekonomi dan politik)
hanya bertugas menemukan fakta-
fakta sosial, ekonomi dan politik,
menjelaskan atau memberi makna
fakta-fakta tersebut.

Pandangan dunia modem tentang
kehidupan sosial, ekonomi dan politik
serta ilmu tentang kehidupan tersebut,
bersumber dari gagasan tentang
manusia sebagai puncak realitas yang
hanya berurusan dengan dirinya

% Fazlur Rahman, Tema-Tema Pokok Al-Qur’an, Pustaka, Bandung, 1980.
? Abdul Munir Mulkhan, “Moral Kenabian; Paradigma Intelektual Dalam Pembangunan”,
Ulumul Qur’an, Jakarta, Nomor; 4/VII/1997, him 43-49.

JP! FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xiil Tahun VIl Desember 2005



Abdul Munir Mulkhan, Dilema Pendidikan islam dan GuruAgama -

sendiri.'® Sementara Islam meman-
dang kehidupan sosial, ekonomi dan
politik sekurangnya selain merupakan
hasil atau bentuk interaksi antar
manusia, sekaligus mengandung nilai
dan fungsi tfransendental yaitu ibadah.
Kehidupan sosial bukan hanya
hubungan satu garis horisontal atau
segitiga piramida, tapi segi lima
piramida atau kerucut dengan unsur
transendental berada di puncak
piramid atau bangun kerucut sosial
tersebut.

Pada puncak piramid atau kerucut
sosial itulah fungsi dan nilai
tansendental berupa tanggung jawab

setiap orang bagi kebaikan publik -

sebagai tujuan profetik." Bukan
sekedar-mendeorong transformasi, tapi
bagi tata sosial berkeadilan dan
berkemakmuran yang makruf. Dari
sinilah dokfrin sosial tentang amanah
bisa difungsikan bagi tujuan kolektif
(sosial) dan vertikal (tauhid) yang
bebas dari kepentingan personal dan
faktual. Di sini terletak fungsi rahmatan
lit alamin yakni bagaimana setiap
tindakan sosial seseorang bisa
menyumbangkan kerahmatan bagi
orang lain sezaman atau pada zaman
sesudah masa hidupnya yang disebut
amal janiyah atau amal saleh.
Teleclogi profetik mengharuskan
rekonstruksi kesatuan ilmu berdasar
prinsip kesadaran transendental. IImu-
ilmu yang selama ini disebut umum
ditempatkan ke dalam ilmu agama
(Islamic Studies) atau sebaliknya ilmu
agama (fslamic Studies) ke dalam ilmu

umum. Jika /sfamic Studies tetap kita
pakai, maka matematika, fisika, biclogi,
kimia {natural sciences) dan sosiclogi,
politik, psikokologi, ekonomi, filsafat
(social and cultural sciences)
diletakkan di dalam satu kotak
bersama kalam, tafsir, fikih, atau
sebaliknya. Lebih ‘lanjut bisa
dikembangkan sebuah -bangun
kerucut piramida di mana akar etika
transendental dari ilmu kalam, tafsir
dan fikih diletakkan di puncak struktur
atau dasar kerucut piramida tersebut.

Fungsi iptek bukanlah sekedar
sebuah kerja eksplorasi, deskripsi,
eksplanasi dan interpretasi fakta-fakta
sosial empirik, tetapi sebuah
metodologi pemahaman atas rantai
realitas untuk mengungkap metafsisika
tauhid tentang tata hubungan ayat
gauliah dan kauniah. Kerja iptek
merupakan fangkah awal rekayasa
sosial bagi tujuan-tujuan transenden
kemakmuran dan rahmat seluruh umat
manusia yang di dalam pemikKiran
Islam bemilai ibadah. Dalam hubungan
inilah amanah bagi setiap tindakan
sosial mungkin berfungsi efektif di
dalam sebuah sistem dan mekanisme
tanggung jawab sosial yang bisa
dievaluasi secara empirik berdasar
ukuran-ukuran obyektif yang
bersumber dari kerahmatan universal
tersebut.

Soalnya ialah apakah kita
menerima semua pengalaman
intelektual sebagai hasil kerja kreatif
manusia yang universal atau
merupakan bagian dari pemberian

0 E. F. Schumacher, Keluar dari Kemelut; Sebuah Peta Pemikiran Baru, LP3ES, Jakarta.
Lihat juga penulis yang sama dalam Kecil ftu Indah; Hmu Ekonomi yang Mementingkan Rakyat

Kecil, LP3ES, Jakarta.

1l Kuntowijyo, Paradigm& Islam; Intepretasi Untuk Aksi, Mizan, Bandung, 1991.

78 JPIFIAI Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Desember 2005



Tuhan melalui takdir dan petunjuk-
Nya?. Masalah ini perlu dijawab ketika
kita hendak menyusun prosedurilmiah
itmu sosial yang saleh. Sementara jika
kita menerima kesalehan sebagai akar
dari setiap kerja ilmu dan tindakan
sosial persoalan yang perlu dijelaskan
ialah bagaimana menetapkan ukuran
kesalehan itu dari seluruh proses
penyusunan teori dan penelitian?
Persoalan yang lebih rumit akan
muncul ketika ikhlas harus
dimasukkan ke dalam setiap tindakan
sosial dan ilmiah, Konsep obyektivitas

di mana si peneliti tidak memasukkan

kepentingannya sendiri secara
subyektif bisa dipertimbangkan
sebagai tafsir ikhlas bagi tindakan dan
penelitian ilmiah. Jika demikian, maka
seluruh prosedur ilmiah adalah Islami
sepanjang nilai obyektif terbukti.
Persoatan terakhir, bahwa tujuan
ilmu sosial bagi kemakmuran publik
bisa dipertimbangkan sebagai tafsir
dari prinsip rahmatan lil alamin.
Keberartian kesalehan (profetik) ilmu
sosial terletak pada pencapaian tujuan
kemakmuran publik yang merupakan
bentuk dari keadilan seluruh proses
hubungan sosial, ekonomi dan politik.
Dalam hubungan di atas,
kewajiban zakat, ajaran moral infak,
sadaqoh atau ibadah berdimensi sosial
lainnya perlu dikaitkan dengan proses

tindakan bukan hanya diambil dari hasil -

tindakan. Teori harapan rasional
pemikiran ekonomi Robert Lucas,®?
mungkin bisa dipakai sebagai referensi

KUALIFIKASI, KOMPETENS!, DAN SERTIFTRASI GURUY

pengembangan fungsi sosial berbagai
doktrin ibadah sosial tersebut.

Sekedar contoh, zakat, infak dan
sodaqoh atau qurban atau ibadah
sosial lainnya, perlu dilakukan untuk
memberi peluang kerja dan pendidikan
bagi-mereka yang secara sosial selalu
kalah bersaing. Suatu kekalahan yang
bukan akibat mereka tidak profesional
dan kreatif, tetapi karena tidak
mempunyai peluang menjadi
profesional dan kreatif ' akibat
keterbatasan informasi yang bisa
mereka akses.

Makrifat Spiritual Iptek'

Abad ke-21 seperti menandai
perubahan pendidikan tinggi Islam di
Indonesia yang mencerminkan
pandangan baru tentang hubungan
Islam dan iptek modemn yang selama
ini disebut sekuler. Perubahan
demikian bisa dilihat dari alih status
IAIN menjadi UIN (Universitas Islam
Negeri) yang dimulai dari IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, kemudian
disusun IAIN Sunan Kalijaga
Yogjakarta dan STAIN Malang.
Perubahan status demikian yang
sudah terlebih dahulu dialami
pendidikan tinggi Islam swasta,
tampaknya akan terus berlangsung
bagi semua pendidikan tiggi Islam
negeri baik IAIN ataupun STAIN di
seluruh Indonesia. Seolah ‘mengikuti
model PTAl yang sudah ada seperti
ull, UM-UM (Universitas
Muhammadiyah) dan = Unisma
{(Universitas Islam Malang).

'%). Abdul Munir Mulkhan, “Moral Kenabian; Paradigma Intelektual Dalam Pembangunan™,
Ulumul Qur "an, Jakarta, Nomor; 4/VIL/1997, him 43-49.

). Abdul Munir Mulkhan, Kurikulum Berbasis Etika Ilmu, disusun dan disampaikan dalam
Roundtable Discussion Pengembangan Kurikulum UIN Sunan Kalij jaga Yogyakarta, Juni 2004,

JP!I FlAl Jurusan Tarbiyah Volume Xl Tahun VIlt Desember 2005 79




Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

Berbeda dari universitas
umumnya, tugas utama UIN/PTI ialah
_menyelenggarakan pendidikan tinggi
bidang iimu (agama) Islam dan tugas
kelembagaan menyelenggarakan
pendidikan tinggi bidang ilmu umum.
Dalam prakteknya, pembidangan
tugas demikian sulit dibedakan, selain
mekanisme hukum pasar yang akan
menentukan perkembangan keilmuan
UIN/PTI tidak berbeda dari
pengalaman perguruan tinggi Islam
swasta seperti yang selama ini
berkembang di tanah air. Tanpa visi
dan basis keilmuan yang jelas, maka
hukum pasar akan memaksa berbagai
bidang ilmu keagamaan vyang
terlembaga dalam fakultas dan jurusan
segera menghadapi kenyataan
rendahnya partisipasi publik akibat dari
ketersediaan lapangan kerja.

Visi keilmuan bagi status baru
‘perguruan tinggi Islam tersebut bisa
dibangun dari bahan sejarah awal
perkembangan Islam. Namun untuk
bisa membaca bahan sejarah tersebut
secara jernih, diperiukan sikap kritis
sebagai jalan pembebasan ilmu
keagamaan dari sentimen politik,
sakralisasi dan ideologisasi. Dari sini
bisa dijernihkan sumber bahan dasar
iimu keagamaan dari teks suci Alquran
dan Sunnah yang dipandang sakral
dan sumber bahan dasar ilmu umum
disusun dari sumber bahan dasar
realitas alam, fakta sosial, dan
pengalaman sejarah yang profan.

Perlu disadari, bahwa bangunan
kedua ilmu itu tidak dibedakan hanya
karena nilai dan kualitas bahan
dasarnya berbeda. Keyakinan bahwa
bahan dasar pertama bemnilai sakral
dengan kebenaran, tetap dan mutlak,

sedang bahan dasar kedua bersifat
profan terus berubah dan menjadi
dengan kebenaran relatif, tidak
mengubah status ilmu yang dibangun
dari keduanya sebagai ilmu rasional
dan historis. -

Persoalan berikutnya ialah fungsi
sosial UIN/PTI sebagai lembaga
pendidikan (negeri) dan partisipasi
masyarakat terhadapnya. Dari sini
muncul persoalan mengenai kelompok
masyarakat yang menjadi sasaran
didik dan sasaran pemanfaatan ilmu.
Problem ini bisa disederhanakan
dalam sebuah pertanyaan tentang
“apakah sasaran tugas
penyelenggaraan pendidikan UIN/PTI
hanya untuk calon didik dan
masyarakat muslim atau seluruh
masyarakat tanpa membedakan
kepemelukan agama dan apa
hubungannya dengan kebutuhan
masyarakat?” Memperhatikan legalitas
keberadaan UIN/PTI dan fungsi
penurunan wahyu dan pengutusan
rasul, sudah semestinya jika seluruh
masyarakat tanpa membedakan
kepemelukan agamanya yang menjadi
sasaran didik dan sasaran penerapan
ilmu.

Pemecahan persoalan di atas, bisa
ditunda dalam arti dilakukan bertahap
sesuai proses perubahan status, baik
pada tingkat kelembagaan, akademik,
dan tradisi intelektual UIN/PT! itu
sendiri. Namun perlu disadari bahwa
keterbukaan UIN/PTI kepada seluruh
kelompok masyarakat tanpa
membedakan kepemelukan agama,
sudah merupakan tuntutan sosial,
ekonomi, dan sejarah. Kesadaran atas
pluraltas sosial dan keagamaan yang
berkernbang seiring perkembangan -

80 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Desember 2005




© " . KUALIFIKAS], KOMPETENS), DAN SERTIFIKASI GURU

peradaban. glaobal mengharuskan
lembaga ini segera membangun
identitas’ diri sebagai jangkar dari
keterbukaan plural tersebut,
Persoalan visi keilmuan bisa
dijelaskan dengan mengurai berbagai
kemungkinan bagi perjumpaan dua
sistem ilmu yang secara teologis bisa
bertentangan tersebut. Perjumpaan
dua sistem ilmu yang lebih dikenal
dengan integrasi.ilmu bisa disusun
dalam tiga pilihan strategi :
1.Penegasan Islamic Studies sebagai
ilmu yang sama dengan ilmu umum.
Perbedaan bahan -dasar
ditempatkan sebagai perbedaan

kualitas dan jenis tanpa memberi .

pengaruh berarti pada konstruksi
nilai dari kedua ilmu itu sendiri.

2 Penetapan fungsi kemanusiaan
bahan dasar kedua.iimu dan basis
aksiologis kedua ilmu tersebut.

3.Pendekatan sosiclogis meletakkan
integrasi kedua ilmu secara natural
melalui dialog antar pengembang

" kedua iimu yang bentuknya akan
ditentukan oleh hasil akhir dialog
keduanya tanpa batas waktu.

Dari ketiga strategi tersebut, pilihan
pertama dan kedua bisa diletakkan
dalam satu kerangka dasar yang
disebut integrasi berbasis etika ilmu.
Dari sini bisa dirancang suatu model
kurikulum dengan sejumiah pilihan.
Sekurangnya terdapat tiga pilihan
dalam”rancangan kurikulum UIN
berbasis etika iimu. (1) Menyusun
sendiri struktur tubuh-ilmu; (2)
mengikuti. struktur tubuh. ilmu yang
sudah ada; (3) mereposisi Islamic
Studies dalam struktur tubuh ilmu.

Pilihan pertama merupakan pilihan
ideal. Namun keberlakuan pilihan

memerlukan pengakuan komunitas -
ilmuan di dunia yang membutuhkan
waktu cukup panjang. Selain usaha
demikian tidak rnudah meyakinkan
iimuan, juga:harus disusun dengan
terlebih dahulu melakukan analisis
kritis terhadap bangunan. ilmu yang
sudah mapan. Paling tidak dipedukan
pengakuan dari “penguasa” ilmu di
negeri ini yaitu Diknas dan LIPL.

Pitihan kedua memang relatif lebih
mudah. Namun pilihan kedua itu akan
membuat Islamic Studies terpinggir
dan menyebabkan fakultas induk
(vang. sudah ada) akan hilang dari
peredaran berikut dosen-dosen di
fakultas tersebut seperti Usuluddin,
Dakwah, Syariah, Adab, dan Tarbiyah.
Kecenderungan demikian bisa dilihat
dari pengalaman berbagai peruguruan
tinggi Islam dalam bentuk universitas
(swasta) di tanah air

Pilihan ketiga lebih menarik jika
pilihan tersebut ditempatkan sebagai
langkah awal bagi pemenuhan pilihan

ideal (pertama). Hanya saja. pilihan

ketiga ini memerlukan sedikit usaha
yang serius untuk melakukan tafsir
ulang atas iimu-ilmu yang selama ini
berada dalam wadah Isfamic Studies.
Langkah ini bisa dilakukan dengan
menemukan pesan etika kei'muan dari
ilmu-ilmu Isfamic Studies bersamaan
langkah serupa terhadap ilmu-ilmu
non-Islamic Studies tersebut yang
selama ini biasa disebut iimu umum
atau ilmu sekuler.

Pilihan terakhir (ketiga) tampaknya
lebih- mudah dibanding pilihan pertama.
yang akan . membuka - diskusi
konstruktif pengembangan ilmu-ilmu
Islamic Studies sekaligus pencerahan
teologis bagiilmu-ilmu sekuler (umum)..

JPIFIAl Jurusan Tarbiyah, Volume Xill Tahun VIll Desember 2005 81



Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

Di masa depan, pilihan ketiga bukan
hanya akan mendorong etos dan kerja
penelitian vang kaya, tapi juga
membuka berbagai kemungkinan bagi
model pengembangan kesatuan
struktur tubuh ilmu yang selama ini

- disebut sebagai integrasi imu atau
Islamisasi ilmu.

Kesatuan struktur ilmu tersebut
sebenamya bukaniah sesuatu yang
sama sekali baru. Ketika kita bisa
membaca sejarah intelektual muslim
di masa awal perkembangannya
sebelum kejatuhan Baghdad atau
sekurangnya sebelum gempuran
besar Imam al-Ghazali.

Namun demikian, yang segera
perlu disadari ialah perlunya
pengembangan model baru kurikulum
khususnya bagi ilmu-itmu Isfamic
Studies sekaligus sebagai proyek
pengembangan mutu akademik bagi
tenaga pengajar UIN/PTI yang selama
ini berbasis fslamic Studies. Proyek ini
bukan sesuatu yang mewah atau sulit
dilakukan sepanjang kita bersedia
membaca ulang seluruh ilmu-ilmu
Islamic Studies dalam perspektif etika
iimu tersebut.

Dalam hubungan itulah penataan
kurikulum UIN/PTI perlu dilakukan
dengan dua catatan penting. Dua
catatan ini perlu disadari sehubungan
dengan fungsi utama
penyelenggaraan pendidikan tinggi
dalam pengembangan ilmu, teknologi,
dan seni, selain fungsi-fungsi
sosialnya. Catatan tersebut berkaitan
dengan dua langkah yang perlu
dilakukan oleh UIN/PTI

Langkah pertama, UIN/PTAI harus
konsisten dengan struktur ilmu yang
sudah baku, yaitu: ilmu alam {natural),

ilmu sosial, dan ilmu humaniora.
Sekurangnya terdapat dua pilihan
untuk konsisten dengan struktur ilmu
yang baku tersebut. Pilihan pertama
dilakukan dengan menempatkan ilmu-
iimu ke-Islaman (Isfamic Studies) ke
salah satu atau ke Ketiga sub-struktur
ilmu. Pilihan kedua, menempatkan
ilmu kelslaman sebagai sub-struktur
tersendiri (keempat) atau membuat
struktur yang benar-benar baru. Pilihan
ini memerlukan teori baru yang bukan
mustahil dilakukan, namun
memeriukan diskusi panjang selain
harus meyakinan komunitas ilmuan di
dunia.

Langkah kedua, UIN/PTAI secara
konsisten menempatkan [slamic
Studies sebagai disiplin utama dan
pengembangan ilmu-ilmu [ain sebagai

-tugas tambahan. Langkah ini berkaitan

dengan posisi tiga sub-struktur iimu
(alam, sosial, humaniora} dalam
pengembangan ilmu ke-lslaman.
Dibanding langkah pertama, langkah
kedua ini lebih praktis dan mudah
diterima komunitas UIN/PTAI,
walaupun tidak gampang dilakukan,
kecuali iimu kelslaman bisa dibedakan
dalam dua kensentrasi, yaitu; ilmu
murni dan iimu terapan.

Oleh karena itu, di luar kedua
langkah di atas, persoalan penting
yang perlu dijernihkan lebih dahulu
kedudukan Islamic Studies sebagai
ilmu yang benar-benar diletakkan
sebagai ilmu, bukan ilmu semi agama.
Melalui penjernihan demikian '
perdebatan tentang hubungan agama
dan ilmu sudah tidak perlu, karena
tidak produkif. Perdebatan tentang
posisi dan hubungan tiga sub-struktur
ilmu (alam, sosial, dan humaniora)dan

82 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Desember 2005



Islamic Studies adalah persoalan
kebenaran ilmiah (epistemologi dan
metodologi) yang selanjutnya bisa
berkaitan dengan problem ontologi
(metafisika) dan aksiologi.

Berdasar struktur iimu baku di atas,
persoalan hadarah al-nash, hadarah
al-ilm, dan hadarah al-falsafah, lebih
jernih jika diletakkan di dan ke dalam
tiga sub-struktur ilmu, yaitu: ilmu alam,
sosial, dan humanicra, seperti
penjelasan di atas. Demikian pula
diskusi  tentang  metodologi
(epistemologi) bayani, burhani, dan
irfani dalam pembelajaran di UIN/PTAL
Di sinilah letak pentingnya bagi UIN/
PTAlI untuk ' konsisten pada
pembidangan ilmu yang sudah mapan,
yaitu; ilmu alam, ilmu sosial, dan ilmu
humaniora.

-Dalam perkembangannya bisa
dikaji lebih lanjut tentang struktur
pembidangan ilmu berdasar konsep
hierarkhi ilmu yang bersumber dari
hierarkhi realitas. Melalui konsep
hierarkhi ilmu demikian itu, maka
beberapa bidang kajian dalam Istamic
Studies seperti kajian tentang realitas
gaib (metafisis) bisa ditempatkan pada
hierarhi lebih tinggi. Sementara banyak
bidang lain diletakkan pada posisi
setara dengan semua bidang iimu
tersebut dengan cbjek dan metodologi
berbeda.

Jika kita berpikir non-hierarkhis dan
mencoba menempatkan ilmu
kelslaman sebagai bidang tersendiri,
yang diperiukan ialah argumen bahwa
basis epistemologi, metodologi, dan

objek dari Isfamic Studies memang-

berbeda dari ilmu alam, ilmu sosial,
dan ilmu humaniora. Namun argumen
ini membutuhkan pengakuan dari

KUALIFIKAST, KOMPETENS], DAN SERTIFIRASI GURU

komunitas ilmuan di dunia yang tidak
mudah diperoleh walaupun mungkin.

Dalam hubungan itulah, persoalan
bayani, burhiani, dan irfani, merupakan
persoalan yang penting dibahas sesu-
dah struktur ilmu dijernihkan. Usaha
dan langkah demikian bisa dilakukan
sesudah menjawab pertanyaan,
“‘apakah Islamic Studies sebagai
bidang ilmu yang berdiri sendiri,
menjadi nilai inti semua ilmu, atau
menyebar ke dalam tiga sub-struktur
ilmu (alam, sosial, dan humaniora)?”.

Keyakinan atas kesempurnaan
ajaran lIslam tidak menjadi gugur
dengan menempatkan Islamic Studies
sebagai-ilmu. Bukan karena /sfamic
Studies bersumber dari teks wahyu ia
identik kesempurnaan Islam sebagai
agama wahyu. Penempatan /slamic
Studies sebagai -agama yang
karenanya bersifat sempurna,
bertentangan dengan tradisi ilmu dan
fakta sejarah tentang peran ilmuan
muslim (ulama) dalam penyusunan
ilmu, selain bertentangan dengan fakta
sosiologis perbedaan pandangan di
antara ulama tersebut.

Sesuai struktur ilmu di atas, iimu
alam, iimu sosial, dan ilmu humaniora,
yang selama ini dituduh sekuler, bisa
dicerahi kesadaran dan. kesalehan
religius {(makrifat) dengan meletakkan
ilmu murni ke-Islaman sebagai ilmu inti
dari semua cabang ilmu. Selanjutnya,
ilmu terapan ke-Islaman (fikih, tarbiyah,
dakwah, adab) ditempatkan ke dalam
tiga sub-strukturilmu (alam, sosial, dan
humaniora). Pembelajaran ilmu
terapan ke-lslaman ini bisa dikem-
bangkan melalui konsep “pendidikan
berbasis kompetensi” {lihat skema
teratai iimu).

JPI FIAI Jurusan Tarbiyah Volume Xl Tahun Vil Desember 2005 83



Abdul Munir Mulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

., Dalam struktur kurikulum (baru),

iimu ‘murni ke:islaman disajikan_

sebagai kurikulum inti semua program
studi bersama ilmu murni dari ilmu
alam (seperti fisika mumi, matematika),
ilmu murni dari ilmu sosial (filsafat
(etika), dan ilmu murni humaniora.
Terapan ilmu ke-lslaman (fikih,
pendidikan atau dakwah keimanan,

bukan kalam, dan akhlak),
ditempatkan sebagai kompetensi
semua program studi yang

disesuaikan dengan konsentrasi
keilmuan dari masing-masing program
studi tersebut. Hal ini bisa dilakukan

dengan melihat dimensi iimu terapan -

(teknologi) semua bidang ilmu, dan
seni.

Melalui struktur baru di atas
persoalan metodologi bayani, burhani,
dan irfani, diletakkan dalam kajian
-epistemologi ilmu-iimu : alam, sosial,
dan humaniora yang berkaitan dengan
teori kebenaran (antara lain;
korespondensi, koherensi, dan
pragmatis) dengan model kerja;
eksperimentasi, eksperientasi, dan
pragmatisasi. Di sisi lain, sumber teks,
akal, dan tradisi (bayani, burhani, irfani)
diletakkan ke dalam satu kajian
bersama empirisme; rasionalisme,
fenomenalisme, intuisionisme, dan
pragmatisme dalam filsafat modemn,
serta paradigma lainnya dari iimu-ilmu:
alam, sosial, dan humaniora.

QOleh karena model pembelajaran
sesuai struktur baru kurikulum seperti
dikemukakan di atas belum ada dalam
sistem pendidikan pada umumnya,
" - diperlukan model pembelajaran baru.
Model ini bisa dikembangkan
berdasarkan tujuan pembelajaran
yang liberatif-kritis, penyadaran

transformatif,. dan vokasional
(pemberdayaan kompetensi).
Pengembangan model ini bisa
dikembangkan dari model pendidikan
Paulo Freire, pendidikan. kritis,
pendidikan afektif John P. Miller,
bersama tiga model kecerdasan
(intelektual, emosional, spiritual) yang
sudah ada.

Untuk kepentingan penyiapan
tenaga pengajar yang kompatibel
dengan . model pembelajaran,
pengembangan ilmu, dan kurikulum
UIN/PTI periu disiapkan tenaga didik
melalui crossing Studies. Strategi ini
ditempuh untuk mengembangkan
kemampuan akademik tenaga didik
secara sosiologis melalui studi lanjut
yang terstruktur. Melalui strategi ini
diharapkan tenaga akademik yang
selama ini menekuni berbagai sub-
bidang ilmu Islam memiliki
penguasaanhingga tingkat ahli dalam
berbagai sub-bidang ilmu umum, dan
sebaliknya.

Bagi tenaga pengajar yang berasal
dari IAIN/PTAI periu didorong untuk
melanjutkan studi di berbagai sub-
bidang iimu umum kealaman, sosial
dan humaniora, dan sebaliknya.
Demikian pula dengan kegiatan ilmiah
dan penelitian tenaga akademik dari
kedua bidang iimu tersebut, harus
didorong untuk melakukan kegiatan
ilmiah tambahan di berbagai bidang
iimu yang berbeda. Untuk itu perlu
disediakan fasilitas pelatihan dan
penulisan karya ilmiah berdasar
strategi crossing Studies tersebut.

Selanjutnya dibentuk lembaga
yang bertugas mengembangkan
kegiatan crossing Studies di bidang
penelitian, karya ilmiah dan studi lanjut

84 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xlil Tahun VIll Desember 2005



bagi tenaga didik di UIN/PTI. Lembaga
" ini berkedudukan setingkat pembantu
rektor yang bertanggungjawab kepada
rektor sehingga lebih otonom dan
mandiri. Selain itu lembaga ini juga
bertugas mengembangkan kerjasama
lintas studi dan lintas lembaga internal
dan eksternal dengan berbagai pihak
dan masyarakat luas.

Pada akhirnya perlu disusun suatu
model kurikulum baru yang jika
dikehendaki bisa dilakukan secara
bertahap. Tahap pertama merupakan
tahap transisi, dan selanjutnya bisa
disebut sebagai tahap rekonstruksi,
dan tahap akhir disebut sebagai tahap
pemantapan. Tahap berikut yang
diperiukan ialah menyusun paradigma

baru dengan mematahkan lebih

dahulu semua paradigma ilmu-ilmu
yang sudah mapan sebagaimana telah
dikemukakan di atas.
.Pengembangan peradigma baru
tersebut di atas bisa memakan waktu
cukup lama, mungkin bisa mencapai
hitungan abad, walaupun lebih baik
dimulai. sekarang jika kita memang
memiliki tesis-tesis’ baru yang
meyakinkan kita sendiri. Soalnya ialah
apakah kita secara sungguh-sungguh
memang memiliki tesis-tesis tersebut
atau-sikap kita terhadap ilmu-ilmu yang
sudah: mapan itu lebih- didasari
sentimen ideologis sebagai reaksi
kebangkrutan peradaban. Islam di
tengah kemajuan peradaban Barat.
Mungkin lebih bijak jika pendapat Igbal
dicermati yang menempatkan perada-
ban Barat sebagai kelanjutan tradisi
Islam-'yang sayangnya mengalami
kemandegan sejak lama. Kita bisa

belajar dari iimuan musllm generasy

pertama seperti Ibn Sina, al-Farabn al-
Kindi, dan seterusnya.

HUAUHIWSI,' KOMPETENS], DAN SERTIFIKASI GURY

Hanya setelah masyarakat muslim
mengalami kekalahan politik, ilmu-ilmu
yang kemudian dikembangkan dunia
Barat ditempatkan sebagai imu yang
tertolak. Pengalaman intelektual dunia
Barat itu sendiri memang kemudian
menolak menempatkan bidang
ketuhanan sebagai_ objek kajian.
Namun, melalui restrukturisasi. ilmu-
ilmu- yang selama ini disebut sekuler,
proses pen-saleh-an (pe-makrifat-an)
atau spiritualiasst itmu-ilmu ini mungkin
bisa dilakukan. Inilah wajah bari: tradisi
intelektual Islam sekaligus paradigma
iimu-itmu di lembaga pendidikan tinggi
Islam seperti UIN atau PTAL"

Pada setiap titik silang ilmu dalam
skema di atas, etika ilmu bisa sebagai
basis kesatuan ilmu- |Imu Islamic
Studies dan ilmu- |Imu sekuler.
Pengenalan terhadap etika ilmu
tersebut antara lain bisa dilakukan
dengan cara membagi iimu ke dalam
dua tahapan, yaitu; ‘iimu mumi dan imu
terapan Jika pada tahap terapan

setiap ilmu bisa menunjukkan segi

perbedaan yang semakin tajam, maka
pada tahap murni yang lebih
menonjolkan basis etiknya akan

meémperlihatkan kepaduannya.

. Inti dari apa yang dalam skema di
atas disebut ilmu mumi itulah yang
disebut etika ilmu sebagai titik-masuk
integrasi ilmu, karena di tahap etik
inilah sebenamya semua ilmu bisa
dipadukan atau tidak mengalamij
pertentangan berarti. Bukankah semua
ilmu merupakan konstruksi pikiran atau -
pengalaman yang ujungnya diabdikan
bagl kepentingan kemanusiaan? -
Tujuan kemanusiaan itu pula
sebenamiya yang terbaca dari risalah
kenabian jika ditelusuri basis etik dari
risalah 'kenabian tersebut.

P! FIAl Jurusan Tarbiyah Volume Xill Tahun Vill Dessmber 2005 85



-Abdul MinirMulkhan, Dilema Pendidikan islam dan Guru Agama

Kerja berikutnya yang perlu
dilakukan ialah menyusun ulang ilmu-
iimu Islamic Studies terapan yang
dilakukan bersama dengan menyusun
ulang ilmu-ilmu sekuler terapan.
Melalui kerjasama interdisiplin dari
para ahli yang tersedia di berbagai
perguruan tinggi terkemuka di tanah
air, pekerjaan ini bukan sesuatu yang
mustahil dilakukan. Daya farik proyek
ini terbuka ketika berbagai ilmu sekuler
mulai berada pada situasi kejenuhan
seperti halnya ilmu-ilmu Islamic Studies
yang-tampak mengalami kehilangan
fungsi profetik kenabiannya di tengah
perubahan masyarakat dan perkem-
bangan iptek yang cepat dan luas. _

Langkah Strategis Pengembangan
Perididikan Islam

(Spiritualisasi atau Sufistisasi

Peradaban Global)*

Peradaban modern berpangkal
pengucilan objek metafisika digantikan
paradigma ontologi, berkembang lebih
cepat dari capaian lebih 2000 tahun
sebelimnya. Namun, kemakmuran
ekonomi dari jasa iptek (ilmu
pengetahuan dan teknologi), lebih
dinikmati bangsa-bangsa di kawasan
utara dan ketertindasan bangsa di
kawasan selatan. Muncul praktik
ketidakadilan, pemiskinan, dan
dehumanisasi dalam peradaban
modem.

Masyarakat muslim di kawasan
selatan yang konsisten menempatkan
metafisika sebagai objek kajian,
cenderung mengabaikan dimensi
ontologis fakta-fakta empirik. Bangsa-

bangsa di kawasan ‘ini seperti’
terperangkap pada keasyikan spiritual
tanpa batas..Selain berpendidikan
rendah, miskin, dan diperlakukan tidak
adil, mereka juga disibukkan oleh
berbagai konflik internal. -

Konflik epistemologis menjadi
sentimen ideologis. Ontologisme
memandang ilmu dari objek metafisik
dan penyimpulan metafisika sebagai
mitos. Sementara sakralisasi Islamic
Studies menempatkan iptek modem
sebagai pengingkaran terselubung
kehadiran Tuhan. Bersamaan itu,
dunia seperti tanpa pilihan kecuali
sebagai pengguna setia jasa iptek
modem. . -

Datam situasi demlklan cukup

_menarik spekulasi teoritis fisika dan

sains modern mutakhir yang
mengindikasikan kerinduan objek
metafisika dan spiritualitas (Stephen
Hawking dan Danah.Johar). Namun
peradaban modem tidak cukup berani
melakukan re-renaisance (revolusi
peradaban) yang lebih mungkin
muncul dari bangsa-bangsa tertindas.
Syarat utamanya ialah meletakkan
iimu sebagai iimu dan wahyu sebagai
wahyu serta rasionalitas ontologis
sebagai tahap-awal spiritualitas
metafisik.

Perubahan status IAIN menjadi
UIN bermakna sejarah jika fradisi
intelektual sebelum - kelahiran
ontologisme (abad modern) bisa
ditransformasikan ke dalam tradisi
modem. Dari sini UIN dan. perguruan
tinggi Islam lainnya (PTI atau PTAI),

- bisamenawarkan strategi pemecahan .

14). Abdul Munir Mulkhan, Revolusi Peradaban dalam Spirituahsas: Iptek danl Pragmatisasi
Ritual disusun dan disampaikan dalam acara pemilihan Rektor UIN Sunan Kahjaga Yogyaka:ta

periode 2005-2009 tanggal 20 September 2005

86 JPI FIAl Jurusan Tarbiyah Vo)ume Xill Tahun Vit Degember 2005




problem konflik, praktik ketidakadilan,
pemiskinan dan pembodohan. Namun
untuk itu diperiukan dukungan dana
cukup besar yang tidak cukup
dibebankan pada mahasiswa, bukan
hanya bagi penyiapan ruang kuliah dan
perkantoran, tapi bagi peningkatan
mutu dan rekrutmen dosen serta staf,
penyiapan kurikulum, penelitian dan
laboratorium.

Dengan begitu, maka perlu
dibangun suatu basis epistemologi
dalam pengembangan konsep
pendidikan, pembelajaran, dan
pelembagaan dalam pendidikan Isfam.
Untuk itu pertu dikaji pengalaman
intelektual dan pendidikan masyarakat
Islam sebelum peristiwa perang salib
dan sebelum lahirnya gerakan Pan-
IsjJamisme.

Basis epistemologi pendidikan
(Islam) harus diletakkan bukan
sekedar berbeda dari peradaban
modern Barat, tetapi harus bisa

- melampaui rasio moderitas seperti

telah dikemukakan di atas. Kesadaran
itahiyah tentang keseluruhan realitas
yang tunggal dan sistematis sebagai
basis ontologis pendidikan diletakkan
sebagai titik awal dan akhir
pengembangan dan penerapan iptek.
Tujuan dasar pengembangan dan
penerapan iptek ialah pengembangan
kesejahteraan hidup bangsa dalam
peradaban global. Fungsi pendidikan
kemudian ialah sebagai media
pembelajaran hidup duniawi dan
pengabdian kepada Allah (sabilillah).

.Pengembangan dan penerapan
iptek hanya - berguna Dbagi
kesejahteraan manusia sepanjang
tidak berhenti pada rasionalitas materil.
Kritik rasionalitas iptek merupakan

KUALIFIKAS], KOMPETENSI, DAN SERTIFIKASI GURU

media spiritualisasi objek ontologi
empirik yang memungkinkan manusia -
menyadari kehadiran Tuhan. Ontologi
sebagai dasar filosofis peradaban
modern perlu diletakkan dalam
kesatuan sistematis metafisika.

Cleh karena itu, praktik
pembelajaran perlu dibangun sebagai
langkah strategis berikut :

1. Penempatan tradisi iptek (termasuk
seni} yang rasional sebagai tahap
sistematis pengembangan
kesadaran ilahiah yang spiritual. .

2. Menghidupkan kembali tradisi
intelektual klasik yang tidak
membedakan secara hierarkhis ilmu
kealaman,-sosial dan humaniora;
termasuk Islamic studies.

3. Menggali dan mengembangkan
tradisi lokal (Indonesia dan Jawa,
terutama Sunan Kalijaga) sebagai
pengayaan spiritualitas iptek dan
peradaban global.

4. Pengembangan dan penerapan

iptek sebagai strategi pembelajaran
kehidupan bermasyarakat dan
berbangsa dalam tata pergaulan
dunia global.

5. Pengembangan sistem kehidupan
kampus yang memungkinkan
seluruh warga kampus dan
masyarakat berperan aktif bagi
tujuan UIN atau PTI sesuai
kemampuan intelektual dan
profesionalnya masing-masing.

6. Pengembangan kehidupan kampus
sebagai wujud kesalehan sosial
yang secara pragmatis berguna bagi
penyelesaian berbagai problem
kemanusiaan dalam kehidupan
bangsa dan peradaban global.

Srategi pengembangan

pendidikan (Islam) meliputi : (a)

JPI FIAI Jurusan Tarbiyah Volume Xili Tahun Vill Desember 2005 87



Abdul MiinirMulkhan, Dilema Pendidikan islamdan Guru Agama

pengembagan tradisi intelektual, (b)
penjaminan mutu akademik,
pembelajaran, dan profesionalitas staf,
(c) partisipasi publik (stakeholder), dan
(d) peneguhan keunggulan spiritual.

Praktik pendidikan ‘kemudian
merupakan sinergi semua kekuatan
dan elemen masyarakat ketika pada
akhimya pendidikan dirancang untuk
sebuah tata kehidupan sosial -yang
ideal. Pendidikan adalah bagian dari
kehidupan masyarakat, bahkan
kehidupan masyarakat itu sendiri
adalah® merupakan laboratorium
pendidikan. '

Tradisi intelektual. Menumbuhkan
tradisi intelektual dua sayap;
rasionalitas dan spiritualitas mengatasi
peradaban global materialistik dan
peradaban Islam transenden.

" Ontologisme diletakkan sebagai tahap
sistematis bersentuhan dengan
metafisika ketika Islamic studies tidak
terbatas ilmu yang selama ini IAIN dan
PTI atau PTAI. Kita bisa menyebut ibn
Sina yang ahii kimia, biologi dan medis
sekaligus Islamic studies. Tanpa basis
epistemologis dan tardisi intelektual
demikian, Islamic studies -akan
kehilangan peminat.

Soalnya ialah bagaimana
mentransformasikan tradisi intelektual
muslim klasik ke konstruksi baru yang
kompatibet .dengan problem
peradaban global. Jawabannya antara
lain dengan penelitian substansi etik
(nilai kemanusiaan), konstruksi
epistemologi klasik dan berbagai teori
iptek dalam perkembangan mutakhir.
Di saat yang sama juga perlu dilakukan
pemahaman terhadap pengalaman
intelektual dan keagamaan lokal Jawa,
Sumatera, dan Indonesia Timur. Dari

sini bisa -ditemukan kearifan spiritual
yang kaya guna memperkaya kearifan
spiritual. Islam dan peradaban modem
sekaligus.

Mutu akademik dosen, staf, dan
pembelajaran. Pendidikan lanjut.dan
penelitian dosen diarahkan guna
menumbuhkan tradisi intelektual
otentik didukung kemampuan
profesional staf yang terus
dikembangkan. Pembelajaran disusun
bagi pengayaan pengalaman rasional,
spiritual, dan ritual, tidak terbatas. di
kelas, tapi seluruh kegtatan kampus,
organisasi intra dan ekstra hingga tata
hubungan dosen-staf-mahasiswa.

Sumber dana dan managemen
kehidupan kampus. UIN atau PTAI
dikelola sebagai media kesejahteraan
bersama warga dari tukang sapu
hingga guru besar dan rektor, sengsoro
lan nyuargo bareng. Kesenjangan
kesejahteraan yang terlalu tajam
antara staf terbawah dengan pimpinan
tertinggi kampus, dapat di atasi dengan
managemen keuangan yang terbuka
guna. membangkitkan partispasi
(handarbeni) seluruh warga kampus.

Kerja berjamaah adalah modal
dasar penumbuhan tradisi intelektual
UIN atau PTAI sebagai dasar
pengembangan iptek bervisi ilahi dan
kemanusiaan. Selanjutnya
dikembangkan praktik ritual dan iptek
sebagai jawaban langsung problem
kehidupan warga kampus dan
masyarakat sekitar. Melalui kerja
sistematis dan terprogram serta
melibatkan tiap potensi warga kampus
dan masyarakat luas, maka agenda
besar itu bisa direalisasi. Ketjasama
dengan pengusaha dan pengguna
jasa pendidikan periu.dipertimbangkan

88 JPI FIAI Jurusan Tarbiyah Volume Xiil Tahun vl Desember 2005



sehingga lulusan UIN atau PTAl benar-
benar.bisa diserap pasar sekaligus
diperoleh . dukungan dana bagi
pengembangan UIN/PTI.
Selanjutnya periu disusun suatu
tata kehidupan kampus yang

memungkinkan beragam tradisi Islam.

dan lokal berfungsi agar tiap warga

masyarakat bisa:-memenuhi kebutuhan.

hidupnya. Kini waktunya kehidupan
kampus dibebaskan dari sentimen
ideologis tradisi gerakan yang justru

melumpuhkan semua potensi dan.

kekuatan kaya - yang dimiliki
mahasiswa, dosen, dan karyawan.

Keunggulan spiritual. Melalui

kerjasama semua pihak; dosen yang
ahli dalam pemikiran klasik hingga
sains mutakhir, staf dengan beragam
kemampuan profesional, pencapaian

tujuan besar UIN/PT]; spritualisasi iptek

atau sufistisasi iptek dan pragmatisasi
ritual, bukan mustahil utnuk dapat
dicapai. Tapi, hanya mengandalkan
kemampuan finansial warga kampus
dan dana pemerintah, sulit UIN/PTI
untuk maju walaupun didasari ide-ide
besar yang belum terlalu jelas.
Selanjutnya, dari sinilah kemudian
baru bisa dikembangkan keunggulan
spiritual atau sufi sekaligus keunikan
UIN/PTI yang tidak dimiliki perguruan
tinggi lain. Ini sekaligus sebagai daya
tarik untuk membangkitkan partisipasi
masyarakat dalam negeri dan warga
bangsa-bangsa di dunia. Sudah
waktunya pemikiran ahli-ahli sufi dikaji

dan ditampilkan dalam format dan .

konteks baru iptek dalam aras
global o

KUALIFIKAS!, KOMPETENS, DAN SERTIFIKASI GURY

Kepustakaan |, . .

Abdul Munir :Mlﬁlkhan,‘ Pararelitas
Sains dan Wahyu Antara
Kemutlakan dan_Relativitas
Pemikiran Islam, Makalah untuk
Pelatihan History of Thought USC
.Satunama tanggal 14-19
Nopember 2005 di Balai
Pelatihan- USC Satunama
Sambisari Duwet Sendangsan
Sleman.

., Reposisi llmu dan Ajaran,
Makalah dalam Training of
Trainers (TOT)- Sistem
-Manajemen  Efektif dan
‘Pembelajaran Aktif Bagi

__ Instruktur/ Trainers Calon Dosen

TPTAI se Indonesia Angkatan Il
dan lll dalam topik “Principle
Structure of Science -and
Knowledge in IHE" tgl 13 Agustus
s/d 8 September 2004 dan
September s/d Oktober 2004 di
Hotel Sriwedari Yogyakarta.

, Pengembangan Fungsi
Kesalehan dalam llmu Rekayasa
“Sosial, Makalah Seminar &
Lokakarya “Reintegrasi
Epistemologi Pengembangan
Keilmuan Di IAIN" dengan topik
“Epistemologi dan Paradigma

" limu-limu Sosial dalam Perspektif
Pemikiran Islam” 18-19
' September 2002 di Yogyakarta.

, “Moral Kenabian; Paradigma

Intelektual dalam

Pembangunan Ulumul Qur’an,

Jakarta Nomor; 4/VIl/1997.

Kunkulum Berbasis Ettka Himu,
Makalah untuk Roundtable
Dlscussmn Pengembangan

- JPLEIAI Jurusan,Tarbiyah, Volume Xiil Tahun Vil Desember 2005 89

A -
=, L



Abdul MunirMulkhan, Dilema Pendidikanislam dan Guru Agama

Kurikulum UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, Juni 2004.

, Revolusi Peradaban dalam
Spiritualisasi  Iptek  dan
Pragmatisasi Ritual, Makalah
yang disampaikan pada acara
pemilihan Rektor UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta periode
2005-2009 tanggal 20 September
2005

Alan Ryan, 1977, The Philosophy of
The Social Sciences, London :
The Macmillan Press Ltd.

al-Ghazali, 1982, Mizanul Amal , dalam
edisi terjemahan berjudul
“Timbangan Amal, Semarang :
Toha Putra ' ’

al-Ghazali, 1986, Al-Mungqidz min All-
Dialaal, dalam edisi terjemahan

berjudul “Pembebas dari
Kesesatan”, Gresik : Bintang
Pelajar

Anthony Giddens, 2000, The Third
Way; Jalan Ketiga Pembaharuan
Demokrasi Sosial, Jakarta :
Gramedia.

E. F. Schumacher, Keluar dari Kemelut;
Sebuah Peta Pemikiran Baru,
Jakarta : LP3ES.

. Kecil Itu Indah; limu Ekonomi
yang Mementingkan Rakyat
Kecil, Jakarta : LP3ES.

Fazlur Rahman, 1983, Tema Pokok Al-
Qur’an, Bandung : Pustaka

Frithjof Schuon, 2002, Transfigurasi

Manusia; Refleksi Antrosophia -

Perennialis, Yogyakarta : Qalam.

Kuntowijyo, 1991, Paradigma Islam;
Intepretasi Untuk Aksi, Bandung
: Mizan

Murtadha Mutahhari, 1985,
Masyarakat dan Sejarah; Kritik
Islam atas Marxisme dan Teori
Lainnya, Bandung : Mizan

90 JPI FiAl Jurusan Tarbiyah Volume Xiil Tahun Vill Desember 2005



