
141

Pendahuluan

Poligami berasal dari bahasa Yunani yakni 
apolus artinya banyak dan kata gamos artinya 
perkawinan. Poligami sering diartikan seorang 
laki-laki memiliki istri lebih dari satu orang. 
Poligami merupakan sesuatu yang dibolehkan 
dalam agama Islam sebagai sebuah solusi di 
mana semakin hari jumlah kaum wanitanya 
lebih banyak dari kaum laki-laki. Rasulullah 
Saw. sendiri melakukan poligami bukan 
semata-mata karena hawa nafsu melainkan 
karena alasan dakwah. Rasulullah Saw. 

melakukan poligami pada saat beliau berusia 
53 tahun setelah Khadijah Ra. meninggal 
dunia hingga umur beliau 60 tahun. Pada 
saat itu umur nabi semakin tua, sementara 
tugas dakwah beliau semakin bertambah berat, 
sehingga beliau membutuhkan orang-orang 
terdekatnya dalam rangka menyampaikan 
syariat Islam yang berhubungan dengan 
wanita muslimah.

Islam adalah sebuah agama yang me-
ngerti kebutuhan setiap manusia. Seorang 
laki-laki tentu berbeda dorongan syahwatnya 

IJTIHAD AL-SYAUKÂNÎ DALAM 
TAFSÎR FATH AL-QADÎR: 

TELAAH ATAS AYAT-AYAT POLIGAMI

 Abstract: Ijtihad al-Syaukânî in Tafsir al-Fath al-Qâdir: The Study of Polygamy Verses. Al-
Syaukânî prefersto ban more than four times marriages. His opinion was based on sunnah not 
Alquran because al-Nisa [4] verse 3 wastextuallystill debated by scholars whether the interpretation 
stated the number of two wives, three wives, four wives,or even in sum to nine wives. Even more, 
it was occurred in the period of jahiliyah and the arrival of Islam in which Islam periodically wants 
to restrict this conditions. Al-Syaukani allows polygamy under certain conditions. For example, 
fairness and equity in terms of biologicalandmaterial needs 

 Keywords: al-Syaukânî, ijtihâd, Tafsîr Fath al-Qâdir, polygamy

 Abstrak: Ijtihad al-Syaukânî Dalam Tafsir Fath Al-Qadîr: Telaah atas Ayat-ayat Poligami. Al-
Syaukânî lebih memilih larangan menikah lebih dari empat. Pendapatnya tersebut didasarkan pada 
sunnah bukan berdasarkan dalil Alquran. Alasan atas pendapatnya bahwa karena surat al-Nisa[4] 
ayat 3 itu secara tekstual masih diperdebatkan oleh para ulama, apakah penafsiran ayat tersebut 
untuk menyatakan jumlah bilangan dua istri, tiga istri, empat istri atau justeru penafsirannya 
dijumlahkan semua sehingga menjadi sembilan orang istri. Terlebih hal tersebut terjadi di masa 
jahiliyah dan kedatangan Islam dimana agama Islam secara periodik ingin membatasi kondisi tersebut. 
Al-Syaukânî membolehkan poligami dengan persyaratan tertentu. Misalnya adil dalam hubungan 
biologis, nafkah, dan cinta kasih.

 Kata Kunci: al-Syaukânî, ijtihâd, Tafsir Fath al-Qadîr, poligami

Muhammad Maryono
Politeknik Negeri Jakarta

Jl. Prof. DR. G.A. Siwabessi Kampus Baru UI Depok Jawa barat
E-mail: myahmmad_maryono@yahoo.com



142| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

(libidonya) dengan laki-laki yang lain. Ada 
laki-laki yang merasa puas dengan satu 
istri, tetapi di sisi lain ada lelaki yang baru 
merasa puas bila memiliki istri lebih dari 
satu, karena itulah Islam menjembatani hal 
ini dengan menghalalkan adanya poligami. 
Alasan lain misalnya, seorang istri yang sakit 
berkepanjangan yang tidak bisa melayani 
kebutuhan seksual suami, sementara suami 
sangat membutuhkan hal itu, poligamilah 
yang akhirnya menjadi solusi untuk me-
ngatasi masalah tersebut.

Metode yang digunakan al-Syaukânî 
dalam menjelaskan poligami mengguna kan 
metode makna linguistik atau kaidah-kaidah 
bahasa Arab, lalu kemudian ia mencantum-
kan astar dan riwayat. Sebagaimana ijtihad 
yang dilakukan al-Syaukânî, bahwa poligami 
pada hakekatnya adalah boleh tetapi jika 
takut untuk maka dilarang untuk melakukan 
poligami. Misal beliau memaknai Q.s. al-
Nisâ’ [4]: 3 sebagai “jika kalian tidak bisa adil 
dalam segala hal maka menikahlah dengan 
satu istri saja”. Kalimat inilah yang menjadi 
dalil larangan menambah istri (poligami) 
bagi yang takut untuk tidak bisa adil.1 
Kata “adil” menjadi kunci dalam ijtihad 
al-Syaukânî dalam poligami. 

Tetapi dalam keadaan tertentu, misal 
istri sakit yang berkepanjangan apakah boleh 
menikah lagi? Sudah menikah puluhan 
tahun ternyata istri mandul (dinyatakan 
oleh dokter) sedangkan sang suami masih 
gagah dan ingin memiliki keturunan, apakah 
suami boleh berpoligami? Tulisan ini akan 
mengupas tentang ijtihad al-Syaukânî tentang 
masalah poligami.

Silsilah dan Aktivitas Intelektual al-

Syaukânî

Al-Syaukânî, memiliki nama lengkap 

1 Muhammad ibn Muhammad ‘Alî ibn Muhammad Al-
Syaukânî, Fath al-Qadîr al-Jâmi‘ bain Fannay al-Riwâyah wa al-
Dirâyah min ‘Ilm al-Tafsîr, (al-Qâhirah: Dâr al-Hadîts, 1992), 
Juz 1, h. 677.

Muhammad ibn ‘Ali ibn Muhammad ibn 
‘Abdullâh ibn al-Hasan ibn Muhammad ibn 
Shalâh ibn ‘Ali ibn ‘Abdullâh al-Syaukânî, 
al-Khaulâny, al-Shan’âny (Abû Abdillâh).2 
Demikianlah nama lengkap al-Syaukânî. 
Beliau dilahirkan pada tengah hari Senin, 
28 Dzû al-Qa‘dah 1173 H/1759 M. di 
desa Hijratu Syaukân,3 Yaman Utara,4 
dan meninggal di San’a, pada hari Rabu, 
27 Jumadil Akhir 1250 H/1834 M, di 
Pemakaman Khuza’ah, kota San’a. Sebelum 
ia lahir, orang tuanya tinggal di kota San’a. 

2 Al-Syaukânî, al-Badr al-Thâli’bi Mahâsini Man ba’da al-
Qarn al-Sâbi’ (untuk selajutnya Al-Syaukânî, al-Badr al-Thâli), 
(Bayrût: Dâr al-Ma’rifah, t.th,), jilid. II, s. 215. Dari beberapa 
referensi yang penulis temukan, tidak ada perbedaan tentang 
tanggal lahir dan wafatnya al-Syaukânî. Misalnya, Muhammad 
ibn Ja’far al-Kattâny, al-Risâlah al-Mustathrafah libayani Mashûr 
Kutub al-Sunnah al-Musyarrafah (untuk selanjutnya al-Risâlah 
al-Mustathrafah), (Bayrût: Dâr al-Kutub al-Ilmiyah, 1416 
H./1995 M.), cet. 1, s. 119. ‘Umar Ridhâ Kahâlah, Mu’jam 
al-Mu’alifîn; Tarâjim Mushannifi al-Kutub al-‘Arabiyah (untuk 
selanjutnya Mu’jam al-Mu’alifîn), (Bayrût : Dâr Ihya’ al-Turâs 
al-‘Araby, t.th.), jilid. 11, s. 53. Muhyi al-Dîn ‘Atiyyah dan 
Shalâh al-Dîn, Dalîl Muallafât al-Hadîts al-Syarîf al-Matbûah 
al-Qadîmah wa al-Hadîtsah (untuk selanjutnya Dalîl Muallafât), 
(Bayrût: Dâr Ibn Hazm, 1416 H./1995 M.), cet ke-1, jilid. II, 
s. 725. Abd. al-Rahman ‘Utbah, Ma’a al-Maktab al-‘Arabiyah: 
Dirâsat fi Ummahât al-Mashâdir wa al-Marâji’ al-Muttasilah 
bi al-Turâs (untuk selanjutnya Ma’a al-Maktab al-‘Arabiyah), 
(Bayrût : Dâr al-Auza’i, 1406 H./1986 M.), cet ke-3, s. 99. 
Lihat juga, Ibrahim Ibrahim Hilâl, Qatru al-Waly ‘Alâ Hadits 
al-Wâly (untuk selanjutnya Qatru al-Wâly ‘Ala Hadits al-Wâly), 
(Al-Qahira: Dâr al-Kutub al-Hadîtsah, t.th.), h. 15.

3 Syaukân adalah nama satu desa yang sangat subur dan 
ditempati oleh salah satu suku Khaulan. Antara Syaukân dan dan 
Shan’â tidak sampai perjalanan satu hari jika ditempuh dengan 
berjalan kaki. Menurut al-Syaukânî, sesuai dengan riwayat yang 
bisa dipercaya, Syaukân disebut juga dengan Hijratu Syaukân. 
Yang pasti, alasan penamaan ini karena desa itu melahirkan tokoh-
tokoh besar, ulama, dan sederet pahlawan yang membentengi 
kota Yaman dari serangan Turki dan negara-negara lain yang 
ingin menguasai Yaman. Penisbatan nama al-Syaukânî tidaklah 
sebenarnya karena tempat tinggalnya dan para pendahulunya 
ada di Adnal Syaukân, antara tempat itu dan dirinya ada gunung 
besar yang memanjang yang disebut al-Hijratu, sebagian ulama 
ada yang mengatakan. Al-Syaukânî, al-Badr al-Thâli’ bi-Mahâsin 
Man ba’da al-Qarn al-Sâbi’, jilid 1, (Bayrût : Dâr al-Ma’rifah, t.th), 
h. 481.

4 Yaman adalah salah satu dari jazirah Arab yang paling subur 
dan banyak kekayaan yang datang dari tengah Yaman. Kota Yaman 
selalu menjadi rebutan siasat atau politik. Buktinya khalifah al-
Ma’mûn, telah mengirim pasuk an untuk menduduki Yaman pada 
tahun 204 H dia telah menduduki kota Yaman itu. Seperti yang 
penulis kemukan di atas inilah yang menjadi faktor paling penting 
kenapa Yaman menjadi rubutan serta sasaran Negara-negara pen-
jajah untuk memilikinya. Lihat, Haji ‘Abdul al-Karim Amrullah 
atau lebih familiar dengan sebutan HAMKA, Sejarah Ummat Islam 
Edisi Baru (untuk selanjutnya Sejarah Ummat Islam), (Singapura: 
Pustaka Nasional, 2001), cet. 1, h. 370.



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |143

Namun, ketika musim gugur tiba, ia pulang 
ke Syaukân, yang merupakan kampung asal 
mereka, dan pada waktu itulah al-Syaukânî 
dilahirkan. Tidak lama setelah itu, dibawa 
ayahnya (‘Ali al-Syaukânî) kembali ke San’a.

Ayahnya, ‘Ali al-Syaukânî,5 adalah ulama 
yang terkenal di San’a Yaman. Dia bertahun-
tahun dipercaya oleh pemerintahan imâm-
imâm Qâsimiyah, tepatnya pada masa khalifah 
al-Imâm al-Mahdî al-‘Abbâs ibn Husain di 
wilayah Khaulân, al-Qâsimiyah adalah sebuah 
dinasti Zaidiyyah di Yaman, untuk menjabat 
sebagai qâdhî (hakim agung). 

Berikut ini beberapa guru al-Syaukânî 
yang mengajarkan dalam berbagai disiplin 
ilmu kepadanya antara lain:

1. ‘Ali al-Syaukânî, yang merupakan 
ayahanda beliau sendiri. Dari ayahnya 
inilah, al-Syaukânî belajar Syarh al-
Azhâr dan Syarh Mukhtashar al-Harîrî. 
Kitab ini seperti yang penulis sebutkan 
sebagai kitab fikih paling monumental 
di kalangan Syi’ah Zaidiyyah 

2. Selain kepada ayahnya, al-Syaukânî juga 
belajar Syarh al-Azhâr dari al-Sayyidal-
’Allâmah Abd al-Rahman ibn Qâsim 
al-Madiny (1121-1211 H). 

3. Demikian juga al-’Allâmah Ahmad ibn 
Amir al-Hadai (1127-1197 H), yang juga 
mengajarkan Syarh al-Azhâr kepadanya. 

4. Al-’Allâmah Ahmad ibn Muhammad 
al-Harazî, beliau berguru kepadanya 
selama 13 tahun, mengambil ilmu fiqih, 
mengulang-ulang Syarh al-Azhâr dan 
Hasyiyahnya, serta belajar Bayân Ibn 
Muzhaffar dan Syarh al-Nazhirî dan 

5 Nama lengkapnya adalah, ‘Ali ibn Muhammad ibn 
‘Abdullâh ibn al-Hasan ibn Muhammad ibn Shalâh ibn Ibrâhim 
ibn Muhammad al-‘Afifi ibn Muhammad ibn Razâq. Ada banyak 
silsilah yang disampaikan al-Syaukânî ketika menulis biografi 
nasab ayahnya sampai pada akhirnya al-Syaukânî mengatakan, 
“Sesungguhnya Razâq nasabnya habis sampai di Khaisanah dan 
aku tidak mengatakan Razâq ibn Khaisunah karena untuk ihtiyât, 
karena saya ragu apakah Razâk ibn Khaisunah tanpa ada pemisah, 
sebagaimana aku mendengarkan dari para ahli sejarah, dan ini 
adalah yang paling mashur. Al-Syaukânî, al-Badr al-Thâli’, jilid 1, 
h. 478-479.

Hasyiyah-nya. 

5. Al-Sayyid Al-’Allâmah Ismâ’îl ibn Hasan, 
beliau belajar kepadanya al-Milhat dan 
Syarhnya. 

6. Al-’Allâmah Abdullâh ibn Ismâ’îl al-
Sahmî, beliau belajar kepadanya Qawâ’id 
al-I’râb dan Syarh-nya serta Syarh al-
Khubaishî ‘ala al-Kâfiyah dan Syarh-nya. 

7. Al-’Allâmah al-Qâsim ibn Yahya al-
Khaulânî (1162-1209 H), beliau belajar 
kepadanya Syarh al-Sayyid al-Muftî 
‘ala al-Kâfiyah, Syarh al-Syâfiyah karya 
Luthfillâh al-Dhiyâts, dan Syarh al-Ridhâ 
‘ala al-Kâfiyah. 

8. As-Sayyid al-’Allâmah Abdullâh ibn 
Husain, beliau belajar kepadanya Syarh 
al-Fâmi ‘ala al-Kâfiyah. 

9. Al-’AllamâhHasan ibn Ismâ’îl al-Maghribî 
(1140-1207 H), beliau belajar kepada-
nya Syarh al-Syamsiyyah oleh al-Quthb 
dan Syarh al-‘Adlud ‘ala al-Mukhtashar 
serta men dengarkan darinya Sunan Abû 
Dawud dan Ma’alim al-Sunan. 

10. Al-Sayyid al-Imâm Abdul Qâdir ibn 
Ahmad, beliau belajar kepadanya Syarh 
Jam’u al-Jawâmi’ lil Mahally dan Bahr 
al-Zakhkhâr serta mendengarkan dari-
nya shahîh Muslim, sunan al-Tirmidzî, 
sunan al-Nasâ’î, sunan Ibn Mâjah, al-
Muwaththa` karya ImâmMâlik, dan al-
Syifâ’ karya al-Qâdhî ‘lyâdh. 

11. Al-’Allamâh Hâdî ibn Husain al-Qarany, 
beliau belajar kepadanya Syarh al-
Jazariyyah. 

12. Al-’Allamâh Abd al-Rahman ibn Hasan 
al-Akwa, beliau belajar kepadanya al-
Syifâ karya al-Amir Husain. 

13. Al-’Allamâh ‘Ali ibn Ibrahim ibn Ahmad 
ibn ‘Amir, beliau mendengarkan shahîh al-
Bukhârî dari awal hingga akhir darinya.6

6 Al-Syaukânî, Fath al-Qadîr, juz. I, 28-29; lihat juga, al-
Syaukânî, al-Badr al-Thâli bi Mahâsin Man ba’da al-Qarn al-
Sâbi’, (Bayrût : Dâr al-Ma’rifah, t.th), jilid. II. h. 217-218; lihat 
juga, Qatru al-Wâli ‘alâ Hadîts al-Wâli, h. 41-42



144| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Selain dari guru-guru yang telah di-
sebutkan di atas, masih banyak lagi guru-
guru al-Syakâny yang tidak disebutkan yang 
dapat dilihat di dalam karyanya al-Badr 
al-Thali’.7

Bukan hanya kecerdasan dan kemauan 
tapi juga atas dukungan dan dorongan ayah 
dan lingkungan yang baik, al-Syaukânî dapat 
memberikan perhatian yang lebih terhadap 
ilmu agama. Dalam satu hari satu malam, 
ada 13 pelajaran yang dia ambil dari gurunya 
atau dia ajarkan pada murid-muridnya.8

Karena perhatiannya yang begitu tinggi 
terhadap ilmu agama, al-Syaukânî juga dalam 
beberapa kesempatan berdiskusi langsung 
dengan gurunya, al-‘Allâmah ‘Abd al-Qâdir, 
dalam berbagai disiplin ilmu agama seperti 
ilmu Tafsîr, Hadîts, Ushûl, Nahwu, Sharf, 
Ma’ânî, Bayân, Manthiq, fiqh, Jidâl, dan 
‘Arûdl (seni mengarang puisi). Setelah ia 
mendapatkan berbagai ilmu tersebut, iapun 
mengajarkan kepada murid-muridnya, 
bahkan dalam satu hari ia dapat mengajarkan 
sepuluh mata pelajaran dari berbagai cabang 
ilmu yang ia dapatkan dari gurunya itu.9

Hal tersebut sangat wajar, jika dikemudian 
hari, banyak murid-murid al-Syaukânî yang 
menjadi ulama-ulama berpengaruh dan 
dihormati di tengah-tengah masyarakat 
sepeninggalnya. Di antara murid-murid atau 
ulama-ulama yang berpengaruh dan dihormati 
tersebut, yaitu:

1. Al-’Allâmah ‘Ali ibn Muhammad al-
Syaukânî,10 Al-’Allâmahal-Sayyid 
Muhammad ibn Muhammad Zabarah 
al-Hasany al-Yamânî al-Shan’ânî, yang 
menulis kitab biografi gurunya dalam 

7 Lebih jelasnya mengenai guru-guru al-Syaukânî dalam 
kitabnya, al-Badr al-Thâli, h. 207.

8 Al-Syaukânî, Al-Badr al-Thâli,’ jilid. II. h. 218.
9 Al-Syaukânî, Al-Badr al-Thâli’, jilid. II. h.217-219. 
10 Al-Syaukânî, Muqaddimah Muhaqqiq Tuhfat al-Dzakirîn 

(untuk selanjutnya Muqaddimah Tuhfat al-Dzakirîn), (Bayrût: 
Dâr al-Fikr, t.th.), s. 7. Mengenai murid-murid al-Syaukânî, 
menurut sumber-sumber yang lain menyatakan bahwa entah 
karena alasan apa anak dari al-Syaukânî tidak pernah dimasukkan 
sebagai muridnya, padahal anaknya itu belajar ke ayahnya – 
dalam hal ini -- Al-Syaukânî.

kitab “Nail al-Awthâr min Tarâjim Rajul 
al-Yamân fi al-Qarn al-Tsâlits ‘Asyar”. 

2. Muhammad ibn Ahmad al-Sudy yang 
lahir pada tahun 1178 H. Ia wafat pada 
tahun 1226 H. Muhammad ibn Ahmad 
Masykhûm al-Sa’dy al-Shan’âny. 

3. Al-Sayyid Ahmad ibn ‘Ali ibn Muhsin 
ibn al-Imâm al-Mutawakil ‘Alâ Allâh 
Ismâ’îl ibn al-Qâsim. Ia meninggal pada 
tahun 1222 H.

4. Al-Sayyid Muhammad ibn Muhammad 
ibn Hasyim ibn Yahya al-Syâmî al-
Shan’âny. Ia lahir pada tahun 1178 H. 
dan meninggal pada tahun 1251 H.

5. ‘Abdur Rahman ibn Ahmad al-Bahkalî 
al-Dzamdî al-Syibyâny. Ia lahir pada 
tahun 1180 H. 

Mereka itu adalah sebagian murid-murid 
al-Syaukânî yang menyebarkan dan me ng-
ajarkan karya-karya al-Syaukânî baik di kota 
Yaman maupun daerah-daerah sekitarnya.

Karya-karya al-Syaukânî

Menurut penelitian ‘Abd. al-Rahman 
‘Umairah dalam muqaddimah muhaqqiq, 
karya tulis al-Syaukânî meliputi berbagai 
disiplin ilmu, di antaranya:

1. Kitab-kitab yang masih berbentuk 
manuskrip (Makhthûth):

a. Tafsir ada lima (5 kitab) 

b. Hadis ada sebelas (11 kitab)

c. Akidah ada dua puluh (20 kitab)

d. Fikih ada tujuh puluh empat (74 
kitab)

e. Mantiq ada tiga (3 kitab)

f. Tasawuf dua puluh sembilan (29 
kitab) 11

2. Kitab-kitab yang non manuskrip (sudah 
dicetak):

11 Pengelompokan kitab-kitab tersebut dan berikut jumlah-
nya itu sesuai dengan yang disampaikan atau di informasikan oleh 
‘Abd. al-Rahmân ‘Umairah yang merupa kan pentahqîq kitab Fath 
al-Qadîr. Lihat, Al-Syaukânî, Muqadimah Fath al-Qadîr, h. 33-40.



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |145

 Menurut ‘Abd al-Rahman ‘Umairah, 
kitab-kitab al-Syaukânî yang sudah 
dicetak ada 37 kitab, dalam berbagai 
jenis displin ilmu, seperti tafsir, fikih, 
hadis, dan tasawuf.12

Meskipun karya-karya al-Syaukânî cukup 
banyak baik yang masih manuskrip maupun 
yang sudah dicetak, pada ke nyataan nya 
penulis hanya menjumpai beberapa kitab 
saja yang ada di beberapa perpustakaan 
lingkungan kita, yaitu:

1. Al-Fawâid al-Majmû’ah fi al-Ahâdîts al-
Maudlû’ah.

2. Al-Badr al-Thâli’ bi Mahâsin Man Ba’da 
al-Qarn al-Sâbi’. 

3. Tuhfat al-Dzakirîn Syarh ‘Iddati al-Hishn 
al-Hashîn. 

4. Nail al-Authâr Syarh Muntaqâ al-
Ahbâr. Kitab ini merupakan syarh dari 
kitab hadits-hadits hukum yang telah 
dihimpun oleh Ibn Taimiyyah (w. 
652 H). Karya ini merupakan kajian 
komprehensif tentang hukum Islam. 
Di kitab ini, al-Syaukânî tidak hanya 
mentakhrîj hadis, tapi juga memberi-
kan hujjah hukum yang râjih menurut 
dirinya dan ke banyakan mencerita-
kan tentang ijtihad nya yang disinyalir 
berbeda dengan ulama sebelumnya. 
Menurut keterangan dalam al-Badru al-
Thâli’ yang juga ditulis oleh al-Syaukânî, 
karya tersebut telah dibaca oleh dua 
gurunya yang paling berpengaruh, yaitu 
al-‘Allâmah ‘Abd al-Qâdir ibn Ahmad 
dan al-‘Allâmah al-Hasan ibn Ismâ’îl 
al-Maghriby.13 Kitab ini diterbitkan oleh 
Mathba’ah al-Bâb al-Halaby pada tahun 
1347 H. dan Matba’ah al-Usmâniyah 
pada tahun1357 H., juga al-Maktabah 
al-Azhâriyah al-Qâhirah, pada tahun 
1385 H, serta Dâr al-Fikr, pada tahun 
1419 H.

12 Al-Syaukânî, Muqadimah Fath al-Qadîr, h. 40-43.
13 Al-Syaukânî, al-Badr al-Thâli’, jilid. II. h. 219.

5. Irsyâd al-Fathilâ Tahqîq min ’Ilm al-
Ushûl.

6. Qatru al-Wâli ‘alâ Hadîts al-Wâli yang 
telah ditahqiq oleh Ibrâhîm Hilâl. 

7. Al-Dawa’ al-‘Âjil fi Daf ’i al-‘Aduww al-
Shâ`il.

8. Al-Darâry al-Maudhû’ah fi Syarh al-
Darary al-Bâhiyyah. 

9. Al-Sâ`il al-Jarrâr al-Mutadaffaq ‘alâ 
Hadâ’iq al-Azhâr. 

10. Fath al-Qadîr al-Jâmi’ baina Fannaiy 
al-Riwâyah wa al-Dirâyah min Ilmi 
al-Tafsîr. Inilah kitab yang menjadi 
penelitian dalam tuisan ini. Kitab ini 
dapat kita jumpai di al-Jâmi’ al-Kabîr 
berjumlah enam jilid besar, dengan 
nomor katalog 79, berkodekan “Tafsir”, 
dengan judul Mathla’ al-Badrain wa 
Majma’ al-Bahrain. Sungguh telah salah 
jika Hilâl mengatakan bahwa kitab itu 
adalah karya lain dari al-Syaukânî dalam 
bidang tafsir. Menurut koreksi Abd. al-
Rahman ‘Umairah, kitab tersebut dicetak 
de ngan judul Fath al-Qadîr, sementara 
makhthûthnya berjudul Mathla’ al-
Badrain. Kitab ini telah diterbitkan oleh 
penerbit Matba’ah al-Bâby al-Halaby, 
tahun, 1349 H. Adapun yang dijadikan 
rujukan dalam tulisan ini adalah cetakan 
Riyâd, Dâr al-Nadwah al-‘Alâmiyyah li 
Nasyr wa al-Tauzi’, pada tahun 1426 
H./2005 M. yang berjumlah lima jilid 
dalam kemasan cukup besar.

Demikianlah sebagian karya al-Syaukânî 
yang masih bisa jumpai sekarang ini. 
Menurut informasi yang diberikan oleh 
Abd. al-Rahman, kitab-kitab Al-Syaukânî 
yang sudah dicetak berjumlah 38 kitab.

Kitab Fath al-Qadîr 

1. Sejarah Penulisan

Kitab Fath al-Qadîr adalah salah satu karya 
tafsir yang ditulis oleh Imâm al-Syaukânî 
yang memiliki kemampun mumpuni dan 



146| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

lengkap dalam berbagai ilmu.14 Tentunya, 
kitab Fath al-Qadîr ini tidak begitu saja 
muncul ke permukaan khazanah kitab-
kitab tafsir sebagaimana yang lain, akan 
tetapi didasarkan oleh latar belakang dan 
setting historis. karya tafsirnya mengguna  -
kan konvergensi antara riwâyah dan dirâyah, 
kebanyakan para mufassir hanya meng-
gunakan metode penafsiran yang ber kisar 
pada bahasa Arab saja seperti ilmu balaghah, 
bayân dan badi’nya, sehingga dirasa kurang 
memberikan petunjuk yang banyak kepada 
orang yang tidak paham Bahasa Arab. Misal-
nya saja yang dilakukan oleh beberapa 
ulama dalam menafsirkan Alquran dengan 
kecenderungan kebahasaan (saja), seperti: 
al-Farra’15, Abû Ubaidah16 dan al-Zujjâj.17

14 Pujian atau anggapan terhadap al-Syaukânî ini me nurut 
hemat penulis tidaklah berlebihan, karena memang ada bukti 
yang memadai untuk bisa dijadikan atau alasan bahwa al-Syaukânî 
adalah seorang ulama yang cukup sem purna ilmunya. Hal ini 
didasarkan atas ungkapan ‘Umar Ridhâ Kahâlah dalam Mu’jam 
al-Mu’alifîn, bahwa al-Syaukânî adalah yang memiliki kunyah 
(panggilan) Abû Abdillâh), termasuk seorang ahli tafsir sekaligus 
ahli hadis, seorang fakih, ahli ushul fikih, sejarawan, sastrawan, 
ahli nahwu, ahli logika, dan seorang yang bijak. Lihat, Mu’jam 
al-Mu’alifîn, jilid, jilid. 11, s. 53. Senada dengan ‘Umar Ridhâ 
Kahâlah, Syaih Hasan al-Jamal mengatakan, bahwa tafsir Fath al-
Qadîr, dan Nail al-Authâr (bidang Fikih) merupakan karya terbaik 
yang bisa diketengahkan atau dikonsumsikann kepada manusia. 
Lihat. Muhammad Hasan al-Jamal, Hayâtu al-Aimmah, yang 
telah dialih bhasakan oleh Khaled Muslim dan Imâm Awaludîn, 
(Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2003), cet. ke-1, h. 274.

15 Al-Farra` adalah seorang pakar ahli ilmu nahwu atau 
dalam Islam lebih dikenal ‘Amîr al-Mu’minîn fi al-Nahwî. Ia juga 
seorang maula dari Sarwan, dan Sarwan adalah maula dari Bani 
Abbâs. Namun, meski seorang maula, ia tidak pernah kecil hati 
untuk belajar dan belajar, sehingga tidak heran klau ia dikenal 
julukn tersebut. Hal ini dibuktikan dengan karyanya dalam 
bidang tafsir yang berjudul “Ma’âni Alquran”. Mengenai karyanya 
tersebut, menurut Musthafâ al-Juwaini menyatakan bahwa 
“Ma’âni Alquran” adalah sebuah karya yang menjelaskan tentang 
manhaj penafsiran Alquran yang menitikberatkan pada perhatian 
bacaan yang me rupakan asas atau dasar, landas an pokok untuk 
bisa me mahami Alquran. Lihat, Musthafâ al-Shâwy al-Juwainy, 
Manâhij fi al-Tafsîr (untuk selanjutnya Manâhij fi al-Tafsîr), (Al-
Iskandariyyah: Al-Ma’ârif, t.th.), h. 50. 

16 Abû Ubaidah dilahirkan pada tahun 110 H. Ia juga 
memiliki karya yang berjudul “Majâz Alquran”. Karya ini, 
menurut Musthafâ al-Shâwy al-Juwainy, merupakan karya tafsir 
yang mencoba menafsirkan Alqurana dengan bahasa arab dan 
sastra. Lihat, Manâhij fi al-Tafsîr, s. 59.

17 Al-Zujjâj memiliki nama lengkap Ibrahim ibn al-Sary 
ibn Sahl Abû Ishâq al-Zujjâj. Ia adalah seorang pakar bahasa 
Arab dari kota Mesir, dan meninggal pada tahun 311 H. 
Kemudian untuk melihat sisi disiplin keilmuannya dapat dilihat 
dalam karyanya yang berjudul “Ma’âni Alquran”, sebagaimana 
yang disebutkan al-Juwainy. Lihat, Manâhij fi al-Tafsîr, h. 63.

Sementara di sisi lain, kebanyakan para 
mufassir juga hanya berpegang pada tafsir 
yang menggunakan metode riwâyah saja 
tanpa ada penjelasan tentang riwâyah tersebut, 
seperti yang dilakukan oleh al-Suyûthî dalam 
karyanya al-Durr al-Mantsûr fi al-Tafsîr al-
Ma’tsûr.18 Hal ini, karena mereka bangga 
bahwa tafsir yang meng gunakan riwayat baik 
dari sahabat maupun tabi’în dirasakan benar 
adanya. Padahal, jika ditilik lebih jauh tentang 
riwayat-riwayat mereka itu belum tentu sahih 
kebenarannya.

Dua kondisi di atas, tampaknya mem-
buat keprihatinan al-Syaukânî. Belum lagi 
kondisi masyarakat yang dalam melakukan 
praktek-praktek keagamaan kerapkali ber-
campur dengan khurafat dan bid’ah. Di sisi 
lain ia melihat kemunduran kekusaan Islam 
sudah semakin tak terelakan. Karenanya, ia 
merasa terpanggil untuk turut serta mem-
berikan pencerahan kepada umat Islam. 
Baik terhadap para ulama yang senantiasa 
mendewakan model penfsiran yang bertumpu 
pada bahasa maupun yang menganggap 
bahwa model atau metode penafsiran ‘ala’ 
riwayatlah yang benar.

Kegelisahan yang dirasakannya ternyata 
tidak membutnya putus asa atau skeptis. 
Akan tetapi, karena kecintaan al-Syaukânî 
terhadap ilmu khususnya ilmu-ilmu 
agama—dalam hal ini—sebagai mufassir, ia 
mencoba mengkonvergensi kedua metode 
yang digandrungi para ulama itu, sehingga 
idenya itu ia tuliskan dalam karya sebuah 
tafsir yang diberi nama Tafsir Fath al-Qadîr 
atau lengkapnya berjudul Fath al-Qadîr al-
Jâmi’ baina Fannay al-Riwâyah wa al-Dirâyah

Di antara kitab-kitab yang mempengaruhi 
al-Syaukânî dalam penulisan tafsir-
nya—menggunakan metode konvergensi 
(menggabungkan berbagi kecenderungan)—
adalah tafsir al-Kasysyâf karya al-Zamahsary, 
al-Qurthûbî, Ibn ‘Atiyah al-Andalusy.19

18 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I, h. 71. 
19 Dalam konteks kitab-kitab tafsir yang dibaca baik 

secara otodidak maupun dibaca bersama gurunya, ada pendapat 



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |147

Khusus kitab al-Kasysyâf karya al-
Zamahsary ini dibaca al-Syaukânî bersama 
dengan gurunya al-‘Allâmah al-Hasan 
ibn Ismâ’îl al-Magriby beserta dengan 
Hâsyiyahnya. Sehingga, pada kenyataannya 
sangat mungkin bila tafsir Fath al-Qâdîr 
pada saat ini menjadi referensi yang paling 
otoritatif untuk memahami Alquran karena 
metode penulisannya yang menggunakan 
metode al-riwâyah dan al-dirâyah.20

Namun dalam sebuah karya ilmiah, 
kebaikan dan kelebihan tafsir tersebut tidak 
menutup kemungkinan adanya kekurangan 
dan kelalaian dari penulisnya seperti yang 
diutarakan oleh al-Dzahaby, bahwa kitab 
itu memiliki titik kelemahan terutama 
masalah riwayat hadis atau atsâr sahabat dan 
tabi’în yang luput dari al-Syaukânî untuk 
memberikan takhrîjnya.21 Namun demikian 
apapun hasil karya ulama khususnya kitab 
tafsir atau bidang tafsir sebenarnya tidak 
lain merupakan khazanah intelektual yang 
bernilai tinggi dan patut kita puji.

Kitab tafsir al-Syaukânî secara terdiri 
dari lima jilid yang mencakup surat al-
Fâtihah sampai surat al-Nas. Sebagaimana 
lazimnya kitab-kitab tafsir yang lain, tafsir 
Fath al-Qadîr karya al-Syaukânî juga me-

Ibn Taimiyyah dan al-Suyûthî yang hemat penulis kurang 
terpuji. Menurut Ibn Taimiyyah dalam Muqqadimah al-Tafsîr-
nya menyatakan, bahwa tafsir al-Kasysyâf adalah tafsir yang 
batil dan bid’ah. Lihat, Ibn Taimiyyah, Muqqadimah fi Ushûl 
al-Tafsîr, (Bayrût: Dâr Ibn Hazm, 1418 H-1997 M), s. 76. 
Sedangkan menurut al-Suyûthî dalam al-Tahbîr fi ‘Ilmi al-
Tafsîr, menyatakan bahwa al-Kasysyâf termasuk tafsir yang tidak 
diterima, dan bahkan ia juga mengklaim bahwa penulisnya 
adalah sebagai pelaku bid’ah. Demikian juga sikap al-Dzahaby 
dalam Mizân al-‘I’tidâl yang dikutip oleh al-Suyûthî, me nye-
butkan bahwa hendaknya kita takut kepada kitab tersebut, dan 
menjauhinya. Lihat, al-Suyûthî, al-Tahbîr fi ‘Ulûm al-Tafsîr, 
(Kairo, Dâr al-Manâr, 1406 H-1986 M), h. 330-331. 

20 Dikatakan otorittif menurut hemat penulis, karena 
selama ini dan hingga sekarang ini, metode al-Riwâyah dikenal 
sebagai sebaik-baiknya metode penafsiran dibandingkan metode 
lain. Sedangkan al-dirâyah dikatakan otoritatif karena selain 
menjadi atau sebagai alat untuk mengetahui firman Allah Swt., 
juga adanya berbagai nash-nash atau teks-teks Alquran seperti 
ûli al-albâb, ûli al-abshar dan semisalnya yang menjadi indikasi 
terhadap eksistensi kebsahannya. 

21 Muhammad Husain al-Dzahaby, al-Tafsîr wa al-
Mufassirûn, juz. II. (T.tp.: Maktabah Mush’ab ‘Umair al-Islâmiyah, 
1424 H./2004 M.), h. 44. 

miliki corak dan metode penafsiran.

Menurut Mannâ’ al-Qattân, corak22 
tafsir al-Syaukânî menggunakan pendekatan 
riwayah, penalaran dan pengambilan hukum 
atas ayat-ayat yang ditafsirkan. Padahal tidaklah 
demikian, karena ia sendiri tidak membedakan 
antara manhaj al-Tafsîr dan “al-Laun”.23

Demikian pula Quraish Shihab dan Tim, 
dalam Sejarah dan ‘Ulûm Alquran, tidak 
memberikan pengertian yang berbeda antara 
al-Manhaj (metode) dan al-Laun (corak). 
Menurut mereka, metode penafsiran itu ada 
empat bentuk, tahlîlî, ijmâlî, muqâran dan 
maudhû’î. Kemudian, dari metode tahlîlî itu 
diuraikan lagi menjadi 7 corak, antara lain 1) 
ma’tsûr, 2) ra’yi, 3) fiqh, 4) shûfî, 5) falsafî, 
6) ‘ilmî, dan 6) adâbi ijtimâ’î.24

Bagaimana mungkin seseorang dapat 
melihat corak sebuah tafsir, sementara ia 
sendiri tidak dapat membedakan antara 
konsep “manhaj” dan “laun” yang tidak dapat 
dinafikan begitu saja ketika kita melihat tafsir 
dari sudut pandang metodologis. 

Karena itu, menurut hemat penulis, 
corak penafsiran al-Syaukânî adalah corak 
fiqhi (al-Tafsîr al-Fiqhi). Tafsir dengan 
corak fikih adalah penafsiran Alquran 
yang dibangun berdasarkan wawasan dalam 
bidang fikih sebagai basisnya. Dengan kata 
lain, bahwa tafsir tersebut berada di bawah 
pengaruh ilmu fikih, karena fikih sudah 

22 Corak dalam bahasa Arab diartikan “al-Laun” yang 
berarti warna corak tafsir. “al-Laun” atau warna corak tafsir 
yang dimasud di sini adalah nuansa khusus atau sifat khusus 
yang memberikan warna tersendiri terhadap aktifitas penafsiran. 
Lihat, Abdul Mustaqim (untuk selanjutnya Abdul Mustaqim), 
Madzahib Tafsir: Peta Metodologi Penafsiran Alquran Periode 
Klasik Hingga Kontemporer, (Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003), 
cet.ke-1, h. 81.

23 Mannâ’ al-Qaththân, Pengantar Studi Ilmu Alquran, 
terj. (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1425 H./ 2004 M.), h. 483. 
Dalam terjemahan buku ini memang ada kata corak penafsian 
al-Syaukânî, akan tetapi setelah saya baca di kitab aslinya, 
Mabâhits fi ‘Ulûm Alquran, tidak ada kata al-Laun (corak). 
Oleh karenanya, penulis berkesimpulan bahwa yang dimaksud 
oleh al-Qatthân adalah manhaj penafsiran. Lihat, al-Syaukânî, 
Mabâhits fi ‘Ulûm Alquran, (Bayrût: Muassasat al-Risâlah, 1408 
H-1987 M), h. 389-390. 

24 Quraish Shihab, Sejarah dan ‘Ulum Alquran, (Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 2000), h. 172-194.



148| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

menjadi minat dasar mufassirnya sebelum 
ia melakukan penafsiran.

Hal ini berdasarkan, dari awal penafsiran 
al-Syaukânî selalu menyampaikan tentang 
khilâfiyah (perbedaan) tentang hukum-hukum 
ayat yang dikandungnya. Misalanya ketika 
al-Syaukânî menafsirkan tentang surah al-
Fatihah, ia memberikan berbagai pandangan 
seperti kalimat Bismillâh, apakah kalimat 
tersebut bagian dari surat atau tidak.25

Kemudian, secara metode, tafsir al-
Syaukânî atau Fath al-Qadîr menurut 
pentahqîq, termasuk dalam kategari tafsir 
tahlîlî. Dalam konteks kategori tersebut, 
al-Farmâwy menyatakan tafsir tahlîli adalah 
suatu metode yang menjelaskan makna-
makna kandungan ayat-ayat Alquran yang 
urutannya disesuaikan dengan tertib ayat 
yang ada dalam mushaf Alquran, pen-
jelasan makna-makna ayat, baik dilihat dari 
makna kata atau penjelasan pada umum nya, 
susunan kalimatnya, asbâb al-nuzûlnya, serta 
keterangan yang dikutip dari Nabi, sahabat 
maupun tabi’in.26

Adapun langkah-langkah dari metode 
tersebut ialah setelah ia meneliti, mendalami, 
mengkaji, beberapa kitab tafsir yang menjadi 
pilihannya untuk diikuti metodologinya 
layak nya seorang pembaca yang mengkaji 
kitab-kitab tafsir terdahulu sambil mem-
bandingkannya dengan yang lain, maka akan 
terlihatlah sebagian ulama tafsir ada yang 
fokus tafsirnya dari aspek bahasa, hukum, 
filsafat dan teologi.27

Pengkajiannya terhadap beberapa kitab 
tafsir terdahulu, membuatnya ingin menulis 
sebuah karya tafsir. Dari inspirasi dan ide 
inilah, al-Syaukânî menulis tafsir dengan 
menggunakan metode korvergensi yang men-

25 Al-Syaukânî, Fathul Qadîr, juz. I. h. 78.
26 ‘Abd. Hayyi al-Farmâwy, al-Bidâyah fi al-Tafsîr al-Mudhû’i; 

Dirâsah Manhâjiyah Maudhûiyyah, (t.tp., 1976), h. 17. Lihat juga 
misalnya analisa tentang metodelogi penafsiran yang ditulis oleh 
Islah Gusmian dalam Khazanah Tafsir Indonesia dari Hermeneutik 
hingga Ideologi, (Jakarta: Teraju, 2003), h. 113-114.

27 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. juz. I. h. 46.

cakup semua kencenderungan tafsir seperti 
tafsir Ibn Jarîr, al-Suyûthî, Ibn ‘Atiyah, dan 
Ibn Katsîr. Dalam pada itu, al-Syaukânî juga 
mengemukakan dalam muqadimah tafsir-
nya: ”Sebenarnya saya mengikuti metode 
tafsir terdahulu dan secara keseluruhan tafsir 
itu terbagi kepada dua kategori; pertama, 
memfokuskan metode tafsir periwayatan 
(ma’sûr); kedua, memfokuskan bahasa beserta 
aspek-aspeknya seperti bayân, ma’âni dan badi’-
nya akan tetapi tidak mengunakan metode 
periwayatan sebagai metode yang utama.”28

Meski demikian, al-Syaukânî tetap 
me  ngatakan “bahwa kedua kelompok itu 
sama-sama benar, metode masing masing itu 
tidaklah sempurna dan keduanya harus saling 
bersinergi antara satu dengan yang lainya, 
dan dengan sebab seperti itulah kita dapat 
mengetahui bahwa kedua metode itu harus 
digabungkan, tidak bisa dipisahkan antara 
satu dengan yang lainnya, dan karenanya 
metode tafsir (al-ma’tsûr dan al-mandhûr) 
yang aku gunakan dalam kitab tafsir ini ialah 
metode tafsir kontradiktif yang bersumber 
dari beberapa tafsir yang bertentangan selagi 
memungkinkan di konvergensikan.”29

Al-Syaukânî juga menggunakan metode 
kajian filologi, gramatikal dan bayânî, me-
nguraikan, menyuguhkan tafsir-tafsir yang 
diriwayatkan dari Rasulullah Saw., sahabat, 
tâbi’î, atbâ’ al-Tâbi’în, serta pendapat ulama 
yang diakui oleh mayoritas umat Islam. 
Selain itu, dalam metode riwâyahnya, ia 
terkadang menyebutkan sanad-sanad yang 
dha’if, apakah dengan tujuan untuk me-
nguatkan tafsirnya sendiri atau supaya 
sesuai (sinkron) dengan maksud bahasa 
Arab. Bahkan, secara jujur al-Syaukânî me-
nyebutkan bahwa untuk perawi hadis tanpa 
ada penjelasan sanad karena mereka telah 
dianggap masyhur tentang perawi tersebut 
karena ia telah mendapatinya dalam beberapa 
kitab tafsir seperti Ibn Jarîr, al-Qurthûbî, 

28 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 46.
29 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. juz. I. h. 47.



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |149

Ibn Katsîr, dan al-Suyûthî.30

Namun demikian, al-Syaukânî tetap 
mempercayai bahwa tidak mungkin mereka 
(para ahli tafsir) menyebutkan hadis dha’if 
dan tidak menjelaskannya, dan bahkan tidak 
boleh juga dikatakan bahwa mereka itu tahu 
kedha’ifan hadis tersebut, karena boleh jadi 
mereka mengutipnya tanpa mengetahui 
adanya sanad (yang lengkap) dan “seperti 
itulah yang aku tahu”. Lebih lanjut, ia 
menyatakan seandainya mereka tahu sanad 
hadis itu lengkap dan ternyata sanadnya 
sahih maka mereka pasti menjelaskanya, 
sebagaimnana seringnya mereka menjelas kan 
sahih atau hasannya sebuah hadis. Dalam 
konteks seperti itu, ia menyatakan: “Barang 
siapa yang menemukan sumber-sumber hadis 
yang mereka (para mufassir) kutip dalam 
kitab tafsir mereka maka telitilah sanad-
sanadnya, dan seperti itulah cara yang benar 
insya Allah.”31

Misalnya saja, tafsir al-Suyûthî (al-
Durr al-Manstûr), yang mencakup tafsir-
tafsir ulama salaf pada umumnya telah 
dikorelasikan langsung kepada Nabi, dan 
sahabat, dan sangat jarang yang tidak di -
cantumkan oleh al-Suyûthî.32 Hal ini, 
karena tafsir tersebut mencakup segala hal 
yang dibutuhkan dalam tafsir, dengan me-
ringkas lafazh-lafazh yang berulang-ulang 
tapi maknanya tetap satu.

Demikian halnya al-Syaukânî, yang men-
cantumkan faidah-faidah yang tidak tercantum 
dalam tafsir al-Suyûthî. Akan tetapi, al-
Syaukânî masih menemukan faidah-faidah 
itu dalam tafsir lain di antara tafsir-tafsir yang 
menggunakan metode riwâyah, atau secara 
arti luas memiliki faidah-faidah yang mem-
butuhkan koreksi (ke-shahîh-an, hasan, dla’îf, 
kritik, kompromi, atau men-tarjîh-kanya).33

Karena itu, menurut hemat penulis secara 

30 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 47. 
31 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 47. 
32 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 47. 
33 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 47. 

karakteristik bahwa tafsir al-Syaukânî atau 
Fath al-Qadîr selain memiliki banyak manfaat 
secara keilmuan, juga disertai dengan tahqîq 
(penelitian),asbâb al-nuzûl, dan mencakup 
faidah-faidah dan be berapa tambahan kaidah 
seperti dalam kitab-kitab tafsir lain yang 
kemudian tidak menafikan suatu rujukan 
yang bersumber atau mengambil dari tafsir-
tafsir al-dirâyah yang diakui (refsentatif ), lalu 
dianalisis.

Dengan demikian, dari uraian-uraian di 
atas, secara global metode yang digunakan 
al-Syaukânî dalam tafsirnya adalah sebagai 
berikut:34

1. Konvergensi riwâyah dan dirâyah, serta 
melakukan tarjîh terhadap pendapat-pen-
dapat yang ada di dua metode tafsir ter-
sebut setelah sebelumnya ia bandingkan.

2. Sangat memperhatikan aspek bahasa 
karena bahasa Arab mengandung i’râb, 
bayân, badî’, ma’ânî. 

3. Memperhatikan atau mencari perubahan 
akar kata dengan mentashrif ulang kata-
kata yang musytaq, dan menurutnya 
hal seperti inilah yang harus dilakukan 
oleh orang yang ingin menafsirkan 
Alqura’an.

4. Memperhatikan periwayatan hadis dari 
Rasulullah. Dalam konteks riwayat ini, al-
Syaukânî berpendapat bahwa hadis yang 
dihubungkan kepada Nabi Muhammad 
Saw. itu sangat sedikit jika dilihat dari 
aspek periwayatan (dari jalan/jalur) 
sahabat dan tâbi’în, dan mayoritas riwayat 
hadis yang digunakan dalam tafsirnya 
berasal dari Ibn Abbâs, ‘Alî ibn Abî 
Thâlib, dan dari sahabat-sahabat yang lain 
yang tidak disebutkan satu persatu. Pada 
umumnya, tafsir al-Syaukânî bersandar 
kepada Ibn Jarîr, Abî Hâtim, Abd. al-
Razzîq’ dan Abd. ibn Hamid, serta ulama 
mutaakhirîn yang bersandar kepada tafsir 
Ibn Katsîr dan al-Suyûthî.

34 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. I. h. 47-49.



150| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

5. Memperhatikan kajian terhadap qira’ah 
yang sahih dan syadz. Tidak sedikit al-
Syaukânî memulai dengan mengkaji 
riwayat sahih yang kemudian diikuti 
riwayat yang syadz. Serta senantiasa 
mem peringatkan ke-syadz-an hadis ter-
sebut.

6. Selain semuanya itu, al-Syaukânî juga 
menambahkan dalam tafsirnya beberapa 
kaidah yang cukup memiliki faidah-
faidah.

Sedangkan tafsir Fath al-Qadîr untuk 
atau dapat dinilai dalam kategori tafsir 
yang menggunakan metode tahlîlî, menurut 
Muhammad Hasan ibn Ahmad al-Ghumârî 
secara rinci menyatakan sebagai berikut:35

1. Menjelaskan mâkiyah dan madâniyah

2. Menjelaskan keutamaan surah

3. Menjelaskan huruf munqata’ah

4. Memperhatikan bahasa, asbâb al-nuzûl 
dan gramatika bahasanya

5. Menguraikan makna ayat secara global 

6. Menutup tafsir suatu ayat dengan riwâyah 
dan atsâr

Demikian corak dan metode tafsir al-
Syaukânî atau Fath al-Qadîr yang men-
deklarasikan tafsirnya menggunakan “metode 
konvergensi antara riwâyah dan dirâyah”.

2. Sistematika Penulisan

Dalam penulisan kitab tafsir, dikenal adanya 
sistematika, dan biasanya dalam sistematika, 
paling tidak ada tiga pola. 

Pertama, sistematika mushhafi,36 yaitu 
penyusunan kitab tafsir dengan berpedoman 
atau didasarkan pada tartib susunan ayat-
ayat dalam mushhaf, dimulai dari surah al-
Fatihah, al-Baqarah dan seterusnya. 

35 Al-Syaukânî, Muqaddimah Fath al-Qadîr, juz. juz. I. h. 49.
36 Amîn al-Khûlî, Manâhij Tajdîd, (Mesir : Dâr al-Ma’rifat, 

1961), h. 300.

Kedua, sistematika nuzûlî,37 yaitu dalam 
menafsirkan Alquran berdasarkan kronologis 
turunnya surat-surat Alquran seperti yang 
dilakukan oleh Muhammad ‘Izzah Darwazah38 
dalam tafsirnya yang berjudul al-Tafsîr al-
Hadîts.

Ketiga, sistematika maudlûî, yaitu me-
nafsirkan Alquran berdasarkan topik-topik 
tertentu dengan mengumpulkan ayat-ayat 
yang ada hubungannya dengan topik ter-
tentu kemudian ditafsirkan.

Kemudian, mengenai kemasan tafsir 
Fath al-Qadîr, al-Syaukânî dalam menulis 
tafsirnya terkemas dalam lima jilid besar39—
menggunakan sistematika mushhafî, yakni 
sistematika yang didasarkan pada tartib 
susunan ayat-ayat Alquran.

3. Sumber Penulisan

Sumber-sumber yang dijadikan rujukan 
oleh al-Syaukânî dalam menulis kitab 
tafsirnya meliputi berbagai bidang ilmu 
antara lain:

a). Sumber Tafsir

Kitab-kitab tafsir yang menjadi sumber al-
Syaukânî antara lain:

1)  Tafsir Ibn Jarîr al-Thabarî (w. 310 H.), 

2)  Tafsir Abî Hâtim (w. 227 H.), 

3)  Tafsir Abd. al-Razzâq (w. 211 H.)

4)  Abd. ibn Hamid, serta 

5)  Tafsir dari kalangan muta’akhirîn se perti 
tafsir Mafâtih al-Ghaib karya Fakhr al-dîn 
al-Râzî (w. 606 H.), tafsir al-Muharrar 

37 Manâhij Tajdîd, s. 300. 
38 Untuk lebih jelasnya mengenai penafsiran Alquran 

berdasarkan kronologis turunnya surat-surat Alquran dapat 
dilihat pada, Muhammad ‘Izzah Darwazah, al-Tafsir al-Hadits. 
I-XII (Mesir: Isâ al-Bâbi al-Halabî, t.th.). 

39 Kemasan lima jilid besar ini merupakan kemasan asli dari 
penulis maupun kemasan setelah dilakukan tahqîq dan takhrîj 
oleh ‘Abd al-Rahman ‘Umairah yang bekerja sama dengan Badan 
Lajnah Tahqiq ‘Ilmiyah di Penerbitan Riyâdl, Arab Saudi.



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |151

al-Wâjiz karya Ibn ‘Athiyyah (w. 546 
H.), tafsir al-Kasysyâf karya Zamakhsyari 
(w. 538 H.), tafsir Alquran al-‘Azhîm 
karya Ibn Katsîr (w. 774 H.) dan tafsir 
al-Durar al-Manshûr karya al-Suyûthî 
(w. 911 H.). 

b). Sumber Hadis

Dalam menafsirkan Alquran, al-Syaukânî 
mengambil dari berbagai macam hadis, akan 
tetapi yang disebutkan secara jelas hanya 
al-Shahîhain, yakni Shahîh Bukhârî karya 
Ismâ’îl ibn Ibrahîm al-Ju’fî (w. 256 H.) 
dan Shahîh Muslim (w. 261 H.). Meskipun 
tidak menafikan riwayat-riwayat lain yang 
dikeluarkan oleh Ahmad ibn Hanbal (w. 241 
H.), Dârimi (w. 255 H), Ibn Mâjah ( w. 
273 H.), Abû Daud (w. 275 H.), Tirmidzi 
(w. 279 H.), Nasâi (w. 303 H.) dan Hâkim 
(w. 405 H.). Adapun untuk riwayat hadis 
dalam tafsir al-Syaukânî mayoritas berasal 
dari ‘Abdullâh ibn ‘Abbâs/Ibn Abbâs dan ‘Ali 
ibn Abi Thâlib akan tetapi tidak sedikit pula 
ia mengambil riwayat-riwayat dari sahabat 
selain mereka.

c). Sumber Ilmu Bayân dan Bâdî’

Dalam menafsirkan Alquran, selain me-
ngambil tafsir-tafsir tersebut di atas, al-
Syaukânî juga mengambil karya-karya tafsir 
yang menitikberatkan pada kedua ilmu 
tersebut. Sayangnya, al-Syaukânî tidak me-
nyebutkan karya-karya tersebut.

Ijtihad al-Syaukânî tentang Poligami

Kita ingin mengetahui bagaimana asy-
Syaukâny dalam tafsirnya menjawab per-
tanyaan, bagaimana hukum poligami yang 
sesungguhnya. Disebutkan dalam Q.s. al-
Nisa’ [4]: 3, sebagai berikut:

Dan jika kamu takut tidak akan dapat ber-
laku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang 
yatim (bilamana kamu mengawininya), Maka 
kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu 
senangi: dua, tiga atau empat. Kemudian jika 
kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, 
Maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-
budak yang kamu miliki. yang demikian 
itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat 
aniaya.

Metode yang di gunakan al-Syaukânî 
sebelum menafsirkan ayat, ia men jelskan 
makna—makna linguistsik atau kaidah-
kaidah bahasa Arab, lalu kemudian ia 
mencantumkan astar dan riwâyat. Al-Syaukânî 
mengatakan bahwa Q.s. al-Nisâ’ [4]: 3 ini 
berhubungan ( ) dengan ayat 
sebelum nya yaitu perintah untuk merawat 
anak yatim, memberikan harta anak yatim, 
serta larangan mencampuradukkan harta 
anak yatim dengan harta mereka. Kemudian 
mereka diper bolehkan untuk menikahi 
anak yatim itu manakala mereka para wali 
bisa adil dalam mahar dan sebagainya. 
Manakala mereka tidak bisa adil dalam 
mahar dan lainnya maka Allah melarang 
untuk menikahinya, tetapi jika mereka bisa 
adil maka Allah memperbolehkan untuk 
menikahinya. 

Seperti yang sudah dikemukakan di 
atas ia banyak menjelaskan dalam tafsirnya 
ma’nâ mufrodât, dalam ayat ini ia mencoba 
mendiskusikan makna  dengan mengambil 
beberapa riwayat dari ulama sebelumnya. 
Abû Ubaidah mengatakan  diartikan: 
“jika kalian yakin.” Sementara ulama yang 
menjelaskan kalimat itu bermakna: “kalian 
berprasangka.” Ibn ‘Atiyah menjelaskan bahwa 
kalimat ini dipahami dengan “berprasangka” 
bukan yakin artinya apabila orang ragu untuk 
tidak bisa berbuat adil dengan anak yatim 
maka tinggalkanlah mereka dan menikahlah 
dengan wanita selainnya. 



152| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Al-Syaukânî dalam masalah ini mem-
berikan tarjîh pendapat yang pertama 
bahwa “khiftum” dipahami dengan yakin, 
maksudnya jika kalian yakin tidak bisa 
berbuat adil dengan menikahi mereka 
maka….”

Selanjutnya al-Syaukânî juga men jelas-
kan bahwa makna “i i” menurut ahli 
bahasa Arab bermakna “al-Adlu” adil. Adil 
dalam semua yang diberikan kepada istri-
istri mereka. Kalimat yang digunakan Al-
Syaukânî adalah “al-‘adlu fi al-Qasamah 
wa ghairuhu” adil dalam giliran dan yang 
lain-lain.

Kata  menurut al-Syaukânî adalah 
mâ mausûlah (penghubung) antara ayat 
sebelumnya. Sehingga ayat ini menurutnya 
adalah: “nikahilah wanita yang baik-baik 
(halal), maka apa saja yang diharamkan 
Allah berarti tidak baik.” 

  menurut Al-Syaukânî adalah 
dibaca nasab berkedudukan sebagai badal 
(peganti dari mâ) sehinggga kalimat ini 
tidak menjelaskan jumlah keseluruhan akan 
tetapi adalah pilihan dua-dua, tiga-tiga, atau 
empat-empat. Mereka diperintahkan untuk 
memilih jumlah yang sudah disebutkan oleh 
nas tersebut.

Perintah menikah dalam ayat ini 
untuk semua orang, tetapi pemahamannya 
untuk individu yang benar-benar adil, 
perintah ini sama dengan firman Allah:

,  
 dan semisalnya. 

Jadi maksud firman Allah ini adalah supaya 
masing-masing kalian menikahi wanita mana 
saja yang baik (halal) dua-dua, tiga-tiga dan 
atau empat-empat. Inilah yang dimaksud 
makna bahasa Arab ini, ayat ini diperdebatkan 
kehujjahannya, dalil ini diperkuat dengan 
pangkal ayatnya “Jika kalian khawatir….” 
perintah ayat ini untuk semua orang tetapi 
pengertiannya di persempit hanya untuk 
individu yang benar-benar adil. Al-Syaukânî 
menekankan yang paling utama dalam 
masalah ini adalah haramnya beristri empat 

merujuk kepada sunnah bukan dengan dalil 
Alquran.40

Pendapat al-Syaukânî yang menyatakan 
bahwa haramnya menikah lebih dari empat 
itu berdasarkan “Sunnah” bukan berdasarkan 
“Dalil Alquran”, alasannya karena Q.s. al-
Nisa’ [4]: 3 itu, secara tekstual masih diper-
debatkan oleh para ulama, apakah penafsiran 
ayat tersebut untuk menyatakan jumlah 
bilangan dua istri, tiga istri, empat istri atau 
justru ayat “matsnâ wa tsulâsa wa rubâ’” itu 
penafsirannya dijumlahkan semua sehingga 
menjadi sembilan orang istri. Karena terjadi 
perdebatan di kalangan ulama, mungkin 
akhirnya Al-Syaukânî lebih memilih larang an 
menikah lebih dari empat dengan me rujuk 
kepada hadis-hadis sahih.41

Al-Syaukânî juga mengkritik para 
mufassir dan ulama sebelumnya yang 
me ngatakan bahwa dihalalkan menikahi 
Sembilan wanita dengan dalih bahwa huruf 
“ ” dalam ayat ini bermakna jâmi’ (me-
ngumpulkan). Ia mengatakan bahwa orang 
itu telah bodoh dalam makna bahasa Arab 
( ), ia mengatakan dalam ayat 
ini Allah tidak menggunakan “ ” yang 
makna   nya untuk memilih karena kalau 
misal  nya dikatakan “kalian nikahilah dua 
atau tiga atau empat, kalimat tersebut masih 
mengandung pertanyaan lagi. Kalimat atau 
maknanya untuk memilih dan pilihan itu 
tidak terbatas jumlahnya. Karena itulah Al-
Syaukânî mengatakan tidak diperbolehkan 
bagi seseorang untuk memilih lebih dari 
jumlah empat tersebut. 

Selanjutnya ia menjelaskan maksud ayat 
( ) maksudnya adalah maka 
kalian nikahilah satu wanita saja, ini sama 
dengan firman Allah sebelumnya: “nikahilah 
apa yang menyenangkan kalian..” ada yang 
menafsirkan” maksudnya kalau kalian takut 

40 Al-Syaukânî, Fath al-Qadîr, Juz 1, h. 677.
41 Kalimat yang dimaksud adalah sebagai berikut:

Lihat. Al-Syaukânî, Fath al-Qadîr, Juz 1, h. 678.



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |153

untuk tidak bisa adil maka tetaplah satu 
atau pilihlah salah satu dari mereka”. Al-
Syaukânî memilih pendapat yang pertama: 
yakni jika kalian tidak bisa adil dalam segala 
hal maka menikahlah dengan satu istri aja. 
Kalimat inilah yang menjadi dalil larangan 
menambah istri (poligami) bagi yang takut 
untuk tidak bisa adil. Sementara Imam al 
Kisai menjelaskan satu istri itu akan lebih 
menenangkan. 

Diriwayatkan dalam “Shahihayn” bahwa 
ayat ini, diturunkan berkenaan dengan per-
tanyaan Urwah ibn Zubair, Urwah adalah 
keponakan Aisyah, istri Rasulullah Saw., ia 
kerap kali bertanya kepada Aisyah tentang 
masalah Agama yang musykil. Urwah ibn 
Zubair juga murid Aisyah. Ia mengklarifikasi 
tentang sejarah dibolehkannya menikahi 
wanita sampai 4 orang, sebagai berikut:

Telah diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim 
dan yang lainnya, sesungguhnya ‘Urwah ibn 

al-Zubayr bahwa dia bertanya kepada ‘Aisyah 
radliallahu ‘anha tentang firman Allah yang 
artinya: (“Jika kamu khawatir tidak dapat 
berlaku adil …. seterusnya hingga …empat-
empat”. (Q.s. al-Nisa’: 3), maka ia menjawab: 
“Wahai anak saudari ku, yang dimaksud 
ayat itu adalah seorang anak perempuan 
yatim yang berada pada asuhan walinya, 
hartanya ada pada walinya, dan walinya 
ingin memiliki harta itu dan menikahinya 
namun ia tidak bisa berbuat adil dalam 
memberikan maharnya, yaitu memberi 
seperti ia memberikan untuk yang lainnya, 
maka mereka dilarang untuk me nikahinya 
kecuali jika mereka bisa ber buat adil pada 
mereka, dan mereka mem berikan mahar 
terbaik kepadanya, mereka di perintahkan 
untuk menikahi wanita-wanita yang baik 
untuk mereka selain anak-anak yatim 
itu”. ‘Urwah berkata, lalu ‘Aisyah berkata, 
kemudian orang-orang me minta fatwa kepada 
Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam setelah 
turunnya ayat ini; wayastaftûnaka finnisaa’ 
(dan mereka me minta fatwa ke padamu 
tentang para wanita) hingga firman-Nya; 
watarghobûna antankihûhunna (dan kalian 
ingin menikahi mereka) dan yang disebutkan 
Allah pada firmanNya bahwa; yutla ‘alaikum 
fil kitab (telah disebutkan untuk kalian di 
dalam Alquran) ayat pertama yang Allah 
berfirman didalamnya ada kalimat; wa in 
khiftum allâ tuqsitû fi al-yatâmâ fankihû mâ 
thâba lakum minan nisâ’ (jika kalian tidak 
bisa berbuat adil kepada anak-anak yatim, 
maka nikahilah wanita-wanita yang baik 
untuk kalian), ‘Aisyah berkata, dan firman 
Allah pada ayat yang lain; watarghobûna 
an tankihûhunna (dan kalian ingin untuk 
menikahi mereka) yaitu keinginan kalian 
untuk menikahi anak perempuan yatim 
yang kalian asuh ketika ia sedikit hartanya 
dan kurang menarik wajahya, maka mereka 
dilarang untuk menikahi mereka karena 
semata hartanya dan kecantikannya dari 
anak-anak perempuan yatim kecuali dengan 
adil disebabkan ketidak tertarikan mereka 
kepada perempuan yatim itu.”

Al-Syaukânî juga meriwayatkan hadis 
sahih yang lain dari Aisyah, dia ber kata, 
“ayat ini diturunkan berkenaan dengan 



154| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

seorang laki-laki yang mengasuh anak yatim 
perempuan, laki-laki tersebut menjadi wali-
nya dan dia juga menjadi ahli warisnya, 
Anak itu mempunya harta dan tidak ada 
orang lain yang akan memepertahankannya. 
Tetapi anak itu tidak dinikahinya, sehingga 
berakibat kesusahan bagi anak itu dan 
rusak lah kesehatannya, maka turunlah ayat 
ini;” dan jika kamu takut tidak akan dapat 
Berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan 
yang yatim (bilamana kamu mengawininya), 
Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang 
kamu senangi..”maksudnya ambil yang halal 
bagimu dan tinggalkan yang menyusahkan 
bagi anak itu.

Al-Syaukânî mengatakan banyak sekali 
hadis yang serupa dengan jalur yang berbeda-
beda. Misalnya riwayat Ibn ‘Abbas ia berkata 
bahwa dulu seorang laki-laki menikahi anak 
yatim dengan hartanya sesukanya mereka, 
maka Allah melarang perbuatan ini.

Berdasarkan riwayat shahih dari Aisyah 
inilah dan beberapa riwayat yang lain yang 
menjelaskan tentang poligami, maka al-
Syaukani berpendapat bahwa Q.s. al-Nisâ’ 
[4]: 2 dan 3 adalah perintah memelihara 
anak yatim perempuan serta dibolehkannya 
menikahi mereka lebih dari satu sampai 
empat, kalau mereka para wali yakin bisa 
berlaku adil.

Seperti yang dijelaskan di atas bahwa 
al-Syaukânî berpendapat menikahi anak 
yatim atau wanita selainnya di batasi dengan 
empat orang saja, dengan catatan mereka 
bisa adil kepada semua istrinya itu. kalau 
tidak bisa adil maka ia memerintahkan 
untuk menikah dengan satu wanita saja. 
Dalam tafsirnya ia menguatkan ijtihadnya 
itu dengan meriwayatkan pendapat banyak 
hadis Rasulullah Saw. Pendapat sahabat dan 
atsar Tabi’in diantaranya adalah:

1. Dari imam Syâfi’i, Ibn Abi Syaybah, 
Ahmad, al-Tirmidzi, Ibn Mâjah, al-
Nakhasi, al-Dâruqutnî, dan al-Baihaqî 
bersumber dari Ibn Umar, se sungguh nya 
Ghilân ibn Salamah al-Syaqavi masuk 

Islam ia memiliki sepuluh wanita (istri), 
maka Rasulullah bersabda ke padanya: 
“pilihlah diantara mereka itu” dalam 
riwayat yang lain:” tahanlah di antara 
mereka empat orang dan cerai kanlah 
selebihnya”.

  Al-Syaukânî termasuk orang yang 
sangat teliti dengan matan dan sanad 
hadis, maka hadis ini juga mendapatkan 
perhatian khusus darinya, ia mengatakan 
hadis ini menurut Imam Tirmidzi: ”tidak 
baik” (ghaira mahfudz), tapi banyak sekali 
riwayat yang memperkuat status hadis 
ini diataranya yang diriwayat kan oleh 
Malik dari Zuhri Mursal, Abû Zur’ah 
mengatakan hadis ini Shahih. Dia 
memberikan tarjîh hadis yang shahih 
adalah riwayat yang datang dari Syu’aib 
dan lainnya dari bapaknya, jadi bukan 
dari ibn Umar.

  Seperti uraian di atas bahwa al-
Syaukânî bila mencantumkan hadis dha‘îf 
atau hadis bermasalah maka ia akan 
memberikan hadis-hadis penguatnya. 
Termasuk dalam kasus ini ia me riwayat-
kan banyak hadis karena hadis-hadis 
ini satu dengan yang lainnya saling 
menguatkan.

2. Riwayat Abu Dâwud dan ibn Mâjah 
dalam sunannya mereka, dari ‘Umair 
al-Asadi, ia berkata: aku masuk Islam 
dan aku memilki delapan istri, lalu 
aku menceritakan ini kepada Nabi 
Muhammad Saw. Maka Rasulullah 
ber sabda: “pilihlah di antara delapan 
orang itu empat orang saja.” menurut 
ibn Kasir hadis ini sanadnya Hasan.

3. Imam Al-Syâfi’i dalam Musnadnya dari 
Naufal ibn Mu’awiyyah al-Dayli ia ber-
kata:”Aku masuk Islam dan aku me miliki 
lima orang istri, maka Rasulullah bersabda: 
“tahanlah yang empat dan ceraikanlah 
yang lainnya.”

4. Ibn Mâjah dan al-Nakhâsi dari Qays 
ibn al-Hâris al-Asadi, ia berkata: “aku 
masuk Islam dan aku memilki delapan 



Muhammad Maryono: Ijtihad Al-Syaukani dalam Tafsir Fath Al-Qadîr |155

istri, maka aku mendatangi Rasulullah 
Saw. mengabarkan masalahku ini, maka 
Rasulullah Saw. menjawab: “pilihlah 
empat dan ceraikanlah yang lainnya.” 
Maka aku mengerjakannya.

Demikianlah hadis-hadis yang menjadi 
dasar rujukan al-Syaukânî untuk menyatakan 
bahwa legalnya poligami dibatasi dengan 
empat istri, itupun dengan persyaratan 
tertentu. Al-Syaukânî juga meriwayatkan 
kesepakatan para sahabat Rasululllah Saw. 
bahwa: “seorang budak tidak boleh me-
ngumpulkan istri lebih dari dua orang.”

Qatadah mengatakan ketika menafsirkan 
ayat ini: apabila kamu takut tidak bisa 
berlaku adil dengan empat orang istri maka 
nikahilah tiga orang, kalau tidak bisa adil 
juga maka nikahilah tiga orang, kalau tidak 
bisa juga adil nikahilah dua, dan terakhir 
kalau kamu tidak bisa adil dengan dua 
orang maka nikahilah satu saja, kalau kamu 
khawatir tidak bisa adil juga maka nikahilah 
budakmu satu aja. 

Kutipan-kutipan itu menunjukkan bahwa 
al-Syaukânî bersikap sangat hati-hati dalam 
persoalan hadis, baik sanad dan matannya. 
Tampaknya ia sadar bahwa sebagian besar 
kritik terhadap tafsir bi al-ma’stur di masa 
lalu, karena pola pencantuman semua riwayat 
yang tidak selektif. Karena itu, al-Syaukânî 
mencoba untuk menghindari hal itu 
dengan meriwayatkan banyak hadis dengan 
menjelaskan kwalitas riwayat tersebut.

Penutup

Berdasarkan uraian di atas kita bisa me-
ngambil kesimpulan bahwa al-Syaukânî 
membolehkan poligami dengan persyaratan 
tertentu, misalnya adil. Adil dalam hubungan 
biologis, nafkah, cinta kasih dan yang 
lainnya. Kalau tidak bisa berlaku adil maka 
al-Syaukânî melarang melakukan poligami. 
Ia juga mengharamkan poligami lebih dari 
empat istri. Alasannya poligami lebih dari 
empat istri itu terjadi masa jahiliyyah dan 

kedatangan Islam, sehingga agama Islam 
secara periodik ingin membatasi itu semua.

Al-Syaukânî memberikan penguatan 
dalam “hukum poligami ini dengan ijtihad 
ulama pendahulunya”. Poligami hanya di 
bolehkan jika yang melakukannya bisa 
berlaku adil baik dalam hubungan biologis, 
nafkah, kasih sayang dan lain-lain.

Pustaka Acuan

‘Atiyyah, Muhyi al-Dîn, dan Shalâh al-
Dîn, Dalîl Muallafât al-Hadîts al-
Syarîf al-Matbûah al-Qadîmah wa 
al-Hadîtsah, Bayrut: Dâr Ibn Hazm, 
1416 H./1995 M.

‘Utbah, Abd. al-Rahmân, Ma’a al-Maktab 
al-‘Arabiyah: Dirâsat fi Ummahât al-
Mashâdir wa al-Marâji’ al-Muttasilah 
bi al-Turâs, Bayrût: Dâr al-Auza’i, 1406 
H./1986 M.

Dzahaby, al-, Muhammad Husain, al-
Tafsîr wa al-Mufassirûn, juz. II. T.tp.: 
Maktabah Mush’ab ‘Umair al-Islâmiyah, 
1424 H./2004 M. 

Jamal, al-, Muhammad Hasan, Hayâtu al-
Aimmah, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 
2003.

Juwaini, al-, Musthafâ al-Shâwy, Manâhij fi 
al-Tafsîr, al-Iskandariyyah: al-Ma’ârif, t.th. 

Darwazah, Muhammad, ‘Izzah al-Tafsir 
al-Hadits. I-XII, Mesir: Isâ al-Bâbi al-
Halabî, t.th.

Gusmian, Islah, dalam Khazanah Tafsir 
Indonesia dari Hermeneutik hingga 
Ideologi, Jakarta: Teraju, 2003.

HAMKA, Sejarah Ummat Islam Edisi Baru, 
Singapura: Pustaka Nasional, 2001.

Hilâl, Ibrahim Ibrahim, Qatru al-Waly ‘Alâ 
Hadits al-Wâly, Kairo: Dâr al-Kutub 
al-Hadîtsah, t.th.

Kahâlah, ‘Umar Ridhâ, Mu’jam al-Mu’alifîn; 
Tarâjim Mushannif al-Kutub al-‘Arabiyah, 



156| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Bayrut: Dâr Ihya’ al-Turâs al-‘Araby, t.th.

Kattâny, Al-, Muhammad ibn Ja’far al-Risâlah 
al-Mustathrafah libayâni Mashûr Kutub 
al-Sunnah al-Musyarrafah, Bayrut: Dâr 
al-Kutub al-Ilmiyya, 1416 H./1995 M. 

Mustaqim, Abdul, Madzahib Tafsir; Peta 
Metodologi Penafsiran Alquran Periode 
Klasik Hingga Kontemporer, Yogyakarta: 
Nun Pustaka, 2003.

Qaththân, al-, Mannâ’, Pengantar Studi Ilmu 
Alquran, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1425 
H./ 2004 M.

Shihab, Quraish, Sejarah dan ‘Ulum Alquran, 
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000

Suyûthî, al-, al-Tahbîr fi ‘Ulûm al-Tafsîr, 
Kairo, Dâr al-Manâr, 1406 H-1986 M. 

Syaukânî, al-, Muhammad bin Muhammad 
‘Alî bin Muhammad, Fath al-Qadîr al-
Jâmi‘ bain Fannay al-Riwâyah wa al-
Dirâyah min ‘Ilm al-Tafsîr, al-Qâhirah: 
Dâr al-Hadîts, 1992 

_______, al-Badr al-Thâli bi-Mahâsin Man 
ba’da al-Qarn al-Sâbi’, Bayrut : Dâr al-
Ma’rifah, t.th.

_______, Mabâhits fi ‘Ulûm al-Qur’ân, 
Bayrut: Muassasat al-Risâlah, 1408 
H./1987 M.

_______, Muqaddimah Muhaqqiq Tuhfat 
al-Dzâkirîn, Bayrut: Dâr al-Fikr, t.th

Taimiyyah, Ibn, Muqqadimah fi Ushûl al-
Tafsîr, Bayrut: Dâr Ibn Hazm, 1418 
H./1997 M.


