
63

VALIDITAS MASLAHAT AL-MURSALAH 

SEBAGAI SUMBER HUKUM 

 Abstract: Validity of Maslahah Mursalah as a Source of Law. Sharia in the legal perspective is 
God’s laws contained in the Qur’an and Sunnah. However, the legal aspects contained in these 
two sources are not in details but rather in general guidelines that require interpretation in its 
formulation or implicitly stated so that it is necessary to have logic or ratio in the form of ijtihad 
to understand them. Then notions that discussed and elaborated the basics of religious moral law 
in the legal goals or intentions of legislation (maqâsid al-syarî`ah) occurred as attempts to create 
the foundation of a rational, moral and spiritual of the Islamic legal system. Mashâlihul mursalah is 
the results of the ulama’s ijtihad in implementing maqâsid al-syarî`ah as a way out from the arising 
deadlock problems with no clear guidance from either the texts of Qur’an or hadith.

 Keywords: sources of Islamic law, ijtihâd, benefit

 Abstrak: Validitas Maslahah Mursalah Sebagai Sumber Hukum. Syari`ah dalam perspektif 
hukum merupakan hukum-hukum Allah yang terdapat dalam Alquran dan Sunnah. Namun aspek-
aspek hukum yang dikandung kedua sumber tersebut tidaklah memberikan peraturan yang rinci 
melainkan berbentuk pedoman umum dan global yang memerlukan interpretasi dalam penjabarannya 
atau bersifat implisit sehingga diperlukan intervensi nalar atau rasio dalam bentuk ijtihad untuk 
memahaminya. Kemudian berkembanglah suatu pemikiran yang membahas dan memperinci dasar-
dasar moral keagamaan dari hukum di antara tujuan-tujuan hukum atau intensi legislasi (maqâsid 
al-syarî`ah) sebagai upaya untuk menciptakan pondasi rasional, moral dan spiritual dari sistem hukum 
Islam. Mashâlihul mursalah merupakan hasil ijtihad para ulama dalam mengimplementasikan maqâsid 
al-syarî`ah sebagai upaya keluar dari kebuntuan suatu permasalahan yang timbul namun secara qath’iy 
tidak terdapat petunjuk yang jelas dari nas baik Alquran maupun hadits. 

 Kata Kunci: sumber hukum Islam, ijtihâd, kemaslahatan 

Mohammad Rusfi
Fakultas Syari’ah IAIN Raden Intan Lampung

Jl. H. Endro Suratmin, Sukarame, Bandar Lampung
E-mail : mohammad_rusfi@yahoo.com

Pendahuluan

Metode maslahah mursalah (istislâh),1 yang 
dipahami sebagai kemaslahatan, tidak men-
dapat legalitas khusus dari nas tentang 
keberlakuan dan ketidakberlakuannya, karena 
tidak ter-cover secara eksplisit dalam Alquran 

1 Al-maslahah al-mursalah disebut juga dengan al-munâsib 
al-mursalah, maknanya tetap sama. Lihat Saif al-Dîn Abî al-
Hasan ‘Alî ibn Abî ‘Alî ibn Muhammad al-Amidi, al-Ihkâm fi 
Usûl al-Ahkâm, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 1996), h. 309.

dan Sunnah,2 telah diterapkan jauh sebelum 
eranya al-Syâtibî yang dianggap sebagai 
bidannya maqâsid al-syarî’ah dalam kajian 
ushul fiqh. Sebagai parameternya adalah 
dengan melihat kemungkinan kemaslahatan 
dan kemafsadatan yang akan timbul, lalu 
ditarik kesimpulan hukum.

2 Abû Hâmid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad 
al-Ghazâlî, al-Manhûl min Ta’lîqât al-Usûl, (Damaskus: Dâr al-
Fikr, 1980), h. 355.



64| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

Maslahah mursalah dianggap sebagai 
pertimbangan bagi agenda kemanusiaan 
dalam hukum, untuk memelihara lima 
hal pokok; agama, jiwa, akal, keturunan 
dan harta.3 Atau disebut juga sebagai sifat 
yang melekat pada struktur hukum berupa 
upaya untuk mengambil hal positif dan 
meninggalkan yang negatif bagi manusia, 
nyata maupun tersembunyi dalam pandangan 
manusia.4 Metode istislâh ini sangat mirip 
dengan konsep kebijakan umum (public 
policy) dan kebijakan hukum (the policy of 
the law) dalam terminologi Barat.5

Penempatan maslahah mursalah sebagai 
sumber hukum sekunder atau sebagai metode 
istinbât hukum, menjadikan hukum Islam 
itu luwes, dan keuniversalan hukum Islam 
ditunjukan dengan aplikasi lokal, artinya 
dapat diterapkan pada setiap ruang dan 
waktu di segala bidang sosial. Tentu yang 
dimaksud adalah dalam lapangan mu’amalah 
dan adat dan bukan lapangan ibadat.

Teori kritis hukum Islam sangat me-
nyadari bahwa kemaslahatan itu bersifat 
relatif dan sangat rentan terhadap pengaruh 
spekulatif manusia, yang kemungkinan hanya 
didasarkan pada dominasi hawa nafsu dan ego 
semata. Untuk mengeliminasikan relativitas 
maslahah, al-Syâtibî telah menetapkan 
beberapa persyaratan, sebagai uji materil dan 
verifikasi terhadap kemaslahatan tersebut, 
di antaranya:

1. Kemaslahatan tersebut harus sejalan 
dengan intensi legislasi dan tidak me-
nyalahi prinsip dasar penetapan hukum 
dalam Islam

2. Kemaslahatan tersebut bersifat rasional, 
pasti dan tidak hanya berdasarkan asumsi 

3 Abdullah Ahmed an-Naim, Dekonstruksi Syarî`ah, Alih 
Bahasa Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani, (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 1994), h. 51.

4 ‘Abd al-Hâlim ‘Uways, Fiqih Statis dan Fiqih Dinamis, 
A. Zarkasiy Chumaidy (pent.), (Bandung: Pustaka Hidayah, 
1998), h. 144.

5 S. G. Vesey- Fitzgerald, “ Nature and Sources of Shari’a”, 
dalam Majid Khadduri dan Herber Liebesny (ed.), Law in the 
Middle East, (Washington D. C.: Middle East Institute, 1955), 
h. 101.

dan spekulatif manusia semata

3. Kemaslahatan tersebut sebagai proteksi 
terhadap kebutuhan esensial dan me-
ngeliminasikan kesulitan-kesulitan agama6

Mengamati persyaratan yang dikemuka-
kan al-Syâtibî di atas, khususnya poin 
pertama bahwa kemaslahatan yang menjadi 
objek metode maslahah mursalah harus sesuai 
dan tidak boleh bertentangan dengan intensi 
legislasi. Hal ini memberikan indikasi bahwa 
konsep intensi legislasi secara aplikatif-
aktual memiliki keterkaitan dengan metode 
maslahah mursalah, meskipun secara teoritis 
keduanya merupakan dua metode yang 
berbeda dan terpisah antara yang satu dengan 
yang lainnya.

Berangkat dari realitas itulah penulis 
ingin melihat validitas maslahah mursalah 
sebagai sumber hukum karena sejauh ini 
terdapat perbedaan sikap para ulama dalam 
menempatkan maslahah mursalah sebagai 
sumber hukum dalam Islam karena di-
khawatirkan penggunaan maslahah mursalah 
sebagai sumber hukum akan ditunggangi hawa 
nafsu dan kepentingan sesaat. Melalui tulisan 
ini diharapkan dapat ditemukan pemahaman 
yang utuh dari maslahah mursalah tersebut. 

Pengertian Maslahah Mursalah

Maslahah mursalah merupakan kata-kata yang 
diintrodusir dari bahasa Arab dalam bentuk 
sifat-mausûf, terdiri dari dua kata, yaitu 
maslahah dan mursalah. Sebelum diuraikan 
pengertian maslahah mursalah secara khusus, 
terlebih dahulu dilihat pengertian maslahah 
secara umum.

Secara etimologis, maslahah berasal dari 
kata salaha yang berarti baik.7 Kata itu 

6 Al-Syâtibî, al-I’tisâm, II (Riyâd: Maktabah al-Riyâdah 
al-Hadîsah, tt.), h. 129-33; Bandingkan dengan Muhammad 
Abû Zahrah, Usûl al-Fiqh, (Kairo: Dâr al-Fikr al-‘Arabî, t.t.), h. 
279-80.

7 Louis Ma’lûf, al-Munjid fî al- Lughah wa al- A`lâm, 
(Bayrût: Dâr al-Masyriq, 1986), h. 432; Bandingkan dengan 
Majd al-Dîn Muhammad ibn Ya’qûb al-Fairuz Âbâdî, al-Qâmûs 
al-Muhît, (Bayrût: Muassasah al-Risâlah, 1996), h. 293; Lihat 
juga ‘Ibrahîm ‘Uwaeis, dkk, Al-Mu’jam al-Wasît, I (Surabaya: 
Ankasa, t.t.), h. 520.



Mohammad Rusfi: Validitas Maslahat al-Mursalah Sebagai Sumber Hukum |65

ditujukan untuk menunjukkan jika sesuatu 
atau seseorang menjadi baik, tidak korupsi, 
benar adil, saleh dan jujur. Atau secara 
alternatif untuk menunjukkan keadaan yang 
mengandung kebajikan-kebajikan tersebut. 

Dalam pengertian rasionalnya, maslahah 
berarti sebab, cara atau tujuan yang baik. 
Maslahah dapat juga dikatakan sebagai suatu 
permasalahan atau bagian dari suatu urusan 
yang menghasilkan kebaikan atau sesuatu 
untuk kebaikan.8 Bentuk jamaknya adalah 
masâlih dan biasanya kata tersebut dibedakan 
secara dikotomis-antagonistik dengan kata 
mafsadah (jamaknya mafsadât), yang berarti 
buruk atau rusak,9 dan terkadang dilawankan 
dengan kata sayyi`ah (keburukan).10

Dalam Alquran kata jadian dari akar 
kata salaha memang sering dipergunakan, 
tetapi dalam bentuk maslahah tidak didapati 
penggunaannya. Namun yang paling sering 
dipakai adalah kata sâlih - participle aktif 
atau fâ’il dari kata salaha. Misalnya firman 
Allah dalam surat Âli ‘Imrân [3] ayat 114.

Mereka beriman kepada Allah dan hari 
penghabisan, mereka menyuruh kepada yang 
ma’ruf, dan mencegah dari yang Munkar 
dan bersegera kepada (mengerjakan) pelbagai 
kebajikan; mereka itu termasuk orang-orang 
yang saleh. (Q.s. Ali Imrân [3]: 114)

Sementara itu, secara terminologis ter-
dapat beberapa rumusan yang dikemukakan 
kalangan intelektual hukum Islam tentang 
makna maslahah. Walaupun antara satu 

8 Muhammad Khalid Mas’ud, Filsafat Hukum Islam dan 
Perubahan Sosial, Alih Bahasa: Yudian W. Asmin, (Surabaya: al 
Ikhlas, 1995), h. 153.

9 Louis Ma’lûf, al-Munjid fî al- Lughah wa al- A`lâm, h. 
583; Bandingkan dengan Majd al-Dîn Muhammad ibn Ya’qûb 
al-Fairuz Âbâdî, al-Qâmûs al-Muhît, h. 391; Lihat juga Ibrahîm 
‘Uwaeis, dkk. Al-Mu’jam al-Wasît, II, h. 688.

10 Raghîb al-Isfahânî, al-Mufradât fi al-Ghârib al-Qur`ân, 
(Karachi: Tijârât Kutub, 1961), h. 286.

dengan yang lainnya diungkapkan dengan 
redaksi yang berbeda, dari segi substansi dan 
esensinya tetap semakna. Pada prinsipnya, 
maslahah adalah mengambil manfaat dan 
menolak kemudaratan atau kemafsadatan, 
dalam rangka memelihara tujuan Legislator.11

Selanjutnya dilihat dari substansi dan 
eksistensi atau wujud kemaslahatan, intelektual 
hukum Islam telah mempolarisasi kemaslahatan 
tersebut menjadi tiga kategori, yaitu maslahah 
mu’tabarah,12 maslahah mulghah13 dan maslahah 
mursalah.

Kata mursalah merupakan participle pasif 
atau ism al-maf ’ûl dari kata arsala yang kata 
kerja (fi’l) sulâsi-nya berbentuk rasala. Secara 
etimologis mursalah berarti mutlaqah,14 yang 
berarti terlepas atau bebas. Sehingga kata 
maslahah mursalah dalam beberapa literatur 
disebutkan dengan maslahah mutlaqah dan 
ada juga yang menyebutnya dengan munâsib 
mursal, bahkan ada juga yang menyebutnya 
dengan istilah istislâh.15

Dengan demikian jika kedua kata ter-
sebut disandingkan dalam bentuk maslahah 
mursalah atau al-maslahah al-mursalah, 
dalam bentuk atau sebagai sifat-mausûf, 
maksudnya adalah terlepas atau bebas dari 
keterangan yang menunjukkan boleh atau 
tidak bolehnya dilakukan.16

11 Abû Hâmid Muhammad ibn Muhammad ibn Muham-
mad al-Ghazâlî, al-Mustasfâ min ‘Ilm al-Usûl, I (Baghdâd: 
Musannâ, 1970), h. 286.

12 Maslahah mu’tabarah adalah kemaslahatan yang ter-
cover secara tekstual dalam nas. Atau kemaslahatan yang diakui 
validitasnya oleh Legislator dan terdapat dalil yang jelas untuk 
memlihara dan memproteksinya. Lihat Muhammad al-Sâ’id 
‘Alî ‘Abd al-Rabûh, Buhûs fi ‘Adillah al-Mukhtalaf fîhâ ‘inda 
Usûliyyîn, (Mishr: Matba’ah al-Sa’âdah, 1980), h. 95.

13 Maslahah mulghah adalah kemaslahatan yang ditolak 
otoritas dan validitas oleh syara’, karena bertentangan dengan 
ketentuan syara’. Lihat Nasroen Haroen, Usûl Fiqh, (Jakarta: 
Logos Publishing House, 1996), h. 119.

14 Louis Ma’lûf, al-Munjid fî al- Lughah wa al- A`lâm, h. 
259; Bandingkan dengan Majd al-Dîn Muhammad ibn Ya’qûb 
al-Fairuzbâdî, al-Qâmûs al-Muhît, h. 293; Lihat juga Ibrahîm 
‘Uwaeis, dkk. Al-Mu’jam al-Wasît, I, h. 344.

15 Ibn al-Qayyim menyebutkan istislâh sebagai hasil deduksi 
logis terhadap sekumpulan nas, bukan dari nas yang rinci, seperti 
yang berlaku pada qiyâs. Lihat Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah, I’lâm 
al-Muwaqqi’în, III, (Bayrût: Dâr al-Fikr, 1977), h. 14.

16 Amir Syarifuddin, Usûl Fiqh II, (Jakarta, PT. Logos 
Wacana Ilmu, 1999), h. 332.



66| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

Secara definitif dapat dipahami bahwa 
maslahah mursalah merupakan sebuah 
metode istinbât hukum (legal theory) yang 
didasarkan kepada kemaslahatan yang tidak 
mendapat legalitas khusus dari nash tentang 
validitasnya atau tidak terdapat juga dalil 
yang secara tegas dan jelas menyatakan 
ketidakvaliditasannya.

Untuk itu Imâm al-Ghazâlî meng-
klasifikasikan istislâh atau maslahah mursalah 
sejajar dengan istihsân di antara metode 
penalaran yang mempunyai validitas tidak 
sama seperti yang dimiliki qiyâs. Sehingga ia 
menyebutkan metode ini dengan istilah “usûl 
al-mafhûmah”, yaitu prinsip-prinsip di mana 
para intelektual Islam lebih menyandarkan 
dirinya pada imajinasi atau kebijaksanaannya 
ketimbang pada hadis.17

Kemudian sebagian intelektual Islam 
mempolarisasi kemaslahatan dalam bentuk 
ini menjadi dua yaitu al-maslahah al-gharîbah 
dan al-maslahah al-mursalah. Al-maslahah al-
gharîbah yaitu kemaslahatan yang asing atau 
kemaslahatan yang sama sekali tidak terdapat 
dukungan syara’, baik secara rinci maupun 
secara umum. Namun para intelektual Islam 
tidak mampu memberikan contohnya, bahkan 
al-Syâtibî, sebagaimana yang dikutip Nasrun 
Haroen mengatakan kemaslahatan seperti ini 
tidak ditemukan dalam praktik, meskipun 
ada dalam teori. Sedangkan al-maslahah 
al-mursalah merupakan kemaslahatan yang 
tidak didukung dalil syara’ atau nash yang 
rinci, akan tetapi didukung oleh sekumpulan 
makna nash (ayat atau hadis).18

Dari beberapa definisi di atas dapat 
ditarik benang merah tentang unsur atau 
hakikat maslahah mursalah tersebut yang 
terdiri atas:

1. Kemaslahatan itu merupakan sesuatu 
yang baik menurut akal, dengan per-
timbangan dapat mewujudkan kebaikan 
(kemaslahatan) atau menghindarkan 
keburukan (kemudaratan) bagi manusia;

17 Imâm al-Ghazâlî, al-Mustasfâ min ‘Ilm al-Usûl, II, h. 274.
18 Nasrun Haroen, Usûl Fiqh, h.119.

2. Sesuatu yang diprediksikan sebagai yang 
baik dan yang buruk tersebut sesuai 
dengan tujuan umum pelembagaan 
hukum Islam (maqâsid al-syarî’ah);

3. Yang baik menurut akal dan sejalan 
dengan intensi legislasi tidak mendapat 
legalitas secara eksplisit dari Legislator 
untuk menolak dan menerimanya.19

Landasan Yuridis Maslahah Mursalah

Sebagaimana yang telah dipahami bahwa 
pelembagaan hukum Islam untuk me-
realisasikan kemaslahatan manusia, yaitu 
untuk meraih kemanfaatan, sekaligus 
untuk menolak timbulnya kemudaratan, 
juga untuk melepaskan diri dari beraneka 
ragam kesulitan. Namun, kemaslahatan 
manusia dipengaruhi oleh ruang dan waktu, 
karena sesuatu yang dipandang mengandung 
maslahah saat ini belum tentu dipandang 
maslahah pada masa dulu atau masa datang. 
Demikian juga sebaliknya, sesuatu yang 
dianggap maslahah oleh seseorang belum 
tentu dianggap maslahah juga oleh orang 
lain. Sehingga kemaslahatan itu bersifat relatif 
sekali dan menuntut terjadinya perubahan, 
jika manusia, lingkungan dan situasi (masa) 
menghendaki terjadinya perubahan, sesuai 
dengan kaidah;

20 

Untuk itu, jumhur (mayoritas) intelektual 
Islam berpendapat bahwa maslahah mursalah 
dapat dijadikan hujjah dalam melakukan 
istinbât hukum selama tidak ditemukan nash 
(Alquran dan Sunnah) tentang itu, atau 
ijmak (konsensus) ulama, qiyâs (analogi) 
dan istihsân.21

Artinya, jika terjadi suatu peristiwa yang 
menuntut penyelesaian status hukumnya, 
pertama-tama intelektual hukum Islam 
harus melacak dan mengidentifikasinya 

19 Amir Syarifuddin, Usûl Fiqh, h. 334.
20 Al-Syaikh Ahmad ibn al-Syaikh Muhammad al-Zarqâ, 

Syarh al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah, (Damaskus: Dâr al-Qalam, 1357 
H./1938 M.), h. 227.

21 ‘Abd al-Wahhâb Khallâf, ‘Ilm Usûl al-Fiqh, h. 85.



Mohammad Rusfi: Validitas Maslahat al-Mursalah Sebagai Sumber Hukum |67

dalam nash (Alquran dan Sunnah), jika di-
temukan hukumnya maka diamalkan sesuai 
dengan ketentuan nash tersebut, jika tidak 
maka diidentifikasi apakah ada ditemukan 
konsensus ulama tentang hal itu. Selanjutnya, 
jika konsensus ulama tidak ditemukan maka 
digunakan qiyâs, dengan menganalogikannya 
dengan peristiwa yang sejenis. Jika qiyâs juga 
tidak mampu menyelesaikan masalah maka 
diterapkan metode istihsân. Akhirnya, jika 
istihsân tidak bisa menyelesaikannya maka 
digunakan maslahah mursalah.

Adapun landasan yuridis untuk me-
nerapkan metode maslahah mursalah ini 
sebagai dalil hukum didasarkan pada dalil 
‘aqlî (rasio), yaitu;

1. Para sahabat telah menghimpun Alquran 
dalam satu mushaf. Hal ini dilakukan 
karena khawatir Alquran bisa hilang. 
Sementara perintah dan larangan Nabi 
Saw. tentang hal itu tidak ditemukan. 
Sehingga upaya pengumpulan Alquran 
tersebut dilakukan semata-mata demi 
kemaslahatan. Dengan demikian dalam 
tataran praktis para sahabat telah me-
nerapkan maslahah mursalah, meski-
pun secara teknis istilah tersebut belum 
melembaga saat itu.22

2. Para sahabat menggunakan maslahah 
mursalah sesuai dengan tujuan syara’ 
(al-malâ`imah li maqâsid al-syâri’), 
sehingga harus diamalkan sesuai 
dengan tujuannya tersebut. Jika me-
nge sampingkannya berarti telah menge-
samping kan tujuan syara’ dan hal itu jelas 
termasuk perbuatan batal dan tegas-tegas 
dilarang. Oleh karena itu, berpegang 
pada maslahat adalah kewajiban, karena 
maslahat merupakan pegangan pokok 
yang berdiri sendiri dan tidak keluar 
dari pegangan-pegangan pokok lainnya.23

3. Tujuan pelembagaan hukum Islam adalah 
untuk merealisir kemaslahatan. Sementara 
kemaslahatan itu sifatnya temporal, akan 

22 Muhammad Abû Zahrah, Usûl Fiqh, h. 280.
23 Muhammad Abû Zahrah, Usûl Fiqh, h. 280.

senantiasa berubah, sesuai dengan situasi 
dan kondisi manusia. Jika kemaslahatan 
tersebut tidak dicermati secara seksama 
dan tidak direspon dengan ketetapan 
yang sesuai—kecuali hanya terpaku 
pada dalil yang mengakuinya—niscaya 
kemaslahatan tersebut akan hilang dari 
kehidupan manusia, serta akan statis-
lah pertumbuhan hukum. Sementara 
sikap yang tidak memperhatikan per-
kembangan maslahat tidak seirama dan 
sejalan dengan intensi legislasi.24

Dengan demikian nyatalah, landasan 
yuridis pemikiran konsep ini adalah realitas 
kehidupan sosial, di mana syariat Islam 
dalam pelbagai peraturan dan hukumnya 
mengarah kepada terwujudnya kemaslahat-
an, yaitu apa yang menjadi kepentingan 
dan apa yang dibutuhkan manusia dalam 
ke hidupannya di permukaan bumi ini. 
Maka upaya merealisir kemaslahatan dan 
mencegah kemafsadatan adalah sesuatu yang 
sangat urgen dan sangat nyata dibutuhkan 
dalam setiap segmen kehidupan manusia 
dan secara jelas diatur dalam syariat yang 
diturunkan Allah Swt. kepada semua rasul-
nya, sehingga hal ini menjadi sasaran utama 
hukum Islam.25

Penempatan kemaslahatan ini sebagai 
sumber hukum sekunder, menjadikan hukum 
Islam luwes dan fleksibel, sehingga dapat di-
implementasikan dalam setiap kurun waktu, 
di setiap lingkungan sosial komunitasnya. 
Namun perlu dicatat bahwa ruang lingkup 
penerapan hukum maslahah ini terbatas pada 
bidang mu’amalah,26 sepanjang masalah 
itu reasonable maka penelusuran terhadap 
masalah-masalah mu’amalah menjadi urgen. 
Maslahah mursalah tidak dapat diterapkan 
dan menjangkau bidang-bidang ibadat, 

24 Zakî al-Dîn Sya’bân, Usûl al-Fiqh al-Islâmî, (Mishr: Dâr 
al-Ta’lîf, 1965), h. 176.

25 Ali Yafie, ”Konsep Istihsân, Istislâh, Istishâb dan 
Maslahât al-‘Âmmah”, dalam Budi Munawar Rahman (ed.), 
Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, (Jakarta: Yayasan 
Wakaf Paramadina, 1994), h. 365.

26 Ali Yafie, Konsep Istihsan Istislâh, Istishâb dan Maslahât 
al-‘Âmmah”, h. 365.



68| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

karena lapangan ibadat menjadi hak prerogatif 
Allah Swt.

Persyaratan Maslahah Mursalah

Dalam realitas sosial, kemaslahatan bagi 
manusia bersifat relatif dan temporal. Sesuatu 
yang dipandang maslahah oleh se seorang atau 
kelompok tertentu, belum tentu dipandang 
maslahah juga bagi orang atau kelompok 
lainnya. Demikian juga dalam menentukan 
dan menarik garis batas antara kemaslahatan 
hakiki dan yang kamuflase. Seseorang sering 
terjebak dengan menganggap itulah ke-
maslahatan hakiki, padahal itu hanyalah 
kemaslahatan kamuflase yang dibungkus 
dengan tipu daya, sehingga sesuatu yang 
pada awalnya dilihat mengandung maslahah, 
akhirnya malah menimbulkan mudarat. Untuk 
mengatasi hal tersebut diperlukan kriteria-
kriteria tertentu dalam memverifikasinya.

Para intelektual hukum Islam—khusus nya 
yang ber-hujjah dengan maslahah mursalah—
telah memberikan kriteria-kriteria tertentu 
dalam memverifikasi mana yang dipandang 
maslahah dan mana yang tidak. Hal ini 
mereka lakukan dengan penuh kecermatan dan 
kehati-hatian, guna menghindarkan pengaruh 
spekulatif manusia yang hanya berdasarkan 
hawa nafsu dan kepentingan egonya dalam 
nalar dan pertimbangannya, ketika melakukan 
verifikasi terhadap kemaslahatan tersebut. 
Persyaratan-persyaratan tersebut di antaranya, 
sebagaimana pandangan Imâm Mâlik27 yang 
direduksi oleh al-Syâtibî, terdiri dari;

1. Kemaslahatan tersebut harus reasonable 
(ma’qûlât) dan relevan dengan kasus 
hukum yang dihadapi;

2. Kemaslahatan tersebut harus menjadi blue 
print dalam memelihara sesuatu yang 
prinsip dalam kehidupan dan meng-
hilangkan kesulitan (masyaqqât) dan 
kemudaratan;

3. Kemaslahatan tersebut harus sejalan 
dengan intensi legislasi dan tidak boleh 

27 Abû Ishâq al-Syâtibî, al-I’tisâm, II, h. 364-7.

bertentangan dengan dalil syara’ yang 
qat’î.

Sedangkan Imâm al-Ghazâlî28 telah 
menetapkan argumentasi yang mendasari 
statemennya, agar maslahah mursalah atau 
istislâh dapat menjadi dalil dalam istinbât 
hukum harus memenuhi syarat-syarat di 
bawah ini, yaitu;

1. Kemaslahatan tersebut termasuk dalam 
tingkatan atau kategori kebutuhan pokok 
(darûriyyât). Artinya, untuk menetap-
kan suatu maslahah tingkatannya harus 
diperhatikan, apakah akan meng hancur-
kan atau merusak lima unsur pokok 
(al-usûl al-khamsah) tersebut atau tidak;

2. Kemaslahatan tersebut harus bersifat 
pasti dan tidak boleh disandarkan pada 
dugaan (zan) semata-mata. Artinya, 
harus diyakini bahwa sesuatu itu benar-
benar mengandung kemaslahatan;

3. Kemaslahatan tersebut harus bersifat 
universal, yaitu kemaslahatan yang 
berlaku secara umum dan untuk ke-
pentingan kolektif, sehingga tidak boleh 
bersifat individual dan parsial;

4. Kemaslahatan tersebut harus sejalan 
dengan intensi legislasi hukum Islam.

Dengan redaksi yang berbeda tetapi 
esensi dan substansi hampir sama ‘Abd al-
Wahhâb Khallâf29 merangkum syarat-syarat 
maslahah dapat dijadikan hujjah, yaitu;

1. Kemaslahatan itu harus hakiki dan tidak 
boleh didasarkan pada prediksi (wahm).30 
Artinya, dalam mengambil kemaslahatan 
tersebut harus mempertimbangkan juga 
kemudaratan yang akan ditimbulkannya. 
Kalau mengabaikan kemudaratan 
yang akan ditimbulkannya, berarti 
kemaslahatan itu dibina atas dasar 
wahm. Misalnya upaya merampas hak 

28 Imâm al-Ghazâlî, al-Mustasfâ min ‘Ilm al-Usûl, h. 253-9.
29 ‘Abd al-Wahhâb Khallâf, Ilm Usûl al-Fiqh, h. 86-7.
30 Wahm merupakan prediksi yang lebih besar kemungkinan 

salah dan kelirunya, serta jauh dari kebenaran, sehingga tidak 
dipakai sebagai pertimbangan hukum. Lihat ‘Alî Ahmad al-Nadwî, 
al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah, (Damaskus: Dâr al-Qalam, 1994), h. 417.



Mohammad Rusfi: Validitas Maslahat al-Mursalah Sebagai Sumber Hukum |69

talak suami, dengan melimpahkannya 
pada hakim dalam setiap kondisi;

2. Kemaslahatan itu harus berlaku secara 
universal atau untuk semua lapisan 
dan bukan untuk orang perorang atau 
untuk kelompok tertentu saja (parsial). 
Artinya, kemaslahatan tersebut untuk 
kepentingan mayoritas manusia atau 
untuk menghindarkan mayoritas umat 
dari kesulitan dan kemudaratan;

3. Pelembagaan hukum atas dasar ke-
maslahatan (maslahah mursalah) tidak 
boleh bertentangan dengan tata hukum 
dan dasar-dasar penetapan nas (Alquran 
dan Sunnah) dan ijmak.31

Persyaratan atau kriteria yang diberikan 
para ulama tersebut di atas mengindikaskan 
bahwa para ulama yang menerima dan 
menerapkan maslahah mursalah sebagai 
dalil istinbât hukum (legal theory) dengan 
sikap yang cukup berhati-hati dalam meng-
implementasikannya dalam tataran praktis. 
Sikap kehati-hatian ini diindikasikan dengan 
memberikan persyaratan dan kriteria 
yang ketat terhadap kemaslahatan yang 
dapat diterima sebagai basis dan landasan 
teoritisnya.

Meskipun begitu, menerapkan maslahah 
mursalah sebagai metode penggalian hukum 
terhadap pelbagai problematika yang timbul 
dalam masyarakat dipandang sebagai sikap 
yang berani, khususnya dalam menetapkan 
hukum terhadap suatu kasus yang pada saat 
itu tidak ditemukan petunjuk dalil atau 
nas (Alquran dan Sunnah), tentang status 
hukumnya. Meskipun hal itu dikehendaki 
dan dibutuhkan masyarakat.

31 Tentang masalah ini ‘Abd al-Wahhâb Khallâf mendukung 
fatwa Yahyâ ibn Yahyâ al-Laisî, seorang fuqahâ` Spanyol, yang 
menetapkan hukuman kifârât bagi penguasa setempat yang 
melakukan hubungan suami-istri di siang hari bulan ramadan 
dengan puasa dua bulan berturut-turut. Karena kifârât dalam 
bentuk memerdekakan budak atau memberi makan fakir 
miskin jika diterapkan maka tujuan hukum tidak akan tercapai, 
karena keduanya tidak menjadi masalah bagi seorang penguasa. 
Sebaliknya, dengan memberikan hukuman puasa dua bulan 
berturut-turut tersebut maka tujuan hukum dapat tercapai.

Validitas Maslahah Mursalah dalam 

Polemik

Istislâh merupakan suatu konsep pemikiran 
hukum Islam yang menjadikan maslahah 
(kepentingan atau kebutuhan manusia) yang 
sifatnya tidak terikat (mursalah) menjadi 
sumber hukum sekunder. Sehingga konsep 
ini lebih dikenal dengan istislâh atau maslahah 
mursalah atau al-masâlih al-mursalah.

Dalam realitas historis, perlu disadari 
bahwa munculnya pelbagai ijtihad, di 
antaranya metode maslahah mursalah, 
berangkat dari adanya persentuhan antara 
ajaran Islam di satu pihak dengan realitas 
sosial di pihak lain. Artinya, realitas sosial 
dengan problematikanya yang semakin 
kompleks tidak semuanya ter-cover dan 
termaktub dalam nash (Alquran dan Sunnah), 
sehingga perlu dicarikan langkah-langkah 
konkrit untuk mengatasi hal tersebut.

Atas dasar itulah sejak dahulu sampai era 
post-modern ini, kalangan pemikir hukum 
Islam, baik ortodoks maupun kelompok 
modernis, mencari dalam tradisi Islam suatu 
prinsip (metode-teori) yang dapat membantu 
mereka dalam mengatasi problematika 
masyarakat, terutama terhadap kasus yang 
belum ditetapkan hukumnya atau terhadap 
suatu hukum yang tidak dapat diterapkan 
dalam kasus lain karena tidak ditemukan 
persamaan ‘illah (ratio legis).

Sejak itu para ulama-ulama—terutama 
para teoritis hukum Islam—berupaya dengan 
sekuat tenaga dan sungguh-sungguh me-
netapkan metode dan teori komprehensif, 
agar persoalan umat dapat diatasi dan hukum 
Islam senantiasa mendapat tempat di hati 
segenap komunitasnya. Salah satu metode 
yang ditemukan itu adalah metode maslahah 
mursalah, sebagai landasan teoritis mengatasi 
masalah hukum dengan mengedepankan 
kemaslahatan manusia dan menepis ke-
mudaratan yang akan ditimbulkannya.

Konsep penalaran (maslahah mursalah) 
ini -dalam perspektif historis- untuk pertama 
kalinya dimunculkan dan dikembangkan 
dalam aliran pemikiran hukum Islam 



70| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

penganut Mazhab Mâlikî.32 Pengembangan 
metode ini dilakukan karena tidak adanya 
dalil yang memberikan legitimasi dan 
justifikasi tentang diterima atau ditolaknya 
penerapan metode ini. Ditambah lagi, pola 
penerapan maslahah mursalah yang hanya 
didasarkan pada penalaran logika atau rasio, 
berimplikasi pada munculnya sikap pro-
kontra di kalangan intelektual hukum Islam 
tentang eksistensi dan kapasitasnya sebagai 
metode dalam melakukan istinbât hukum 
atau sebagai dalil hukum.

Di samping kelompok Mâlikiyyah, 
kelompok lainnya yang ikut mendukung 
maslahah mursalah sebagai dalil hukum 
adalah kelompok Hanâbilah.33 Sedangkan 
yang menolak maslahah mursalah adalah 
Imâm Syâfi’î, Hanâfiyyah dan kelompok 
Zâhiriyyah.34 Namun yang tegas-tegas 
menolak maslahah mursalah adalah kelompok 
Zâhiriyyah, yang terkenal sebagai kelompok 
skripturalisme Islam. Paham tekstualisnya 
menafikan dan menolak semua pendekatan 
dan pelembagaan hukum dengan jalan 
penalaran (kontekstual).

Meskipun mayoritas ulama menyatakan 
menolak, namun mereka tetap secara 
eksplisit menerapkan maslahah mursalah, 
dan dengan prinsip kerja yang relatif sama 
mereka memasukkan dalam metode atau 
dalil lain, seperti dalam qiyâs atau istihsân.

Abû Hanîfah dan kelompok Hanâfiyyah 
misalnya, meskipun tidak mengakui 
eksistensi maslahah mursalah, tetapi mereka 
menerapkan istihsân, yang salah satu 
bagian nya adalah istihsân bi al-maslahât.35 

32 Ali Yafie, “Konsep Istihsân Istihsân, Istislâh, Istishâb 
dan Maslahât al-‘Âmmah”, h. 365; Bandingkan dengan Joseph 
Schacht, An Introduction to Islamic Law ,(London: Oxford 
University Press, 1971), h. 61.

33 Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad al-Syaukanî: Relevansinya 
bagi Pembaharuan Hukum di Indonesia, (Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 1999), h. 238; Bandingkan dengan ‘Abd al-Karîm Zaidân, 
al-Wâjiz fi ushûl al-fiqh..,h. 238.

34 Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad al-Syaukanî: Relevansinya 
bagi Pembaharuan Hukum di Indonesia, h. 238.

35 Istihsân bi al-maslahât adalah istihsân yang didasarkan 
pada kemaslahatan dalam pelbagai tingkatannya. Sehingga 
metode ini tidak terlepas dari pembicaraan kemaslahatan. 

Kemudian Imâm Syâfi’î pun menerapkan 
prinsip kerja maslahah mursalah dalam 
metode qiyâs (analogi), khususnya dalam 
pembicaraan tentang masâlik al-‘illah.36

Sedangkan kelompok Syî’ah dalam 
melakukan istinbât hukum (legal theory) 
tidak menggunakan maslahah mursalah 
sebagai salah satu dalil atau sumber hukum. 
Mereka tergolong kelompok yang secara tegas 
menolak metode ini. Hanya saja, mereka 
menggunakan al-‘aql (akal, logika) sebagai 
sumber (dalil) hukum keempat (di samping 
Alquran, Sunnah dan ijmak). Sedangkan 
untuk dalil faqqahî mereka polarisasi lagi 
menjadi empat bagian (kategori), yaitu al-
istishâb, al-barâ`ah, al-ihtiyât dan al-takhyîr.37

Sebagimana halnya kalangan ulama 
yang menerima maslahah mursalah sebagai 
dalil hukum, kelompok yang menolak pun 
memberikan argumentasi untuk mendukung 
statement dan paham yang mereka anut. 
Adapun argumentasi yang mereka kemuka-
kan, sebagaimana yang dikutip Zakî al-Dîn 
Sya’bân;38

1. Allah Swt. sebagai Legislator, menolak 
sebagian maslahah dan menerima sebagian 

Kemaslahatan di sini bisa didasarkan pada nash dan bisa juga 
dari hasil ijtihad dalam mengidentifikasi jenis kemaslahatan, 
sekaligus menentukan peringkatnya. Sehingga istihsân yang 
berasal dari ijtihad ini dalam tataran praktis tidak berbeda dengan 
konsep dan metode maslahah mursalah. Lihat Faturrahman 
Djamil, Metode Ijtihad Majelis Tarjih Muhammadiyah, (Jakarta: 
Logos Publishing House, 1995), h. 52.

36 Masâlik al-‘illah (penetapan ratio legis) dilakukan dengan 
beberapa cara, di antaranya dengan cara al-munâsabah, yaitu me -
nentukan apa yang paling pantas dan sesuai dalam pelembagaan 
hukum. ‘Illât dan sifat pelembagaan hukum itu didasarkan pada 
sesuatu yang dapat menciptakan kemaslahatan dan menghilangkan 
kemudaratan bagi manusia. Lihat al-Subkî, al-Ibhâj fi Syarh al-
Minhaj, jilid III, (Beirût: Dâr al-Kutub al-Islâmiyyah, 1984), h. 
54. Sebagaimana dipahami bahwa ‘illah terbagi dua, yaitu ‘illah 
mansûsât dan ‘ilah mustanbatât. Sedangkan munâsabah termasuk 
kategori ‘llah mustanbatât, yaitu ‘illah yang sama sekali tidak 
dijelaskan nash dan diperoleh melalui istinbât dengan melihat 
pelbagai indikator atau kemungkinan yang berkaitan dengan 
penetapan hukum. Untuk informasi lebih lanjut lihat Mustafâ 
Syalabî, Ta’lîl al-Ahkâm, (Bayrût: Dâr al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 
1981), h. 64-5.

37 Al-faqqahî merupakan dalil hukum yang dipakai sebagai 
sumber hukum zâhirî. Lihat Asymuni Abdurrachman, Usûl 
Fiqh Syî’ah Imâmiyyah, (Yogyakarta: DUA-A, 1997), h. 14.

38 Zakî al-Dîn Sya’bân, Usûl al-Fiqh al-Islâmî , h. 176-8; 
Bandingkan dengan ‘Abd al-Karîm Zaidân, al-Wâjiz fi Usûl al-
Fiqh,h. 239-40.



Mohammad Rusfi: Validitas Maslahat al-Mursalah Sebagai Sumber Hukum |71

yang lainnya. Sementara maslahah 
mursalah merupakan sesuatu yang masih 
meragukan (wahm). Sebab, boleh jadi 
maslahah mursalah di terima atau ditolak 
keberadaannya oleh Legislator (Syâri’). 
Oleh sebab itu, maslahah mursalah tidak 
dapat dijadikan dalil hukum independen 
yang mengikat dalam istinbât;

2. Sesungguhnya menggunakan maslahah 
mursalah dalam istinbât adalah me-
nempuh jalan berdasarkan ego dan 
hawa nafsu, dan hal ini tentu saja tidak 
dibenarkan dalam Islam. Hukum Islam, 
harus steril dari pengaruh dan dominasi 
hawa nafsu, karena ditetapkan untuk 
kepentingan seluruh umat manusia, 
bukan untuk orang-perorang ataupun 
kelompok tertentu saja;

3. Menggunakan maslahah mursalah 
berimplikasi kepada munculnya per-
bedaan hukum, disebabkan oleh 
perbedaan zaman dan lingkungan. 
Karena kemaslahatan tersebut akan 
senantiasa berubah seiring dengan 
perubahan zaman dan situasi, tentu hal 
ini akan menghilangkan fungsi syarî’at 
yang universal dan nilainya berlaku 
sepanjang zaman dan dalam kondisi 
bagaimanapun.

Amir Syarifuddin, dalam bukunya Ilmu 
Usûl Fiqh, jilid II menambahkan;39

1. Bila suatu maslahah terdapat petunjuk 
nas (Alquran dan Sunnah) yang mem-
benarkannya (mu’tabarah) maka ia telah 
termasuk dalam umumnya qiyâs. Jika 
tidak terdapat petunjuk syara’ maka tidak 
mungkin disebut maslahah. Mengamal kan 
sesuatu yang di luar petunjuk syara’ berarti 
mengakui kurang lengkapnya Alquran 
dan Sunnah. Hal ini juga berarti tidak 
mengakui kesempurnaan risalah Nabi Saw. 
Padahal Alquran dan Sunnah Nabi telah 
me nyatakan tentang kesempurnaannya 
dan meliputi semua hal;

39 Amir Syarifuddin, Usûl Fiqh, h. 339; Bandingkan 
dengan ‘Abd al-Wahhâb Khallâf, ‘Ilm Usûl al-Fiqh, h. 87-8.

2. Menggunakan maslahah dalam berijtihad 
tanpa berpegang pada nash (Alquran dan 
Sunnah) akan mengakibatkan muncul nya 
sikap bebas dalam menetapkan hukum 
yang dapat mengakibatkan seseorang 
teraniaya atas nama hukum. Hal itu 
menyalahi prinsip penetapan hukum 
dalam Islam, yaitu tidak boleh merusak, 
juga tidak ada yang dirusak;

3. Seandainya dibolehkan berijtihad dengan 
maslahah yang tidak memperoleh 
dukungan nash, akan memberi ke-
mungkinan berubahnya hukum dengan 
alasan berubahnya waktu dan berbedanya 
lokasi berlakunya hukum, juga karena 
berbedanya antara pribadi seseorang 
dengan orang lain. Dalam keadaan 
demikian tidak akan ada kepastian 
hukum. Hal ini tidak sejalan dengan 
prinsip hukum syara’ yang universal, 
lestari dan meliputi komunitas Islam 
secara menyeluruh.

Kontroversi yang muncul seputar validitas 
maslahah mursalah sebagai salah satu sumber 
hukum, jika diteliti secara cermat, ternyata 
tidak menunjukkan perbedaan yang prinsipil. 
Tetapi karena kurang lengkapnya pemahaman 
mereka terhadap konsepsi dan demarkasi 
yang diterapkan oleh mereka yang menerima 
dan menerapkan maslahah mursalah, sehingga 
langkah yang harus ditempuh adalah 
konfirmasi dan kompromi.

Hal ini dapat diamati, pada kelompok 
yang menerima, yang ternyata tidak me-
nerimanya secara mutlak, tetapi dibarengi 
dengan persyaratan-persyaratan dan kriteria-
kriteria yang cukup berat. Semua dilakukan 
sebagai wujud kehati-hatian mereka dalam 
menetapkan hukum yang validitas dan 
otentisitasnya belum ditetapkan oleh 
Legislator.

Sementara itu kelompok yang menolak, 
ternyata lebih didasarkan pada sikap ke-
khawatiran dan kehati-hatian terhadap 
kemungkinan tergelincirnya mereka dalam 
kesalahan dan kekeliruan jika sampai 
menetapkan hukum yang hanya didasarkan 



72| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

pada pandangan spekulatif karena sikap ego 
dan menurutkan hawa nafsu semata, dengan 
menegasikan pertimbangan yuridis lainnya 
yang lebih valid dan legitimate. Namun, 
jika kekhawatiran ini dapat dieliminasikan, 
mereka juga akan menggunakan maslahah 
mursalah dalam menyelesaikan pelbagai 
problematika melalui ijtihad.

‘Abd al-Wahhâb Khallâf dalam me-
nyikapi kontroversi ini lebih memilih 
kelompok pertama atau yang menerima 
maslahah mursalah sebagai dalil hukum.40 
Lebih lanjut dia berpendapat bahwa jika 
jalan ini tidak dibuka niscaya hukum Islam 
akan kaku dan mandeg, karena akan sulit 
–kalau tidak dapat dikatakan tidak mampu- 
mengikuti dan merespon perubahan situasi 
dan kondisi masyarakat dan lingkungannya.41

‘Abd al-Wahhâb Khallâf juga tidak 
sepakat dengan pandangan yang mengata-
kan bahwa kemaslahatan selalu dipelihara 
syara’ di segala situasi dan kondisi, sekaligus 
telah disyarî’atkan dalam nash (Alquran dan 
Sunnah) dan prinsip-prinsip dasar lain-
nya, terhadap segala sesuatu yang relevan. 
Berdasarkan analisis kenyataan-faktual tidak 
dapat dipungkiri bahwa kemaslahatan yang 
tidak memperoleh legalitas syara’ tentang 
validitasnya sangat tinggi prosentase-
nya. Sedangkan kekhawatiran munculnya 
pelembagaan hukum berdasarkan hawa nafsu, 
disebabkan kemaslahatan yang tidak terikat 
(mutlak) dan bebas (liberal) dapat dieliminir 
dan dieliminasikan. Kemaslahatan yang 
tidak dinyatakan validitasnya secara tekstual 
oleh nash (Alquran dan Sunnah)—yang 
selanjutnya disebut maslahah mursalah—
tidak diterapkan, kalau tidak memenuhi 
kriteri-kriteria atau persyaratan yang telah 
ditentukan, yaitu kemaslahatan itu harus 
hakiki, universal dan tidak menyalahi nash 
syar’î dan prinsip-prinsip dasar pelembagaan 
hukum Islam lainnya.42

40 Abd al-Wahhâb Khallâf, Ilm Usûl al- Fiqh, h. 88.
41 Abd al-Wahhâb Khallâf, Ilm Usûl al- Fiqh, h. 88.
42 Abd al-Wahhâb Khallâf, Ilm Usûl al- Fiqh, h. 88.

Untuk itu, Zakî al-Dîn Sya’bân,43 me-
mandang bahwa maslahah mursalah me-
rupakan salah satu dasar penetapan hukum 
Islam yang penting dan signifikan yang 
memungkinkan untuk melahirkan nilai-nilai 
kebajikan jika para ahli mampu mencermati 
secara tajam dalam kaitannya dengan ilmu 
syarî’at.

Zakariyâ al-Bîrî44 menambahkan bahwa 
berpegang pada maslahah mursalah tidak 
akan menghilangkan kesempurnaan syarî’at, 
tetapi sebaliknya justeru merealisasikan 
kesempurnaan tersebut dan menerapkannya 
bagi kepentingan manusia secara keseluruhan 
(universal), meskipun mereka berada pada 
lingkungan paling beragam dan lingkungan 
yang saling berbeda antara yang satu dengan 
yang lainnya.

Penutup

Memperhatiakan uraian di atas, dapat di-
simpulkan bahwa sangat banyak persoalan 
yang mengandung kemaslahatan dan me-
rupakan kebutuhan manusia dalam mem-
bangun kehidupan mereka. Tetapi setelah 
diteliti dalam nash (Alquran dan Sunnah), 
tidak ditemukan satu dalil pun yang 
memberikan legitimasi, menjustifikasi, 
ataupun yang menolaknya. Untuk mengatasi 
persoalan ini diterapkanlah prinsip 
kemaslahatan-dalam konteks maslahah 
mursalah, sebagaimana yang juga telah 
diterapkan oleh kalangan ulama klasik 
(ortodoks) maupun ulama modern dan 
kontemporer.

Sebagai contoh adalah pembuatan penjara 
yang tidak terdapat dalam Alquran dan tidak 
pernah dipraktikkan di masa Rasulullah, baik 
untuk memberikan justifikasi (membenarkan) 
maupun yang melarangnya. Tatkala situasi 
dan kondisi kemudian menghendaki, dengan 
kemaslahatannya yang dapat diprediksikan, 
sudah selayaknya hukum Islam dapat 

43 Zakî al-Dîn Sya’bân, al-Fiqh al-Islâmî, h. 179.
44 Zakariyâ al-Bîrî, Masâdir al-Ahkâm al-Islamiyyâh, 

(Kairo: Dâr al-Ittihâd, 1973), h. 133.



Mohammad Rusfi: Validitas Maslahat al-Mursalah Sebagai Sumber Hukum |73

mengakomodirnya, kalau memang sangat 
dibutuhkan manusia. Atas dasar itulah 
Umar ibn Khattab, untuk pertama kali me-
lembagakan lembaga tersebut.

Walaupun begitu, batas teritorial, 
lingkup dan cakupan maslahah mursalah 
harus jelas dan tegas, yaitu tidak sampai 
menembus batas-batas dan ruang lingkup 
persoalan ibadat atau tauhid. Terhadap 
persoalan yang masuk lingkup ibadat telah 
disepakati ulama bahwa kita harus bersikap 
ta’abbudî dan tauqîfî, artinya kita harus 
bersikap taken for granted sesuai dengan 
petunjuk dan tuntunan nash (Alquran dan 
Sunnah). Sehingga campur tangan akal 
(rasio) tidak dapat diterima, karena akal 
tidak mampu menjangkaunya.

Sedangkan di luar masalah ibadat, 
meskipun di antaranya masih ada yang 
belum diketahui alasan hukumnya, pada 
umumnya bersifat reasonable (ta’aqqulî) 
atau rasional. Oleh sebab itu, dapat di-
berlakukan tata nilai dalam menentukan 
baik-buruknya, sehingga intervensi akal 
memperoleh justifikasi-kalau tidak dapat 
dikatakan diharuskan atau diwajibkan. 
Dengan demikian pemberlakuan mashâlihul 
mursalah sebagai sumber hukum Islam 
dapat dikatakan valid untuk diterapkan. 

Pustaka Acuan

Abû Zahrah, Muhammad, Târikh al-Mazâhib 
al-Islâmiyyah, Bayrût: Dâr al-Fikr al-
‘Arabî, t.t.

Ali Yafie, “Konsep Istihsân, Istislâh, Istishâb 
dan Maslahât al-‘Âmmah”, dalam Budi 
Munawar Rahman (ed.), Kontekstualisasi 
Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: 
Yayasan Wakaf Paramadina, 1994.

Âmidi, al-, Saif al-Dîn Abî al-Hasan ‘Alî ibn 
Abî ‘Alî ibn Muhammad, al-Ihkâm fi Usûl 
al-Ahkâm, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1996.

Anderson, J. N. D., Law Reform in the 
Muslim Word, London: University of 
London the Athlon Press, 1976.

Azhar Basyir, Ahmad, Pokok-pokok Persoalan 

Filsafat Hukum Islam, Yogyakarta: FH-
UII, Yogyakarta, 1984.

Bakri, Asafri Jaya, Maqâsid al-Syarî’ah 
Menurut al-Syâtibî, Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada, 1996.

Bîk, Muhammad al-Khudarî, Usûl al-Fiqh, 
Bayrût: Dâr al-Fikr, 1988.

Bîrî, al-, Zakariyâ, Masâdir al-Ahkâm al-
Islamiyyâh, Kairo: Dâr al-Ittihâd, 1973. 

Bûtî, al-, Muhammad Sa`îd Ramadân, Dawâbit 
al-Maslahah fî al-Syarî`ah al-Islâmiyyah, 
Bayrût: Muassasah al-Risâlah, t.t.

Cowan, J. Milton (ed.), A Dictionary of 
Modern Written Arabic, London: Mac 
Donald & Evan Ltd., 1980.

Daly, Peunoh dan Quraisy Shihab (ed.), 
Usûl al-Fiqh, Jakarta: Proyek Pembinaan 
Sarana dan Prasarana Perguruan Tinggi 
Agama DITBINPERTAIS, 1986.

Dawâlibî, al-, Muhammad Ma’rûf, al-
Madkhal ila ‘Ilm Usûl al-Fiqh, Bayrût: 
Dâr al-‘Ilm li al-Malâyîn, 1965.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 
Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: 
Balai Pustaka, 1996.

Djamil, Faturrahman, Filsafat Hukum Islam, 
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.

Effendi M. Zein, Satria, “Maqâsid Syarî’ât 
dan Perubahan Sosial”, dalam Dialog, 
Badan Litbang Depag, Nomor 33 Tahun 
XV, Januari 1999.

Esposito John L., Women in the Muslim 
Family Law, Syracuse: Syracuse 
University Press, 1982.

Friedmen, W., Legal Theory, New York: 
Columbia University Press, 1970.

Ghazâlî, al-, Abû Hâmid Muhammad ibn 
Muhammad ibn Muhammad, al-Manhûl 
min Ta’liqât al-Usûl, Damaskus: Dâr 
al-Fikr, 1980

Hallaq, Wael B., A History of Islamic Legal 
Theories: an Introduction to Sunnî Usûl al-
Fiqh, New York: Cambridge University 
Press, 1997.

Haroen, Nasroen, Usûl Fiqh, Jakarta: Logos 



74| AL-‘ADALAH Vol. XII, No. 1 Juni 2014

Publishing House, 1996.

Hasballâh, ‘Alî, Usûl al-Tasyrî’ al-Islâm, 
Kairo: Dâr al-Ma’ârif, 1964.

Hasîm Kamalî, Muhammad, “Source, Nature 
and Objektives of Syarî’ah”, dalam 
Islamic Quarterly, Vol. 33/4 1989.

Ibn Sulaimân, ‘Abd al-Wahhâb Ibrâhîm, al-Fikr 
al-Usûl, Makkah: Dâr al-Syarûq, 1983.

Jauziyyah, al-, Ibn al-Qayyim, I’lâm al-
Muwaqqi’în, Bayrût: Dâr al-Fikr, 1977.

Jurjanî, al-, al-Ta’rîfât, Ttp.: Dâr al-
Tunîsiyyah al-Nasyr, 1971.

Juwainî, al-, ‘Abd al-Mâlik ibn Yûsuf Abu al-
Ma’âlî, al-Burhân fi Usûl al-Fiqh, Kairo: 
Dâr al-Ansâr, 1400.

Khallâf, `Abd al-Wahhâb, `Ilm Usûl al- 
Fiqh, Kairo: Maktabah al- Da`wah al- 
Islâmiyyah, 1990.

Kurdî, al-, Ahmad al-Hijjî, al-Madkhal al-
Fiqh al-Qawâ’id al-Kulliyyah, Ttp.: Dâr 
al-Ma’ârif, 1979.

Ma`lûf, Louis, al- Munjid fî al- Lughah 
wa al- A`lâm, Bayrût: Dâr al-Masyriq, 
1986. 

Mas’ud, Muhammad Khalid, Filsafat Hukum 
Islam dan Perubahan Sosial, Alih Bahasa 
Yudian W. Asmin, Surabaya: Al-Ikhlas, 
1995.

Mas’udi, Masdar F., “Meletakkan Kembali 
Maslahat sebagai Acuan Syari’ah”, dalam 
Jurnal Ilmu dan Kebudayaan, Ulumul 
Qur`an, No. 3 Vol. VI Tahun 1995.

Mustafâ Ahmad Zarqâ, al-Fiqh al-Islâmî 
fi Saubihi al-Jadîd, Damaskus: Dâr al-
Fikr, 1968.

Nadwî, al-, ‘Alî Ahmad al-Qawâ’id al-Fiqhiyyah, 
Damaskus: Dâr al-Qalam, 1994.

Naim, al-, Abdullah Ahmed, Dekonstruksi 
Syari’ah, Alih Bahasa Ahmad Suaedy dan 
Amiruddin Arrani, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1994.

Paret, Rudi, Istihsân and Istislâh Shorter 
Encyclopaedea of Islam, Leiden: EJ. Brill, 
1961.

Qadîr, al-, ‘Alî Hasân ‘Abd Nazrah ‘Âmmah 
fi Târikh al-Fiqh al-Islâmî, Kairo: Dâr 
al-Kutub al-Hadîsah, 1965.

Qarafî, al-, Syihâb al-Din, Syarh Tanqîh 
al-Fusûl fi Ikhtisâr al-Mahsûl fi al-Usûl, 
Kairo: Dâr al-Fikr, 1973.

Qardawî, al-, Yûsuf, al-Marji`iyyah al-`Ulyâ 
fî al-Islâm li al-Qur’ân wa al-Sunnah, 
Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.

Rabî’ah, al-, ‘Abd al-‘Azîz ibn ‘Abd al-Rahmân 
ibn ‘Alî, Adillah al-Tasyrî’ al-Mukhtalaf 
fi al-Ihtijâj bihâ, Bayrût: Muassasah al-
Risâlah, 1979.

Raisûnî, al-, Ahmad, Nazariyyah al-Maqâsid 
‘inda al-Syâtibî, Riyâd: Dâr al-’Alamiyyah 
al-Kitâb al-Islâmiyyah, 1992

Râzî, al-, Fakhr al-Dîn, al-Mahsûl fi ‘Ilm 
Usûl al-Fiqh, Bayrût: Dâr al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1988. 

Salâm, al-, ‘Iz al-Dîn ‘Abd, Qawâ’id al-
Ahkâm fi Masâlih al-Anam, Kairo: al-
Istiqâmât, t.t.

Subarî, al-, Zakaria, Masâdir al-Ahkâm al-
Islâmiyyah, Kairo: Dâr al-Ittihâd al-‘Arabî 
li al-Tibâqah, 1975.

Subkî, al-, Taj al-Dîn, al-Ibhâj fi Syarh 
al-Minhaj, Bayrût: Dâr al-Kutub al-
Islâmiyyah, 1984. 

Tâhir, Muhammad, Maqâsid al-Syarî’ah al-
Islâmiyyah, Tunisia: Syikât Tunisia, t.t.

Tâlib, Sûfî Hasan Abû, Tatbîq al-Syarî’ah al-
Islâmiyyah fi Bilâd al-‘Arabiyyah, Kairo: 
Dâr al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1995.

Zaidân, ‘Abd al-Karîm, al-Wâjiz fi Usûl al-
Fiqh, Baghdâd: Dâr al-‘Arabiyyah li al-
Tibâ’ah, 1977.

Zarqâ, al-, al-Syaikh Ahmad ibn al-Syaikh 
Muhammad, Syarh al-Qawâ’id al-
Fiqhiyyah, Damaskus: Dâr al-Qalam, 
1357 H./1938 M.

Zuhailî, al-, Wahbah, al-Wâsit fi al-Usûl al-
Fiqh, Dimasyqî: Matba’ât al-Islâmiyyât, 
1967.


