REFORMULASI o
MASHLAHAH AL-MURSALAH AL-SYATHiBI
DALAM UPAYA IJTIHAD KONTEMPORER

M. Sidiq Purnomo
STAIN Jurai Siwo Metro Lampung
Jalan Lembayung 15A Kota Metro Lampung
E-mail: mspmetro79@yahoo.com

Abstract: Reformulation of al-Syathibi Mashlahah al-Mursalah on Contemporer Ijtihad. As a
means of social control toward on going changes in human life, law has important position in society.
Moreover, law also serves as a tool of social engineering in order to generate benefit for mankind. This
is also in accordance with sharia objective which is to offer benefit and eliminate harm in the society.
The contemporary issues that have higher complexity such as gender discrimination, polygamy, non-
Muslim discrimination, discrimination as a witness and issues related to human rights need to be
solved. Solution is offered by mashlahah al-mursalah theory, this approach is later developed for the
reformulation of ijtihad contemporary.

Keywords: mashlahah al-mursalah, contemporer ijtihad, istishlahi

Abstrak: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syithibi dalam Upaya Ijtihad Kontemporer. Posisi
hukum dalam kehidupan masyarakat sangatlah penting, sebab hukum merupakan alat kontrol sosial
terhadap perubahan-perubahan yang berlangsung dalam kehidupan manusia. Selain itu, hukum juga
dapat berfungsi sebagai alat rekayasa sosial dalam rangka mewujudkan kemaslahatan umat manusia. Hal
ini sesuai dengan syariat yang bertujuan memberikan kemanfaatan dan menghilangkan kemudharatan
untuk kepentingan masyarakat. Persoalan kekinian dengan kompleksitasnya semakin tinggi seperti
masalah diskriminasi gender, poligami, diskriminasi nonmuslim, diskriminasi sebagai saksi, dan beberapa
hal lainnya yang berkaitan dengan Hak Asasi Manusia dan problematika kemodernan perlu diselesaikan.
Salah satu solusinya adalah dengan menggunakan pendekatan yang ditawarkan teori Mashlahah al-

Mursalah yang kemudian dikembangkan untuk reformulasi ijtihad kontemporer.

Kata Kunci: mashlabah al-mursalah, ijtihad kontemporer, istishlihi

Pendahuluan

Allah menjadikan agama Islam sebagai
agama yang memberikan kemaslahan bagi
para hambanya baik di dunia maupun di
akhirat. Karenanya, banyak cara yang dilaku-
kan oleh Allah untuk menjadikan agama
Islam sebagai pegangan agar tidak terjadi
kekacauan di muka bumi. Sebab itulah
kehadiran rasul sebagai utusan Tuhan di-
jadikan sebagai pembawa rahmat bagi seluruh
alam,' sekaligus pembawa keadilan untuk

' Muhammadiyah Djafar, Pengantar Ilimu Fikih: Suatu

197

semesta. Karenanya, setiap perkara yang
menyimpang dari keadilan adalah kebenaran
dan kekacauan, penyimpangan dari rahmat
kepada yang sebaliknya, menyimpang dari
hikmat kepada kekejian, semua itu bukan dari
syariat, walau dengan tafsiran bagaimanapun.
Sebab syariah adalah keadilan Allah diantara
para makhluk-Nya, maka begitulah hidup
dan kebahagiaan, obat dan kewarasan, cahaya
dan perlindungan dengan syariat.?

Pengantar Ilmu Hukum Islam Dalam Berbagai Mazhab, (Jakarta:
Kalam Mulia, 1993), h. 28.
2 M. Yasin Halim, Jjtihad Sebagai Metode Pengembangan



198| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Posisi hukum dalam kehidupan ma-
syarakat sangatlah penting, sebab hukum
bisa dijadikan sebagai alat kontrol sosial
terhadap perubahan-perubahan yang ber-
langsung dalam kehidupan manusia. Selain
itu, hukum juga dapat dijadikan sebagai
alat rekayasa sosial dalam rangka me-
wujudkan kemaslahatan umat manusia.’
Hal ini sesuai dengan konsep Mashlahah
al-Mursalah dalam syariat agama Islam,
yang didalamnya berdasarkan bahwa syariat
ditujukan untuk kepentingan masyarakat
dan berfungsi memberikan kemanfaatan dan
menghilangkan kemudharatan.*

Konsep mashlahah al-mursalah ini
kerap diistilahkan dengan corak penalaran
istishlahi yang berarti upaya penggalian
hukum yang bertumpu pada prinsip-prinsip
kemaslahatan yang disimpulkan dalam
Alquran dan hadis. Artinya, kemaslahatan
yang dimaksudkan disini adalah ke-
maslahatan yang secara umum ditunjuk
kedua sumber tersebut. Kemaslahatan itu
tidak bisa dikembalikan kepada suatu ayat
atau hadis secara langsung baik melalui
proses penalaran bayani maupun a’ili,
melainkan dikembalikan kepada prinsip
umum yang dikandung oleh nas.

Untuk dapat menggunakan pola pe-
nalaran istishlihi, maka bagi para mujtahid
mesti mengetahui ilmu-ilmu terkait. Sebab,
nas-nas syara tidak dapat difahami secara
tepat dan benar kecuali oleh seseorang yang
mengetahui tujuan hukum dan mengetahui
kasus-kasus yang berkaitan dengan ayat-
ayat yang diturunkan.® Mengetahui sebab
turunnya ayat merupakan syarat yang
diperlukan dalam memahami Alquran secara

Hukum Islam, (Bandar Lampung: Fakultas Syari’ah TAIN Raden
Intan, 1996), h. 71.

3 Soerjono Sockanto, Pokok-Pokok Sosiologi  Hukum,
(Jakarta: Rajawali Press, 1980), h. 115-126.

* Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law an the
Orientalis a Comparative Studi of Islamic Legal System, alih bahasa
Wahyudi Asman, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991), h. 127.

> Asafri Jaya Bakti, Konsep Magishid Syariah Menurut al-
Syéthibi, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1996), h. 133

¢ Abdul Wahhab Khallaf, Mashidir al-Tasyri’ i Mé La
Nassa Fih, (Kuwayt: Dar al-Qalam, 1972), h. 198

baik dan merupakan cara yang efektif dalam
menjelaskan Alquran.’

Tinjauan terhadap Mashlahah al-Mursalah
1. Definisi Mashlahabh al-Mursalah

Ada satu persoalan yang muncul berkaitan
dengan kasus-kasus hukum yang didapat
berdasarkan atas keuntungan yang sesuai
dengan rasional yang tidak didukung oleh
bukti tekstual, inilah yang disebut dengan
al-mashilih al-mursalah atau kerap disebut
dengan istislah. Al-mashalih menentukan
kesesuaian (munasabah), sebuah metode yang
fundamental dalam membangun rasio dan
memverifikasi rasio. Hal ini disebabkan karena
hubungan antara rasio dan kesesuaian ini
yang menganggap bahwa maslabah (istislah,
berfikir atas dasar maslahah) sebagi perluasan
dari giyas, dan karenanya sebagian besar dari
karya-karya ushul fikih tidak memberikan
bagian tersendiri, tapi memberinya di bawah
prinsip kesesuaian. Tetapi sebagian penulis
yang muncul lebih kemudian, memasukkan
diskusi tentang persoalan ini dalam sebuah
bab yang secara normatif disebut dengan
istidlal, sebuah bab yang biasanya mencakup
jenis-jenis penyimpulan yang tidak termasuk
dalam kategori qiyas.®

Dalam perspektif linguistik, maslahah
bermakna didhul mafsadah,’ berlawanan
dengan kerusakan, dalam arti menertibkan
pekerjaan dan menghantarkan kepada
kebaikan.'” Dengan kata lain, maslahat
adalah segala sesuatu yang menjadi hajat
hidup, dibutuhkan dan menjadi kepentingan
yang berguna dan mendatangkan kebaikan

7 Murtadha Mutahhari, Memahami Alquran, (Jakarta: tep,
1986), h. 18.

8 Wael B. Hallaq, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar
untuk Ushul Figh Mazhab Sunni, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2000), h 165.

? Mujid al-Din Muhammad ibn Yakub al- Qoiruzi Abadi,
al-Qamus al-Muhith, (t.tp.: al-Amiriyah, t.t.), h. 277, Abd al-
Qasim Mahmud ibn ‘Umar al-Zamakhsyari Asas al-Balaghabh, Juz
2, (Mesir: Dar al-Kutub al-Mishriyyah, t.t.), h. 23, dan Muhib
al-Din atau al-Fayd al-Sayyid Muhammad Murtadha al-Zubaydi,
1ij al-Arus Syarab al-Qomiis, Juz 2, (t.tp,: tnp., t.t.), h. 23.

10 Sayyid al-Khari al-Syarnubi al-Banani, Agrab al-
Mawérid, Juz 1, (Bayr(it: al-Suyu’iyyah, t.t.) h. 565



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syithibi

bagi seseorang manusia.''

Sementara menurut syara’, para ushuliyyin
membaginya menjadi dua pengertian. Pertama,
mengacu kepada tujuan pensyariatan yakni
untuk kemaslahatan, yang dimaksud di sini
adalah sesuatu yang membawa kenikmatan
atau yang mengarah kepada kenikmatan (jiwa
dan raga, duniawi dan ukhrawi), dalam hal ini
lawan katanya adalah kerusakan (mafsadah).”
Pengertian pertama ini tidak jauh berbeda
dengan pengertian maslahah dari segi bahasa.
Bila disimpulkan, mengandung arti sesuatu
yang dipandang baik oleh akal sehat karena
mendatangkan kebaikan dan menghindari
keburukan (kerusakan) bagi manusia, sejalan

dengan tujuan syara® dalam menetapkan
hukum.?

Ada beberapa alasan, mengapa masalahah
mursalahah dapat dijadikan sebagai metode
dalam merumuskan hukum. Pertama, me-
wujudkan kebaikan. Yakni hal-hal yang
diperlukan untuk menegakkan kehidupan
atas dasar yang sebaik-baiknya. Kedua, meng-
hindarkan keburukan (kerugian), yakni hal-
hal yang merugikan manusia, baik sebagai
perorangan, maupun sebagai golongan, baik
kerugian materil maupun moril. Ketiga,
menutup jalan, hal ini didasarkan karena
seringkali perbuatan yang dilarang dalam
syara sebenarnya bukan karena dirinya
sendiri, melainkan karena bisa mendatangkan
perbuatan lain meskipun tidak disengajakan
yang memang benar-benar dilarang, me-
lainkan karena bisa mendatangkan perbuatan

lain, dalam istilah lain adalah a/-Ibtiya al-'ali

"W Ali Yafie, Menggagas Fiqih Sosial, dari Sosial Lingkung-
an Asuransi Sehingga Ukhuwah, Bandung: Mizan, Juni 1994,
h. 148.

12 Muhammad ‘Iz ad-Din Abdul Aziz ibn Abd as-Salam,
Qawdid al-Abkam fi al-mashilih al-Anam, Juz 1, (tt.p.,: al-
Istigomah, t.t.), h. 12, didalam kitab ini dijelaskan pembagian
mashalah kepada hakiki dan majazi, hakiki bermakna kelezatan/
kenikmatan sementara majazi bermakna sebab-sebab adanya
kenikmatan/kelezatan tersebut. Lihat pula Abd. Rahman ibn
Ahmad al-lji, Syarh al-Adhl ala Mukhbtashar al-Muntaha, Juz 2,
(t.tp.,: al-Amiriyah, t.t.), h. 239.

' Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid 2, (Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 2011), h. 325. Bandingkan M. Hasbi Ash-Shiddieqy,
Pengantar Ilmu Figh, (Jakarta: Bulan Bintang, 1967), h. 186

199

al-Qaniin. Keempat, perubahan masa." Hal
ini didasarkan kaidah raghdyur al-abkam
bi al-taghdyur bi al-azmin wa al-Amkinah.

2. Sejarah Mashlahah al-Mursalah

Bila dikaji dalam sejarah, pola istinbat
hukum Rasulullah, sebagaimana dilakukan
oleh para ushuliyyun, telah dicontohkan
oleh Nabi Muhammad."”” Hal ini seperti
kebolehan melakukan giyas ketika seorang
sahabat datang kepada nabi menanyakan
tentang keharusan penunaian kewajiban
ibadah haji bapaknya yang mengidap sakit.
Nabi menegaskan keharusan penunaiannya
dengan melakukan pengkiasan terhadap
pembayaran utang antara sesama manusia.'®
Pada masa sahabat pun, istinbath hukum-
Mashlahah al-Mursalah- kerap dilakukan
dalam menyelesaikan setiap permasalahan
yang ada. Seperti desakan Umar ibn Khattab
terhadap Abt Bakar untuk mengumpulkan
Alquran. Alasannya, banyaknya huffidz yang
gugur di medan perang, yang dikhawatirkan
hilangnya para penghafal Alquran. Pada
mulanya Ab(i Bakar menolak, pasalnya Nabi
tidak pernah melakukannya.

Ada banyak permasalahan yang timbul
di masa shahabat diselesaikan dengan metode
Mashlahah al-Mursalah seperti pengangkatan
Umar ibn Khattab sebagai khalifah oleh
AbG Bakar sebelum ia meninggal dunia,
pembentukan dewan-dewan pemerintahan
oleh Umar ibn Khattab dan pengguguran
hukuman potong tangan pada pencurian
dalam musim paceklik.!”

Praktek Mashlahah al-Mursalah yang
telah dipraktekkan oleh Nabi dan para shabat,
kemudian dirumuskan menjadi sebuah
teori yang komprehensif oleh al-Syathibi.

' Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), h. 79-80.

> Musthafa al-Maraghi, al-Fath al-Muibn fi al-Muibn fi
Tabaqah al-Ushuliyyin, (Mesir: Muhammad Amin Ramjawa
Syirqah, 1974), h. 9.

16 Al-Bukhari, Sahib al-Bukhari, (t.tp.: Dar al-Sya’bi, t.t.),
h. 163.

17 Abdul Wahhab Ibrahim Abt Sulaiman, a/-Fikr al-Ushul,
(Makkah: Dar al-Syuruq, 1984), h. 38-39.



200 AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Ia menjelaskan bahwa pada dasarnya syariat
ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan
hamba (mashilih al-bid), baik di dunia
maupun di akhirat. Kemaslahatan inilah,
dalam pandangannya, menjadi maqdshid
al-Syariah. Dengan kata lain, penetapan
syariat, baik secara keseluruhan (jumlatan)
maupun secara rinci (tafshilan), didasarkan
pada suatu %//at (motif penetapan hukum),
yaitu mewujudkan kemaslahatan hamba.'®

Untuk mewujudkan kemashlahatan
tersebut al-Syathibi, membagi maqdshid
menjadi tiga tingkatan, yaitu: Maqdishid
dhariiriyat, Maqashidhijiyat, dan Magqdshid
tapsindt. Dhaririydr artinya harus ada demi
kemaslahatan hamba, yang jika tidak ada,
akan menimbulkan kerusakan, misalnya
rukun Islam. Héjiyir maksudnya sesuatu
yang dibutuhkan untuk menghilangkan
kesempitan, seperti rukhsah (keringanan)
tidak berpuasa bagi orang sakit. Zahsiniat
artinya sesuatu yang diambil untuk kebaikan
kehidupan dan menghindarkan keburukan,
semisal akhlak yang mulia, menghilangkan
najis, dan menutup aurat. Dhardiriyyit beliau
jelaskan lebih rinci mencakup lima tujuan,
yaitu : (1) menjaga agama (hifzh al-din); (2)
menjaga jiwa (hifzh al-nafs); (3) menjaga akal
(hifzh al-aql); (4) menjaga keturunan (hifzh
al-nasl); (5) menjaga harta (hifzh al-mail)."*
Apa yang dinyatakan oleh al-Syathibi ini,
jelas bahwa Mashlahah al-Mursalah adalah
bagian dari prosesi ijtihad. Dengan kata lain,
prosesi ijtihad tersebut didasarkan bahwa
manusia senantiasa dituntut untuk mencari
kemaslahatan.

Dengan demikian, dengan metode ini,
diharapkan hukum Islam mampu mem-
berikan jawaban-jawaban terhadap segala
permasalahan hukum yang muncul dewasa
ini, dengan meletakkan magqdshid al-syari‘ah
sebagai pertimbangan yang sangat me-
nentukan dalam mekanisme ijtihad. Sebab

'8 Al- Syatibi, al-Muwafagat fi Ushul al- Syariah, (Kairo:
Mustafa Muhammad, t.th.), jilid II, h. 2-3.
" Al- Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushil al-Syari'ah, h. 5

itulah, penulis mencoba mengungkap
pendapat al-Syathibi mengenai Mashlahah
al-Mursalah dan menimbang pemikiran
tersebut kaitannya dengan ijihad hukum
dewasa ini.

Konsep kemaslahatan adalah bagian dari
konsep maqéshid al-syari‘ah. Konsep maqdshid
al-syari‘ah jika ditelusuri dalam sejarah, kita
akan menemukan awal dimulainya dari masa
Al-Juwaini yang terkenal dengan Imam Al-
Haramain dan muridnya Imam al-Ghazali.
Dalam catatan sejarah, disebutkan bahwa
Imam Al-Haramain menyebutkan lafaz'a/-
magqdshid, al-magshud, dan al-qashdu sebanyak
10 kali dalam kitabnya a/-Burhan. Bahkan
Syeikh Ali Hubbullah dalam kitabnya Dirdsah
fi Falsafah Ushil al-Fikih wa al-Syariah wa
Nadzriyah al-Maqésid menyatakan bahwa
Imam al-Haramain merupakan ‘pemimpin
dalam hal nazriyah al-maqdishid’, karena Imam
al-Haramain telah lebih dahulu memaparkan
pembagian magqdshid beserta persyaratannya,”
yang kemudian dilanjutkan secara sistimatis
oleh seorang ahli ushul fikih bermazhab
Maliki dari Granada (Spanyol), yaitu Imam
al-Syathibi (w. 790 H).?' Konsep itu ditulis
dalam kitabnya yang terkenal, a/-Muwwafaqar
fi Ushiil al-Abkim,** khususnya pada juz II,
yang beliau namakan kitab a/-Magdishid.

3. Pandangan Para Ulama dan Batasan
Mashlababh al-Mursalah

Maslahah atau istishlah merupakan salah satu
dari tertib sumber hukum yang kehujahannya
masih diperselisihkan oleh ulama fikih.
Kalangan Zahiriah, sebagian dari kalangan
Syaf’iyah® dan Hanafiah tidak mengakui

20 Syeikh ‘Ali Hubbullah, Dirasah fi Falsafah Ushul al-
Figh wa asy-Syari’ah wa Nadzriyah al-Magéshid, (BayrGt: Dar
al Hadi 2005), h. 80.

2! Nama sebenarnya adalah Abti Ishaq Ibrahim ibn Musa
ibn Muhammad al-Gharnathi, Abt Ishaq (790 H)

2 Sebelum dinamakan z/-Muwafaqat’ kitab ini diberi
judul Unwan ar-Tarif bi Asrar ar-Taklif'

» Moh. Mukri dalam bukunya Benarkah Imam Syafii
Menolak Maslahah? Memberikan bukti bahwa meskipun kalangan
ulama yang secara teoritis menolak konsep maslahah, ternyata
pemikiran fikihnya membuktikan hal yang sebaliknya, yaitu meng-
gunakan pertimbangan-pertimbangan maslahah dalam bidang



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlabah al-Mursalah al-Syathibi |201

Mashlahah al-Mursalah sebagai landasan
pembentukan hukum, dengan alasan yang
telah dikemukakan Abdul Karim Zaidan,?*

antara lain:

1) Allah dan Rasul-Nya telah merumuskan
ketentuan-ketentuan hukum yang men-
jamin segala bentuk kemaslahatan
umat manusia. Menetapkan hukum
berlandaskan Mashlahah al-Mursalah,
berarti menganggap syariah Islam tidak
lengkap karena menganggap masih ada
maslahah yang belum tertampung oleh
hukum-hukum-Nya. Hal ini seperti
bertentangan dengan Q.s. al-Qiyamah
[75]: 36, yaitu “Apakah manusia mengira,
bahwa ia akan dibiarkan begitu saja
(tanpa pertanggungjawaban)?”

2) Membenarkan mashlahah al-mursalah
sebagai landasan hukum berarti mem-
buka pintu bagi berbagai pihak seperti
hakim di pengadilan atau pihak penguasa
untuk menetapkan hukum menurut
seleranya dengan alasan untuk meraih
kemaslahatan. Praktik seperti ini akan
merusak citra agama.

Pendapat mereka yang menolak metode
Mashlahah al-Mursalah ini dapat dibantah
dengan beberapa alasan. Pertama, dengan
memandang maslahat sebagai bujjah tidak
berarti mendasarkan penetapan hukum
Islam kepada sesuatu yang meragukan, sebab
maslahat tersebut ditentukan lewat sekian
banyak dalil dan pertimbangan, sehingga
menghasilkan zann yang kuat (sesuatu yang

lemah menjadi kuat). Dalam ilmu fikih dikenal

ijtihad mereka. Ulama Syafi’iyah misalnya memandang boleh
membedah perut seorang ibu yang sudah meninggal dengan tuju-
an mengeluarkan janin yang ada di dalamnya, apabila diduga kuat
bahwa janin itu akan keluar dalam keadaan hidup, meskipun
menurut syara’ terdapat larangan mengganggu mayat. Bahkan ada
ulama Syaft’iyah, sebagaimana beliau mengutip pendapat Yusuf
Qardawi, yang memandang wajib melakukan pembedahan mayat
dalam keadaan demikian karena hal itu merupakan upaya menye-
lamatkan orang hidup dengan menghilangkan bagian Dari mayat
seseorang. Lihat Moh. Mukri, Benarkah Imam Syafi’i Menolak
Maslahab?, (Yogyakarta: Pesantren Nawaesea Press, 2010), h. 9-10.

4 Satria Effendi, M. Zein, Ushul Figh, (Jakarta: Kecana,
2009), h. 150-151. Lihat pula Chaerul Umam, Ushul Figih 1,
(Bandung; Pustaka Setia, 2000), h. 141.

istilah yakfi al-‘amal bi al-zhan, beramal
berdasarkan kepada zann dianggap cukup
karena semua fikih adalah zhan. Dengan
demikian tidak dapat dikatakan bahwa men-
jadikan maslahat kategori ketiga sebagai
bujjah berarti memilih dua kemungkinan
tanpa dalil, karena jika dibandingkan maslahat
yang dibenarkan oleh syara” dengan maslahat
yang ditolak oleh syara, maka maslahat yang
dibenarkan oleh syara’ jauh lebih banyak
jumlahnya dari pada maslahat yang ditolak
oleh syara’. Dengan demikian jika ada suatu
kemaslahatan, tetapi tidak ada dalil yang
membenarkannya atau menolaknya, maka
maslahat tersebut harus digolongkan ke dalam
maslahat yang lebih banyak.

Kedua, tidak benar kalau penetapan hukum
I[slam melalui metode istislah atau maslahabh-
mursalah berarti menetapkan hukum Islam
berdasarkan kepada hawa nafsu, karena untuk
dapat dijadikan sebagai bujjah, mashlahah al-
mursalah harus memenuhi persyaratan-per-
syaratan tertentu (bahasan di bawah). Jadi
tidak asal maslahat. Persyaratan inilah yang
akan mengendalikan, sehingga tidak terjadi
penyalahgunaan dalam menetapkan hukum
(Islam) berdasarkan kepada maslahat.

Ketiga, Islam memang telah lengkap
dan sempurna, tetapi yang dimaksud dengan
lengkap dan sempurna itu adalah pokok-pokok
ajaran dan prinsip-prinsip hukumnya. Jadi
tidak berarti semua masalah ada hukumnya.
Ini terbukti banyak sekali masalah-masalah
baru yang belum disinggung hukumnya oleh
Alquran dan Sunnah tetapi baru diketahui
setelah digali melalui 7zibdd.

Keempat, tidak benar kalau memandang
maslahah-mursalah sebagai hujjah akan
menafikan prinsip universalitas, keluasan
dan keluwesan (flexible) hukum Islam,
tetapi yang terjadi justru sebaliknya.
Dengan menggunakan metode masalah-
mursalah dalam menetapkan hukum,
prinsip universalitas, keluasan dan keluwesan

(flexible) hukum Islam dapat dibuktikan.?

% Ahmad Munif Suratmaputra, Fisafat Hukum Islam al-



202| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Sementara mereka yang setuju dengan
metode Mashlahah al-Mursalah harus dengan
catatan, yakni maslahah tersebut harus ada
batasan-batasan tertentu diantaranya Imam
Malik memberikan batasan; perzama, maslahat
tersebut bersifat reasonable (ma'qil) dan
relevan (mundsib) dengan kasus hukum yang
ditetapkan. Kedua, maslahat tersebut harus
bertujuan memelihara seuatu yang daruri
dan menghilangkan kesulitan (raf’u al-haraj),
dengan cara menghilangkan masyagqah dan
madhdrah. Ketiga, maslahat tersebut harus
sesuai dengan maksud disayariatkan hukum
(maqéshid al-syariah) dan tidak bertentangan
dengan dalil syara yang qathi.*

Al-Ghazali membuat batasan operasional
maslahah-mursalah untuk dapat diterima
sebagai dasar dalam menetapkan hukum
Islam; pertama, maslahat tersebut harus
sejalan dengan tujuan penetapan hukum
Islam yaitu memelihara agama, jiwa, akal,
harta dan keturunan atau kehormatan.
Kedua, maslahat tersebut tidak boleh
bertentangan dengan Alquran, as-Sunnah
dan ijma’. Ketiga, maslahat tersebut me-
nempati level dhaririyah (primer) atau
hajiyah (sekunder) yang setingkat dengan
dhariiriyah. Keempat, kemaslahatannya
harus berstatus gati atau zhan yang
mendekati gath’i. Kelima, dalam kasus-
kasus tertentu diperlukan persyaratan,
harus bersifat qathiyah, dhaririyah, dan
kulliyah.”” Bahkan, ada beberapa hal yang
menjadi perhatian khusus, yakni mashlahah
al-mursalah itu adalah maslabah yang
hakiki dan bersifat umum, dalam arti
dapat diterima oleh akal sehat bahwa ia
betul-betul mendatangkan manfaat bagi
manusia dan menghindarkan mudarat

Ghazali; Maslahah-Mursalah dan Relevansinya dengan Pembaruan
Hukum Islam, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 78-79.

%6 Al-Syatibi, al-I'tisham, Jilid 11, (Kairo: al-Maktabah al-
Tijariyah al-Kubro, tt.h), h. 364-367.

¥ Muhammad Khalid Mas'ud, Islamic Legal Philosophy:
A Study of Abii Ishaq al- Shatibis Life and Thought, (Pakistan:
Islamic Research Institute, Islamabad, 1977), hal. 149-150.
Lihat pula Al-Ghazali, al-Musthafa min Illmi al-Ushul, jilid 11,
(Kairo: Sayyid al-Husein, tt.h), h. 364-367.

dari manusia secara utuh; Yang dinilai
akal sehat sebagai maslahah yang hakiki
betul-betul telah sejalan dengan maksud
dan tujuan syara’ dalam menetapkan setiap
hukum, yaitu mewujudkan kemaslahatan
bagi umat manusia; yang dinilai akal sehat
sebagai suatu maslahah yang hakiki dan
telah sejalan dengan tujuan syara’ dalam
menetapkan hukum itu tidak berbenturan
dengan dalil syara’® yang telah ada, baik
dalam bentuk nas Alquran dan sunnah,
maupun ijma’ ulama terdahulu; Mashlahah
al-Mursalah itu diamalkan dalam kondisi
yang memerlukan, yang seandainya masalah-
nya tidak diselesaikan dengan cara ini, maka
umat berada dalam kesempitan hidup,
dengan arti harus ditempuh untuk meng-
hindarkan uamt dari kesulitan.?®

Biografi Singkat al-Syathibi, Pendapat
dan Analisisnya Tentang Maslahah
1. Biografi dan Aktivitas Intelektual
al-Syathibi
Untuk mengenal lebih jauh pemikiran al-
Syathibi, maka salah satu hal yang barangkali
penting untuk dikaji adalah kondisi dan
lingkungan di mana sang tokoh dibesarkan.
Tinjauan terhadap latarbelakang pemikiran
dan metodologi pemikiran, sangatlah
penting. Pentingnya akan hal ini, karena
ada keyakinan bahwa munculnya intelektual
tidak bisa dinafikan dengan pola interaksi
bersama lingkungannya.”” Kondisi dan
lingkungan itulah pada umumnya menjadi
latar belakang lahirnya frame gagasan dari
seseorang.

Nama lengkap al-Syathibi adalah Ibrahim
ibn Musa ibn Muhammad al-Lahmi, al-
Garnathi, Abt Ishaq.*® Mengenai kelahiran

2 Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid 2, (Jakarta: Kencana,
2009), h. 360.

¥ Karel A. Steenbrink, Metodologi Penelitian Agama Islam
di Indonesia Beberapa Petunjuk Mengenai Penelitian Naskah
Melalui: Sya’ir Agama dalam Bahasa Melayu Diri Abad 19,
(Semarang: LP3M TAIN Walisongo, 1985), h. 4.

3 Muhammad ibn Muhammad al-Makhluf, Syajarat al-
Niir al-Rakiyyah fi Tabaqat al-Malikiyyah, (Bayrac: Dar al-Kitab
al-Arabi, 1349 H), h. 231



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syithibi

al-Syathibi, tidak banyak ulama yang tahu
persis kapan dan di mana beliau dilahirkan.
Abt al-Ajfan menduga al-Syathibi berada
di Granada pada masa pemerintahan Ismail
ibn Faraj yang berkuasa pada tahun 713
H. Ia hidup tatkala kondisi politik pada
saat itu sangat kacau balau. Perpecahan dan
pertentangan dalam negeri berlangsung cukup
lama. Bahkan antar ulama, banyak yang
bertentangan pemikiran. Hal ini terlihat,
ketika pemerintah Granada menghimbau
penduduknya untuk memperhabarui benteng-
benteng dengan dana yang diambil dari Bair
al-Mal, para fukaha berbeda pendapat dalam
pemanfaatan dana itu. Maka pada waktu itu,
al-Syathibi membolehkan pemanfaatan dana
tersebut berdasarkan prinsip Mashlahah al-
Mursalah. Pendapat ini bertentangan dengan
ulama terkemuka lainnya seperti Ab(i Farraj

Ibn Lub.*!

Sebagai seorang ulama, al-Syéthibi
telah menjadi rujukan masyarakat dan pe-
merintah pada waktu itu dalam memecahkan
permasalahan-permasalahan keagamaan atau
permasalahan kenegaraan yang memerlu-
kan tilikan keagamaan. Hal ini disamping
melibatkan al-Syathibi secara langsung
dengan perkembangan realitas sosial ke-
masyarakatan, juga telah mendorongnya
untuk senantiasa mengembangkan ilmunya
dengan belajar sendiri.’?

Dalam proses pencarian ilmu pengetahuan,
al-Syathibi banyak berguru kepada tokoh-
tokoh besar ketika itu, diantaranya adalah Ibn
al-Fakhar al-Biri, Abt Jafar al-Syaqwari (ahli
nahwu dan fikih), Ab# Said ibn Lub (Mufti
Granada), Abti ‘Abdullah al-Balansi (mufassir
dan ahli nahw) dan seorang gurunya dalam
bidang ushul figih yakni Aba ‘Ali al-Zawawi.
Mengenai gurunya dalam bidang ushul fikih
ini, al-Syathibi kadang berkata dalam kitabnya;

3! Lihat Abt al-Ajfan, Min Atsar Fugaha al-Andalus: Fatawa
al-Imam  al-Syatibi, (Tunis: Matba'ah al-Kawaib, 1985), h. 28.
Lihat pula Asafri Jaya Bakri, Konsep Magéshid Syariah Menurut
al-Syitibi, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), h. 17.

32 Abli al-Afjan, Min Asar Fugaha Andalus: Fatawa al-
Imam al-Syitibi, h. 40

203

“...telah berbicara Syaikh kami dalam bidang
ushdl yakni Abt ‘Ali al-Zawawi...”.®

Sebagai seorang ulama besar, al-Syathibi
mempunyai murid yang meneruskan pe-
mikirannya, diantara mereka adalah Abt
Yahya ibn Ashim yang kerap di sebut sebagai
Shahib al-Imim Abi Ishaq al-Syithibi wa
waritsu thariqatibi”, Abl Bakar ibn ‘Asim
pengarang kitab Tuhfah al-Hukkim, Abu
Abdillah al-Bayani, AbG Bakar al-Qasshar
yang kadang disebut dalam kitabnya a/-
Muwifagih, dan murid yang terakhir adalah
Abl Abdillah al-Majari.**

Mengenai karya-karya ilmiah al-Syathibi
dapat dikelompokkan kepada dua.®> Pertama,
karya-karya yang tidak diterbitkan dan
dipublikasikan. Kedua, karya-karya yang
diterbitkan dan dipublikasikan. Termasuk
dalam kelompok pertama adalah 1. Syarh
Jalil ‘ald al-Khulashah fi al-Nahw, 2. Kitab
al-Majalis (syarah kitab jual beli dari shahih
al-Bukhari), 3. Syarh Alfiah Ibn Mailik fi
al-Nahw, 4. ‘Tnwan al-Ittifaq fi ‘Ilm al-
Isytigdq dan 5. Ushiil al-Nahw. Sedangkan
yang termasuk kelompok kedua adalah 1.
al-Muwéfaqih fi Ushil al-Syariah,® 2. al-
Itisham,” dan 3. al-Ifidah wa al-Irsyadah.®

3 Abti Ishaq al-Syatibi, Al-Ifadar wa al-Irsyadat, (Bayrit:
Muassasah al-Risalah, 1983), h. 163.

% Ahmad al-Raisuni, Nadzariyah al-Magdshid Inda al-Imam
al-Syatibi, (t.tp: Muassasah al-Jamiah li al-Diyasat, 1992), h. 90.

% Asafti Jaya Bakri, Konsep Magiéshid Syariah Menurut al-
Syribi, h. 25.

% Kitab Al-Muwafagat fi Ushul al-Syariah merupakan
karya besar al-Syatibi dalam bidang ushul figh. Kitab ini mulanya
berjudul ‘Tnwan al-Tarif bi Asrar al-Taklif. Bertolak Déri nama
ini, al-Syatibi berusaha memaparkan kajian secara mendalam
tentang rahasia-rahasia pentaklifan dan tujuan pensyariatan
hukum oleh Allah Swt. serta aspek-aspek lain dalam ushul figh.
Al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Syariah, h. 26.

37 Dalam kitab ini al-Syatibi mengemukakan uraian secara
mendalam tentang bid’ah, mulai Dari sumber yang menjadi
pegangan pendukung bid’ah, bid’ah haqiqi dan idafi sampai
dengan pembedaannya sampai dengan Mashlahah al-Mursalah
dan istihsan. Lihat al-Syatibi, a/~I tisham, h. 111-150.

% Kitab ini berisi dua kandungan. Kitab ini pula berisi
tentang catatan al-Syatibi dalam berbagai masalah termasuk yang
dihimpun Dari guru-guru dan teman-teman Dari kalangan ulama
Spanyol. Di dalamnya terdapat kumpulan syair-syair dengan
berbagai kandungan. Pada tahun 1983, kitab ini diedit oleh
Muhammad Abd al-Afjan seorang dosen fakultas syariah dan
ushuluddin Universitas Tunisia. Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul
al-Syariah, h. 27.



204| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

2. Pandangan al-Syéthibi tentang Mashlahah
al-Mursalah

Al-Syéthibi menjelaskan bahwa pada dasarnya
syariat ditetapkan untuk mewujudkan ke-
maslahatan hamba (@l-mashilih al-ibid), baik
di dunia maupun di akhirat. Sebagaimana
redaksi dalam kitabnya, “@l-ma’lim min
al-syariah annahd sywriat li mashalibi al-
1bad. Fattékalif kullubu imma lidar’i
mafsadahin, wa imma lijalbi maslabatin,
au lahumd maan”® Sementara maslahah
sendiri menurut al-Syathibi, dalam konteks
keduniaan, ia mendefinisikan, “‘wa ani bi
al-maslahah: ma yurja'w ild qiyami hayiti
al-insan, wa tamimi aisyibi, wa nailihi ma
naqdhihi aushdfihi asy-syahwaniyyah wa al-
aqliyyah ald al-ithlaq, hatti yakina muniman
alé al-ithlaq”.** Kemaslahatan inilah, dalam
pandangannya, menjadi maqdshid al-Syariah.
Dengan kata lain, penetapan syariat, baik
secara keseluruhan (jumlatan) maupun secara
rinci (tafshilan), didasarkan pada suatu 7/lar
(motif penetapan hukum), yaitu mewujudkan
kemaslahatan hamba.*!

Untuk mewujudkan kemashlahatan ter-
sebut al-Syathibi, membagi Maqashidmenjadi
tiga tingkatan,” yaitu: Magashid dhaririyih,
Magishid hijiyah, dan Magqdishid tabsiniyih.
Dhariiriyah artinya harus ada demi ke-
maslahatan hamba, yang jika tidak ada, akan
menimbulkan kerusakan, misalnya rukun
Islam.®® Berdasarkan hal inilah, konsensus

% Abt Ishaq al-Syatibi, a/-Muwafaqat fi Ushul al- Syariah,
h. 199.

4 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah, h. 25.

1 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari‘ah, h. 2-3.

“2 Yang dimaksud adalah maslahah mu'tabarah.

% Dalam perspektif al-Ghazali dalam kitabnya @/-Mustashfa”
menyebutkan ada lima faktor yang termasuk al-Déruriyat, yakni
memerangi orang kafir yang (aktif dalam kekafirannya) untuk
menyesatkan orang muslim, dan menghukum orang yang berbuat
bid’ah dan mempropagandakan bidaahnya, karena semua itu akan
membuat orang-orang beragama menyimpang Dari agam mereka;
Mewajibkan qishah atas pelanggaran jiwa; karena dengan qishas
itu, dapat terpelihara jiwa manusia Dari perbuatan orang-orang
yang dzalim; Mewajibkan hukuman bagi orang yang meminum
minuman keras, karena dengan demikian akal dapat terpelihara
stabilitasnya yang merupakan pangkal taklifi dalam Islam;
Mewajibkan hukuman zina (pelacuran), karena dengan demikian,
maka terpeliharalah  keturunan dan kehormatan manusia;
Mewajibkan hukuman berat bagi penipu dan pencuri; karena
dengan demikian, terpeliharalah harta benda yang merupakan
tonggak kehidupan manusia, dan mereka selalu membutuhkannya

para fukaha menetapkan kaidah, al-dhariratu
tubithu al-mabdhiirah yang berarti, semua
dahrurat (keadaan terpaksa) membolehkan
segala yang dilarang.* Hijiyir maksudnya
sesuatu yang dibutuhkan untuk menghilangkan
kesempitan, seperti rukhsah (keringanan)
tidak berpuasa bagi orang sakit. Zahsiniyih
artinya sesuatu yang diambil untuk kebaikan
kehidupan dan menghindarkan keburukan,
semisal akhlak yang mulia, menghilangkan
najis, dan menutup aurat. Dhariiriyih beliau
jelaskan lebih rinci mencakup lima tujuan,®
yaitu : (1) menjaga agama (hifzh al-din); (2)
menjaga jiwa (hifzh al-nafs);*° (3) menjaga akal
(hifzh al-aql); (4) menjaga keturunan (hifzh
al-nasl); ¥ (5) menjaga harta (hifzh al-mal). *®

Dalam konsep maslahah, al-Syathibi
hanya membolehkan memakai konsep
maslahah hanya pada wilayah adat dan
muamalah yang lebih mengedepankan ta'lil
(ta’aqquli), sementara berkaitan dengan
ibadah bersifat ta'abbudi. Ada dua alasan
mengapa al-Syathibi hanya mengedepankan
maslahah pada wilayah adat dan muamalah,
sebagaimana dalam kitabnya, ‘@wwalan, al-
istiqrd, fa innd wajadnd al-sydri qdshidan [i
mashilibh al-ibdd. Wa al-abkim al-'ddiyah
(‘4dat) tadiru maahd haitsu davat. Fa tard
al-syai al-wihid yamna'u fi hilin ld takinu
[fihi maslabhah. Fa idzd kina fibi maslahah,
jaza...., wa al-tsini, anna al-syiri’ tisiu fi
bayini al-‘ilal wa al-hukmi fi tasyri’l babi
al-ddir kama raqoddama. Wa aktsara ma
ilalun fihi al-mundsib al-ladzi idzd aradho
ald al-uqil talaqtubu bil gobul....”"

Dengan kata lain, apa yang dinyata-
kan al-Syathibi adalah bahwa semua premis

denga dharuri. Lihat Abt Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-
Ghazali, al-Mustashfa min Ilmil Ushuli, (Kairo: al-Amiriah: 1325
H), h. 188.

“ Muhammadiyah Dja'far, Pengantar Ilmu Fiqih: Suatu
Pengantar Tentang Ilmu Hukum Islam dalam Berbagai Mazhab,
(Jakarta: Kalam Mulia, 1993), h. 47.

 Al-Syatibi , al-Muwafaqat fi Ushul al- Syariah, h. 5.
Lihat pula Muhammad Khodhori Bik, Ushul Figh, (Bayrat: Dar
al-Fikr, 1988), h. 300-301.

4 Q.s. al-Isra’ [17]: 33.

47 Q.s. al-Nisa’ [4]: 11, 23, dan Q.s. al-Isra’ [17]: 32.

4 Q.s. al-Nisa' [4]: 7, 11, 12, 29, 58, dan 176, dan Q.s.
al-Maidah [5]: 33, 38.

# Al-Syatibi , al-Muwafaqat fi Ushul al- Syariah, h. 305-306.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syathibi |205

fundamental (muqaddmiah) dalam teori
hukum haruslah sesuatu yang jelas kepastiannya
(qath’i). Premis-premis dasar berupa rasional,
konvensional atau wahyu. Dalam pikiran
manusia, ada tiga kategori benda-keniscaya-
an, kemungkinan, dan ketidakmungkinan.
Hal yang sama juga terjadi pada premis
konvensional. Kebiasaan berlakunya sesuatu,
atau hukum adat, menyatakan bahwa adalah
mustahil emas berubah menjadi tembaga.
Akal menyatakan bahwa angka dua, jika
dikalikan dirinya sendiri menghasilkan empat.
Apapun masalahnya premis-premis yang
berupa nas juga memiliki kepastian yang jelas,
karena mereka memiliki makna yang sama
dank arena mereka diriwayatkan oleh orang
banyak, baik berupa fawditur manawi atau
tawdtur lafzhi, atau lebih jauh lagi, melalui
penyelidikan yang seksama terhadap seluruh
nas-nas syar’i.”’

Analisis Pandangan al-Syathibi Tentang
Mashlahah al-Mursalah
Apa yang menjadi pemikiran al-Syathibi
merupakan bagian dari kontribusi dalam
menghadapi problematika hukum Islam
yang kian berkembang dan dipenuhi dengan
persoalan kontemporer. Pemikiran al-Syathibi
mengenai Mashlahah al-Mursalah, bila ditilik
dalam kitabnya a/-Itisham ada beberapa
hal yang menjadi dasar pondasi kenapa
kemudian Mashlahah al-Mursalah menjadi
metode dalam merumuskan hukum Islam.
Setidaknya ada 10 contoh sebagai alasan
diperbolehkannya masalah menjadi salah satu
metode dalam merumuskan suatu hukum,’
yaitu:
1. Pemuwafakatan segala sahabat untuk
mendera orang minum khamar dengan

80 kali

2. Pemuwafakatan keempat khalifah mem-
beratkan para tukang, bertanggungjawab
terhadap barang orang yang diminta dia

0 Hallaq, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk
Ushul Figh Mazhab Sunni, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2000), h. 243-244.

' T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam
Jilid 1, (Jakarta: Bulan Bintang, 1994), h. 251-252.

mengerjakannya

3. Kebolehan kita memukul orang yang
tertuduh yang tidak mau mengaku, dan
kebolehan kita memenjarakan orang
yang tertuduh berbuat kejahatan, se-
bagai yang difahamkan Malik; padahal

memenjarakan orang itu suatu adzab

4. Kebolehan kepada Negara memberatkan
rakyat membayar jumlah-jumlah yang
ditentukan untuk membantu Negara
dalam keadaan kemusykilan; di kala
dikehendaki oelh pembelanjaan ketentaraan

(kenegaraan)

5. Seluruh para sahabat sepakat men-
dewankan shuhuf-shuhuf Alquran dalam

suatu kumpulan yang dinamai “mushaf”

6. Kebolehan mendendami orang yang
bersalah, menurut pendapat setengah
ulama

7. Kebolehan kita makan lebih sedikit dari
kadar yang sangat perlu dari makanan
haram, apabila kita ditimpa masa
kelaparan, atau diketika haram telah
melengkapi setiap sudut masyarakat.
Kala begini kita lihat kepada cara kita
memperoleh harta, tidak dilihat lagi
asal harta itu

8. Dibolehkan membunuh orang ramai
lantaran mereka membunuh seorang
manusia. Dasar ini, ialah Mashlahah

al-Mursalah

9. Mengangkat seorang kepala Negara, yang
tidak mempunyai cukup syarat-syarat
ijtihad, bila tidak diperoleh yang cukup
mempunyai syarat

10. Mengangkat seorang kepala Negara orang
yang tidak layak, karena tak ada yang
lebih layak daripadanya dan meneruskan
angkatan itu sesuadah diperoleh orang
yang layak dikuatirkan timbul fitnah.

Sebenarnya apa yang dinyatakan al-
Syathibi tersebut, telah dilakukan oleh banyak
ulama, baik pada masa Khulafaurrasyidun,
maupun setelahnya. Hal ini terlihat seperti
banyak kasus yang dilakukan Umar ibn
Khattab berbeda dengan apa yang telah
tertuang dalam Alquran dan hadis. Bahkan,



206| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Moh. Mukri menjelaskan bahwa di kalangan
mujtahidin tidak jarang kebijaksanaan
Umar dijadikan acuan oleh para ulama dan
pemimpin Islam, diantaranya:

1.

Keputusan Umar ibn Abdul Aziz, yang
mengharamkan penerimaan hadiah dan
menetapkan hukuman sama dengan
hukuman suapan. Padahal, sebelum
itu menerima hadiah dianggap halal.
Demikian juga beliau menetapkan
diyat orang-orang dzimmi separuh dari-
pada diyat orang muslim, walaupun
sebelumnya diyat dua golongan itu
sama, yaitu sejak zaman Nabi sampai
dengan khalifah terakhir sebelum Umar
ibn Abdul Aziz menjadi khalifah

Fatwa Imam yahya ibn Yahya al-Laisi,
muncul imam Malik dan ahli hukum
Islam Andalus, kepada salah seorang
rajanya, bahwa tidak ada kafarat bagi ijjma
yang dilakukan dengan sengaja pada bulan
Ramadhan, kecuali berpuasa dua bulan
berturut-turut, sebagaimana pendapat
gurunya, Imam Malik, dan tidak pula
memberi fatwa dengan memerdekakan
budak saja, sebagaimana pendapat imam
lainnya. Beliau mendasarkan fatwanya
itu dengan apa yang beliau pandang
sebagai maslahah yang ditimbulkan dari
kewajiban raja tersebut untuk berpuasa.
Sebab, beliau memahami apa yang dituju
dari kafarat adalah mengenyahkan orang-
orang dari berbuat dosa, sehingga tidak
mengulangi perbuatan dosa lagi. Yang
demikian tidak dapat terealisir pada diri
seorang raja, kecuali dengan berpuasa
yang dianggap berat baginya. Adapun
kafatar memerdekakan budak, bukanlah
merupakan hukuman baginya. Adapun
kafarat memerdekakan budak, bukanlah
merupakan hukuman baginya. Sebab, ia
memiliki berbagai (banyak) budak. Cukup
dibayar saja dengan memerdekakan budak
yang dimilikinya.

Demikian pula para fukaha berpendapat
bahwa orang Islam boleh membunuh
orang Islam sebangsa dan setanah air,
yang dijadikan sandera (perisai) oleh
musuh di medan perang, jika dengan

4.

pengorbanan itu umat Islam dapat
menghancurkan kekuatan musuh dan
dapat menyelamatkan bangsa, agama
dan Negara. Pendapat ini didasarkan
pada pemikiran kemaslahatan yang lebih
besar daripada sekedar menyelamatkan
beberapa orang yang dijadikan sandera
tidak ada jaminan keselamatan bila
musuh memenangkan peperangan.

Abt Hanifah berfatwa bahwa pada
keluarga Rasulullah, kelompok Bani
Hasyim, boleh diberi hadiah, padahal
Nabi menegaskan bahwa “sedekah tidak
pantas diberikan kepada keluarga Nabi
Muhammad”. Kebolehan itu didasarkan
pada pertimbangan bahwa sesudah
Rasulullah wafat, kelompok Bani Hasyim
tidak lagi mendapat bagian seperlima
seperti yang tersebut dalam Q.s. al-Anfal
[8]: 41.°* Demi kemaslahatan keluarga
Rasulullah yang telah berjasa dalam
perjuangan menegakkan agama Islam
dan juga keselamatan jiwa Rasulullah
semasa hidupnya, maka sewajarnya
diberikan sedekah kepada mereka sebagai
penghargaan.

Imam Ahmad ibn Hanbal memfatwakan
agar peminum minuman keras pada
siang hari bulan puasa dijatuhi hukuman
yang lebih berat disbanding pada
hari-hari biasa. Demikian pula beliau
memfatwakan bahwa seorang ayah
boleh memberikan sesautu yang lebih
banyak kepada salah seorang anaknya
karena ada keistimewaan tertentu pada
anak tersebut, seperti prestasi belajara
tau prestasi lainnya yang bersifat
positif. Fatwa tersebut didasarkan atas
pertimbangan kemaslahatan.”

52 Ayat tersebut adalah

e - PRUED IS B I (O L S L S
Sl sy Jsuily sadi & G sl e gt Lol 150les
W5l U AL (2l 358 of JorT 35 oSl el

(b e o Bl olacndl T 2 oAl o G e

>3 Moh. Mukri, Benarkah Imam Syafi’I Menolak Maslahah?

(Yogyakarta: Pesantren Nawaesea Press, 2010), h. 116-117.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syithibi

Bila diamati lebih dalam, maka akan
ditemui bahwa al-Syéthibi hanya membuat
dua kriteria agar maslahat dapat diterima
sebagai dasar pembentukan hukum Islam.
Pertama, maslahat tersebut harus sejalan
dengan jenis tindakan syara, karena itu
maslahah yang tidak sejalan dengan jenis
tindakan syara’ atau yang berlawanan dengan
dalil syara’ (Alquran, sunnah dan ijma)
tidak dapat diterima sebagai dasar dalam
menetapkan hukum Islam. Kedua, maslahat
seperti kriteria nomor satu di atas tidak
ditunjukkan oleh dalil khusus. Jika ada
dalil khusus yang menunjukkannya maka
itu menurut al-Sy4thibi termasuk dalam
kajian giyas.

Selain itu, al-Syathibi menjadikan pe-
mahaman terhadap magqishid dan kemampuan
untuk mengistinbat sebuah hukum dari
pemahaman magqashid ini sebagai persyaratan
pertama bagi seorang mujtahid. Maka me-
nurutnya, wajib bagi seorang mujtahid
untuk mengetahui maksud dan rahasia dari
disyaritkannya sebuah hukum.*

Bila difahami lebih dalam, maka akan
ditemukan bahwa dalam memahami segala
problematika hukum yang terus berkembang
maka prinsip dari tiga pertingkatan tersebut
(dharuriyah, hijiyah dan tahsiniah), dapat
dikelompokkan menjadi dua pembagian,
yakni menolak kerusakan (12" #) dan meng-
hilangkan kesulitan s, 71> Hal ini didasarkan
dari hadis nabi »»Y¥.»Y. Dikarenakan
kedua kaedah ini sangat luas, maka akan
ditemukan bahwa ulama menurunkannya
kepada beberapa kaedah yang lain. Bagi
prinsip yang pertama, menolak kerusakan (
) ¢3), maka ulama menurunkan beberapa

> Sementara hukum yang tertera dalam Alqurandan
Hadis merupakan berbahasa arab, yang secara garis besar, bahasa
Arab, terutama Alquran, banyak ayat-ayatnya yang mengandung
makna ‘“Gsytirak” atau bermakna ganda, sehingga diharapkan
bagi mujtahid memahami Alqurandan Hadis dengan berbagai
pendekatan, terutama pendekatan hermeunetika-linguistik.
Lihat lebih lengkapnya Musthafa Ahmad al-Zarqa, Al-Madkhal
al-Fighi al-"Am. (Damaskus: Dar al-Fikr, 1968), h. 89.

%5 Rosihon Anwar, Ulumul Qur'an, (Bandung: Pustaka
Setia, 2006), h. 62

207

qaidah fikih yakni oGy e e s, e Ji, >
Alsg el i W7 e el S s,
ple ypo g3 o o 00 Gu‘ e g lill s s 0l
St s el 62 g & oy, 63
o= ) Jlaw ¥ Jl2Y64 Sementara bagi prinsip
yang kedua, menghilangkan kesulitan (z~' &),
maka ulama menciptakan tiga kaedah global bagi
prinsip ini yaitu: aizll (A o dl,0 lops gsbm oA 60
dan 852 ol oS aele im U dots Alne S 67

Tawaran Reformulasi Maslahah

Teori yang dirumuskan oleh al-Syéthibi
merupakan konsep yang tidak dapat
dilepaskan oleh dinamika perjalanan

¢ Whajib menolak kerusakan sebelum ia terjadi dengan
segala cara yang memungkinkan. Contohnya: Diwajibkan me-
lakukan jihad sebelum dianiaya musuh.

%7 Whajib menghilangkan kerusakan setelah terjadi. Contoh-
nya: Disyari'atkannya konsep khiyar bagi akad yang memiliki
kerusakan seperti khiyar terhadap barang yang memiliki aib;
Begitu juga diwajibkan berobat bagi yang sakit.

*8 Tidak diperbolehkan menghilangkan sebuah kerusakan
dengan mendatangkan kerusakan yang sesamanya. Contohnya:
Tidak boleh merusak harta orang lain demi menjaga hartanya;
Tidak boleh membunuh orang lain demi menyelamatkan diri-
nya ketika kelaparan di hutan misalnya.

> Kerusakan yang lebih berat boleh dihilangkan dengan
mendatangkan kerusakan yang lebih ringan. Contohnya: Diper-
bolehkan melakukan otopsi terhadap jasad wanita yang mati tatkala
bertujuan mengeluarkan janin yang diharapkan masih hidup.

¢ Memikul kemudaratan yang khusus demi menolak ke-
mudaratan yang umum. Contohnya: Diperbolehkan menahan
dokter bodoh, mufti gila, karena menolak Déri terjadi bahaya yang
berdampak pada masyarakat, walaupun terpaksa membahayakan
mereka

" Menolak kerusakan itu lebih utama Daripada menarik
kemanfaatan. Contohnya: Diharamkan menjual semua jenis
khamar walaupun dapat memberi keuntungan ekonomi.

2 Dalam keadaan gawat darurat, diperbolehkan melaku-
kan perkara yang diharamkan. Contohnya: Tidak akan men-
dapatkan dosa bagi orang yang kelaparan untuk memakan
bangkai atau barang yang diharamkan demi berlangsung hidup.

© Keadaan Darurat itu ditentukan dengan kaDairnya.
Contohnya: Tidak diperbolehkan bagi orang yang kelaparan itu
makan barang yang haram kecuali yang diperlukan baginya untuk
hidup.

¢4 Keterpaksaan itu tidak boleh membatalkan hak orang
lain. Contohnya: Barangsiapa yang terpaksa memakan makanan
orang lain, karena menolak Dari mati, maka ia berkewajiban
menganti makanan tersebut.

¢ Kesulitan yang berlebihan yang bukan biasanya itu akan
mendapatkan keringanan. Seperti bagi musafir diperbolehkan
menjama dan menqoshor sholat.

 Kesulitan itu dihilangkan secara syari’at. Contohnya:
Cukup hanya dengan persangkaan (-}), ketika hilang pedoman
untuk menentukan arah kibla.

¢ Hajat itu dapat menduduki tingkatan keterpaksaan
sama ada ia umum atau khusus. Contohnya Keringanan dengan
diperbolehkannya melakukan akad al-salam dan lain-lain



208| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

hidupnya, dan tidak akan muncul dari
ruang yang hampa. Bahkan terkadang perlu
menggunakan kemasukakalan (plausibiliry
context) dimana pemikiran itu muncul. Bila
ditilik dari wacana Arab yang berkembang
dari masa klasik hingga kini, maka akan
ditemukan empat karaktrer pasif wacana
Arab. Sebagaimana dinyatakan Muhayar
Fanani, mengutip pendapat Issa ] Baoullata
tentang pandangan al-Jabiri yang mensinyalir,
wacana Arab mengidap empat karakter pasif,
yakni: 1) dominasi model masa lalu; 2)
masuknya mekanisme analogi hukum; 3)
ditutupnya kemungkinan intelektual baru
dan kemudian dijadikan fakta mati dan tidak
bisa diubah; 4) digunakan ideology untuk
menyembunyikan cacat epistemologis dalam
pengetahuan mengenai realitas.®® Untuk
mengasah kembali rasionalitas Arab, tidak
ada jalan lain kecuali menciptakan teori
pengetahuan baru. Setidaknya ada beberapa
tawaran dalam menemukan teori penemuan
baru yang kini sedang berkembang yakni:
Konsep Rekonstruksi dan Dekontruksi.

Rekontruksi atau reinterpretasi adalah
penafsiran ulang digali dari seluruh khazanah
yang dimiliki baik khazanah kebudayaan,
sejarah, sosial, maupun kearifan lokal (local
wisdom).” Dekontruksi adalah suatu proses
penampakan aneka ragam aturan tersembunyi
yang menentukan teks atau wacana, misalnya
aturan mengenai “yang tak dipikirkan” dan
“yang tak terpikirkan.””

Berbicara mengenai hal ini, sosok
kontroversi yang paling sering disebut adalah
Najmuddin al-Thufi, ketika ia mensyarah
hadis *la dharara wa lé dbirara’ menanggapai
perihal maslahah ini dengan ungkapannya

% Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit: Nasionalisasi
Hukum Islam dan Ilamisasi Hukum Nasinal Pasca Reformasi,
(Jakarta: Tiara Wacana, 2008), h. 272.

 Lihat Said Agil Husin al-Munawar, Islam dalam Konteks
Ke-Indonesia-an: Beberapa Soal Yang Segera Dirumuskan,
dalam Masykuri Abdillah, Formalisasi Syariat Islam di Indonesia:
Sebuah Pergulatan Yang Tak Pernah Tuntas, (Jakarta: Renaisan
bekerjasama DPP Forum Mahasiswa Syari’ah se-Indonesia
[FORMASI]), 2005, h. xx.

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari'ah, h. 315

70 Lihat Said Agil Husin al-Munawar, Islam dalam Konteks
Ke-Indonesia-an, h. xx.

bahwa maslahah dikedepankan daripada nas
dan ijma’ dengan metode ‘rakhsis atau al-
bayin’, sehingga menurut al-Thufi, seluruh
hukum syari'ah yang ada ditakhsis oleh
hadis /la dharara wa la dhirara. Pernyataan
al-Thafi tentu saja mendapat tanggapan yang
luar biasa dari ulama-ulama lainnya, karena
pada hakikatnya, maslahah hanya dapat
difahami dari nas.”' Meskipun, pemikiran
ini controversial, alangkah baiknya pendapat
ini pula bisa dijadikan sebagai pertimbangan
pemikiran hukum Islam, ketika dihadapkan
dengan kondisi globalisasi dan modernisasi, baik
menyangkut masalah pluralisme, humanisme,
egalitarianisme, dan lainnya.

Apa yang dinyatakan oleh al-Thufi
ini di gayung sambut oleh al-Na'im, ia
setuju dengan teori maslahah sejauh bukan
menyangkut ibadah ritual, maslahah dapat
menentukan hukum, bahkan melampaui
nas Alquran dan sunnah, juga ijma, ketika
semua berlawanan dengan kemaslahatan
umum, bahkan menurut teori ini, maslahah
lebih penting dan bila perlu mengabaikan
teks. Menurut al-Naim juga, apapun nama-
nya metode ijtihad, sejauh merupakan
hasil persepsi dan interpretasi, seluruhnya
merupakan produk sejarah. Semua itu
dapat dipakai, diubah, dan dikembalikan
atau bahkan ditinggalkan sama sekali,
tergantung ada dan tidaknya maslahat bagi
kehidupan manusia pada masa tertentu. Hal
ini dikarenakan kemaslahatan adalah esensi
dari tujuan diundangkannya syariah.”

Apa yang dinyatakan oleh al-Thufi dan
al-Naim, bisa dijadikan sebagai pertimbangan,
hal ini bisa dikaji dalam beberapa hal seperti:
Pertama, tentang diskriminasi gender, yang
tertuang dalam Q.s. al-Nisa [4]: 34.7 Ayat
ini merupakan ayat yang merepresentasikan
diskriminasi wanita. Sehingga menurut Syahrur,
dalam pendekatan hermeneutika Alquran,

7t Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syariah, h. 315.

7> Adang Djumbhur Salikin, Reformasi Syariah dan HAM
dalam  Islam: Bacaan Kritis Terhadap Pemikiran Al-Naim,
Yogyakarta: Gama Media, 2004, h 70

73 Ayat tersebut berbunyi

s o 24250 1 358 1y A1 o 5 ey



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syithibi

ayat ini bukan ayat superior-inferior, namun
kesetaraan posisi wanita dengan laki-laki. Hal
ini didasarkan dari metode istigra’ (intiqal
al-nas min al-nas), dinyatakan bahwa yang
dibedakan berdasarkan amal shalih, hal ini
berdasarkan Q.s. al-Hujurat [49]: 13,4 Q.s. al-
Isra [17]: 70.” Alasan Syahrur, kata “badhahum
ald badhin” mengandung hubungan timbal
balik, jika faktor ini beralih dalam satu pihak
ke pihak yang lain, peran perlindungan juga
akan mengikuti peralihan tersebut. Dengan
kata lain, seluruh manusia, baik laki-laki
maupun perempuan, secara obyektif mampu
memiliki faktor-faktor tersebut.”®

Kedua, Diskriminasi sebagai saksi. Hal
ini didasarkan dari firman Allah dalam
Q.s. al-Baqarah [2]: 282.77 Dalam ayat ini
persaksian wanita dengan pria berbanding
1:2. Adanya perbandingan
bukan berarti lemahnya akal wanita dan
kekurangan kemanusiaannya. Namun, me-
nurut Muhammad Abduh yang dikutip
Mahmud Syaltut dikarenakan wanita itu
pada umumnya tidak membiasakan diri
dalam wurusan perdagangan. Dari itu,
ingatan wanita itu dalam urusan keuangan
dan utang piutang mungkin agak kurang
kuat (mudah lupa), sedang dalam urusan
rumah tangga tidaklah demikian. Dalam
uraian yang menjadi sifat ini ingatan wanita
ingatan wanita lebih kuat dari ingatan lelaki.
Memang telah menjadi sifat pada umumnya
kuat ingatannya dalam urusan-urusan yang
menjadi perhatian dan pekerjaan sehari-
hari.”® Pertanyaan yang muncul kemudian

tersebut

74 Ayat tersebut berbunyi

7> Ayat tersebut berbunyi
de

A BT SRS ()
76 Untuk lebih lengkapnya dalam masalah ini, lihat
Muhammad Syahrur, a/-Kitab wa Alguran: Qiradar Muashirah,
Edisi Indonesia, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam
Kontemporer, cet ke-5, (Yogyakarta: Elsaq Press, 2012), h. 272.
77 Ayat tersebut berbunli

U3 IS G o pemle ) e ik bAEERT

£ il

T 21l - e el Far
5 G 05T (e OB

SANTL R
78 Mahmud Syaltut, Akidah dan Syariah Islam (Al-Islam

A=

209

adalah, bagaimana jika wanita telah terbiasa
dengan urusan perdagangan?. Masih menurut
Mahmud Syaltut, bila wanita sudah terbiasa
dengan urusan perdagangan, utang piutang
dan keuangan, mereka berhak untuk me-
nentukan kepercayaan kesaksian seorang
wanita, sebagaimana kepercayaan dengan
kesaksian seorang lelaki. Itu jika mereka
percaya kepada kekuatan, ingatan wanita
tadi dan yakin dia tidak akan lupa sebagai
kepercayaannya terhadap ingatan lelaki.”

Untuk lebih jelasnya mengenai kesetaraan
gender dalam hal persaksian, bisa dilihat
tentang persaksian wanita dalam hal /i'an,
yakni suami menuduh istrinya berbuat
zina dengan lelaki lain sedang saksi-saksi
tidak ada sama sekali. Sebagaimana dalam
firman Allah dalam Q.s. al-Nur [24]: 6-9.
Didalamnya wanita boleh bersaksi satu orang
saja, bila tidak ada saksi lain dalam kaitannya
tuduhan berzina.

Selain itu, bisa juga menjadi per-
timbangan rasional, apa yang telah dinyatakan
oleh mazhab Hanafi yang memberikan
batasan berlakunya nas oleh maslahat.
Menurut mereka, dalam hal-hal yang hanya
bisa disaksikan oleh wanita, maka persaksian
wanita dapat diterima, seperti persaksian
bidan bayi atas kelahiran bayi-bayi dan
menentukan pertalian keluarganya ketika
ia dipersengketakan oleh orang-orang tuanya.
Dengan demikian, maka ulama-ulama Hanafi
telah membatasi nas-nas Alquran dan Sunnah
yang mensyaratkan unsure kelelakian dalam
persaksian, yakni saksi itu harus laku-laki
semua, atau orang perempun, bersama orang
lelaki. Pembatasan tersebut didasarkan pada
maslahat, sebab kalau tidak ada pembatasan
tersebut, tentu hak-hak orang banyak akan
terbengkalai; sedang pemeliharaan terhadap
hak-hak termasuk perkara dharuri yang lima
tersebut di atas (agama, jiwa, akal-fikiran,
keturunan dan harta).®

Agidah wa Syari‘ah), alih bahasa Fachruddin HS & Nasaruddin
Thaha, (Jakarta: Bumi Aksara, 1994), h. 243.

7> Mahmud Syaltut, Akidah dan Syari'ah Islam, h. 245.

% Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), h. 88.



210| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Ketiga, diskriminasi Non Muslim.
Hal ini berdasarkan pada Q.s. al-Taubah
[9]: 29. Menurut Na'im, ayat tersebut
dianggap diskriminatif terhadap nonmuslim.
Dengan menyetujui pemikiran Thaha, al-
Naim berpendapat bahwa ayat-ayat di atas
adalah ayat yang eksplisit cara penunjuk-
kan hukumnya. Berdasarkan penentuan
metodologi hukum Islam klasik, teks
eksplisit tidak bisa diganggu gugat kecuali
kita menerimanya begitu saja (qathi/taken
for granteed). Padahal bila teks semacam
itu, dihadapkan dengan HAM maka akan
bertentangan dengan konstitusionalisme
modern dan melanggar HAM. Muhyar
Fanani menyebutnya, inilah yang disebut
dengan krisis dalam hukum Islam. Semua
upaya penyelesaian terhadap persoalan ini
akan mengalami deadlock, karena metodologi
yang kita punya selama ini tidak mampu
menyelesaikannya.®! Sebab itulah, dalam
menghadapi persoalan ini, perlu menjadi
pertimbangan adalah kaidah inna al-ibrah
bi al-magqishid wa al-mana la bi al-alfazh
wa al-mabani yang berarti “sesungguhnya
yang perlu diperhatikan dari sudut formula
nas adalah tujuan dan pengertiannya, bukan
lafal dan tulisan yang tertera.”®

Keempat, masalah poligami. Poligami
menjadi suatu permasalahan karena selama
ini kebolehan berpoligami tidak diimbangi
dengan keadilan terhadap eksistensi pe-
rempuan. Kebolehan poligami dalam Alquran
dijadikan sebagai sandaran untuk melegalkan
poligami meskipun wanita terkadang menjadi
korbannya. Maka, beberapa pemikir mencoba
menuangkan pemikirannya untuk melarang
poligami. Larangan tersebut karena didasarkan
alasan yang lainnya (baram li ghairihi). Hal
ini seperti, bila lelaki yang berpoligami
tidak mampu berbuat adil, dan memberi-
kan kemudharatan terhadap wanita, maka
poligami semacam ini haram hukumnya.
Hal ini seperti yang terjadi di Tunisia yang
melarang poligami. Undang-Undang di Tunisia

8 Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit. h. 193.

8 Rifat Syauqi Nawawi, Rasionalitas Tafsir Muhammad
Abdub: Kajian Masalah Akidah dan Ibadah, Jakarta: Paramadina,
2002, h. 77.

akan mengancam pelaku poligami dengan
hukuman penjara dan denda sekitar 240.000
Franc (mata uang Prancis). Karena apabila
dibiarkan perempuan akan dirugikan dan
akan menjadi korban pemuas nafsu belaka.
Walaupun memang harus diakui, kalangan
salafi tidak menerima Undang-Undang ini,
sebab baginya pengharam poligami adalah
bertentangan dengan Alqurandan prinsip-
prinsip /4 itjihada fi ma fihi nas, tidak ada
ijtihad dalam teks.

Mengenai kasus di Tunisia ini, Nashr
Hamid Abt Zayd, menilai apa yang di-
lakukan di Tunisia ini sangat berkaitan
dengan semangat Mashlahah al-Mursalah.
Karena menurutnya, apapun alasannya,
Islam hadir menyapa ruang kemanusiaan
untuk mengembangkan prinsip-prinsip
kemaslahatan, bukan kemudharatan. Bila
praktek poligami merugikan wanita, maka
pengharaman poligami bisa diterapkan
meskipun bertentangan dengan Alquran.
Hal ini pula pernah dilakukan oleh Umar
ibn Khattab yang tidak memotong tangan
sang pencuri. Karena itu menurutnya, idza
taaradha al-hukm maa al-mabda’ fald budda
al-tadhhiyah bi al-hukm, jika hukum berlawan
dengan prinsip dasar (Islam), maka hukum
harus dikorbankan. Bagi Nasr hHamid Aba
Zayd, Alquranmengharamkan poligami
melalui konteks perkembangan internal teks
atau melalui makna yang didiamkan (maskur
anhu).® Dengan demikian, dengan adanya
pelarangan poligami, bagi Nashr Hamid Abt
Zaid, keadilan terhadap perempuan akan
tercapai, dan kesewenang-wenangan laki-laki
terhadap perempuan akan mudah ditekan.
Sehingga diharapkan, pelarangan poligami
menjadi sesuatu hal yang bermanfaat, dan
Islam menjadi agama yang kontekstual® dan
shalih li kulli makin wa zaman.

8 Abdul Wahid, Ketakutan Laki-Laki Pada Perempuan:
Membaca Pemikiran Nasr Hamid Aba Zayd, dalam M. Arfan
Muammar dan Abdul Wahid Hasan, Studi Islam: Perpektif
Insider/Outsider, (Yogyakarta: IRciSod, 2012), h. 233-235.

8 Ahmad Munif Suratmaputra, Fisafat Hukum Islam al-
Ghazali, h. 104.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syathibi |211

Penutup

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan
bahwa konsep maslahah al-Syéthibi di-
dasarkan karena ditetapkannya syariat
untuk mewujudkan kemaslahatan hamba
(al-mashilib al-ibad), baik di dunia maupun
di akhirat. Al-SyAthibi hanya membolehkan
memakai konsep maslahah hanya pada
wilayah adat dan muamalah yang lebih
mengedepankan 7a7i/ (taaqquli), sementara

berkaitan dengan ibadah bersifat tazbbudi.

Apa yang telah dikembangkan oleh al-
Syathibi merupakan kontribusi yang sangat
baik bagi perkembangan pemikran keislama.
Berawal dari konsep masalah inilah, kemudian
para lama mengembangkannya. Sehingga
dengan konsep maslahah, segala permasalah
agama yang kian komplek, data diselesaikan.
Maka ada beberapa
menerapkan konsep maslahah, di antaranya
adalah konsep rekonstruksi dan dekontruksi.
Bahkan lebih radikal lagi, konsep maslahah
kontemporer, bisa memakai criteria yang
ditawarkan ath-Thufi, ketika ia mensyarah
hadis “la dharara wa la dbirara’ menanggapai
perihal maslahah ini dengan ungkapannya
bahwa maslahah dikedepankan daripada nas
dan ijma’ dengan metode ‘takhsis atau al-
bayan', sehingga menurut al Thufi, seluruh
hukum syari‘ah yang ada ditakhsis oleh hadis
la dharara wa la dhirara. Pendapat al-Thuf
ini kemudian dikembang oleh Muhammad
Abduh, al-Naim, Syahrur, Fazlur Rahman,
dan lainnya, untuk menanggapi persoalan
kekinian yang kompleksitasnya semakin
tinggi. Sehingga beberapa persoalan seperti
tentang diskriminasi gender, masalah poligami,
diskriminasi nonmuslim, diskriminasi sebagai
saksi, dan beberapa hal lainnya yang berkaitan
dengan Hak Asasi Manusia dan probelamatika
kemodernan dalam diselesaikan.

tawaran dalam

Pustaka Acuan

Ab(i Sulaiman, Abdul Wahhab Ibrahim, a/-Fikr
al-Ushul. Makkah: Dar al-Syurug, 1984.

Afjan, al-, Abt , Min Atsar Fuqaha Andalus:
Fatawa al-Imam al-Sydthibi. Tunis:
Matba’ah al-Kawakib, 1985.

Anwar, Rosihon, ‘Ulumul Qur'an. Bandung:
Pustaka Setia, 2006.

Banani, al-, Sayyid al-Khuri al-Syarnubi,
Aqrab al-Mawarid. Juz 1, Bayrtt: al-
Suyu’iyyah, t.t.

Bukhari, al-, Shabhih al-Bukbari. t.tp.: Dar
al-Sya’bi, t.t.

Ghazali, al-, Abd Hamid Muhammad ibn
Muhammad, al-Mustashfa min Ilmil
Ushuli. Kairo: al-Amiriah: 1325 H.

lji, al-, Abd. Rahman ibn Ahmad, Syarah
al-Adhl ala Mukhtashar al-Muntaha. Juz
2, t.tp.,: al-Amiriyah, t.t.

Makhluf, al-, Muhammad ibn Muhammad,
Syajarah al-Nur al-Rakiyyah fi Tabagar
al-Malikiyyah. Bayrit: Dar al-Kitab al-
‘Arabi, 1349 H.

Maraghi, al-, Musthafa, a/-Fath al-Muibn fi
al-Muibn fi Tabaqat al-Ushuliyyin. Mesir:
Muhammad Amin Ramjawa Syirqah, 1974

Munawar, al-, Said Agil Husin, Islam dalam
Konteks Ke-Indonesia-an: Beberapa
Soal Yang Segera Dirumuskan, dalam
Masykuri Abdillah, Formalisasi Syariar
Islam di Indonesia: Sebuah Pergulatan
Yang Tak Pernah Tuntas. Jakarta: Renaisan
bekerjasama DPP Forum Mahasiswa
Syariah se-Indonesia (FORMASI), 2005.

Qoiruzi, Al-, Abadi, Mujid al-Din Muhammad
ibn Yakub, al-Qomus al-Muhith. t.tp.:
al-Amiriyah, t.t.,

Raisuni, al-, Ahmad, Nadzariyah al-Maqdshid
Inda al-Imam al-Sydthibi. t.tp: Muassasah
al-Jamiah li al-Diyasat, 1992.

Raisuni, al-, Ahmad, Nadzariyah al-Maqdshid
Inda al-Imam al-Sydthibi. t.tp: Muassasah
al-Jamiah li al-Diyasat, 1992.

Shiddiqy, al-, M. Hasbi, Pengantar Ilmu
Fikih. Jakarta: Bulan Ibntang, 1967.

__, Pengantar Hukum Islam Jilid 1.
Jakarta: Bulan Ibntang, 1994.

Syatibi, al-, al-I'tisham. Juz 2, t.tp.: Maktabah

Riyadh al-Haditsah, t.t.,

__, al-Ifadat wa al-Irsyadat. Beirut:

Muassasah al-Risalah, 1983.

, al-Muwafagat fi Ushul al- Syariah.

Jilid 2, Kairo: Maktabah at-Tawfigiyah,
2003.

Zamakhsyari, al-, Abt al-Qasim Mahmud



212| AL-ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

ibn Umar, Asas al-Balaghah. Juz 2,
Mesir: Dar al-Kutub al-Mishriyyah, t.t.
Zubaidi, al-, Muhib ad-Din atau al-Faid
al-Sayyid Muhammad Murtadha, 7zj
al-Arus Syarh al-Qamus. Juz 2, t.tp,:

tnp., t.t.

A. Steenbrink, Karel, Metodologi Penelitian
Agama Islam di Indonesia Beberapa Petunjuk
Mengenai Penelitian Naskah Melalui : Syair
Agama dalam Babasa Melayu dari Abad 19.
Semarang: LP3M IAIN Walisongo, 1985.
Az-Zarqa', Mustafa Ahmad, Al-Madkhal

al-Fikihi al- “Am. Dar Al fikr. Damaskus.

1968.

Bakdi, Asafri Jaya, Konsep MaqdshidSyariah
Menurut al-Syathibi. Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada, 1996.

Djafar, Muhammadiyah, Pengantar Ilimu
Fikih: Suatu Pengantar Ilmu Hukum Islam
dalam Berbagai Madzhab. Jakarta: Kalam
Mulia, 1993.

Fanani, Muhyar, Membumikan Hukum
Langit: Nasionalisasi Hukum Islam dan
Islamisasi Hukum Nasional Pasca Reformasi.
Jakarta: Tiara Wacana, 2008.

Hanafi, Ahmad, Pengantar dan Sejarah
Hukum Islam. Jakarta: Bulan Ibntang, 1984.

Hallaq, Wael B, Sejarah Teori Hukum
Islam: Pengantar untuk Ushul Fikih Mazhab
Sunni. Jakarta: RajaGreafindo Persada, 2000.

Halim, M. Yasin, [jtihad Sebagai
Metode Pengembangan Hukum Islam. Bandar
Lampung: Fakultas Syariah TAIN Raden
Intan, 1996.

Hubbullah, “Ali, Dirasat fi Falsafah
Ushul al-Fikih wa asy-Syari'ah wa Nadzriyah
al-Magdshid. Beirut: Dar al-Hadi, 2005

Ibn Abd as-Salam, Muhammad ‘Iz ad-
Din Abdul Aziz, Qawa’id al-Ahkam fi Al-
mashalih al-Anam. Juz 1, t.t.p.,: al-Istiqgomah,
t.t.

Khallaf, Abdul Wahhab, Masadir al-
lasyri’ fi Ma La Nassa Fih. Kuwait: Dar
al-Qalam, 1972.

Khudhori Bik, Muhammad, Ushul Fikib.
Beirut: Dar el-Fikr, 1988.

Mas’ud, Muhammad Khalid, Islamic
Legal Philosophy: A Study of Abii Ishaq al-
Shatibis Life and Thought. Pakistan: Islamic

Research Institute, Islamabad, 1977.

Muslehuddin, Muhammad, Philosophy of
Islamic Law an the Orientalis a Comparative
Studi of Islamic Legal System. alih bahasa
Wahyudi Asman, Yogyakarta: Tiara Wacana,
1991.

Mukri, Moh, Benarkah Imam Syafi’i
Menolak Maslahah?. Yogyakarta: Pesantren
Nawaesea Press, 2010

Mutahhari, Murtdha,
Alguran. Jakarta: 1986.

Nawawi, Rif’at Syauqi, Rasionalitas
Tafsir Mubhammad Abdub: Kajian Masalah
Akidah dan Ibadah. Jakarta: Paramadina,
2002.

Satria Effendi, M. Zein, Ushul Fikib.
Jakarta: Kecana, 2009.

Salikin, Adang Djumhur, Reformasi
Syariah dan HAM dalam Islam: Bacaan Kritis
Terhadap Pemikiran Al-Naim. Yogyakarta:
Gama Media, 2004.

Soekanto, Soerjono, Pokok-Pokok Sosiologi
Hukum. Jakarta: Rajawali Press, 1980.

Suratmaputra, Ahmad Munif, Fisafar
Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah-Mursalah
dan Relevansinya dengan Pembaruan Hukum
Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002.

Syahrur, Muhammad, a/-Kitab wa
Alquran: Qiraar Muashirah, Edisi Indonesia,
Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum
Islam Kontemporer, cet ke-5, Yogyakarta:
Elsaq Press, 2012

Syarifuddin, Amir, Ushul Fikih Jilid 2.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2011.

Syaltut, Mahmud, Akidah dan Syariah
Islam (Al-Islam Aqidah wa Syariah). Alih
bahasa Fachruddin HS & Nasaruddin Thaha,
Jakarta: Bumi Aksara, 1994.

Umam, Chaerul, Ushul Figih 1.
Bandung: Pustaka Setia, 2000.

Wahid, Abdul, Ketakutan Laki-Laki
Pada Perempuan: Membaca Pemikiran
Nasr Hamid Abt Zayd, dalam M. Arfan
Mvu’ammar dan Abdul Wahid Hasan, Studi
Islam: Perpektif Insider/Outsider. Yogyakarta:
IRciSod, 2012.

Yafie, Ali, Menggagas Fikih Sosial,
dari Sosial Lingkungan Asuransi Sehingga
Ukbhuwah. Bandung: Mizan, Juni 1994.

Memahami



