
197

Pendahuluan

Allah menjadikan agama Islam sebagai 
agama yang memberikan kemaslahan bagi 
para hambanya baik di dunia maupun di 
akhirat. Karenanya, banyak cara yang dilaku-
kan oleh Allah untuk menjadikan agama 
Islam sebagai pegangan agar tidak terjadi 
kekacauan di muka bumi. Sebab itulah 
kehadiran rasul sebagai utusan Tuhan di-
jadikan sebagai pembawa rahmat bagi seluruh 
alam,1 sekaligus pembawa keadilan untuk 

1 Muhammadiyah Djafar, Pengantar Ilmu Fikih: Suatu 

semesta. Karenanya, setiap perkara yang 
menyimpang dari keadilan adalah kebenaran 
dan kekacauan, penyimpangan dari rahmat 
kepada yang sebaliknya, menyimpang dari 
hikmat kepada kekejian, semua itu bukan dari 
syariat, walau dengan tafsiran bagaimanapun. 
Sebab syariah adalah keadilan Allah diantara 
para makhluk-Nya, maka begitulah hidup 
dan kebahagiaan, obat dan kewarasan, cahaya 
dan perlindungan dengan syariat.2

Pengantar Ilmu Hukum Islam Dalam Berbagai Mazhab, (Jakarta: 
Kalam Mulia, 1993), h. 28.

2 M. Yasin Halim, Ijtihad Sebagai Metode Pengembangan 

REFORMULASI 
MASHLAHAH AL-MURSALAH AL-SYÂTHÎBÎ 
DALAM UPAYA IJTIHAD KONTEMPORER 

 Abstract: Reformulation of al-Syâthibî Mashlahah al-Mursalah on Contemporer Ijtihad. As a 
means of social control toward on going changes in human life, law has important position in society. 
Moreover, law also serves as a tool of social engineering in order to generate benefit for mankind. This 
is also in accordance with sharia objective which is to offer benefit and eliminate harm in the society. 
The contemporary issues that have higher complexity such as gender discrimination, polygamy, non-
Muslim discrimination, discrimination as a witness and issues related to human rights need to be 
solved. Solution is offered by mashlahah al-mursalah theory, this approach is later developed for the 
reformulation of ijtihad contemporary.

 Keywords: mashlahah al-mursalah, contemporer ijtihad, istishlahi

 Abstrak: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî dalam Upaya Ijtihad Kontemporer. Posisi 
hukum dalam kehidupan masyarakat sangatlah penting, sebab hukum merupakan alat kontrol sosial 
terhadap perubahan-perubahan yang berlangsung dalam kehidupan manusia. Selain itu, hukum juga 
dapat berfungsi sebagai alat rekayasa sosial dalam rangka mewujudkan kemaslahatan umat manusia. Hal 
ini sesuai dengan syariat yang bertujuan memberikan kemanfaatan dan menghilangkan kemudharatan 
untuk kepentingan masyarakat. Persoalan kekinian dengan kompleksitasnya semakin tinggi seperti 
masalah diskriminasi gender, poligami, diskriminasi nonmuslim, diskriminasi sebagai saksi, dan beberapa 
hal lainnya yang berkaitan dengan Hak Asasi Manusia dan problematika kemodernan perlu diselesaikan. 
Salah satu solusinya adalah dengan menggunakan pendekatan yang ditawarkan teori Mashlahah al-
Mursalah yang kemudian dikembangkan untuk reformulasi ijtihad kontemporer.

 Kata Kunci: mashlahah al-mursalah, ijtihad kontemporer, istishlâhi

M. Sidiq Purnomo
STAIN Jurai Siwo Metro Lampung

Jalan Lembayung 15A Kota Metro Lampung
E-mail: mspmetro79@yahoo.com



198| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Posisi hukum dalam kehidupan ma-
syarakat sangatlah penting, sebab hukum 
bisa dijadikan sebagai alat kontrol sosial 
terhadap perubahan-perubahan yang ber-
langsung dalam kehidupan manusia. Selain 
itu, hukum juga dapat dijadikan sebagai 
alat rekayasa sosial dalam rangka me-
wujudkan kemaslahatan umat manusia.3 
Hal ini sesuai dengan konsep Mashlahah 
al-Mursalah dalam syariat agama Islam, 
yang didalamnya berdasarkan bahwa syariat 
ditujukan untuk kepentingan masyarakat 
dan berfungsi memberikan kemanfaatan dan 
menghilangkan kemudharatan.4

Konsep mashlahah al-mursalah ini 
kerap diistilahkan dengan corak penalaran 
istishlahi yang berarti upaya penggalian 
hukum yang bertumpu pada prinsip-prinsip 
kemaslahatan yang disimpulkan dalam 
Alquran dan hadis. Artinya, kemaslahatan 
yang dimaksudkan disini adalah ke-
maslahatan yang secara umum ditunjuk 
kedua sumber tersebut. Kemaslahatan itu 
tidak bisa dikembalikan kepada suatu ayat 
atau hadis secara langsung baik melalui 
proses penalaran bayani maupun ta’lili, 
melainkan dikembalikan kepada prinsip 
umum yang dikandung oleh nas.5

Untuk dapat menggunakan pola pe-
nalaran istishlâhi, maka bagi para mujtahid 
mesti mengetahui ilmu-ilmu terkait. Sebab, 
nas-nas syara’ tidak dapat difahami secara 
tepat dan benar kecuali oleh seseorang yang 
mengetahui tujuan hukum dan mengetahui 
kasus-kasus yang berkaitan dengan ayat-
ayat yang diturunkan.6 Mengetahui sebab 
turunnya ayat merupakan syarat yang 
diperlukan dalam memahami Alquran secara 

Hukum Islam, (Bandar Lampung: Fakultas Syari’ah IAIN Raden 
Intan, 1996), h. 71.

3 Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, 
(Jakarta: Rajawali Press, 1980), h. 115-126. 

4 Muhammad Muslehuddin, Philosophy of Islamic Law an the 
Orientalis a Comparative Studi of Islamic Legal System, alih bahasa 
Wahyudi Asman, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991), h. 127.

5 Asafri Jaya Bakti, Konsep Maqâshid Syari’ah Menurut al-
Syâthibî, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1996), h. 133

6 Abdul Wahhab Khallaf, Mashâdir al-Tasyri’ fî Mâ Lâ 
Nassa Fîh, (Kuwayt: Dâr al-Qalam, 1972), h. 198

baik dan merupakan cara yang efektif dalam 
menjelaskan Alquran.7

Tinjauan terhadap Mashlahah al-Mursalah

1. Definisi Mashlahah al-Mursalah

Ada satu persoalan yang muncul berkaitan 
dengan kasus-kasus hukum yang didapat 
berdasarkan atas keuntungan yang sesuai 
dengan rasional yang tidak didukung oleh 
bukti tekstual, inilah yang disebut dengan 
al-mashâlih al-mursalah atau kerap disebut 
dengan istislah. Al-mashâlih menentukan 
kesesuaian (munasabah), sebuah metode yang 
fundamental dalam membangun rasio dan 
memverifikasi rasio. Hal ini disebabkan karena 
hubungan antara rasio dan kesesuaian ini 
yang menganggap bahwa maslahah (istislah, 
berfikir atas dasar maslahah) sebagi perluasan 
dari qiyas, dan karenanya sebagian besar dari 
karya-karya ushul fikih tidak memberikan 
bagian tersendiri, tapi memberinya di bawah 
prinsip kesesuaian. Tetapi sebagian penulis 
yang muncul lebih kemudian, memasukkan 
diskusi tentang persoalan ini dalam sebuah 
bab yang secara normatif disebut dengan 
istidlal, sebuah bab yang biasanya mencakup 
jenis-jenis penyimpulan yang tidak termasuk 
dalam kategori qiyas.8

Dalam perspektif linguistik, maslahah 
bermakna didhul mafsadah,9 berlawanan 
dengan kerusakan, dalam arti menertibkan 
pekerjaan dan menghantarkan kepada 
kebaikan.10 Dengan kata lain, maslahat 
adalah segala sesuatu yang menjadi hajat 
hidup, dibutuhkan dan menjadi kepentingan 
yang berguna dan mendatangkan kebaikan 

7 Murtadha Mutahhari, Memahami Alquran, (Jakarta: ttp, 
1986), h. 18.

8 Wael B. Hallaq, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar 
untuk Ushul Fiqh Mazhab Sunni, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 
2000), h 165.

9 Mujid al-Dîn Muhammad ibn Ya’kub al- Qoiruzi Abadi, 
al-Qamus al-Muhith, (t.tp.: al-‘Amiriyah, t.t.), h. 277, Abû al-
Qasim Mahmud ibn ‘Umar al-Zamakhsyari Asas al-Balaghah, Juz 
2, (Mesir: Dâr al-Kutub al-Mishriyyah, t.t.), h. 23, dan Muhib 
al-Dîn atau al-Fayd al-Sayyid Muhammad Murtadha al-Zubaydi, 
Tâj al-‘Arus Syarah al-Qomûs, Juz 2, (t.tp,: tnp., t.t.), h. 23.

10 Sayyid al-Khûri al-Syarnubi al-Banani, Aqrab al-
Mawârid, Juz 1, (Bayrût: al-Suyu’iyyah, t.t.) h. 565



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |199

bagi seseorang manusia.11

Sementara menurut syara’, para ushuliyyûn 
membaginya menjadi dua pengertian. Pertama, 
mengacu kepada tujuan pensyariatan yakni 
untuk kemaslahatan, yang dimaksud di sini 
adalah sesuatu yang membawa kenikmatan 
atau yang mengarah kepada kenikmatan (jiwa 
dan raga, duniawi dan ukhrawi), dalam hal ini 
lawan katanya adalah kerusakan (mafsadah).12 
Pengertian pertama ini tidak jauh berbeda 
dengan pengertian maslahah dari segi bahasa. 
Bila disimpulkan, mengandung arti sesuatu 
yang dipandang baik oleh akal sehat karena 
mendatangkan kebaikan dan menghindari 
keburukan (kerusakan) bagi manusia, sejalan 
dengan tujuan syara’ dalam menetapkan 
hukum.13 

Ada beberapa alasan, mengapa masalahah 
mursalahah dapat dijadikan sebagai metode 
dalam merumuskan hukum. Pertama, me-
wujudkan kebaikan. Yakni hal-hal yang 
diperlukan untuk menegakkan kehidupan 
atas dasar yang sebaik-baiknya. Kedua, meng-
hindarkan keburukan (kerugian), yakni hal-
hal yang merugikan manusia, baik sebagai 
perorangan, maupun sebagai golongan, baik 
kerugian materil maupun moril. Ketiga, 
menutup jalan, hal ini didasarkan karena 
seringkali perbuatan yang dilarang dalam 
syara’ sebenarnya bukan karena dirinya 
sendiri, melainkan karena bisa mendatangkan 
perbuatan lain meskipun tidak disengajakan 
yang memang benar-benar dilarang, me-
lainkan karena bisa mendatangkan perbuatan 
lain, dalam istilah lain adalah al-Ihtiya al-‘alâ 

11 Ali Yafie, Menggagas Fiqih Sosial, dari Sosial Lingkung-
an Asuransi Sehingga Ukhuwah, Bandung: Mizan, Juni 1994, 
h. 148.

12 Muhammad ‘Iz ad-Din Abdul Aziz ibn Abd as-Salam, 
Qawa’id al-Ahkam fi al-mashâlih al-Anam, Juz 1, (t.t.p.,: al-
Istiqomah, t.t.), h. 12, didalam kitab ini dijelaskan pembagian 
mashalah kepada hakiki dan majazi, hakiki bermakna kelezatan/
kenikmatan sementara majazi bermakna sebab-sebab adanya 
kenikmatan/kelezatan tersebut. Lihat pula Abd. Rahman ibn 
Ahmad al-Iji, Syarh al-‘Adhl ala Mukhtashar al-Muntaha, Juz 2, 
(t.tp.,: al-Amiriyah, t.t.), h. 239.

13 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2, (Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 2011), h. 325. Bandingkan M. Hasbi Ash-Shiddieqy, 
Pengantar Ilmu Fiqh, (Jakarta: Bulan Bintang, 1967), h. 186

al-Qanûn. Keempat, perubahan masa.14 Hal 
ini didasarkan kaidah taghâyur al-ahkam 
bi al-taghâyur bi al-azmân wa al-Amkinah.

2. Sejarah Mashlahah al-Mursalah

Bila dikaji dalam sejarah, pola istinbat 
hukum Rasulullah, sebagaimana dilakukan 
oleh para ushuliyyun, telah dicontohkan 
oleh Nabi Muhammad.15 Hal ini seperti 
kebolehan melakukan qiyas ketika seorang 
sahabat datang kepada nabi menanyakan 
tentang keharusan penunaian kewajiban 
ibadah haji bapaknya yang mengidap sakit. 
Nabi menegaskan keharusan penunaiannya 
dengan melakukan pengkiasan terhadap 
pembayaran utang antara sesama manusia.16 
Pada masa sahabat pun, istinbath hukum-
Mashlahah al-Mursalah- kerap dilakukan 
dalam menyelesaikan setiap permasalahan 
yang ada. Seperti desakan Umar ibn Khattab 
terhadap Abû Bakar untuk mengumpulkan 
Alquran. Alasannya, banyaknya huffâdz yang 
gugur di medan perang, yang dikhawatirkan 
hilangnya para penghafal Alquran. Pada 
mulanya Abû Bakar menolak, pasalnya Nabi 
tidak pernah melakukannya.

Ada banyak permasalahan yang timbul 
di masa shahabat diselesaikan dengan metode 
Mashlahah al-Mursalah seperti pengangkatan 
Umar ibn Khattab sebagai khalifah oleh 
Abû Bakar sebelum ia meninggal dunia, 
pembentukan dewan-dewan pemerintahan 
oleh Umar ibn Khattab dan pengguguran 
hukuman potong tangan pada pencurian 
dalam musim paceklik.17

Praktek Mashlahah al-Mursalah yang 
telah dipraktekkan oleh Nabi dan para shabat, 
ke mudian dirumuskan menjadi sebuah 
teori yang komprehensif oleh al-Syâthibî. 

14 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam, 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), h. 79-80.

15 Musthafa al-Maraghi, al-Fath al-Muibn fî al-Muibn fî 
Tabaqah al-Ushuliyyin, (Mesir: Muhammad Amin Ramjawa 
Syirqah, 1974), h. 9.

16 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, (t.tp.: Dâr al-Sya’bi, t.t.), 

h. 163.
17 Abdul Wahhab Ibrahim Abû Sulaiman, al-Fikr al-Ushul, 

(Makkah: Dâr al-Syuruq, 1984), h. 38-39.



200| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Ia menjelaskan bahwa pada dasarnya syariat 
ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan 
hamba (mashâlih al-‘ibâd), baik di dunia 
maupun di akhirat. Kemaslahatan inilah,   
dalam pandangannya, menjadi maqâshid 
al-Syariah. Dengan kata lain, penetapan 
syariat, baik secara keseluruhan (jumlatan) 
maupun secara rinci (tafshilan), didasarkan 
pada suatu ‘illat (motif penetapan hukum), 
yaitu mewujudkan kemaslahatan hamba.18

Untuk mewujudkan kemashlahatan 
ter sebut al-Syâthibî, membagi maqâshid 
menjadi tiga tingkatan, yaitu: Maqâshid 
dharûriyât, Maqâshidhâjiyat, dan Maqâshid 
tahsînât. Dharûriyât artinya harus ada demi 
kemaslahatan hamba, yang jika tidak ada, 
akan menimbulkan kerusakan, misalnya 
rukun Islam. Hâjiyât maksudnya sesuatu 
yang dibutuhkan untuk menghilangkan 
kesempitan, seperti rukhsah (keringanan) 
tidak berpuasa bagi orang sakit. Tahsiniat 
artinya sesuatu yang diambil untuk kebaikan 
kehidupan dan menghindarkan keburukan, 
semisal akhlak yang mulia, menghilangkan 
najis, dan menutup aurat. Dharûriyyât  beliau 
jelaskan lebih rinci mencakup lima tujuan, 
yaitu : (1) menjaga agama (hifzh al-dân); (2) 
menjaga jiwa (hifzh al-nafs); (3) menjaga akal 
(hifzh al-‘aql); (4) menjaga keturunan (hifzh 
al-nasl); (5) menjaga harta (hifzh al-mâl)..19 
Apa yang dinyatakan oleh al-Syâthibî ini, 
jelas bahwa Mashlahah al-Mursalah adalah 
bagian dari prosesi ijtihad. Dengan kata lain, 
prosesi ijtihad tersebut didasarkan bahwa 
manusia senantiasa dituntut untuk mencari 
kemaslahatan.

Dengan demikian, dengan metode ini, 
diharapkan hukum Islam mampu mem-
berikan jawaban-jawaban terhadap segala 
permasalahan hukum yang muncul dewasa 
ini, dengan meletakkan maqâshid al-syarî‘ah 
sebagai pertimbangan yang sangat me-
nentukan dalam mekanisme ijtihad. Sebab 

18 Al- Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, (Kairo: 
Mustafa Muhammad, t.th.), jilid II, h. 2-3.

19 Al- Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushûl al-Syarî’ah, h. 5

itulah, penulis mencoba mengungkap 
pendapat al-Syâthibî mengenai Mashlahah 
al-Mursalah dan menimbang pemikiran 
tersebut kaitannya dengan ijihad hukum 
dewasa ini.

Konsep kemaslahatan adalah bagian dari 
konsep maqâshid al-syarî‘ah. Konsep maqâshid 
al-syarî‘ah jika ditelusuri dalam sejarah, kita 
akan menemukan awal dimulai nya dari masa 
Al-Juwaini yang terkenal dengan Imam Al-
Haramain dan muridnya Imam al-Ghazali. 
Dalam catatan sejarah, disebutkan bahwa 
Imam Al-Haramain menyebutkan lafaz`al-
maqâshid, al-maqshud, dan al-qashdu sebanyak 
10 kali dalam kitabnya al-Burhan. Bahkan 
Syeikh Ali Hubbullah dalam kitabnya Dirâsah 
fî  Falsafah Ushûl al-Fikih wa al-Syari’ah wa 
Nadzrîyah al-Maqâsid menyatakan bahwa 
Imam al-Haramain merupakan ‘pemimpin 
dalam hal nazriyah al-maqâshid’, karena Imam 
al-Haramain telah lebih dahulu memaparkan 
pembagian maqâshid beserta persyaratannya,20 
yang kemudian dilanjutkan secara sistimatis 
oleh   seorang ahli ushul fikih bermazhab 
Maliki dari Granada (Spanyol), yaitu Imam 
al-Syâthibî (w. 790 H).21 Konsep itu ditulis 
dalam kitabnya yang terkenal, al-Muwwafaqat 
fî Ushûl al-Ahkâm,22 khususnya pada juz II, 
yang beliau namakan kitab al-Maqâshid. 

3. Pandangan Para Ulama dan Batasan 
Mashlahah al-Mursalah

Maslahah atau istishlah merupakan salah satu 
dari tertib sumber hukum yang kehujahannya 
masih diperselisihkan oleh ulama fikih. 
Kalangan Zahiriah, sebagian dari kalangan 
Syafi’iyah23 dan Hanafiah tidak mengakui 

20 Syeikh ‘Ali Hubbullah, Dirasah fî Falsafah Ushul al-
Fiqh wa asy-Syari`ah wa Nadzriyah al-Maqâshid, (Bayrût: Dâr 
al Hadi 2005), h. 80.

21 Nama sebenarnya adalah Abû Ishaq Ibrahim ibn Musa 
ibn Muhammad al-Gharnathi, Abû Ishaq (790 H)

22 Sebelum dinamakan ‘al-Muwafaqat’ kitab ini diberi 
judul ‘Unwan at-Ta’rif bi Asrar at-Taklif`

23 Moh. Mukri dalam bukunya Benarkah Imam Syafi’i 
Menolak Maslahah? Memberikan bukti bahwa meskipun kalangan 
ulama yang secara teoritis menolak konsep maslahah, ternyata 
pemikiran fikihnya membuktikan hal yang sebaliknya, yaitu meng-
gunakan pertimbangan-pertimbangan maslahah dalam bidang 



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |201

Mashlahah al-Mursalah sebagai landasan 
pembentukan hukum, dengan alasan yang 
telah dikemukakan Abdul Karim Zaidan,24 
antara lain:

1) Allah dan Rasul-Nya telah merumuskan 
ketentuan-ketentuan hukum yang men-
jamin segala bentuk kemaslahatan 
umat manusia. Menetapkan hukum 
ber  landaskan Mashlahah al-Mursalah, 
berarti menganggap syariah Islam tidak 
lengkap karena menganggap masih ada 
maslahah yang belum tertampung oleh 
hukum-hukum-Nya. Hal ini seperti 
ber tentangan dengan Q.s. al-Qiyamah 
[75]: 36, yaitu “Apakah manusia mengira, 
bahwa ia akan dibiarkan begitu saja 
(tanpa pertanggungjawaban)?”

2) Membenarkan mashlahah al-mursalah 
sebagai landasan hukum berarti mem-
buka pintu bagi berbagai pihak seperti 
hakim di pengadilan atau pihak penguasa 
untuk menetapkan hukum menurut 
seleranya dengan alasan untuk meraih 
kemaslahatan. Praktik seperti ini akan 
merusak citra agama.

Pendapat mereka yang menolak metode 
Mashlahah al-Mursalah ini dapat dibantah 
dengan beberapa alasan. Pertama, dengan 
memandang maslahat sebagai hujjah tidak 
berarti mendasarkan penetapan hukum 
Islam kepada sesuatu yang meragukan, sebab 
maslahat tersebut ditentukan lewat sekian 
banyak dalil dan pertimbangan, sehingga 
menghasilkan zann yang kuat (sesuatu yang 
lemah menjadi kuat). Dalam ilmu fikih dikenal 

ijtihad mereka. Ulama Syafi’iyah misalnya memandang boleh 
mem bedah perut seorang ibu yang sudah meninggal dengan tuju-
an mengeluarkan janin yang ada di dalamnya, apabila diduga kuat 
bahwa janin itu akan keluar dalam keadaan hidup, meskipun 
menurut syara’ terdapat larangan mengganggu mayat. Bahkan ada 
ulama Syafi’iyah, sebagaimana beliau mengutip pendapat Yusuf 
Qardawi, yang memandang wajib melakukan pembedahan mayat 
dalam keadaan demikian karena hal itu merupakan upaya menye-
lamatkan orang hidup dengan menghilangkan bagian Dâri mayat 
seseorang. Lihat Moh. Mukri, Benarkah Imam Syafi’i Menolak 
Maslahah?, (Yogyakarta: Pesantren Nawaesea Press, 2010), h. 9-10.

24 Satria Effendi, M. Zein, Ushul Fiqh, (Jakarta: Kecana, 
2009), h. 150-151. Lihat pula Chaerul Umam, Ushul Fiqih 1, 
(Bandung: Pustaka Setia, 2000), h. 141.

istilah yakfî al-‘amal bi al-zhan, beramal 
berdasarkan kepada zann dianggap cukup 
karena semua fikih adalah zhan. Dengan 
demikian tidak dapat dikatakan bahwa men-
jadikan maslahat kategori ketiga sebagai 
hujjah berarti memilih dua kemungkinan 
tanpa dalil, karena jika dibandingkan maslahat 
yang dibenarkan oleh syara’ dengan maslahat 
yang ditolak oleh syara’, maka maslahat yang 
dibenarkan oleh syara’ jauh lebih banyak 
jumlahnya dari pada maslahat yang ditolak 
oleh syara’. Dengan demikian jika ada suatu 
kemaslahatan, tetapi tidak ada dalil yang 
membenarkannya atau menolaknya, maka 
maslahat tersebut harus digolongkan ke dalam 
maslahat yang lebih banyak. 

Kedua, tidak benar kalau penetapan hukum 
Islam melalui metode istislah atau maslahah-
mursalah berarti menetapkan hukum Islam 
berdasarkan kepada hawa nafsu, karena untuk 
dapat dijadikan sebagai hujjah, mashlahah al-
mursalah harus me menuhi persyaratan-per-
syaratan tertentu (bahasan di bawah). Jadi 
tidak asal maslahat. Persyaratan inilah yang 
akan mengendalikan, sehingga tidak terjadi 
penyalahgunaan dalam menetapkan hukum 
(Islam) berdasarkan kepada maslahat. 

Ketiga, Islam memang telah lengkap 
dan sempurna, tetapi yang dimaksud dengan 
lengkap dan sempurna itu adalah pokok-pokok 
ajaran dan prinsip-prinsip hukumnya. Jadi 
tidak berarti semua masalah ada hukumnya. 
Ini terbukti banyak sekali masalah-masalah 
baru yang belum disinggung hukumnya oleh 
Alquran dan Sunnah tetapi baru diketahui 
setelah digali melalui ijtihâd.

Keempat, tidak benar kalau memandang 
maslahah-mursalah sebagai hujjah akan 
menafikan prinsip universalitas, keluasan 
dan keluwesan (flexible) hukum Islam, 
tetapi yang terjadi justru sebaliknya. 
Dengan menggunakan metode masalah-
mursalah dalam menetapkan hukum, 
prinsip universalitas, keluasan dan keluwesan 
(flexible) hukum Islam dapat dibuktikan.25

25 Ahmad Munif Suratmaputra, Fisafat Hukum Islam al-



202| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Sementara mereka yang setuju dengan 
metode Mashlahah al-Mursalah harus dengan 
catatan, yakni maslahah tersebut harus ada 
batasan-batasan tertentu diantaranya Imam 
Malik memberikan batasan; pertama, maslahat 
tersebut bersifat reasonable (ma’qûl) dan 
relevan (munâsib) dengan kasus hukum yang 
ditetapkan. Kedua, maslahat tersebut harus 
bertujuan memelihara seuatu yang daruri 
dan menghilangkan kesulitan (raf ’u al-haraj), 
dengan cara menghilangkan masyaqqah dan 
madhârah. Ketiga, maslahat tersebut harus 
sesuai dengan maksud disayariatkan hukum 
(maqâshid al-syariah) dan tidak bertentangan 
dengan dalil syara yang qathi.26

Al-Ghazali membuat batasan operasional 
maslahah-mursalah untuk dapat diterima 
sebagai dasar dalam menetapkan hukum 
Islam; pertama, maslahat tersebut harus 
sejalan dengan tujuan penetapan hukum 
Islam yaitu memelihara agama, jiwa, akal, 
harta dan keturunan atau kehormatan. 
Kedua, maslahat tersebut tidak boleh 
ber tentangan dengan Alquran, as-Sunnah 
dan ijma’. Ketiga, maslahat tersebut me-
nempati level dharûriyah (primer) atau 
hajiyah (sekunder) yang setingkat dengan 
dharûriyah. Keempat, kemaslahatannya 
harus berstatus qat’i atau zhan yang 
mendekati qath’i. Kelima, dalam kasus-
kasus tertentu diperlukan persyaratan, 
harus bersifat qath’îyah, dharûrîyah, dan 
kulliyah.27 Bahkan, ada beberapa hal yang 
menjadi perhatian khusus, yakni mashlahah 
al-mursalah itu adalah maslahah yang 
hakiki dan bersifat umum, dalam arti 
dapat diterima oleh akal sehat bahwa ia 
betul-betul mendatangkan manfaat bagi 
manusia dan menghindarkan mudarat 

Ghazali; Maslahah-Mursalah dan Relevansinya dengan Pembaruan 
Hukum Islam, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 78-79.

26 Al-Syâtibi, al-I’tisham, Jilid II, (Kairo: al-Maktabah al-
Tijariyah al-Kubro, tt.h), h. 364-367.

27 Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy: 
A Study of Abû Ishaq al- Shatibi’s Life and Thought, (Pakistan: 
Islamic Research Institute, Islamabad, 1977), hal. 149-150. 
Lihat pula Al-Ghazali, al-Musthafa min Ilmi al-Ushul, jilid II, 
(Kairo: Sayyid al-Husein, tt.h), h. 364-367.

dari manusia secara utuh; Yang dinilai 
akal sehat sebagai maslahah yang hakiki 
betul-betul telah sejalan dengan maksud 
dan tujuan syara’ dalam menetapkan setiap 
hukum, yaitu mewujudkan kemaslahatan 
bagi umat manusia; yang dinilai akal sehat 
sebagai suatu maslahah yang hakiki dan 
telah sejalan dengan tujuan syara’ dalam 
menetapkan hukum itu tidak berbenturan 
dengan dalil syara’ yang telah ada, baik 
dalam bentuk nas Alquran dan sunnah, 
maupun ijma’ ulama terdahulu; Mashlahah 
al-Mursalah itu diamalkan dalam kondisi 
yang memerlukan, yang seandainya masalah-
nya tidak diselesaikan dengan cara ini, maka 
umat berada dalam kesempitan hidup, 
dengan arti harus ditempuh untuk meng-
hindarkan uamt dari kesulitan.28

Biografi Singkat al-Syâthibî, Pendapat 

dan Analisisnya Tentang Maslahah

1. Biografi dan Aktivitas Intelektual 
 al-Syâthibî

Untuk mengenal lebih jauh pemikiran al-
Syâthibî, maka salah satu hal yang barangkali 
penting untuk dikaji adalah kondisi dan 
lingkungan di mana sang tokoh dibesarkan. 
Tinjauan terhadap latarbelakang pemikiran 
dan metodologi pemikiran, sangatlah 
penting. Pentingnya akan hal ini, karena 
ada keyakinan bahwa munculnya intelektual 
tidak bisa dinafikan dengan pola interaksi 
bersama lingkungannya.29 Kondisi dan 
lingkungan itulah pada umumnya menjadi 
latar belakang lahirnya frame gagasan dari 
seseorang. 

Nama lengkap al-Syâthibî adalah Ibrahîm 
ibn Musa ibn Muhammad al-Lahmi, al-
Garnathi, Abû Ishaq.30 Mengenai kelahiran 

28 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 2, (Jakarta: Kencana, 
2009), h. 360.

29 Karel A. Steenbrink, Metodologi Penelitian Agama Islam 
di Indonesia Beberapa Petunjuk Mengenai Penelitian Naskah 
Melalui: Sya’ir Agama dalam Bahasa Melayu Dâri Abad 19, 
(Semarang: LP3M IAIN Walisongo, 1985), h. 4.

30 Muhammad ibn Muhammad al-Makhluf, Syajarat al-
Nûr al-Rakiyyah fi Tabaqat al-Malikiyyah, (Bayrût: Dâr al-Kitab 
al-‘Arabi, 1349 H), h. 231



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |203

al-Syâthibî, tidak banyak ulama yang tahu 
persis kapan dan di mana beliau dilahirkan. 
Abû al-Ajfan menduga al-Syâthibî berada 
di Granada pada masa pemerintahan Ismâîl 
ibn Faraj yang berkuasa pada tahun 713 
H. Ia hidup tatkala kondisi politik pada 
saat itu sangat kacau balau. Perpecahan dan 
pertentangan dalam negeri berlangsung cukup 
lama. Bahkan antar ulama, banyak yang 
bertentangan pemikiran. Hal ini terlihat, 
ketika pemerintah Granada menghimbau 
penduduknya untuk memperhabarui benteng-
benteng dengan dana yang diambil dari Bait 
al-Mâl, para fukaha berbeda pendapat dalam 
pemanfaatan dana itu. Maka pada waktu itu, 
al-Syâthibî membolehkan pemanfaatan dana 
tersebut berdasarkan prinsip Mashlahah al-
Mursalah. Pendapat ini bertentangan dengan 
ulama terkemuka lainnya seperti Abû Farraj 
Ibn Lub.31

Sebagai seorang ulama, al-Syâthibî 
telah menjadi rujukan masyarakat dan pe-
merintah pada waktu itu dalam memecahkan 
permasalahan-permasalahan keagamaan atau 
permasalahan kenegaraan yang memerlu-
kan tilikan keagamaan. Hal ini disamping 
melibatkan al-Syâthibî secara langsung 
dengan perkembangan realitas sosial ke-
masyarakatan, juga telah mendorongnya 
untuk senantiasa mengembangkan ilmunya 
dengan belajar sendiri.32

Dalam proses pencarian ilmu penge tahuan, 
al-Syâthibî banyak berguru kepada tokoh-
tokoh besar ketika itu, diantaranya adalah Ibn 
al-Fakhar al-Biri, Abû Ja’far al-Syaqwari (ahli 
nahwu dan fikih), Abû Said ibn Lub (Mufti 
Granada), Abû ‘Abdullah al-Balansi (mufassir 
dan ahli nahw) dan seorang gurunya dalam 
bidang ushul fiqih yakni Abû ‘Ali al-Zawawi. 
Mengenai gurunya dalam bidang ushul fikih 
ini, al-Syâthibî kadang berkata dalam kitabnya; 

31 Lihat Abû al-Ajfan, Min Atsar Fuqaha al-Andalus: Fatawa 
al-Imam al-Syâtibi, (Tunis: Matba’ah al-Kawaib, 1985), h. 28. 
Lihat pula Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqâshid Syari’ah Menurut 
al-Syâtibi, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), h. 17.

32 Abû al-Afjan, Min Asar Fuqaha Andalus: Fatawa al-
Imam al-Syâtibi, h. 40

“…telah berbicara Syaikh kami dalam bidang 
ushûl yakni Abû ‘Ali al-Zawawi...”.33

Sebagai seorang ulama besar, al-Syâthibî 
mempunyai murid yang meneruskan pe-
mikirannya, diantara mereka adalah Abû 
Yahya ibn ‘Ashim yang kerap di sebut sebagai 
“shahib al-Imâm Abî Ishaq al-Syâthibî wa 
waritsu thariqâtihi”, Abû Bakar ibn ‘Asim 
pengarang kitab Tuhfah al-Hukkâm, Abû 
Abdillah al-Bayani, Abû Bakar al-Qasshar 
yang kadang disebut dalam kitabnya al-
Muwâfaqâh, dan murid yang terakhir adalah 
Abû Abdillâh al-Majari.34

Mengenai karya-karya ilmiah al-Syâthibî 
dapat dikelompokkan kepada dua.35 Pertama, 
karya-karya yang tidak diterbitkan dan 
dipublikasikan. Kedua, karya-karya yang 
diterbitkan dan dipublikasikan. Termasuk 
dalam kelompok pertama adalah 1. Syarh 
Jalîl ‘alâ al-Khulashah fî al-Nahw, 2. Kitab 
al-Majâlis (syarah kitab jual beli dari shahih 
al-Bukhari), 3. Syarh Alfiah Ibn Mâlik fâ 
al-Nahw, 4. ‘Inwan al-Ittifâq fî ‘Ilm al-
Isytiqâq dan 5. Ushûl al-Nahw. Sedangkan 
yang termasuk kelompok kedua adalah 1. 
al-Muwâfaqâh fî Ushûl al-Syariah,36 2. al-
I’tishâm,37 dan 3. al-Ifâdah wa al-Irsyadah.38 

33 Abû Ishaq al-Syâtibi, Al-Ifadat wa al-Irsyadat, (Bayrût: 
Muassasah al-Risalah, 1983), h. 163.

34 Ahmad al-Raisuni, Nadzariyah al-Maqâshid Inda al-Imam 
al-Syâtibi, (t.tp: Muassasah al-Jamiah li al-Diyasat, 1992), h. 90.

35 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqâshid Syari’ah Menurut al-
Syâtibi, h. 25.

36 Kitab Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah merupakan 
karya besar al-Syâtibi dalam bidang ushul fiqh. Kitab ini mulanya 
berjudul ‘Inwan al-Ta’rif bi Asrar al-Taklif. Bertolak Dâri nama 
ini, al-Syâtibi berusaha memaparkan kajian secara mendalam 
tentang rahasia-rahasia pentaklifan dan tujuan pensyariatan 
hukum oleh Allah Swt. serta aspek-aspek lain dalam ushul fiqh. 
Al-Syâtibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, h. 26.

37 Dalam kitab ini al-Syâtibi mengemukakan uraian secara 
mendalam tentang bid’ah, mulai Dâri sumber yang menjadi 
pegangan pendukung bid’ah, bid’ah haqiqi dan idafi sampai 
dengan pembedaannya sampai dengan Mashlahah al-Mursalah 
dan istihsan. Lihat al-Syâtibi, al-I’tisham, h. 111-150. 

38 Kitab ini berisi dua kandungan. Kitab ini pula berisi 
tentang catatan al-Syâtibi dalam berbagai masalah termasuk yang 
dihimpun Dari guru-guru dan teman-teman Dari kalangan ulama 
Spanyol. Di dalamnya terdapat kumpulan syair-syair dengan 
ber  bagai kandungan. Pada tahun 1983, kitab ini diedit oleh 
Muhammad Abû al-Afjan seorang dosen fakultas syariah dan 
ushuluddin Universitas Tunisia. Al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul 
al-Syari’ah, h. 27.



204| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

2. Pandangan al-Syâthibî tentang Mashlahah 
al-Mursalah

Al-Syâthibî menjelaskan bahwa pada dasarnya 
syariat ditetapkan untuk mewujudkan ke-
maslahatan hamba (al-mashâlih al-‘ibâd), baik 
di dunia maupun di akhirat. Sebagaimana 
redaksi dalam kitabnya, “al-ma’lûm min 
al-syarîah annahâ syuriat li mashâlihi al-
‘Ibâd. Fattâkalif kulluhu immâ lidar’i 
mafsadahin, wa immâ lijalbi maslahatin, 
au lahumâ ma’an”.39 Sementara maslahah 
sendiri menurut al-Syâthibî, dalam konteks 
keduniaan, ia mendefinisikan, “wa a’ni bi 
al-maslahah: mâ yurja’u ilâ qiyami hayâti 
al-insan, wa tamâmi aisyihi, wa nailihi mâ 
naqdhîhi aushâfihi asy-syahwaniyyah wa al-
‘aqliyyah alâ al-ithlâq, hattâ yakûna mun’iman 
alâ al-ithlâq”.40 Kemaslahatan inilah,  dalam 
pandangannya, menjadi maqâshid al-Syarîah. 
Dengan kata lain, penetapan syariat, baik 
secara keseluruhan (jumlatan) maupun secara 
rinci (tafshilan), didasarkan pada suatu ‘illat 
(motif penetapan hukum), yaitu mewujudkan 
kemaslahatan hamba.41

Untuk mewujudkan kemashlahatan ter-
sebut al-Syâthibî, membagi Maqâshidmenjadi 
tiga tingkatan,42 yaitu: Maqâshid dharûriyâh, 
Maqâshid hâjiyah, dan Maqâshid tahsîniyâh. 
Dharûriyâh artinya harus ada demi ke-
maslahatan hamba, yang jika tidak ada, akan 
menimbulkan kerusakan, misalnya rukun 
Islam.43 Berdasarkan hal inilah, konsensus 

39 Abû Ishaq al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, 
h. 199. 

40 Al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, h. 25.
41 Al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, h. 2-3.
42 Yang dimaksud adalah maslahah mu’tabarah.
43 Dalam perspektif al-Ghazali dalam kitabnya “al-Mustashfa” 

menyebutkan ada lima faktor yang termasuk al-Dâruriyat, yakni 
memerangi orang kafir yang (aktif dalam kekafirannya) untuk 
menyesatkan orang muslim, dan menghukum orang yang berbuat 
bid’ah dan mempropagandakan bida’ahnya, karena semua itu akan 
membuat orang-orang beragama menyimpang Dâri agam mereka; 
Mewajibkan qishah atas pelanggaran jiwa; karena dengan qishas 
itu, dapat terpelihara jiwa manusia Dâri perbuatan orang-orang 
yang dzalim; Mewajibkan hukuman bagi orang yang meminum 
minuman keras, karena dengan demikian akal dapat terpelihara 
stabilitasnya yang merupakan pangkal taklifi dalam Islam; 
Mewajibkan hukuman zina (pelacuran), karena dengan demikian, 
maka terpeliharalah keturunan dan kehormatan manusia; 
Mewajibkan hukuman berat bagi penipu dan pencuri; karena 
dengan demikian, terpeliharalah harta benda yang merupakan 
tonggak kehidupan manusia, dan mereka selalu membutuhkannya 

para fukaha menetapkan kaidah, al-dharûratu 
tubûhu al-mahdhûrah yang berarti, semua 
dahrurat (keadaan terpaksa) membolehkan 
segala yang dilarang.44 Hâjiyât maksudnya 
sesuatu yang dibutuhkan untuk menghilangkan 
kesempitan, seperti rukhsah (keringanan) 
tidak berpuasa bagi orang sakit. Tahsîniyâh 
artinya sesuatu yang diambil untuk kebaikan 
kehidupan dan menghindarkan keburukan, 
semisal akhlak yang mulia, menghilangkan 
najis, dan menutup aurat. Dharûriyâh  beliau 
jelaskan lebih rinci mencakup lima tujuan,45 
yaitu : (1) menjaga agama (hifzh al-dîn); (2) 
menjaga jiwa (hifzh al-nafs); 46 (3) menjaga akal 
(hifzh al-‘aql); (4) menjaga keturunan (hifzh 
al-nasl); 47 (5) menjaga harta (hifzh al-mâl).. 48

Dalam konsep maslahah, al-Syâthibî 
hanya membolehkan memakai konsep 
maslahah hanya pada wilayah adat dan 
muamalah yang lebih mengedepankan ta’lil 
(ta’aqquli), sementara berkaitan dengan 
ibadah bersifat ta’abbudi. Ada dua alasan 
mengapa al-Syâthibî hanya mengedepankan 
maslahah pada wilayah adat dan muamalah, 
sebagaimana dalam kitabnya, “awwalan, al-
istiqrâ’, fa innâ wajadnâ al-syâri qâshidan li 
mashâlih al-‘ibâd. Wa al-ahkâm al-‘âdiyah 
(‘âdât) tadûru ma’ahâ haitsu dârat. Fa tarâ 
al-syai al-wâhid yamna’u fi hâlin lâ takûnu 
fîhi maslahah. Fa idzâ kâna fîhi maslahah, 
jâza…., wa al-tsâni, anna al-syâri’ tûsi’u fi 
bayâni al-‘ilal wa al-hukmi fi tasyrî’I bâbi 
al-‘âdât kamâ taqoddama. Wa aktsara ma 
ilalun fihâ al-munâsib al-ladzî idzâ ‘aradho 
‘alâ al-‘uqûl talaqtuhu bil qobul….”.49 

Dengan kata lain, apa yang dinyata-
kan al-Syâthibî adalah bahwa semua premis 

denga dharuri. Lihat Abû Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-
Ghazali, al-Mustashfa min Ilmil Ushuli, (Kairo: al-Amiriah: 1325 
H), h. 188.

44 Muhammadiyah Dja’far, Pengantar Ilmu Fiqih: Suatu 
Pengantar Tentang Ilmu Hukum Islam dalam Berbagai Mazhab, 
(Jakarta: Kalam Mulia, 1993), h. 47.

45 Al-Syâtibi , al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, h. 5. 
Lihat pula Muhammad Khodhori Bik, Ushul Fiqh, (Bayrût: Dâr 
al-Fikr, 1988), h. 300-301.

46 Q.s. al-Isra’ [17]: 33.
47 Q.s. al-Nisa’ [4]: 11, 23, dan Q.s. al-Isra’ [17]: 32.
48 Q.s. al-Nisa’ [4]: 7, 11, 12, 29, 58, dan 176, dan Q.s. 

al-Maidah [5]: 33, 38.
49 Al-Syâtibi , al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, h. 305-306.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |205

fundamental (muqaddmiah) dalam teori 
hukum haruslah sesuatu yang jelas ke pastiannya 
(qath’i). Premis-premis dasar berupa rasional, 
konvensional atau wahyu. Dalam pikiran 
manusia, ada tiga kategori benda-keniscaya-
an, kemungkinan, dan ketidakmungkinan. 
Hal yang sama juga terjadi pada premis 
konvensional. Kebiasaan berlakunya sesuatu, 
atau hukum adat, menyatakan bahwa adalah 
mustahil emas berubah menjadi tembaga. 
Akal menyatakan bahwa angka dua, jika 
dikalikan dirinya sendiri menghasilkan empat. 
Apapun masalah nya premis-premis yang 
berupa nas juga memiliki kepastian yang jelas, 
karena mereka memiliki makna yang sama 
dank arena mereka diriwayatkan oleh orang 
banyak, baik berupa tawâtur ma’nawî atau 
tawâtur lafzhi, atau lebih jauh lagi, melalui 
penyelidikan yang seksama terhadap seluruh 
nas-nas syar’i.50

Analisis Pandangan al-Syâthibî Tentang 

Mashlahah al-Mursalah

Apa yang menjadi pemikiran al-Syâthibî 
merupakan bagian dari kontribusi dalam 
menghadapi problematika hukum Islam 
yang kian berkembang dan dipenuhi dengan 
persoalan kontemporer. Pemikiran al-Syâthibî 
mengenai Mashlahah al-Mursalah, bila ditilik 
dalam kitabnya al-I’tisham ada beberapa 
hal yang menjadi dasar pondasi kenapa 
kemudian Mashlahah al-Mursalah menjadi 
metode dalam merumuskan hukum Islam. 
Setidaknya ada 10 contoh sebagai alasan 
diperbolehkannya masalah menjadi salah satu 
metode dalam merumuskan suatu hukum,51 
yaitu:

1. Pemuwafakatan segala sahabat untuk 
mendera orang minum khamar dengan 
80 kali

2. Pemuwafakatan keempat khalifah mem-
beratkan para tukang, bertanggung jawab 
terhadap barang orang yang diminta dia 

50 Hallaq, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk 
Ushul Fiqh Mazhab Sunni, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 
2000), h. 243-244.

51 T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam 
Jilid 1, (Jakarta: Bulan Bintang, 1994), h. 251-252.

mengerjakannya

3. Kebolehan kita memukul orang yang 
tertuduh yang tidak mau mengaku, dan 
kebolehan kita memenjarakan orang 
yang tertuduh berbuat kejahatan, se-
bagai yang difahamkan Malik; padahal 
memenjarakan orang itu suatu adzab

4. Kebolehan kepada Negara memberatkan 
rakyat membayar jumlah-jumlah yang 
ditentukan untuk membantu Negara 
dalam keadaan kemusykilan; di kala 
dikehendaki oelh pembelanjaan ketentaraan 
(kenegaraan)

5. Seluruh para sahabat sepakat men-
dewankan shuhuf-shuhuf Alquran dalam 
suatu kumpulan yang dinamai “mushaf”

6. Kebolehan mendendami orang yang 
bersalah, menurut pendapat setengah 
ulama

7. Kebolehan kita makan lebih sedikit dari 
kadar yang sangat perlu dari makanan 
haram, apabila kita ditimpa masa 
kelaparan, atau diketika haram telah 
melengkapi setiap sudut masyarakat. 
Kala begini kita lihat kepada cara kita 
memperoleh harta, tidak dilihat lagi 
asal harta itu

8. Dibolehkan membunuh orang ramai 
lantaran mereka membunuh seorang 
manusia. Dasar ini, ialah Mashlahah 
al-Mursalah

9. Mengangkat seorang kepala Negara, yang 
tidak mempunyai cukup syarat-syarat 
ijtihad, bila tidak diperoleh yang cukup 
mempunyai syarat

10. Mengangkat seorang kepala Negara orang 
yang tidak layak, karena tak ada yang 
lebih layak daripadanya dan meneruskan 
angkatan itu sesuadah diperoleh orang 
yang layak dikuatirkan timbul fitnah.

Sebenarnya apa yang dinyatakan al-
Syâthibî tersebut, telah dilakukan oleh banyak 
ulama, baik pada masa Khulafaurrasyidun, 
maupun setelahnya. Hal ini terlihat seperti 
banyak kasus yang dilakukan Umar ibn 
Khattab berbeda dengan apa yang telah 
tertuang dalam Alquran dan hadis. Bahkan, 



206| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Moh. Mukri menjelaskan bahwa di kalangan 
mujtahidin tidak jarang kebijaksanaan 
Umar dijadikan acuan oleh para ulama dan 
pemimpin Islam, diantaranya:

1. Keputusan Umar ibn Abdul Aziz, yang 
mengharamkan penerimaan hadiah dan 
menetapkan hukuman sama dengan 
hukuman suapan. Padahal, sebelum 
itu menerima hadiah dianggap halal. 
Demikian juga beliau menetapkan 
diyat orang-orang dzimmi separuh dari-
pada diyat orang muslim, walaupun 
sebelumnya diyat dua golongan itu 
sama, yaitu sejak zaman Nabi sampai 
dengan khalifah terakhir sebelum Umar 
ibn Abdul Aziz menjadi khalifah

2. Fatwa Imam yahya ibn Yahya al-Laisi, 
muncul imam Malik dan ahli hukum 
Islam Andalus, kepada salah seorang 
rajanya, bahwa tidak ada kafarat bagi ijma 
yang dilakukan dengan sengaja pada bulan 
Ramadhan, kecuali berpuasa dua bulan 
berturut-turut, sebagaimana pendapat 
gurunya, Imam Malik, dan tidak pula 
memberi fatwa dengan memerdekakan 
budak saja, sebagaimana pendapat imam 
lainnya. Beliau men dasarkan fatwanya 
itu dengan apa yang beliau pandang 
sebagai maslahah yang ditimbulkan dari 
kewajiban raja tersebut untuk berpuasa. 
Sebab, beliau memahami apa yang dituju 
dari kafarat adalah mengenyahkan orang-
orang dari berbuat dosa, sehingga tidak 
mengulangi perbuatan dosa lagi. Yang 
demikian tidak dapat terealisir pada diri 
seorang raja, kecuali dengan berpuasa 
yang dianggap berat baginya. Adapun 
kafatar memerdekakan budak, bukanlah 
merupakan hukuman baginya. Adapun 
kafarat memerdekakan budak, bukanlah 
merupakan hukuman baginya. Sebab, ia 
memiliki berbagai (banyak) budak. Cukup 
dibayar saja dengan me merdekakan budak 
yang dimilikinya.

3. Demikian pula para fukaha berpendapat 
bahwa orang Islam boleh membunuh 
orang Islam sebangsa dan setanah air, 
yang dijadikan sandera (perisai) oleh 
musuh di medan perang, jika dengan 

pengorbanan itu umat Islam dapat 
menghancurkan kekuatan musuh dan 
dapat menyelamatkan bangsa, agama 
dan Negara. Pendapat ini didasarkan 
pada pemikiran kemaslahatan yang lebih 
besar daripada sekedar menyelamatkan 
beberapa orang yang dijadikan sandera 
tidak ada jaminan keselamatan bila 
musuh memenangkan peperangan.

4. Abû Hanifah berfatwa bahwa pada 
keluarga Rasulullah, kelompok Bani 
Hasyim, boleh diberi hadiah, padahal 
Nabi menegaskan bahwa “sedekah tidak 
pantas diberikan kepada keluarga Nabi 
Muhammad”. Kebolehan itu didasarkan 
pada pertimbangan bahwa sesudah 
Rasulullah wafat, kelompok Bani Hasyim 
tidak lagi mendapat bagian seperlima 
seperti yang tersebut dalam Q.s. al-Anfal 
[8]: 41.52 Demi kemaslahatan keluarga 
Rasulullah yang telah berjasa dalam 
perjuangan menegakkan agama Islam 
dan juga keselamatan jiwa Rasulullah 
semasa hidupnya, maka sewajarnya 
diberikan sedekah kepada mereka sebagai 
penghargaan. 

5. Imam Ahmad ibn Hanbal memfatwakan 
agar peminum minuman keras pada 
siang hari bulan puasa dijatuhi hukuman 
yang lebih berat disbanding pada 
hari-hari biasa. Demikian pula beliau 
memfatwakan bahwa seorang ayah 
boleh memberikan sesautu yang lebih 
banyak kepada salah seorang anaknya 
karena ada keistimewaan tertentu pada 
anak tersebut, seperti prestasi belajara 
tau prestasi lainnya yang bersifat 
positif. Fatwa tersebut didasarkan atas 
pertimbangan kemaslahatan.53

52 Ayat tersebut adalah 

53 Moh. Mukri, Benarkah Imam Syafi’I Menolak Maslahah? 
(Yogyakarta: Pesantren Nawaesea Press, 2010), h. 116-117.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |207

Bila diamati lebih dalam, maka akan 
ditemui bahwa al-Syâthibî hanya membuat 
dua kriteria agar maslahat dapat diterima 
sebagai dasar pembentukan hukum Islam. 
Pertama, maslahat tersebut harus sejalan 
dengan jenis tindakan syara’, karena itu 
maslahah yang tidak sejalan dengan jenis 
tindakan syara’ atau yang berlawanan dengan 
dalil syara’ (Alquran, sunnah dan ijma’) 
tidak dapat diterima sebagai dasar dalam 
menetapkan hukum Islam. Kedua, maslahat 
seperti kriteria nomor satu di atas tidak 
ditunjukkan oleh dalil khusus. Jika ada 
dalil khusus yang menunjukkannya maka 
itu menurut al-Syâthibî termasuk dalam 
kajian qiyas.

Selain itu, al-Syâthibî menjadikan pe-
mahaman terhadap maqâshid dan kemampuan 
untuk mengistinbat sebuah hukum dari 
pemahaman maqâshid ini sebagai persyaratan 
pertama bagi seorang mujtahid. Maka me-
nurutnya, wajib bagi seorang mujtahid 
untuk mengetahui maksud dan rahasia dari 
disyaritkannya sebuah hukum.54 

Bila difahami lebih dalam, maka akan 
ditemukan bahwa dalam memahami segala 
problematika hukum yang terus berkembang 
maka prinsip dari tiga pertingkatan tersebut 
(dharuriyah, hâjiyah dan tahsîniah), dapat 
dikelompokkan menjadi dua pembagian, 
yakni menolak kerusakan ( ) dan meng -
hilangkan kesulitan .55 Hal ini didasarkan 
dari hadis nabi . Dikarenakan 
kedua kaedah ini sangat luas, maka akan 
ditemukan bahwa ulama menurunkannya 
kepada be berapa kaedah yang lain. Bagi 
prinsip yang pertama, menolak kerusakan (

), maka ulama menurunkan beberapa 

54 Sementara hukum yang tertera dalam Alqurandan 
Hadis merupakan berbahasa arab, yang secara garis besar, bahasa 
Arab, terutama Alquran, banyak ayat-ayatnya yang mengandung 
makna “isytirak” atau bermakna ganda, sehingga diharapkan 
bagi mujtahid memahami Alqurandan Hadis dengan berbagai 
pendekatan, terutama pendekatan hermeunetika-linguistik. 
Lihat lebih lengkapnya Musthafa Ahmad al-Zarqâ, Al-Madkhal 
al-Fiqhi al-`Am. (Damaskus: Dâr al-Fikr, 1968), h. 89.

55 Rosihon Anwar, Ulumul Qur’an, (Bandung: Pustaka 
Setia, 2006), h. 62

qaidah fikih yakni ,56 ,57 
,58 ,59 

,60 ,61 
,62 ,63 

64 Sementara bagi prinsip 
yang kedua, menghilangkan kesulitan ( ), 
maka ulama menciptakan tiga kaedah global bagi 
prinsip ini yaitu: ,65 ,66 
dan .67

Tawaran Reformulasi Maslahah

Teori yang dirumuskan oleh al-Syâthibî 
merupakan konsep yang tidak dapat 
dilepaskan oleh dinamika perjalanan 

56 Wajib menolak kerusakan sebelum ia terjadi dengan 
segala cara yang memungkinkan. Contohnya: Diwajibkan me-
lakukan jihad sebelum dianiaya musuh.

57 Wajib menghilangkan kerusakan setelah terjadi. Contoh-
nya: Disyari’atkannya konsep khiyâr bagi akad yang memiliki 
kerusakan seperti khiyâr terhadap barang yang memiliki aib; 
Begitu juga diwajibkan berobat bagi yang sakit.

58 Tidak diperbolehkan menghilangkan sebuah kerusakan 
dengan mendatangkan kerusakan yang sesamanya. Contohnya: 
Tidak boleh merusak harta orang lain demi menjaga hartanya; 
Tidak boleh membunuh orang lain demi menyelamatkan diri-
nya ketika kelaparan di hutan misalnya.

59 Kerusakan yang lebih berat boleh dihilangkan dengan 
mendatangkan kerusakan yang lebih ringan. Contohnya: Diper-
bolehkan melakukan otopsi terhadap jasad wanita yang mati tatkala 
bertujuan mengeluarkan janin yang diharapkan masih hidup.

60 Memikul kemudâratan yang khusus demi menolak ke-
mudâratan yang umum. Contohnya: Diperbolehkan menahan 
dokter bodoh, mufti gila, karena menolak Dâri terjadi bahaya yang 
berdampak pada masyarakat, walaupun terpaksa membahayakan 
mereka

61 Menolak kerusakan itu lebih utama Dâripada menarik 
kemanfaatan. Contohnya: Diharamkan menjual semua jenis 
khamar walaupun dapat memberi keuntungan ekonomi.

62 Dalam keadaan gawat darurat, diperbolehkan me laku-
kan perkara yang diharamkan. Contohnya: Tidak akan men-
dapatkan dosa bagi orang yang kelaparan untuk memakan 
bangkai atau barang yang diharamkan demi berlangsung hidup.

63 Keadaan Dârurat itu ditentukan dengan kaDârnya. 
Contohnya: Tidak diperbolehkan bagi orang yang kelaparan itu 
makan barang yang haram kecuali yang diperlukan baginya untuk 
hidup.

64 Keterpaksaan itu tidak boleh membatalkan hak orang 
lain. Contohnya: Barangsiapa yang terpaksa memakan makanan 
orang lain, karena menolak Dâri mati, maka ia berkewajiban 
menganti makanan tersebut.

65 Kesulitan yang berlebihan yang bukan biasanya itu akan 
mendapatkan keringanan. Seperti bagi musafir diperbolehkan 
menjama dan menqoshor sholat.

66 Kesulitan itu dihilangkan secara syari’at. Contohnya: 
Cukup hanya dengan persangkaan ( ), ketika hilang pedoman 
untuk menentukan arah kiblat.

67 Hajat itu dapat menduduki tingkatan keterpaksaan 
sama ada ia umum atau khusus. Contohnya Keringanan dengan 
diperbolehkannya melakukan akad al-salam dan lain-lain



208| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

hidupnya, dan tidak akan muncul dari 
ruang yang hampa. Bahkan terkadang perlu 
menggunakan kemasukakalan (plausibility 
context) dimana pemikiran itu muncul. Bila 
ditilik dari wacana Arab yang berkembang 
dari masa klasik hingga kini, maka akan 
ditemukan empat karaktrer pasif wacana 
Arab. Sebagaimana dinyatakan Muhayar 
Fanani, mengutip pendapat Issa J Baoullata 
tentang pandangan al-Jabiri yang mensinyalir, 
wacana Arab mengidap empat karakter pasif, 
yakni: 1) dominasi model masa lalu; 2) 
masuknya mekanisme analogi hukum; 3) 
ditutupnya kemungkinan intelektual baru 
dan kemudian dijadikan fakta mati dan tidak 
bisa diubah; 4) digunakan ideology untuk 
menyembunyikan cacat epistemologis dalam 
pengetahuan mengenai realitas.68 Untuk 
mengasah kembali rasionalitas Arab, tidak 
ada jalan lain kecuali menciptakan teori 
pengetahuan baru. Setidaknya ada beberapa 
tawaran dalam menemukan teori penemuan 
baru yang kini sedang berkembang yakni: 
Konsep Rekonstruksi dan Dekontruksi.

Rekontruksi atau reinterpretasi adalah 
penafsiran ulang digali dari seluruh khazanah 
yang dimiliki baik khazanah kebudayaan, 
sejarah, sosial, maupun kearifan lokal (local 
wisdom).69 Dekontruksi adalah suatu proses 
penampakan aneka ragam aturan tersembunyi 
yang menentukan teks atau wacana, misalnya 
aturan mengenai “yang tak dipikirkan” dan 
“yang tak terpikirkan.”70

Berbicara mengenai hal ini, sosok 
kontroversi yang paling sering disebut adalah 
Najmuddin al-Thufi, ketika ia mensyarah 
hadis `la dharara wa lâ dhirara` menanggapai 
perihal maslahah ini     dengan ungkapannya 

68 Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit: Nasionalisasi 
Hukum Islam dan Islamisasi Hukum Nasinal Pasca Reformasi, 
(Jakarta: Tiara Wacana, 2008), h. 272.

69 Lihat Said Agil Husin al-Munawar, Islam dalam Konteks 
Ke-Indonesia-an: Beberapa Soal Yang Segera Dirumuskan, 
dalam Masykuri Abdillah, Formalisasi Syariat Islam di Indonesia: 
Sebuah Pergulatan Yang Tak Pernah Tuntas, (Jakarta: Renaisan 
bekerjasama DPP Forum Mahasiswa Syari’ah se-Indonesia 
[FORMASI]), 2005, h. xx.

Al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, h. 315
70 Lihat Said Agil Husin al-Munawar, Islam dalam Konteks 

Ke-Indonesia-an, h. xx.

bahwa maslahah dikedepankan daripada nas 
dan ijma` dengan metode `takhsis atau al-
bayân`, sehingga menurut al-Thufi, seluruh 
hukum syari`ah yang ada ditakhsis oleh 
hadis la dharara wa la dhirara. Pernyataan 
al-Thûfi tentu saja mendapat tanggapan yang 
luar biasa dari ulama-ulama lainnya, karena 
pada hakikatnya, maslahah hanya dapat 
difahami dari nas.71 Meskipun, pemikiran 
ini controversial, alangkah baiknya pendapat 
ini pula bisa dijadikan sebagai pertimbangan 
pemikiran hukum Islam, ketika dihadapkan 
dengan kondisi globalisasi dan modernisasi, baik 
menyangkut masalah pluralisme, humanisme, 
egalitarianisme, dan lainnya. 

Apa yang dinyatakan oleh al-Thûfi 
ini di gayung sambut oleh al-Na’im, ia 
setuju dengan teori maslahah sejauh bukan 
menyangkut ibadah ritual, maslahah dapat 
menentukan hukum, bahkan melampaui 
nas Alquran dan sunnah, juga ijma, ketika 
semua berlawanan dengan kemaslahatan 
umum, bahkan menurut teori ini, maslahah 
lebih penting dan bila perlu mengabaikan 
teks. Menurut al-Naim juga, apapun nama-
nya metode ijtihad, sejauh merupakan 
hasil persepsi dan interpretasi, seluruhnya 
merupakan produk sejarah. Semua itu 
dapat dipakai, diubah, dan dikembalikan 
atau bahkan ditinggalkan sama sekali, 
tergantung ada dan tidaknya maslahat bagi 
kehidupan manusia pada masa tertentu. Hal 
ini dikarenakan kemaslahatan adalah esensi 
dari tujuan diundangkannya syariah.72

Apa yang dinyatakan oleh al-Thufi dan 
al-Naim, bisa dijadikan sebagai pertimbangan, 
hal ini bisa dikaji dalam beberapa hal seperti: 
Pertama, tentang diskriminasi gender, yang 
tertuang dalam Q.s. al-Nisa [4]: 34.73 Ayat 
ini merupakan ayat yang merepresentasikan 
diskriminasi wanita. Sehingga menurut Syahrur, 
dalam pendekatan hermeneutika Alquran, 

71 Al-Syâtibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, h. 315.
72 Adang Djumhur Salikin, Reformasi Syari’ah dan HAM 

dalam Islam: Bacaan Kritis Terhadap Pemikiran Al-Naim, 
Yogyakarta: Gama Media, 2004, h 70

73 Ayat tersebut berbunyi



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |209

ayat ini bukan ayat superior-inferior, namun 
kesetaraan posisi wanita dengan laki-laki. Hal 
ini didasarkan dari metode istiqra’ (intiqal 
al-nas min al-nas), dinyatakan bahwa yang 
dibedakan berdasarkan amal shalih, hal ini 
berdasarkan Q.s. al-Hujurat [49]: 13,74 Q.s. al-
Isra [17]: 70.75 Alasan Syahrur, kata “ba’dhahum 
‘alâ ba’dhin” mengandung hubungan timbal 
balik, jika faktor ini beralih dalam satu pihak 
ke pihak yang lain, peran perlindungan juga 
akan mengikuti peralihan tersebut. Dengan 
kata lain, seluruh manusia, baik laki-laki 
maupun perempuan, secara obyektif mampu 
memiliki faktor-faktor tersebut.76

Kedua, Diskriminasi sebagai saksi. Hal 
ini didasarkan dari firman Allah dalam 
Q.s. al-Baqarah [2]: 282.77 Dalam ayat ini 
persaksian wanita dengan pria berbanding 
1:2. Adanya perbandingan tersebut 
bukan berarti lemahnya akal wanita dan 
kekurangan kemanusiaannya. Namun, me-
nurut Muhammad Abduh yang dikutip 
Mahmud Syaltut dikarenakan wanita itu 
pada umumnya tidak membiasakan diri 
dalam urusan perdagangan. Dari itu, 
ingat an wanita itu dalam urusan keuangan 
dan utang piutang mungkin agak kurang 
kuat (mudah lupa), sedang dalam urusan 
rumah tangga tidaklah demikian. Dalam 
uraian yang menjadi sifat ini ingatan wanita 
ingatan wanita lebih kuat dari ingatan lelaki. 
Memang telah menjadi sifat pada umumnya 
kuat ingatannya dalam urusan-urusan yang 
menjadi perhatian dan pekerjaan sehari-
hari.78 Pertanyaan yang muncul kemudian 

74 Ayat tersebut berbunyi

75 Ayat tersebut berbunyi

76 Untuk lebih lengkapnya dalam masalah ini, lihat 
Muhammad Syahrur, al-Kitab wa Alquran: Qira’at Mu’ashirah, 
Edisi Indonesia, Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum Islam 
Kontemporer, cet ke-5, (Yogyakarta: Elsaq Press, 2012), h. 272.

77 Ayat tersebut berbunyi

 
78 Mahmud Syaltut, Akidah dan Syari’ah Islam (Al-Islam 

adalah, bagaimana jika wanita telah terbiasa 
dengan urusan perdagangan?. Masih menurut 
Mahmud Syaltut, bila wanita sudah terbiasa 
dengan urusan perdagangan, utang piutang 
dan keuangan, mereka berhak untuk me-
nentukan kepercayaan kesaksian seorang 
wanita, sebagaimana kepercayaan dengan 
kesaksian seorang lelaki. Itu jika mereka 
percaya kepada kekuatan, ingatan wanita 
tadi dan yakin dia tidak akan lupa sebagai 
kepercayaannya terhadap ingatan lelaki.79

Untuk lebih jelasnya mengenai kesetaraan 
gender dalam hal persaksian, bisa dilihat 
tentang persaksian wanita dalam hal li’an, 
yakni suami menuduh istrinya berbuat 
zina dengan lelaki lain sedang saksi-saksi 
tidak ada sama sekali. Sebagaimana dalam 
firman Allah dalam Q.s. al-Nur [24]: 6-9. 
Didalamnya wanita boleh bersaksi satu orang 
saja, bila tidak ada saksi lain dalam kaitannya 
tuduhan berzina. 

Selain itu, bisa juga menjadi per-
timbangan rasional, apa yang telah dinyatakan 
oleh mazhab Hanafi yang memberikan 
batasan berlakunya nas oleh maslahat. 
Menurut mereka, dalam hal-hal yang hanya 
bisa disaksikan oleh wanita, maka persaksian 
wanita dapat diterima, seperti persaksian 
bidan bayi atas kelahiran bayi-bayi dan 
menentukan pertalian keluarganya ketika 
ia dipersengketakan oleh orang-orang tuanya. 
Dengan demikian, maka ulama-ulama Hanafi 
telah membatasi nas-nas Alquran dan Sunnah 
yang mensyaratkan unsure kelelakian dalam 
persaksian, yakni saksi itu harus laku-laki 
semua, atau orang perempun, bersama orang 
lelaki. Pembatasan tersebut didasarkan pada 
maslahat, sebab kalau tidak ada pembatasan 
tersebut, tentu hak-hak orang banyak akan 
terbengkalai; sedang pemeliharaan terhadap 
hak-hak termasuk perkara dharuri yang lima 
tersebut di atas (agama, jiwa, akal-fikiran, 
keturunan dan harta).80

Aqidah wa Syari’ah), alih bahasa Fachruddin HS & Nasaruddin 
Thaha, (Jakarta: Bumi Aksara, 1994), h. 243.

79 Mahmud Syaltut, Akidah dan Syari’ah Islam, h. 245.
80 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), h. 88.



210| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

Ketiga, diskriminasi Non Muslim. 
Hal ini berdasarkan pada Q.s. al-Taubah 
[9]: 29. Menurut Na’im, ayat tersebut 
dianggap diskriminatif terhadap nonmuslim. 
Dengan menyetujui pemikiran Thaha, al-
Naim berpendapat bahwa ayat-ayat di atas 
adalah ayat yang eksplisit cara penunjuk-
kan hukumnya. Berdasarkan penentuan 
metodologi hukum Islam klasik, teks 
eksplisit tidak bisa diganggu gugat kecuali 
kita menerimanya begitu saja (qath’i/taken 
for granteed). Padahal bila teks semacam 
itu, dihadapkan dengan HAM maka akan 
bertentangan dengan konstitusionalisme 
modern dan melanggar HAM. Muhyar 
Fanani menyebutnya, inilah yang disebut 
dengan krisis dalam hukum Islam. Semua 
upaya penyelesaian terhadap persoalan ini 
akan mengalami deadlock, karena metodologi 
yang kita punya selama ini tidak mampu 
menyelesaikannya.81 Sebab itulah, dalam 
menghadapi persoalan ini, perlu menjadi 
pertimbangan adalah kaidah inna al-‘ibrah 
bi al-maqâshid wa al-ma’na la bi al-alfazh 
wa al-mabani yang berarti “sesungguhnya 
yang perlu diperhatikan dari sudut formula 
nas adalah tujuan dan pengertiannya, bukan 
lafal dan tulisan yang tertera.”82

Keempat, masalah poligami. Poligami 
menjadi suatu permasalahan karena selama 
ini kebolehan berpoligami tidak diimbangi 
dengan keadilan terhadap eksistensi pe-
rempuan. Kebolehan poligami dalam Alquran 
dijadikan sebagai sandaran untuk melegalkan 
poligami meskipun wanita terkadang menjadi 
korbannya. Maka, beberapa pemikir mencoba 
menuangkan pemikirannya untuk melarang 
poligami. Larangan tersebut karena didasarkan 
alasan yang lainnya (haram li ghairihi). Hal 
ini seperti, bila lelaki yang berpoligami 
tidak mampu berbuat adil, dan memberi-
kan kemudharatan terhadap wanita, maka 
poligami semacam ini haram hukumnya. 
Hal ini seperti yang terjadi di Tunisia yang 
melarang poligami. Undang-Undang di Tunisia 

81 Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit. h. 193.
82 Rif ’at Syauqi Nawawi, Rasionalitas Tafsir Muhammad 

Abduh: Kajian Masalah Akidah dan Ibadah, Jakarta: Paramadina, 
2002, h. 77.

akan mengancam pelaku poligami dengan 
hukuman penjara dan denda sekitar 240.000 
Franc (mata uang Prancis). Karena apabila 
dibiar kan perempuan akan dirugikan dan 
akan men jadi korban pemuas nafsu belaka. 
Walaupun memang harus diakui, kalangan 
salafi tidak menerima Undang-Undang ini, 
sebab baginya pengharam poligami adalah 
bertentangan dengan Alqurandan prinsip-
prinsip lâ itjihada fâ mâ fihi nas, tidak ada 
ijtihad dalam teks.

Mengenai kasus di Tunisia ini, Nashr 
Hamid Abû Zayd, menilai apa yang di-
lakukan di Tunisia ini sangat berkaitan 
dengan semangat Mashlahah al-Mursalah. 
Karena menurutnya, apapun alasannya, 
Islam hadir menyapa ruang kemanusiaan 
untuk mengembangkan prinsip-prinsip 
kemaslahatan, bukan kemudharatan. Bila 
praktek poligami merugikan wanita, maka 
pengharaman poligami bisa diterapkan 
meskipun bertentangan dengan Alquran. 
Hal ini pula pernah dilakukan oleh Umar 
ibn Khattab yang tidak memotong tangan 
sang pencuri. Karena itu menurutnya, idza 
ta’aradha al-hukm ma’a al-mabda’ falâ budda 
al-tadhhiyah bi al-hukm, jika hukum berlawan 
dengan prinsip dasar (Islam), maka hukum 
harus dikorbankan. Bagi Nasr hHamid Abû 
Zayd, Alquranmengharamkan poligami 
melalui konteks perkembangan internal teks 
atau melalui makna yang didiamkan (maskut 
‘anhu).83 Dengan demikian, dengan adanya 
pelarangan poligami, bagi Nashr Hamid Abû 
Zaid, keadilan terhadap perempuan akan 
tercapai, dan kesewenang-wenangan laki-laki 
terhadap perempuan akan mudah ditekan. 
Sehingga diharapkan, pelarangan poligami 
menjadi sesuatu hal yang bermanfaat, dan 
Islam menjadi agama yang kontekstual84 dan 
shâlih li kulli makân wa zaman.

83 Abdul Wahid, Ketakutan Laki-Laki Pada Perempuan: 
Membaca Pemikiran Nasr Hamid Abû Zayd, dalam M. Arfan 
Mu’ammar dan Abdul Wahid Hasan, Studi Islam: Perpektif 
Insider/Outsider, (Yogyakarta: IRciSod, 2012), h. 233-235.

84 Ahmad Munif Suratmaputra, Fisafat Hukum Islam al-
Ghazali, h. 104.



M. Sidiq Purnomo: Reformulasi Mashlahah al-Mursalah al-Syâthibî |211

Penutup

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan 
bahwa konsep maslahah al-Syâthibî di-
dasarkan karena ditetapkannya syariat 
untuk mewujudkan kemaslahatan hamba 
(al-mashâlih al-‘ibad), baik di dunia maupun 
di akhirat. Al-Syâthibî hanya membolehkan 
memakai konsep maslahah hanya pada 
wilayah adat dan muamalah yang lebih 
mengedepankan ta’lil (ta’aqquli), sementara 
berkaitan dengan ibadah bersifat ta’abbudi. 

Apa yang telah dikembangkan oleh al-
Syâthibî merupakan kontribusi yang sangat 
baik bagi perkembangan pemikran keislama. 
Berawal dari konsep masalah inilah, kemudian 
para lama mengembangkannya. Sehingga 
dengan konsep maslahah, segala permasalah 
agama yang kian komplek, data diselesaikan. 
Maka ada beberapa tawaran dalam 
menerapkan konsep maslahah, di antaranya 
adalah konsep rekonstruksi dan dekontruksi. 
Bahkan lebih radikal lagi, konsep maslahah 
kontemporer, bisa memakai criteria yang 
ditawarkan ath-Thufi, ketika ia mensyarah 
hadis `la dharara wa la dhirara` menanggapai 
perihal maslahah ini     dengan ungkapannya 
bahwa maslahah dikedepankan daripada nas 
dan ijma` dengan metode `takhsis atau al-
bayan`, sehingga menurut al Thufi, seluruh 
hukum syari`ah yang ada ditakhsis oleh hadis 
la dharara wa la dhirara. Pendapat al-Thufi 
ini kemudian dikembang oleh Muhammad 
Abduh, al-Naim, Syahrur, Fazlur Rahman, 
dan lain nya, untuk menanggapi persoalan 
kekinian yang kompleksitasnya semakin 
tinggi. Sehingga beberapa persoalan seperti 
tentang diskriminasi gender, masalah poligami, 
diskriminasi nonmuslim, diskriminasi se bagai 
saksi, dan beberapa hal lainnya yang berkaitan 
dengan Hak Asasi Manusia dan probelamatika 
kemodernan dalam diselesaikan.

Pustaka Acuan

Abû Sulaiman, ‘Abdul Wahhab Ibrahim, al-Fikr 
al-Ushul. Makkah: Dar al-Syuruq, 1984.

Afjan, al-, Abû , Min Atsar Fuqaha Andalus: 
Fatawa al-Imam al-Syâthibî. Tunis: 
Matba’ah al-Kawakib, 1985.

Anwar, Rosihon, ‘Ulumul Qur’an. Bandung: 
Pustaka Setia, 2006.

Banani, al-, Sayyid al-Khuri al-Syarnubi, 
Aqrab al-Mawarid. Juz 1, Bayrût: al-
Suyu’iyyah, t.t.

Bukhari, al-, Shahih al-Bukhari. t.tp.: Dâr 
al-Sya’bi, t.t.

Ghazali, al-, Abû Hamid Muhammad ibn 
Muhammad, al-Mustashfa min Ilmil 
Ushuli. Kairo: al-Amiriah: 1325 H.

Iji, al-, Abd. Rahman ibn Ahmad, Syarah 
al-‘Adhl ala Mukhtashar al-Muntaha. Juz 
2, t.tp.,: al-Amiriyah, t.t.

Makhluf, al-, Muhammad ibn Muhammad, 
Syajarah al-Nur al-Rakiyyah fî Tabaqat 
al-Malikiyyah. Bayrût: Dar al-Kitab al-
‘Arabi, 1349 H.

Maraghi, al-, Musthafa, al-Fath al-Muibn fi 
al-Muibn fi Tabaqat al-Ushuliyyin. Mesir: 
Muhammad Amin Ramjawa Syirqah, 1974

Munawar, al-, Said Agil Husin, Islam dalam 
Konteks Ke-Indonesia-an: Beberapa 
Soal Yang Segera Dirumuskan, dalam 
Masykuri Abdillah, Formalisasi Syariat 
Islam di Indonesia: Sebuah Pergulatan 
Yang Tak Pernah Tuntas. Jakarta: Renaisan 
bekerjasama DPP Forum Mahasiswa 
Syariah se-Indonesia (FORMASI), 2005.

Qoiruzi, Al-, Abadi, Mujid al-Din Muhammad 
ibn Ya’kub, al-Qomus al-Muhith. t.tp.: 
al-‘Amiriyah, t.t., 

Raisuni, al-, Ahmad, Nadzariyah al-Maqâshid 
Inda al-Imam al-Syâthibî. t.tp: Muassasah 
al-Jamiah li al-Diyasat, 1992.

Raisuni, al-, Ahmad, Nadzariyah al-Maqâshid 
Inda al-Imam al-Syâthibî. t.tp: Muassasah 
al-Jamiah li al-Diyasat, 1992.

Shiddiqy, al-, M. Hasbi, Pengantar Ilmu 
Fikih. Jakarta: Bulan Ibntang, 1967.

_______ , Pengantar Hukum Islam Jilid 1. 
Jakarta: Bulan Ibntang, 1994.

Syâtibi, al-, al-I’tisham. Juz 2, t.tp.: Maktabah 
Riyadh al-Haditsah, t.t.,

  _______ , al-Ifadat wa al-Irsyadat. Beirut: 
Muassasah al-Risalah, 1983.

________, al-Muwafaqat fî Ushul al- Syariah. 
Jilid 2, Kairo: Maktabah at-Tawfiqiyah, 
2003.

Zamakhsyari, al-, Abû al-Qasim Mahmud 



212| AL-‘ADALAH Vol. X, No. 2 Juli 2011

ibn Umar, Asas al-Balaghah. Juz 2, 
Mesir: Dar al-Kutub al-Mishriyyah, t.t.

Zubaidi, al-, Muhib ad-Din atau al-Faid 
al-Sayyid Muhammad Murtadha, Taj 
al-‘Arus Syarh al-Qamus. Juz 2, t.tp,: 
tnp., t.t.

A. Steenbrink, Karel, Metodologi Penelitian 
Agama Islam di Indonesia Beberapa Petunjuk 
Mengenai Penelitian Naskah Melalui : Sya’ir 
Agama dalam Bahasa Melayu dari Abad 19. 
Semarang: LP3M IAIN Walisongo, 1985.
Az-Zarqa`, Mustafa Ahmad, Al-Madkhal 

al-Fikihi al- `Am. Dar Al fikr. Damaskus. 
1968.

Bakti, Asafri Jaya, Konsep MaqâshidSyariah 
Menurut al-Syâthibî. Jakarta: PT RajaGrafindo 
Persada, 1996.

Djafar, Muhammadiyah, Pengantar Ilmu 
Fikih: Suatu Pengantar Ilmu Hukum Islam 
dalam Berbagai Madzhab. Jakarta: Kalam 
Mulia, 1993.

Fanani, Muhyar, Membumikan Hukum 
Langit: Nasionalisasi Hukum Islam dan 
Islamisasi Hukum Nasional Pasca Reformasi. 
Jakarta: Tiara Wacana, 2008.

Hanafi, Ahmad, Pengantar dan Sejarah 
Hukum Islam. Jakarta: Bulan Ibntang, 1984.

Hallaq, Wael B, Sejarah Teori Hukum 
Islam: Pengantar untuk Ushul Fikih Mazhab 
Sunni. Jakarta: RajaGreafindo Persada, 2000.

Halim, M. Yasin, Ijtihad Sebagai 
Metode Pengembangan Hukum Islam. Bandar 
Lampung: Fakultas Syariah IAIN Raden 
Intan, 1996.

Hubbullah, `Ali, Dirasat fi Falsafah 
Ushul al-Fikih wa asy-Syari`ah wa Nadzriyah 
al-Maqâshid. Beirut: Dar al-Hadi, 2005

Ibn Abd as-Salam, Muhammad ‘Iz ad-
Din Abdul Aziz, Qawa’id al-Ahkam fi Al-
mashâlih al-Anam. Juz 1, t.t.p.,: al-Istiqomah, 
t.t.

Khallaf, Abdul Wahhab, Masadir al-
Tasyri’ fi Ma La Nassa Fih. Kuwait: Dar 
al-Qalam, 1972. 

Khudhori Bik, Muhammad, Ushul Fikih. 
Beirut: Dar el-Fikr, 1988.

Mas’ud, Muhammad Khalid, Islamic 
Legal Philosophy: A Study of Abû Ishaq al- 
Shatibi’s Life and Thought. Pakistan: Islamic 

Research Institute, Islamabad, 1977.
Muslehuddin, Muhammad, Philosophy of 

Islamic Law an the Orientalis a Comparative 
Studi of Islamic Legal System. alih bahasa 
Wahyudi Asman, Yogyakarta: Tiara Wacana, 
1991.

Mukri, Moh, Benarkah Imam Syafi’i 
Menolak Maslahah?. Yogyakarta: Pesantren 
Nawaesea Press, 2010

Mutahhari, Murtdha, Memahami 
Alquran. Jakarta: 1986.

Nawawi, Rif ’at Syauqi, Rasionalitas 
Tafsir Muhammad Abduh: Kajian Masalah 
Akidah dan Ibadah. Jakarta: Paramadina, 
2002.

Satria Effendi, M. Zein, Ushul Fikih. 
Jakarta: Kecana, 2009.

Salikin, Adang Djumhur, Reformasi 
Syariah dan HAM dalam Islam: Bacaan Kritis 
Terhadap Pemikiran Al-Naim. Yogyakarta: 
Gama Media, 2004.

Soekanto, Soerjono, Pokok-Pokok Sosiologi 
Hukum. Jakarta: Rajawali Press, 1980. 

Suratmaputra, Ahmad Munif, Fisafat 
Hukum Islam al-Ghazali; Maslahah-Mursalah 
dan Relevansinya dengan Pembaruan Hukum 
Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002.

Syahrur, Muhammad, al-Kitab wa 
Alquran: Qira’at Mu’ashirah, Edisi Indonesia, 
Prinsip dan Dasar Hermeneutika Hukum 
Islam Kontemporer, cet ke-5, Yogyakarta: 
Elsaq Press, 2012

Syarifuddin, Amir, Ushul Fikih Jilid 2. 
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2011.

Syaltut, Mahmud, Akidah dan Syariah 
Islam (Al-Islam Aqidah wa Syariah). Alih 
bahasa Fachruddin HS & Nasaruddin Thaha, 
Jakarta: Bumi Aksara, 1994.

Umam, Chaerul, Ushul Fiqih 1. 
Bandung: Pustaka Setia, 2000.

Wahid, Abdul, Ketakutan Laki-Laki 
Pada Perempuan: Membaca Pemikiran 
Nasr Hamid Abû Zayd, dalam M. Arfan 
Mu’ammar dan Abdul Wahid Hasan, Studi 
Islam: Perpektif Insider/Outsider. Yogyakarta: 
IRciSod, 2012.

Yafie, Ali, Menggagas Fikih Sosial, 
dari Sosial Lingkungan Asuransi Sehingga 
Ukhuwah. Bandung: Mizan, Juni 1994.


