MODERASI DAULAH RUSTAMIYYAH DALAM
PENYELESAIAN KONFLIK POLITIK

Ahmad Choirul Rofiq
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Ponorogo
rofiq8377@yahoo.co.id

Abstrak

Konflik akibat benturan kepentingan merupakan keniscayaan
dalam hidup, khususnya dalam kehidupan berpolitik. Konflik
politik muncul akibat perbedaan pendapat, persaingan, dan
pertentangan antara sejumlah individu, kelompok, atau
organisasi yang melibatkan penyelenggara negara. Tulisan ini
berusaha mengungkap pola penyelesaian konflik politik yang
dilakukan oleh Daulah Rustamiyyah yang notabene beraliran
Khawarij Ibadiyyah yang moderat. Dengan menggunakan
pendekatan sejarah, Penulis menemukan bahwa kebijakan
politik Rustamiyyah yang berkaitan dengan penyelesaian
konflik politik di dalam pemerintahannya lebih didasarkan pada
doktrin Ibadiyyah yang mengutamakan sikap moderat. Sejumlah
konflik politik berhasil dituntaskan oleh Rustamiyyah dengan
meminimalkan tindakan kekerasan. Dalam rangka penyelesaian
konflik, penguasa Rustamiyyah mengawalinya dengan langkah
persuasif berupa peringatan hingga ancaman. Kemudian, bila
perlu, ia melibatkan pihak ketiga sebagai penengah konflik. Bila
langkah-langkah itu semua tidak berhasil, barulah ia mengambil
sikap tegas terutama terhadap pihak-pihak yang membahayakan
stabilitas umum. Selain daripadaitu, pemerintah sering berinisiatif
untuk memanfaatkan diplomasi pada saat konflik bersenjata
sedang berlangsung. Dengan menerapkan kebijakan demikian,
perdamaian dan stabilitas pemerintahan Rustamiyyah dapat terus
dipertahankan

Kata Kunci: Daulah Rustamiyyah;, Khawarij Ibadiyyah;
Kebijakan Politik Moderat

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 111



Ahmad Choirul Rofiq

Abstract

MODERATE POLICY OF DAULAH RUSTAMIYYAH IN
RESOLVING POLITICAL CONFLICTS. Disputes due to
conflict of interest are unavoidable phenomena particularly in
political life. Political conflicts arise due to differences of opinion,
competition, and conflicts between a number of individuals,
groups, or organizations involving state officials. This paper seeks
to uncover the pattern of political conflict resolution carried by
Daula Rustamiyyah which incidentally belonged to Khawarij
Ibadiyyah moderate wing. By using the historical approach,
the author finds out that the political policy of Rustamiyyah
to resolve political conflicts within the government were based
on Ibadiyyah doctrines that promote moderation. A number of
political conflicts were successfully resolved by Rustamiyyah
with a minimum violence. To solve political conflicts, the Rulers
of Rustamiyyah began with persuasive step, from admonition
to threat. Then, if necessary, it involves a third party as a
mediator. If the measures were all unsuccessful, they took a firm
stance, especially against those who endanger public stability.
In addition, the government often took the initiative to utilize
diplomacy during the ongoing armed conflict. By implementing
such policies, peace and stability can be maintained by the
Rustamiyyah government.

Keywords: Rustamiyyah Dinasty; Khawarij Ibadiyyah; Moderat
Political Policy.

A. Pendahuluan

Kehidupanyang bersifat dinamis senantiasa berubah dan
berkembang seiring perjalanan waktu. Karena selalu mengalami
perubahan, maka kehidupan menjadi tidak stagnan. Pada waktu
tertentu keadaannya damai tanpa perselisihan, sedangkan
pada waktu yang lain keadaannya tidak tenang dan mengalami
pertentangan. Perselisihan atau pertentangan inilah yang biasanya
disebut konflik. Setiap individu maupun masyarakat tentu
pernah berada dalam situasi konflik dan merasakan akibatnya.
Konflik biasanya terjadi disebabkan adanya benturan-benturan
kepentingan atau keinginan pada waktu yang bersamaan. Sesuai
dengan titik tekan aspek yang mengalami konflik, maka terdapat
beberapa macam konflik, misalnya konflik politik, ekonomi,
sosial, budaya, dan agama. Konflik politik adalah perbedaan

112 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

pendapat, persaingan, dan pertentangan antara sejumlah individu,
kelompok, atau organisasi yang melibatkan penyelenggara
negara.'Konflikadakalanya berujung pada perdamaian dan
adakalanya berakhir dengan kekerasan.

Suasana perdamaian dan konflik yang demikian juga
terjadi selama pemerintahan Rustamiyyah. Daulah Rustamiyyah
didirikan oleh ‘Abd ar-Rahman ibn Rustam pada tahun 160 H
(776 M).? Kekuasaan daulah yang berideologi Ibadiyyah ini
berakhir pada tahun 296 M (909 M).’Ibadiyyah, yang dinisbatkan
kepada ‘Abd Allah ibn Ibad at-Tamimi, dikenal sebagai kelompok
Khawarij paling moderat di antara sekte-sekte Khawarij
lainnya.*Pusat pemerintahan Rustamiyyah di Tahert (Tihart,
Tahart, dan Taihort)® dekat Tiaret di kawasan Aljazair Barat Laut®
hingga Jabal Nafisah (al-Jabal al-Gharbi) di kawasan Libya Barat
Laut.’Selama menjalankan pemerintahan, daulah ini berhasil
mewujudkan kemajuan ekonomi dan intelektual. Tahert bahkan
mendapat julukan ‘Traq al-Magrib, al-‘Iraq as-Sagir, atau Balkh
al-Magribkarena kemajuan peradabannya.®

'A. A. Said Gatara dan Moh. Dzulkiah Said, Sosiologi Politik: Konsep
dan Dinamika Perkembangan Kajian (Bandung: Pustaka Setia, 2007), h. 39.

>Muhammad ‘Isa al-Hariri, ad-Daulah ar-Rustamiyyah bi al-Magrib
al-Islami: H{adaratuha wa ‘Alaqatuha al-Kharijiyyah bi al-Magrib wa al-
Andalus (Kuwait: Dar al-Qalam, 1987),h. 94.

31bn ‘Izari, al-Bayan al-Mugrib fi Akhbar al-Andalus wa al-Magrib,
Jilid I (Leiden: E.J. Brill, 1948),h. 197.

* Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah fi as-
Siyasah wa al-‘Aqa’id, Jilid I (Mesir: Dar al-Fikr al-*Arabi, 1946), h. 89; < Amir
an-Najjar, al-Khawarij: ‘Aqidah, wa Fikran, wa Falsafah (Kairo: Dar al-Ma‘arif,
1990), h. 165; dan Nayif Mahmud Ma‘ruf, al-Khawarij fi al-‘Asr al-Umawi
(Beirut: Dar at-Tali‘ah, 1994), h. 239.

> Maurice Lombard, The Golden Age of Islam, terj. Joan Spencer
(Princeton: Markus Wiener Publishers, 2004),h. 215,°Ali Yahya Mu‘ammar, al-
Ibadiyyah fi Maukib at-Tarikh, Jilid 1I (Seeb: Maktabat ad-Damiri, 2008),h. 7,
Ibn ‘Izari, Kitab, Jilid I,h. 196, dan S. Khuda Bakhsh, Politics in Islam (Delhi:
Idarah-i Adabiyat-i Delli, 1981), h. 72. Terdapat beberapa penulisan nama kota
ini yang berbeda. Di sini penulis selanjutnya menggunakan Tahert.

¢ Clifford Edmund Bosworth, The Islamic Dynasties (Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1980), h. 22.

7 http://en.wikipedia.org/wiki/Tiaret dan http://en.wikipedia.org/wiki/
Jabal Nafusa.

8 Sulaiman Basya al-Baruni, al-Azhar ar-Riyadiyyah fiA’immah wa

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 113



Ahmad Choirul Rofiq

Dengan pendekatan historis, tulisan ini berusaha mengurai
kebijakan politik para penguasa Daulah Rustamiyyah dalam
menyelesaikan sejumlah konflik yang terjadi, baik dengan konflik
internal maupun eksternal dengan lembaga-lembaga politik
lainnnya.

B. Kebijakan Penyelesaian Konflik Daulah Rustamiyyah

Perjalanan awal pemerintahan Rustamiyyah di pada masa
kepemimpinan ‘Abd ar-Rahman ibn Rustam dapat berlangsung
secara damai dan tidak dijumpai adanya konflik politik, sosial,
atau peperangan yang menyebabkan perpecahan masyarakat.
Tidak hanya dalam lingkup internal kawasan pemerintahannya,
dalam kaitannya dengan negeri lain ia juga menjalin hubungan
baik. Ia bahkan menikahkan anak perempuannya yang bernama
Urwa dengan anak laki-laki Ilyasa’, penguasa Daulah Midrariyyah,
yang bernama Midrar, meskipun Midrariyyah bermazhab
Sufriyyah. Hal itu dilakukannya demi menciptakan kondisi damai
dan hubungan harmonis antara kedua pemerintahan.’ Tampaknya,
fenomena pernikahan politik merupakan langkah strategis yang
saling menguntungkan untuk kepentingan bersama.'® Pernikahan
politik itu terlaksana setelah kedua pihak mengedepankan
persamaan daripada perbedaan. Salah satu persamaan keduanya
mungkin terletak pada aspek historis mereka yang sama-sama dari
golongan Khawarij. Demikianlah kondisi pemerintahan ‘Abd ar-
Rahman yang dilukiskan oleh al-Baruni dengan ungkapannya: La
harb wa la syiqaq(Tidak ada peperangan atau perpecahan).!

‘Abd ar-Rahman merupakan figur pemimpin yang
mempunyai sifat-sifat mulia sehingga dicintai oleh seluruh
masyarakat. Sungguh ia sangat layak diteladani oleh semua orang.

Muluk al-Ibadiyyah, Jilid II(Oman: Saltanah ‘Uman, 1987),h. 49 dan al-Hariri,
ad-Daulah,h. 234.

° Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 142-143.

" Nabi Muhammad juga melakukan pernikahan demi tujuan politis.
Misalnya, ketika ia menikah dengan Juwairiyyah binti al-Hari§ (pemimpin
Banu al-Mustaliq) dan Safiyyah binti Huyai (pemimpin Banu an-Nazir). Hasan
Ibrahim Hasan, Tarikh al-Islam as-Siyasi, wa ad-Dini, wa as-Saqafi, wa al-
Ijtima“i, Jilid I (Kairo: Maktabat an-Nahdah al-Misriyyah, 1964),h. 185.

" Al-Baruni, al-Azhar, Jilid IL,h. 147.

114 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

Kualitas kepribadian dan kepemimpinannya yang terkenal zuhud,
jujur, dan adil menjadi faktor utama terciptanya kondisi damai di
seluruh wilayah kekuasaan Rustamiyyah selama pemerintahannya.
Kepemimpinan ‘Abd al-Wahhab ibn ‘Abd ar-Rahman semenjak
transisi kekuasaan telah diwarnai konflik. Mungkin sudah
menjadi kelaziman, apabila setiap pemimpin utama yang
sangat kharismatis meninggal, maka biasanya diikuti perebutan
kekuasaan. Kharisma seorang pemimpin turut berpengaruh
dalam keberhasilan kepemimpinan. Barangkali para tokoh
masyarakat (yang ditinggalkan oleh pemimpin yang kualitasnya
tidak dapat ditandingi oleh masyarakat sesudahnya tersebut)
merasa mempunyai kemampuan dalam memimpin sehingga
masing-masing berupaya merebut kekuasaan yang lowong itu.
Sepanjang perjalanan sejarah umat Islam, persoalan mengenai
peralihan kepemimpinan politik atau proses penetapan seorang
pemimpin mendapatkan perhatian sangat serius dari masyarakat
muslim. Masalah itu bahkan menjadikan mereka terlibat dalam
pertumpahan darah yang sangat menyedihkan.Asy-Syahrastani
mengatakan bahwa konflik paling besar yang terjadi di kalangan
umat adalah konflik yang berkaitan dengan kekuasaan. Dalam
setiap perjalanan masa, tidak ada pedang yang terhunus di dalam
Islam demi alasan keagamaan sebagaimana terhunusnya pedang
yang dipicuoleh permasalahan kekuasaan.'?

Perselisihan yang paling terkenal mengenai pemilihan
pemimpin baru adalah kisah perdebatan panas antara para shahabat
Nabi di Saqgifah Bani Sa‘idah setelah Rasulullah meninggal.
Sebelum pemakaman Rasulullah dilaksanakan, golongan Anshar
telah berkumpul di Saqifah Bani Sa‘idah (semacam gedung MPR)
untuk mengangkat Sa‘d ibn ‘Ubadah dari suku Khazraj sebagai
pemimpin.”* ‘Umar ibn al-Khattab, Abu ‘Ubaidah ibn al-Jarrah,

12 Abu al-Fath Muhammad ibn ‘Abd al-Karim asy-Syahrastani, al-Milal
wa an-Nihal, Jilid I(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t. t.), h. 13.

3 Kaum Anshar maupun Muhajirin mengalami permasalahan serius
dalam menentukan pengganti Rasulullah. Sebelum wafat, Rasulullah tidak
pernah memberikan petunjuk secara pasti tentang calon penggantinya. Dalam
peristiwa Saqifah tersebut tampak kesadaran politik kalangan Anshar mengenai
pengganti Rasulullah yang mendahului Muhajirin.Jalal ad-Din as-Suyuti, Tarikh
al-Khulata’ (Beirut: Dar al-Fikr, 1974),h. 8 dan Pulungan, Figh, h. 102.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 115



Ahmad Choirul Rofiq

dan Abu Bakr as-Siddiq segera menuju Saqifah Bani Sa‘idah,
yaitu balai pertemuan di Madinah yang mempunyai kedudukan
seperti Dar an-Nadwah di Mekah sebagai tempat bermusyawarah.
Sesampai di sana, terjadi perdebatan mengenai kepemimpinan
sesudah Rasulullah. AbuBakr mengatakan keutamaan golongan
Mubhajirin untuk menjadi pemimpin dibandingkan golongan
Anshar disebabkan Muhajirin masuk agama Islam lebih awal
daripada Anshar. Abu Bakr lantas mengajukan ‘Umar dan Abu
‘Ubaidah untuk dipilih umat Islam. ‘Umar justru membaiat
Abu Bakr sebagai pemimpin umat Islam. Akhirnya, pembaiatan
terhadap Abu Bakr dilakukan pula oleh Abu ‘Ubaidah, suku Aus,
suku Khazraj, dan semua orang dalam pertemuan penting itu.'

Oleh karena itu, ketika seorang pemimpin yang sangat
berwibawa meninggalkan para penerusnya yang terdiri dari orang-
orang yang mempunyai kemampuan rata-rata sama, maka mereka
cenderung terlibat konflik dan saling memperebutkan kekuasaan.
Dampak perebutan kekuasaan itu kadang dirasakan langsung oleh
semua warga, mulai dari lapisan elit hingga lapisan paling bawah.
Terlebih lagi, apabila konflik itu menimbulkan pertumpahan
darah yang menelan banyak korban. Hal inilah yang dialami
pemerintahan Rustamiyyah. Proses pemilihan ‘Abd al-Wahhab
memunculkan persoalan-persoalan baru di kalangan Ibadiyyah.
Sebagaimana disinggung di depan, kandidat terkuat (Mas‘ud al-
Andalusi) tidak menampakkan diri ketika akan dibaiat sehingga
kandidat nomor dua (‘Abd al-Wahhab) yang terpilih, padahal
kualitas Mas‘ud berada di atas ‘Abd al-Wahhab. Pada saat itu,
Yazid ibn Fandin memimpin kelompok oposisi untuk menentang
pembaiatan ‘Abd al-Wahhab. Penentangan terhadap pemerintah
tersebut pada awalnya ditanggapi oleh ‘Abd al-Wahhab dengan
peringatan keras mengenai akibat buruk dari perbuatan menentang
pemerintahannya."

Peringatan itu tidak digubris oleh Ibn Fandin dan
pengikutnya. Pemerintah masih tetap tidak memberikan tindakan

14 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir at-Tabari, Tarikh at-Tabari: Tarikh
al-Umam wa al-Muluk, Jilid II(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005),h. 233-
237.

15 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid I1,h. 152.

116 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

keras. Pemerintah hanya melakukan pengawasan ketat dengan
senantiasa meningkatkan kewaspadaan terhadap aktivitas mereka.
Kewaspadaan inilah yang mampu menghindarkan ‘ Abd al-Wahhab
dari konspirasi jahat kelompok oposisi yang hendak melakukan
pembunuhan terhadap dirinya. Pada waktu itu, ada dua orang
membawa peti yang sengaja dikunci dari dalamnya. Keduanya
berpura-pura sedang berselisih pendapat dan menitipkan peti itu
kepada ‘Abd al-Wahhab, dikarenakan tidak ada orang lain yang
mereka percayai kecuali ‘Abd al-Wahhab. Di dalam peti itu telah
bersembunyi kawan mereka yang ditugasi untuk membunuh ‘Abd
al-Wahhab ketika lengah. Pada malam hari, ‘Abd al-Wahhab
yang dititipi peti meletakkan peti itu di ruangan perpustakaan
pribadinya. Karena ‘Abd al-Wahhab sudah menaruh kecurigaan,
maka ia menutupi peti itu dengan kain putih supaya terlihat jika
ada gerakan mencurigakan. Setelah membaca buku-buku yang
diinginkannya, ia mengurangi lampu penerangan dan menunaikan
shalat tahajjud. Ketika mengetahui lampu telah dimatikan dan
mengira ‘Abd al-Wahhab sudah tidur, orang yang bersembunyi
di dalam peti segera mengambil kesempatan. la keluar dari peti
sambil menghunuskan pedangnya hendak membunuh ‘Abd al-
Wahhab. Gerak-gerik orang itu sudah diantisipasi oleh ‘Abd
al-Wahhab sehingga ‘Abd al-Wahhab langsung menyergap dan
membunuhnya terlebih dahulu. ‘Abd al-Wahhab memasukkannya
kembali ke dalam peti seperti semula.

Pada pagi harinya, kedua orang yang menitipkan peti itu
menemui ‘Abd al-Wahhab untuk mengambil peti mereka. ‘Abd
al-Wahhab mengembalikan peti mereka. Setelah mengetahui
kawan mereka tewas, mereka segera mengadakan konsolidasi
kekuatan untuk bersiap-siap melakukan pemberontakan kepada
pemerintahan Rustamiyyah. Akibatnya, peperangan terjadi dan
menelan banyak korban.'® Guna mencegah korban jiwa semakin
bertambah banyak, maka ‘Abd al-Wahhab mengusulkan gencatan
senjata dan membawa permasalahan pembaiatan ‘Abd al-Wahhab
kepada para tokoh panutan Ibadiyyah di kawasan Masyriq untuk
mendapatkan fatwa. Musyawarah ulama Ibadiyyah (yang dipimpin
oleh Abu ‘Amr ar-Rabi‘ ibn Habib, Abu Gassan Mukhallad ibn

16 Ibid., h. 153-156.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 117



Ahmad Choirul Rofiq

Mu‘ammar al-Gassani, dan Wa’il ibn Ayyub tatkala di Mekah
tersebut) menegaskan keabsahan pembaiatan ‘Abd al-Wahhab
dan kewajiban seluruh masyarakat untuk bersikap taat kepada
‘Abd al-Wahhab. Fatwa tersebut tidak mampu menyelesaikan
konflik politik Rustamiyyah, bahkan kelompok oposisi yang
dipimpin Ibn Fandin terpengaruh provokasi Syu‘aib al-Misri,
seorang tokoh Ibadiyyah yang mengambil keuntungan dari konflik
dan ingin menjadi pemimpin masyarakat Ibadiyyah di sana. Ibn
Fandin diprovokasi supaya mendahului penyerangan kepada
pemerintah. Saat itu, ‘Abd al-Wahhab sedang tidak berada di
Tahert. Peperangan antara pemerintah dan oposisi terjadi di pusat
pemerintahan. Pemberontakan itu dapat ditumpas oleh Aflah
ibn ‘Abd al-Wahhab. Ibn Fandin terbunuh sehingga konflik itu
diselesaikan sesudah ada pertumpahan darah.!’

Terkait dengan rangkaian peristiwa mulai dari konspirasi
pembunuhan, keluarnya fatwa, hingga terbunuhnya Ibn Fandin,
terdapat hal yang perlu dicermati, di antaranya ialah mengenai
kebenaran adanya konspirasi itu dan independensi fatwa tersebut.
Sebagian orang mungkin meragukan cerita itu. Warga biasa tidak
mungkin dapat menemui dan menitipkan sesuatu kepada seorang
raja dengan sangat mudah. Seorang raja biasanya dikelilingi oleh
para pengawal berlapis untuk melindungi keamanan dirinya.
Apalagi saat itu sedang terjadi konflik politik internal yang
meresahkan masyarakat. Sistem pemerintahan Rustamiyyah,
sebagaimana disinggung di depan, mirip dengan daulah-daulah
pada umumnya, yaitu seorang penguasa mempunyai wazir dan
pengawal yang berada di sekelilingnya.'® ‘ Abd al-Wahhab, seperti
disebutkan kisah tersebut, telah berhasil membunuh orang yang
berniat membunuhnya. Anehnya, ia tidak menangkap kedua orang
yang menitipkan peti itu, padahal ia mungkin dapat melakukan
interogasi lebih lanjut kepada mereka jika ia segera menangkap
mereka demi penggalian informasi yang lebih banyak. Oleh
karena itu, andaikata konspirasi itu benar-benar nyata, maka detail
peristiwanya mungkin tidaklah demikian. Barangkali alur cerita
tersebut telah didramatisasi dan dilebih-lebihkan sedemikian rupa

7 Ibid., h. 157-163.
18 Al-Hariri, ad-Daulah, h.230.

118 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

sehingga sosok ‘Abd al-Wahhab semakin agung dan mulia di mata
masyarakatnya.

Independensi fatwa itu juga dapat dipertanyakan lebih
lanjut. Dengan menilik dua pihak yang berseberangan antara
‘Abd al-Wahhab dan Ibn Fandin, maka sudah sangat jelas adanya
kesenjangan di antara keduanya. ‘Abd al-Wahhab adalah putera
‘Abd ar-Rahman ibn Rustam yang sangat dihormati dan ia saat itu
sedang menduduki kursi kekuasaan, sedangkan Ibn Fandin hanyalah
tokoh masyarakat biasa. Seandainya usulan itu dikabulkan, maka
ia dapat berpotensi mengurangi kewenangan penguasa. Posisi
‘ Abd al-Wahhab yang sedang memegang kekuasaan mungkin turut
mempengaruhi para ulama ketika mengeluarkan fatwa sehingga
berpihak pada dirinya. Lebih dari itu, ‘Abd al-Wahhab sebelum
menjadi penguasa adalah konglomerat yang sangat sukses dalam
perdagangan, baik domestik maupun mancanegara. Di luar negeri,
ia biasa berdagang sampai Hijaz, Bashrah, Yaman, dan Bilad as-
Sudan.”

Bagaimana pun realitas sesungguhnya, kedudukan ‘Abd
al-Wahhab semakin bertambah kokoh dan sebaliknya Ibn Fandin
tersingkir. Terdapat pertanyaan terkait dengan para ulama Ibad
iyyah yang tidak mampu menjadi penengah dan menenangkan
para penentang pemerintah. Mengapa mereka tidak menyarankan
‘Abd al-Wahhab untuk merekrut Ibn Fandin atau memperbolehkan
supayamengajaknyabermusyawarahketikapemerintahmengambil
keputusan strategis? Jadi, tidak semua persoalan (baik persoalan
besar maupun kecil) harus dikonsultasikan terlebih dahulu dengan
lembaga musyawarah sebelum diputuskan. Andaikata persoalan
itu termasuk ke dalam ranah persoalan kecil dan sepele, maka
ia dapat diputuskan oleh pemimpin politik secara langsung.
Usulan Ibn Fandin tentang pembentukan lembaga konsultasi
bagi seorang pemimpin pemerintahan sebenarnya tidaklah keluar
dari prinsip musyawarah. ‘Abd ar-Rahman ibn Rustam sudah
terbiasa melakukannya ketika ia memutuskan suatu permasalahan
pemerintahan. Misalnya, ketika ia hendak memanfaatkan bantuan
finansial yang diterima dari masyarakat Ibadiyyah Masyriq
sebanyak dua kali. Saat itu ia segera mengumpulkan para pemuka

19 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 189.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 119



Ahmad Choirul Rofiq

masyarakat untuk menentukan keputusan mengenai bantuan
tersebut.”’ “‘Abd al-Wahhab selama kepemimpinannya juga sering
berkonsultasi dengan para penasehatnya.?’ Oleh karena itu,
penyelenggaraan musyawarah dengan melibatkan berbagai pihak
yang terkait merupakan suatu keharusan demi menemukan solusi
terbaik bagi semuanya.

Langkah ‘ Abd al-Wahhab yang tidak bersedia merekrut Ibn
Fandin sebagai salah satu pejabat pemerintahannya menjadikan
perselisihan antara pemerintah dan pemberontak semakin
memanas. Saat itu, ‘Abd al-Wahhab sengaja tidak melibatkan Ibn
Fandin dalam urusan pemerintahan. Ia lebih memilih orang-orang
yang bersifat zuhud dan tidak ambisius.”? Bagaimana pun keadaan
pribadi Ibn Fandin yang sebenarnya, ia jelas merupakan figur
terpandang yang mempunyai kualitas lebih baik dibandingkan
masyarakat pada umumnya. ‘Abd ar-Rahman tentu tidak akan
mencalonkannyajikaiatidak berkualitas. Apabila ‘ Abd al-Wahhab
berkenan mengakomodasi kepentingan semua pihak, baik yang
mendukung pemerintah maupun yang menentang pemerintah,
mungkin alur sejarah akan berbeda dan konflik politik yang
menelan korban jiwa itu dapat dihindari. Bukankah perdamaian
lebih bermanfaat daripada perseteruan?

Sesudah Ibn Fandin tewas, pengikut-pengikutnya masih
melakukan perlawanan dan mampu menghasut orang-orang
Mu‘tazilah Wasiliyyah untuk melawan pemerintah. Konflik
ini direspon oleh ‘Abd al-Wahhab dengan peringatan keras dan
ancaman. Karena peringatan dan ancaman itu tidak dipedulikan,
maka peperangan tidak dapat dihindarkan. Setelah berlangsung
beberapa lama, gencatan senjata disepakati kedua pihak yang
bertikai. Selama gencatan senjata, pemerintah menyelenggarakan
perdebatan teologis antara tokoh Wasiliyyah dengan tokoh Ibad
iyyah yang diwakili oleh Mahdi an-Nafusi dan berakhir dengan
kemenangan Ibadiyyah. Gencatan senjata tidak bertahan lama.
Para pemberontak mengadakan penyerangan lagi sehingga

2 Ibn as-Sagir, Akhbar al-A’immah ar-Rustamiyyin (Beirut: Dar al-
Garb al-Islami, 1986), h. 32-41.

2! Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 184, 208, dan 253.

22 Al-Hariri, ad-Daulah, h. 113-114.

120 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

peperangan terpaksa dilakukan untuk menumpas pemberontakan.
Dalam peperangan itu, pemerintah berhasil mengalahkan para
pemberontak, serta memaksa mereka untuk menyerah dan
menyatakan ketaatan kepada pemerintah.” Sikap politik yang
dipegangi oleh individu atau kelompok cenderung sulit dikikis
habis sampai ke akar-akarnya. Para oposisi yang menempuh
sikap berlawanan dengan pemerintah biasanya menyebarkan
dan melestarikan ideologinya kepada para pengikut atau simpa-
tisannya. Oleh karena itu, pemerintah dituntut berupaya lebih
cermat dalam menghadapi para oposisi atau lawan politiknya.

Konflik berikutnya di wilayah pemerintahan Rustamiyyah
yang berakhir dengan kekalahan pemberontak adalah antara pihak
pemerintah dan pihak Banu Massalah yang merasa dihalang-
halangi tatkala hendak mempererat hubungan politik dengan suku
Hawwarah melalui ikatan pernikahan. Sesudah kemenangan dalam
pertempuran inilah, ‘Abd al-Wahhab menegaskan kapabilitas
Aflah, anaknya, untuk menjadi pemimpin pemerintahan.** Sebagai
penguasa, ‘Abd al-Wahhab tentu berusaha melakukan apa saja
untuk mengamankan kekuasaan yang digenggamnya agar tidak
beralih kepada orang lain. Berkat pengalamannya yang sangat
banyak dalam kancah perpolitikan, maka ia mampu mencermati
dan mengantisipasi sesuatu yang diperkirakannya akan mengan-
cam pemerintahannya. Itulah langkah-langkah politis ‘Abd al-
Wahhab yang berhasil mengamankan posisi pemerintahannya.
Ibn as-Sagir menilai pemerintahan ‘Abd al-Wahhab yang sangat
kuat dan keras tersebut merupakan suatu pemerintahan berbentuk
kerajaan. Keadaan pemerintahannya telah mengalami perubahan
dari hal al-imamah (tingkatan pemerintahan seorang imam)
menjadihal al-mulk (tingkatan pemerintahan seorangraja).>> Dalam
kancah perpolitikan, kepentingan politis sering lebih diutamakan
daripada kepentingan lainnya. Oleh karena itu, kekuasaan memiliki
kecenderungan untuk diselewengkan. Pemegang kekuasaan kadang
berupaya melanggengkan kekuasaannya selama-lamanya. Dalam
tingkatan yang lebih berbahaya, penguasa menganggap dirinya

2 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 175-177.
*1bn as-Sagir, Akhbar, h. 52-55.
2 Ibid., h. 51 dan al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 188.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 121



Ahmad Choirul Rofiq

dapat berbuat sekehendak hatinya. Ia merasa tidak mungkin
melakukan kesalahan.

Konflik lain yang terjadi pada masa kepemimpinan ‘Abd
al-Wahhab dan tidak sempat meletus menjadi peperangan berdarah
ialah terkait dengan penolakan ‘Abd al-Wahhab atas tampilnya
Khalaf sebagai pemimpin di Jabal Nafusah menggantikan as-
Samh ibn Abi al-Khattab, ayahnya. Pemerintah mengirimkan
surat untuk menuntaskan persoalan ini. Surat itu melarang
Khalaf menjadi pemimpin dan memerintahkan orang-orang yang
membaiatnyaagar mencabut pembaiatannya. Meskipun peringatan
pemerintah itu tidak dihiraukan, tetapi ‘Abd al-Wahhab tetap
berupaya menanggapi pembangkangan Khalaf secara persuasif.
Ketika pemimpin Jabal Nafusah, Abu ‘Ubaidah ‘Abd al-Hamid,
meminta izin untuk menjatuhkan sanksi keras kepada Khalaf
dan pengikutnya yang meresahkan masyarakat, ‘Abd al-Wahhab
masih memerintahkannya supaya menjauhi pertumpahan darah
dan membujuk Khalaf secara halus. Kondisi demikian terus
berlangsung hingga ‘Abd al-Wahhab meninggal. Menurut al-
Baruni,*Abd al-Wahhab pada dasarnya merupakan sosok yang
tidak menyukai kekerasan dan pertumpahan darah.?

Sikap pemerintahan Rustamiyyah berubah tatkala
kepemimpinan dipegang oleh Aflah ibn ‘Abd al-Wahhab. Karena
Khalaf tetap membangkang dan justru perlawanannya semakin
menjadi-jadi, maka Aflah memerintahkan al-‘Abbas ibn Ayyub
untukmelakukanpenyerangansehinggaKhalafdapat ditundukkan.?’
Perbedaan sikap antara pemerintahan Aflah dan ‘Abd al-Wahhab
tatkala menangani konflik terkait dengan pembangkangan Khalaf
di Jabal Nafusah mungkin disebabkan alasan tertentu. Di antara
hal yang menyebabkan ‘Abd al-Wahhab tidak mau menjatuhkan
hukuman keras kepada Khalaf ialah adanya kedekatan hubungan
antara keluarga mereka berdua. Jika menilik hubungan dekat
antara ‘Abd al-Wahhab dan as-Samh (ayah Khalaf), tentunya
dapat dimaklumi apabila ‘Abd al-Wahhab berusaha maksimal
untuk tidak menanggapi persoalan Khalaf dengan kekerasan.
As-Samh adalah wazir Rustamiyyah yang mempunyai hubungan

26 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid I, h. 209.
271bid., h. 233.

122 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

sangat dekat dengan ‘Abd al-Wahhab dan bahkan pendapatnya
sering dipergunakan ‘Abd al-Wahhab dalam rangka menjalankan
pemerintahan Rustamiyyah secara baik.?®

Hubungan erat as-Samh dan ‘Abd al-Wahhab sama
dengan hubungan kedua orang tua mereka, yakni Abu al-Khatt
ab al-Ma‘afiri dan ‘Abd ar-Rahman ibn Rustam. Pada tahun 135-
140 H (752-757 M) Abu al-Khattab dan ‘Abd ar-Rahman sama-
sama menjadi anggota hamalat al- ilm atau delegasi khusus yang
ditugasi pemimpin Ibadiyyah di kawasan Magrib untuk belajar
secara langsung kepada pemimpin utama Ibadiyyah di Bashrah,
Abu ‘Ubaidah Muslim ibn Abi Karimah. Setelah itu, Abu al-Khat
tab menjadi pemimpin Ibadiyyah di Tripolitania, sedangkan Abd
ar-Rahman menjadi pemimpin di Qayrawan. Mereka kemudian
dikalahkan oleh pasukan ‘Abbasiyyah yang dipimpin Muhammad
ibn al-Asy‘a$ al-Khuza‘i.? Oleh karena itu, perjalanan bersama
antara keluarga Ibn Rustam dan keluarga Abu al-Khattab selama
kurun waktu yang lama sejak masa perjuangan hingga kesuksesan
tentunya memberikan pengaruh signifikan dalam pembentukan
sikap dan cara pandang ‘Abd al-Wahhab terhadap Khalaf yang
cenderung lunak. Jadi, latar belakang pribadi turut mengarahkan
kebijakannya,*® sehingga motif kebijakan itu bersifat afektif atau
emosional.’!

Dalam menjalankan pemerintahannya, Aflah juga mampu
menuntaskan konfliknya dengan Naffat ibn Nasr yang menentang
pengangkatan Sa‘d ibn Abi Yunus sebagai pemimpin Qantararah
dan membuat keresahan di tengah masyarakat dengan pendapatnya
yang nyeleneh. Di antara pendapatnya ialah mengenai kesesatan
pelaksanaan khutbah Jum‘at yang dihukuminya sebagai bid‘ah.
Langkah awal yang dilakukan Aflah adalah penyampaian
peringatan dan nasehat berkali-kali hingga pemberian ancaman

2 Ibid., h. 200.

¥ Ibid., h. 35-36 dan Muhammad Salih Nasir dan Sultan ibn Mubarak
asy-Syaibani, Mu‘jam A ‘lam al-Ibadiyyah min al-Qarn al-Awwal al-Hijri ila al-
‘Asr al-Hadir: Qism al-Masyriq (Beirut: Dar al-Garb al-Islami, 2006), h. 446.

30 Ramlan Surbakti, Memahami IImu Politik (Jakarta: Gramedia
Widiasarana Indonesia, 1992), h. 195.

31 Sartono Kartodirdjo, Pemikiran dan Perkembangan Historiografi
Indonesia: Suatu Alternatif (Jakarta: Gramedia, 1982),h. 55.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 123



Ahmad Choirul Rofiq

keras terhadap Naffat. Setidaknya terdapat tiga pucuk surat
dari Aflah yang ditujukan untuk menyelesaikan konflik ini.
Inti surat-surat tersebut menekankan pada kesalahan Naffat,
kewajiban untuk mengucilkan Naffat bagi seluruh masyarakat
di bawah pemerintahan Rustamiyyah, dan ancaman Aflah yang
akan menghukum Naffat jika tidak mematuhi pemerintah. Naffat
melarikan diri ke Baghdad selama beberapa waktu. Setelah
pulang ke daerah asalnya, Naffat menyatakan loyalitasnya kepada
pemerintah. Konflik itu kemudian berakhir.*’Penuntasan konflik
yang dilakukan Aflah terhadap lawan politiknya itu sangat
tepat. Setiap orang memiliki kebebasan untuk menyampaikan
pemikirannya. Namun, apabila kebebasan berpendapat yang
dipergunakan sebagian warga itu justru menimbulkan keresahan di
tengah masyarakat, maka pemerintah berhak melakukan tindakan
tegas demi mewujudkan ketenangan dan stabilitas kehidupan
bermasyarakat. Pemerintah hendaknya juga tetap memberikan
kesempatan kepada pihak oposisi yang telah memperlihatkan
perubahan sikapnya itu agar dapat berbaur kembali di tengah
masyarakat dengan lebih baik. Kebijakan Aflah yang memaafkan
lawan politiknya itu sebagaimana pernah dilaksanakan oleh
Khalifah Abu Bakr kepada Tulaihah dan Sajah pada saat peristiwa
riddah. Keduanya memberontak terhadap pemerintahan Abu
Bakr dan kemudian menyatakan kepatuhannya kembali kepada
pemerintah. Abu Bakr menerima pertaubatan mereka sehingga
mereka dapat memperbaiki keislamannya sampai akhir hidup
mereka.®

Konflik politik yang terbilang besar dan tidak mampu
diatasi pemimpin Rustamiyyah adalah konflik antara pemerintahan
Abu Bakr ibn Aflah dengan pemberontak yang menuntut balas
atas kematian Muhammad ibn ‘Irfah. Konflik yang berujung pada
peperangan dan memakan banyak korban itu dapat diselesaikan
melalui peperangan pula ketika kepemimpinan berpindah kepada
Abu al-Yaqzan ibn Aflah.** Abu Bakr dan Ibn ‘Irfah memiliki

32 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 251-267. Al-Baruni tidak menerangkan
argumentasi yang melatarbelakangi pendapat Naffat tersebut.

3 Muhammad Husain Haikal, as-Siddiq Abu Bakr (Mesir: Matabi* al-
Hai’ah al-Misriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1982), h. 64 dan 71.

31bn as-Sagir, Akhbar, h. 75-85.

124 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

beberapa persamaan. Keduanya mempunyai wajah tampan, harta
berlimpah, kedermawanan, hobi begadang hingga larut malam,
dan kegemaran pada sastra. Hanya saja Ibn ‘Irfah lebih senang
menonjolkan diri, mengumpulkan banyak pengikut, berbuat sosial
demi popularitas, dan merasa bangga jika diikuti banyak orang
ketika sedang bepergian, sedangkan Abu Bakr tidak seperti itu.
Ia cenderung berpenampilan sederhana dan bersikap biasa-biasa
saja. Kedekatan hubungan keduanya tidak menjadikan Abu
Bakr memberikan tugas kenegaraan kepada Ibn ‘Irfah. Tugas
kenegaraan diberikan kepada Abu al-Yaqzan setelah saudaranya
itudibebaskan Daulah ‘ Abbasiyyah dan pulang ke Tahert. Keadaan
inilah yang menjadikan Ibn ‘Irfah sangat kecewa dan merasa sakit
hati kepada Abu Bakr dan Abu al-Yaqzan sehingga hubungan Ibn
‘Irfah dan Abu Bakr mengalami keretakan. Keretakan hubungan
itu dibaca oleh pihak lain yang hendak menimbulkan kekisruhan.
Perkembangan selanjutnya ialah terjadinya peristiwa pembunuhan
terhadap Ibn ‘Irfah yang tersangka pembunuhnya ditujukan kepada
Abu Bakr. Masyarakat luas membenarkan informasi tentang
pembunuhanyang dilakukan Abu Bakr kepada Ibn ‘Irfah. Mercka
kemudian menuntut pertanggungjawaban Abu Bakr.*

Menurut Mu‘ammar, Ibn as-Sagir mungkin menerima
informasi dari orang-orang yang tidak suka kepada Daulah
Rustamiyyah. Pihak yang diduga kuat menyebabkan perpecahan
Ibadiyyah tersebut ialah Mahmud ibn al-Walid. Pada awalnya ia
adalah asisten pribadi Ibn ‘Irfah yang mempunyai ambisi kuat
untuk menaikkan Ibn ‘Irfah menjadi penguasa. Tatkala Abu Bakr
dan Ibn ‘Irfah berusaha untuk memperbaiki keretakan hubungan
keduanya, maka ia secara rahasia melakukan pembunuhan
terhadap Ibn ‘Irfah.’® Informasi mengenai pembunuhan yang
dilakukan Abu Bakr kepada Ibn ‘Irfah itu disebarkan Ibn al-Walid
di berbagai tempat. Abu Bakr pada hari pembunuhan itu telah
mengundang Ibn ‘Irfah. Sepanjang hari sampai malam keduanya
menghabiskan waktu bersama. Ketika menjelang shalat magrib,
Abu Bakr memerintahkan pembantunya untuk membunuh Ibn
‘Irfah dan membuang jasadnya ke dalam sebuah lubang tertentu

3 Mu‘ammar, al-Ibadiyyah, Jilid ILh. 79-80.
*Ibid., h. 86-90.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 125



Ahmad Choirul Rofiq

di suatu tempat secara sembunyi-sembunyi. Pada pagi harinya,
pengikut-pengikut Ibn ‘Irfah mencari tuannya dan berhasil
menemukan jasadnya setelah mengikuti jejak-jejak darah yang
tertinggal. Ibn al-Walid memprovokasi khalayak ramai untuk
menuntut balas terhadap kematian Ibn ‘Irfah. Opini publik yang
menyatakanAbu Bakr sebagai pelaku pembunuhan semakin kuat
di tengah masyarakat. Banyak masyarakat yang terpengaruh
provokasi. Mereka memaksa Abu Bakr untuk bertanggung
jawab atas peristiwa itu sehingga permasalahan memanas
dan mengakibatkan perang berkecamuk di Tahert yang dapat
diselesaikan Abu al-Yaqzan setelah mendapat bantuan penuh dari
Suku Nafusah.?” Jadi, pada masa pemerintahan Abu al-Yaqzan ini
masyarakat Nafusah sekali lagi berhasil menunjukkan kontribusi
besarnya dalam penyelesaian konflik internal setelah sebelumnya
mampu berperan penting dalam penyelesaian konflik antara
pemerintahan ‘Abd al-Wahhab dan kelompok Wasiliyyah.*®* Hal
itu sebenarnya sudah semestinya dilakukan mereka, dikarenakan
proses terpilihnya Abu Bakr menjadi penguasa juga tidak terlepas
dari dukungan kuat Suku Nafusah.*

Peristiwa pembunuhan Ibn ‘Irfah ini mirip dengan kasus
yang menimpa keluarga Barmak pada masa pemerintahan
Khalifah Harun ar-Rasyid (170-193 H / 876-808 M) di Daulah
‘Abbasiyyah. Saat itu, keluarga Barmak sangat berpengaruh
terhadap kepemimpinan Harun. Karena pengaruh mereka
sangat besar, maka timbul provokasi yang menghasut Harun
untuk menyingkirkan keluarga Barmak yang telah berjasa bagi
pemerintahannya tersebut.* Konflik antara dua pihak yang pada
mulanya menjalin hubungan baik semacam itu juga pernah terjadi
sebelumnya, yakni ketika Khalifah Abu al-‘Abbas as-Saffah
(132-136 H / 750-754 M) menyingkirkan Abu Salamah al-Khallal
atau Khalifah Abu Ja‘far al-Mansur (136-158 H / 754-775 M)
membunuh Abu Muslim al-Khurasani, padahal Abu Salamah
dan Abu Muslim telah berjasa besar dalam kesuksesan revolusi

371bn as-Sagir, Akhbar, h. 77-87.

38 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 175-177.
¥ 1bn as-Sagir, Akhbar, h. 70-71.

40Hasan, Tarikh, Jilid II, h. 60.

126 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

‘Abbasiyyah.*! Peristiwa serupa terjadi pula antara ‘Abd ar-
Rahman ad-Dakhil dan Badr dalam pemerintahan Umawiyyah II
di Andalusia,** serta ‘Ubaid Allah al-Mahdi dan Abu ‘Abd Allah
al-Husain dalam pemerintahan Fatimiyyah.**Dengan demikian,
tidak terdapat kawan atau lawan sejati dalam dunia politik yang
berorientasi pada kekuasaan. Persamaan kepentingan merupakan
faktor dominan bagi seseorang untuk menjalin hubungan baik
dengan orang lain. Apabila muncul perselisihan atau perbedaan
kepentingan, biasanya jalinan hubungan itu terputus. Kondisi
perpecahan itu dapat semakin meruncing dan menjadi konflik
membara jika tidak dapat dikompromikan atau dicarikan titik
temu penyelesaian. Dalam keadaan semacam itu, terkadang
terdapat pihak ketiga yang sengaja memanfaatkan perselisihan
tersebut demi mengambil keuntungan dari konflik yang sedang
berlangsung.

Sebagaimana disinggung di depan, kapabilitas Abu Bakr
sangat minim sehingga ia tidak mampu menjalankan pemerintahan
dengan baik dan justru menimbulkan konflik internal yang
merugikan masyarakat muslim. Kasus pemilihan Abu Bakr dan
keadaan pemerintahannya tersebut seperti kasus yang terjadi pada
masa Yazid ibn Mu‘awiyah. Yazid yang tidak memiliki kecakapan
memimpin tetap dibaiat oleh Daulah Umawiyyah pada tahun 60
H (680 M). Akibatnya, selama masa kepemimpinannya antara
tahun 60-64 H (680-684 M) muncul penentangan masyarakat yang
kemudian direspon dengan tindakan keji pemerintah sehingga
menimbulkan banyak korban. Umat Islam menjadi korban
peperangan yang terjadi di antara mereka sendiri.** Andaikata

4 Aminah Baitar, Tarikh al-‘Asr al-‘Abbasi (Damaskus: Matba‘ah
Jami‘ah Dimasq, 1980), h. 60.

“ Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin
dan Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2005),h. 644.

“1bn ‘Izari, al-Bayan, Jilid 1, h. 164; Muhammad Jamal ad-Din Surur,
Tarikh ad-Daulah al-Fatimiyyah (Kairo: Dar al-Fikr al-°Arabi, 1995), h. 26; dan
Ali, A Short, h. 593-594.

“ Ahmad Syalabi, Mausu‘ah at-Tarikh al-Islami wa al-Hadarah al-
Islamiyyah, Jilid II (Kairo: Maktabat an-Nahdah al-Misriyyah, 1987), h. 46-51
dan Yusuf al-‘Isy, Dinasti Umawiyyah, terj. Iman Nurhidayat dan Muhammad
Khalil (Jakarta: Al-Kautsar, 2009),h. 220. Walaupun banyak yang mencitrakan
Yazid secara negatif, ada pula penulis yang meragukannya karena informasi

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 127



Ahmad Choirul Rofiq

semua masyarakat waktu itu tidak bersikukuh mengangkat
pemimpin yang tidak kapabel, maka bencana kekisruhan politik itu
tentu tidak mencuat ke permukaan dan menimpa kaum muslim.

Barangkali terdapat faktor lain yang turut mempertajam
perselisihan antara Abu Bakr dan Ibn ‘Irfah. Faktor tersebut ialah
adanya pertentangan etnis di tengah masyarakat yang berada di
bawah pemerintahan Rustamiyyah.Abu Bakr berasal dari bangsa
Persia, sedangkan Ibn ‘Irfah berasal dari bangsa Arab.* Dapat
dimaklumi apabila dalam peperangan itu terdapat dua kubu yang
saling berseberangan, yakni pendukung Ibn ‘Irfah yang terdiri dari
orang-orang Arab di satu pihak berhadapan dengan Rustamiyyah
(Persia), suku Nafusah, dan orang-orang non-Arab di pihak lain.*
Kemajemukan anggota masyarakat sebenarnya menyimpan
dua potensi yang saling bertentangan. Keanekaragaman etnis
dapat menjadi sumber daya manusia yang positif jika dikelola
dengan baik untuk kepentingan bersama. Sebaliknya, ia dapat
pula menjadi ancaman bagi masyarakat dan bahkan memicu
terjadinya konflik sektarian di tengah masyarakat apabila ia
tidak diperhatikan secara cermat. Oleh karena itu, pemerintah
yang sukses adalah pemerintah yang berhasil mengintegrasikan
pluralitas masyarakat dan mempergunakannya dengan sebaik-
baiknya demi mencapai tujuan dan manfaat yang dirasakan oleh
semua lapisan masyarakat.

Konflik politik berikutnya terjadi antara pemerintahan
Abu Hatim ibn Abu al-Yaqgzan di satu pihak dengan Muhammad
ibn Rabbah, Muhammad ibn Hamad, dan Ya‘qub ibn Aflah di
pihak lain. Pada mulanya, Ibn Rabbah dan Ibn Hamad merupakan
orang kepercayaan Abu Hatim. Mereka pernah mempunyai
ide jahat untuk membunuh Abu al-Yaqzan ketika Abu Hatim
sedang bermasalah dengan ayahnya. Mendengar keinginan jahat
itu, Abu Hatim sangat marah dan mengusir mereka dari Tahert.
Mereka ternyata masih berpengaruh. Mereka dapat kembali ke

mengenai perangai buruknya itu berasal dari ‘Abd Allah ibn Muti‘, propagandis
Ibn az-Zubair. Al-Qadi Abu Bakr ibn al-‘Arabi, al-‘Awasim min al-Qawasim
fi Saubih al-Jadid: Tahqiq fi Mawagqif as-Sahabah (Qatar: Dar as-Saqafah,
1989),h. 204.

4 Al-Hariri, ad-Daulah, h. 160.

4 [bid., h. 160-162 dan Ibn as-Sagir, Akhbar, h. 80-82.

128 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

Tahert untuk melakukan kudeta terhadap pemerintah dengan
bantuan pengikut-pengikutnya. Konflik itu sempat memuncak
pada peperangan berdarah dan bahkan melibatkan Ya‘qub yang
hubungannya tidak rukun dengan keponakannya. Kesepakatan
gencatan senjata kemudian tercapai. Pada saat jeda perang
itulah, Abu Hatim mampu menarik kembali dukungan besar
rakyatnya sehingga ia berhasil menempati kedudukannya lagi
sebagai pemimpin Rustamiyyah sampai akhir hayatnya.*’” Sebagai
pemimpin yang merasa menduduki kursi kekuasaan secara sah,
ia merasa mempunyai kewenangan untuk menindak keras kepada
setiap pihak yang merongrong kewibawaan pemerintah. Oleh
karena itu, ia memberdayakan segenap kemampuannya untuk
mengembalikan kewibawaan pemerintah tersebut. Keberhasilan
pemerintahannya juga terwujud setelah ia memadamkan
pemberontakan sisa-sisa pengikut Khalaf yang dipimpin at-
Tayyib, anak Khalaf. At-Tayyib ditangkap oleh Abu Mansur
Ilyas, pemimpin Jabal Nafusah. Ia ditahan dan dibebaskan setelah
menyatakan penyesalannya.*® Semenjak itu ia dijuluki at-Tayyib
ibn al-Khabis ibn at-Tayyib.*’Hal itudikarenakan ia pada akhir
hidupnya menjalani kehidupan secara baik.”® Jadi, julukan itu
dipergunakan untuk menunjukkan sifat baik dirinya dan kakeknya,
serta menegaskan kejahatan ayahnya. Dalam menyikapi at-
Tayyib ini, Abu Hatim mengikuti jejak kakeknya, Aflah, yang
telah memaafkan Naffat ibn Nasr ketika tunduk kembali kepada
pemerintah setelah beroposisi.”!

Konflik terakhir yang terjadi di kalangan Rustamiyyah
adalah antara keturunan Abu Hatim dengan al-Yaqzan ibn Abi al-
Yaqgzan. Dalam konflik ini, kebencian keluarga Abu Hatim tidak
diperlihatkan terang-terangan kepada pemerintahan al-Yaqzan.
Bersama para oposisi pemerintah, mereka meminta bantuan pihak
asing. Momentum yang dinantikan itu datang ketika ancaman
serangan tentara Abu ‘Abd Allah al-Husain asy-Syi‘i terhadap
Rustamiyyah bertambah besar dan sudah di depan mata. Mereka

“71bn as-Sagir, Akhbar, h. 105-116.

48 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11,h. 339-341.
4 Al-Hariri, ad-Daulah, h. 179-180.
S"Mu‘ammar, al-Ibadiyyah, Jilid 1Lh. 30.
St Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 267.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 129



Ahmad Choirul Rofiq

memberikanbantuanuntukmeruntuhkankekuasaanRustamiyyah.>
Keadaan seperti inilah yang menyerupai peristiwa pada tahun
656 H (1258 M) ketika detik-detik akhir kehancuran kekuasaan
Daulah ‘Abbasiyyah di Baghdad. Menjelang akhir pemerintahan
‘ Abbasiyyah, orang-orang Syi‘ah yang dipelopori Ibn al-*Algami,
perdana menteri Khalifah al-Musta‘sim, berupaya memberikan
bantuan kepada pasukan Hulaku Khan dari bangsa Mongol yang
hendak melakukan penyerangan Baghdad sehingga keruntuhan
‘ Abbasiyyah pada tahun 656 H (1258 M) semakin mudah.**Tatkala
terjadi konflik politik di suatu negeri, biasanya terdapat dua pihak
yang saling berseteru. Ada pihak yang kuat dan ada pihak yang
lemah. Dalam kondisi seperti itu, pihak yang merasa terdesak
dan akan mengalami kekalahan mencari bantuan pihak ketiga
yang lebih kuat daripada kedua pihak yang terlibat permusuhan
untuk memenangkan perseteruan. Pihak ketiga tentunya tidak
memberikan bantuan secara cuma-cuma. Setelah salah satu pihak
dikalahkan, pihak ketiga itulah yang memperoleh keuntungan.
Contoh serupa yang dapat disebutkan adalah konflik antara al-
Mu‘tamid, salah satu penguasa Muluk at-Tawa’if, melawan
Alfonso VI, raja Kristen, di Andalusia. Karena al-Mu‘tamid tidak
mampu menghadapi Alfonso VI, maka ia memohon bantuan
militer kepada Yusuf ibn Tasyfin, pemimpin Daulah Murabitun
di Afrika Utara. Alfonso VI kemudian dapat dikalahkan. Dalam
perkembangan selanjutnya, Yusuf memasukkan wilayah Muluk
at-Tawa’if ke dalam kekuasaannya setelah al-Mu‘tamid dinilai
tidak mempunyai kecakapan dalam menjalankan pemerintahan.*

Konflik-konflik politik tersebut berlangsung secarainternal
di kalangan Rustamiyyah. Adapun konflik antara pemerintah
Rustamiyyah dan pihak luar terjadi pada masa kepemimpinan
‘Abd al-Wahhab, Aflah, dan Abu Hatim yang berhadapan dengan
pemerintahan Aglabiyyahyangbermazhab Sunni. Hubunganpolitik
kedua pihak yang wilayahnya saling berbatasan tersebut sejak
awal bersifat antagonistis. Daulah Rustamiyyah adalah musuh
Daulah ‘Abbasiyyah, sedangkan Daulah Aglabiyyah merupakan

2 Ibid. ,)h. 358.
S3Hasan, Tarikh, Jilid IV, h. 161-162.
S*Hitti, History, h. 686-688 dan Ali, A Short, h. 533.

130 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

sekutu utama Daulah ‘Abbasiyyah. Ketika Rustamiyyah dipimpin
‘Abd al-Wahhab, Rustamiyyah pernah berperang melawan
Aglabiyyah yang kemudian diakhiri dengan kesepakatan damai.
Saat itu, Rustamiyyah membantu suku Hawwarah yang diperangi
Aglabiyyah di bawah pimpinan Ibrahim ibn al-Aglab. Peperangan
keduanya berakhir dengan perdamaian tatkala Ibrahim ibn
al-Aglab meninggal dan digantikan ‘Abd Allah, anaknya.
Perdamaian memutuskan batas wilayah masing-masing. Kota
Tripolitania dan lautan dikuasai Aglabiyyah, sedangkan daerah di
luar Tripolitania sampai Surt dikuasai Rustamiyyah.’> Pada masa
Aflah, pemerintah Rustamiyyah pernah membakar al-‘ Abbasiyyah,
kota yang dibangun Aglabiyyah untuk menunjukkan loyalitasnya
kepada ‘Abbasiyyah dan terletak berbatasan langsung dengan
wilayah Rustamiyyah sehingga dinilai membahayakan keamanan
Rustamiyyah.”*Pada masa Abu Hatim terjadi Perang Manu di
Jabal Nafusah yang berakhir dengan kekalahan menyedihkan bagi
Rustamiyyah.”” Kekalahan inilah yang turut menimbulkan dampak
fatal bagi keruntuhan Daulah Rustamiyyah, dikarenakan masya-
rakat Nafusah merupakan pendukung utama bagi keberlangsungan
pemerintahan Rustamiyyah.’® Namun, antara warga Rustamiyyah
dan Aglabiyyah terdapat interaksi komunikatif yang berlawanan
dengan politik luar negeri keduanya, terutama dilakukan oleh
masyarakat yang tinggal di daerah perbatasan.”

Permusuhan antara Daulah Rustamiyyah dan Daulah
‘Abbasiyyah terjadi semenjak awal. Pemerintah ’Abbasiyyah
menganggap seluruh kawasan Magrib sebagai warisan Umawiyyah
yang telah digulingkan kekuasaannya. Selain itu, perbedaan
mazhab juga mempengaruhi hubungan keduanya. ‘Abbasiyyah
bermazhab Sunni, sedangkan Rustamiyyah bermazhab Ibadiyyah.®

55 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 1L,h. 196-198.

5 Ibid., h. 242; Ahmad ibn Yahya al-Balazuri, Futuh al-Buldan, Jilid
I(Kairo: Maktabat an-Nahdah al-Misriyyah, 1956),Jilid Lh. 277; dan Mounira
Chapoutot Remadi, “Tunisia” dalam The Encyclopaedia of Islam, P. J.
Bearman,TH. Bianquis, C. E. Bosworth, E. Van Donzel, dan W. P. Heinrichs
(eds.), Jilid X (Leiden: E.J. Brill, 2000),h. 645.

37 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11,h. 342-348.

8 Ibid., h. 335.

59 Al-Hariri, ad-Daulah, h. 200.

 Jbid., h. 187.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 131



Ahmad Choirul Rofiq

Bukti permusuhan keduanya diperlihatkan ketika ‘Abbasiyyah
menahan Abu al-Yaqzan ibn Aflah® dan memberikan suaka politik
kepada Naffat ibn Nasr yang menjadi lawan politik pemerintahan
Aflah.®> Hubungan informal ternyata tetap terjadi antara
masyarakat di wilayah Rustamiyyah dan ‘Abbasiyyah, misalnya
ketika ‘Abd al-Wahhab secara rahasia memerintahkan ar-Rabi*
ibn Habib dan masyarakat Ibadiyyah Masyriq supaya membelikan
karya-karya penting dalam jumlah besar untuk dirinya.®

Hubungan tidak harmonis berlangsung pula antara Daulah
Rustamiyyah dengan Daulah Idrisiyyah yang bermazhab Syi‘ah.
Selain didorong oleh perbedaan mazhab, kecenderungan Idrisiyyah
yang berupaya melakukan ekspansi ke wilayah Rustamiyyah
juga menjadi penyebabnya. Hubungan harmonis Rustamiyyah
dengan Midrariyyah dan Umawiyyah II ikut memperkeruh
hubungan keduanya. Midrariyyah dan Umawiyyah II adalah
musuh Idrisiyyah. Oleh karena itu, hubungan Rustamiyyah dan
Idrisiyyah tidak dapat akur dan keduanya saling menjaga jarak
secara politik.* Di samping itu, pemerintah Idrisiyyah pernah
memprovokasi komunitas Mu‘tazilah Wasiliyyah dan orang-orang
Hawwarah agar melakukan pemberontakan kepada pemerintahan
‘Abd al-Wahhab demi melepaskan dari kekuasaan Rustamiyyah
dan bergabung dengan Idrisiyyah. Tampaknya Idrisiyyah kurang
menghargai jasa Rustamiyyah yang sering menjadi tempat
pelarian orang-orang Syi‘ah ketika dikejar-kejar oleh pemerintah
‘Abbasiyyah.®

Hubunganpersahabatanterjadi antara Daulah Rustamiyyah
dengan Daulah Mirdrariyyah di Sijilmasah. Midrariyyah yang
bermazhab Sufriyyah juga berakar dari Khawarij, sebagaimana
Rustamiyyah. Oleh karena itu, keduanya dapat berjalan
berdampingan, bekerja sama, dan menghindari perseteruan.
Hubungan keduanya bahkan semakin erat dengan penyelenggaraan

!Tbn as-Sagir, Akhbar, h. 69.

2 Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 1L,h. 263-266.

9 bid., h. 218-219dan al-Hariri, ad-Daulah, h. 187-189.

% Mahmud Isma‘il, al-Khawarij fi Bilad al-Magrib hatta Muntasaf al-
Qarn ar-Rabi ¢ (Magrib: Dar as-Saqafah, 1985), h. 194-195.

% Ibid., h. 197 dan al-Hariri, ad-Daulah, h. 203-205.

132 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

pernikahan politik kedua daulah.®® Aktivitas perdagangan yang
terlaksana di antara keduanya dapat berjalan lancar sehingga
kesejahteraan ekonomi dapat diwujudkan.®’

Hubungan baik terjalin pula antara Daulah Rustamiyyah
dan Daulah Umawiyyah II di Andalusia yang mempunyai ideologi
berbeda. Umawiyyah bermazhab Sunni, sedangkan Rustamiyyah
bermazhab Ibadiyyah. Perbedaan ideologis itu tidak menghalangi
keduanya untuk bekerja sama. Kedua pemerintahan sering
mengirim utusan masing-masing secara bergantian. Misalnya,
ketika ‘ Abd al-Wahhab padatahun 208 H (822 M) mengirimkan tiga
anak laki-lakinya sebagai duta resmi pemerintah Rustamiyyah ke
Kordoba, ibukota pemerintah Umawiyyah. Tidak hanya itu, pada
saat Aflah bersikap tegas dengan membakar al-* Abbasiyyah, maka
‘Abd ar-Rahman al-Ausat menunjukkan kegembiraannya dengan
mengirimkan hadiah sangat besar senilai 100.000 dinar kepada
Aflah. Kedua daulah juga pernah memberikan bantuan militer
secara bergantian ketika menghadapi persoalan politik di wilayah
mereka. Hubungan antara kedua masyarakat berbeda mazhab
tersebut berjalan baik sehingga para warga dapat beraktivitas
bersama dengan leluasa. Contohnya ialah hubungan perdagangan
keduanya yang Dberlangsung tanpa kendala. Pemerintah
Umawiyyah benar-benar memanfaatkan posisi Rustamiyyah
sebagai jembatan penghubung antara peradaban dunia Islam di
Masyriq dan Andalusia. Persamaan kepentingan keduanya yang
sama-sama dimusuhi oleh ‘Abbasiyyah mampu menjadikan
keduanya bersahabat dan saling memberikan dukungan.®

Tampak jelas bahwa faktor politis, ideologis, dan
ekonomis mempengaruhi kebijakan luar negeri Rustamiyyah.®
Sikap persahabatan ditentukan oleh manfaat yang diperoleh dari
hubungan yang terjalin, sebaliknya sikap permusuhan dipilih
apabila tidak ada keuntungan yang didapatkan. Oleh karena itu,
pertimbangan pragmatis terlihat mendominasi dalam penetapan
kebijakan luar negeri. Tindakan mengutamakan alasan pragmatis

% Al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 142-143.

7 Al-Hariri, ad-Daulah, h. 206-207.

8 Ibid., h. 214-220 dan al-Baruni, al-Azhar, Jilid 11, h. 241-242.
“Isma‘“il, al-Khawarij, h. 183.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 133



Ahmad Choirul Rofiq

dan mengabaikan perbedaan ideologis biasa dilakukan oleh
daulah lain juga, misalnya Daulah ‘Abbasiyyah yang mempunyai
hubungan diplomatik sangat baik dengan penguasa Perancis
demi menghadapi Daulah Umawiyyah II di Andalusia. Kerja
sama bilateral itu antara lain dilakukan oleh Khalifah al-Mahdi
ibn al-Mansur (158-168 H / 775-785 M) dan Charles Martel yang
dilanjutkan oleh Khalifah Harun ar-Rasyid ibn al-Mahdi (169-193
H /786-809 M) dan Charlemagne.”

Berdasarkan pemaparan mengenai konflik-konflik di
atas, pemerintahan Rustamiyyah pada dasarnya cenderung
menghindari tindakan kekerasan ketika menghadapi konflik yang
muncul ke permukaan. Langkah penyelesaian konflik ditempuh
melalui pengutamaan jalan persuasif berupa peringatan halus
hingga ancaman, kemudian meminta bantuan kepada pihak
ketiga untuk menjadi penengah konflik, dan terakhir dengan
menggunakan tindakan kekerasan apabila benar-benar terpaksa.
Jadi, sikap pemerintah dalam memerangi pihak-pihak yang
dinilai mengganggu atau membahayakan kepentingan negara
dan masyarakat hendaknya dipahami sebagai suatu ketegasan,
bukan kesewenang-wenangan. Tindakan itu dilaksanakan
demi mewujudkan stabilitas dan ketertiban umum di wilayah
pemerintahan Rustamiyyabh.

Pemahaman yang demikian ini serupa dengan pemahaman
mengenai penyelesaian konflik selama terjadinya Perang Riddah
yang berlangsung antara tahun 11-12 H (632-633 M). Saat itu,
pemerintahan Khalifah Abu Bakr menghadapi para pemberontak
yang mengancam kelangsungan pemerintahan Islam setelah
Rasulullah meninggal. Di antara penyebab yang mendorong
pemberontakan itu ialah penolakan untuk melaksanakan
kewajiban pembayaran zakat, penentangan untuk mengakui
otoritas pemerintahan Abu Bakr, pemisahan dari kekuasaan
Abu Bakr, keinginan memperoleh status kenabian, pertikaian
kesukuan dalam meraih kekuasaan, dan pengaruh dari pihak
asing di luar Islam. Alasan yang melatarbelakangi kebijakan Abu

"®Hasan, Tarikh, Jilid II, h. 236-237 dan Syed Mahmudunnasir, Islam:
Konsepsi dan Sejarahnya, terj. Adang Affandi (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2005), h. 220.

134 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

Bakr dalam penerapan tindakan militer terhadap para pelaku
riddah antara lain yaitu alasan keagamaan dan politik. Alasan
keagamaan bertolak dari pelanggaran para pelaku riddah yang
tidak menunaikan kewajiban zakat dan pernyataan mereka yang
mengaku sebagai nabi, sedangkan alasan politik dikarenakan
besarnya gangguan dan ancaman dari golongan riddah yang
diarahkan kepada stabilitas pemerintahan Abu Bakr. Alasan inilah
yang paling dominan dalam penentuan kebijakan politik Abu
Bakr.”' Berkat keberhasilannya itu, ia disebut sebagai penyelamat
Islam yang berhasil menyelamatkan Islam dari kekacauan dan
kehancuran.””Oleh karena itu, setiap pelaksana pemerintahan
diharuskan bertindak tegas kepada rakyatnya. Sebaliknya, rakyat
diwajibkan taat kepada pemerintah selama kebijakan pemerintah
masih berada dalam koridor syari‘ah agama Islam.”

Di samping penerapan tindakan tegas, pemerintah
Rustamiyyah tatkala menyaksikan konflik fisik sudah terlanjur
terjadi dan terwujud dalam peperangan yang telah menelan
korban jiwa, mereka tetap menawarkan perdamaian melalui
gencatan senjata. Semua tindakan pemerintah Rustamiyyah
dalam upaya penyelesaian konflik itu mungkin didasari keyakinan
mengenai kewenangan pemerintah (yang disahkan oleh tokoh-
tokoh Ibadiyyah, baik di kawasan Masyriq maupun Magrib, dan
mayoritas masyarakat Ibadiyyah) dalam mengatur pemerintahan.
Oleh karena itu, pemerintah mempunyai kewenangan untuk
mengendalikan dan mengatur seluruh masyarakat yang berada
di bawah kekuasaannya. Ajaran Ibadiyyah mewajibkan rakyat
untuk mematuhi dan menaati pemerintah selama kepemimpinan
diselenggarakan sesuai tuntunan syari‘ah.”* Apabila konflik

" Ahmad Choirul Rofiq, Benarkah Islam Menghukum Mati Orang
Murtad?: Kajian Historis tentang Perang Riddah dan Hubungannya dengan
Kebebasan Beragama (Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2010), h. 113-115.

2 Ali Mufrodi, Islam di Kawasan Kebudayaan Arab (Jakarta: Logos,
1997), h. 47-48.

” Firman Allah dalam Surat an-Nisa’/(4), 59: “Hai orang-orang yang
beriman, taatilah Allah, Rasulullah, dan para pemimpin di antara kalian.”

* Bukair ibn Balhah, al-Imamah ‘inda al-Ibadiyyah baina an-Naz
ariyyah wa at-Tatbiq: Muqaranah ma‘a Ahl as-Sunnah wa al-Jama‘ah, Jilid 1
(Oman: Maktabat ad-Damiri, 2010),h.91.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 135



Ahmad Choirul Rofiq

terkait dengan pihak lain, maka pemerintah berkewajiban untuk
menerapkan kebijakan konstituen dalam rangka memberikan
perlindungan terhadap rakyat dan wilayahnya dari ancaman pihak
asing yang dapat mendatangkan bahaya.”’Motif penyelesaian
konflik yang dilakukan pemerintah Rustamiyyah berlandaskan
pada ketentuan dan aturan yang digariskan oleh doktrin Ibad
iyyah.”°Dalam hal ini, terdapat kesamaan perilaku politik para
pemimpin Rustamiyyah’” ketika mereka senantiasamengutamakan
moderasi untuk menuntaskan konflik.

C. Penutup

Kebijakan politik Daulah Rustamiyyah yang berkaitan
dengan penyelesaian konflik politik di dalam pemerintahannya
cenderung dilandasi oleh motif ideologis Ibadiyyah yang
menekankan pada pengutamaan sikap moderat dengan berupaya
seoptimal mungkin untuk menghindari tindakan kekerasan.
Pemerintah senantiasa mengawalinya dengan langkah persuasif
berupaperingatan hingga ancaman, kemudian bilaperlumelibatkan
pihak ketiga sebagai penengah konflik, dan terakhir bersikap
tegas terhadap pihak-pihak yang membahayakan stabilitas umum.
Di samping itu, pemerintah kadang berinisiatif mengusulkan
penyelenggaraan diplomasi pada saat konflik bersenjata sedang
berkecamuk. Hal itu dilakukan demi mewujudkan perdamaian.

5 Surbakti, Memahami, h. 194.

"®Kartodirdjo, Pemikiran, h. 55.

77 Miriam Budiardjo, Dasar-dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2002), h. 5 dan A. Hoogerwerf, Politikologi, terj. R. L. L.
Tobing (Jakarta: Erlangga, 1979),h. 25.

136 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



Moderasi Daulah Rustamiyyah dalam Penyelesaian Konflik Politik

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah, Muhammad.7arikh al-Mazahib al-Islamiyyah fias-
Siyasah wa al-‘Aqa’id Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1946.

Baitar, Aminah.7arikh al-‘Asr al-‘Abbasi.Damaskus: Matba‘ah
Jami‘ah Dimasq, 1980.

Baruni, Sulaiman Basya al-. Al-Azhar ar-Riyadiyyah fi A’immah
wa Muluk al-Ibadiyyah. Oman: Saltanah ‘Uman, 1987.

Budiardjo, Miriam. Dasar-dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2002.

Hariri, Muhammad ‘Isa al-. Ad-Daulah ar-Rustamiyyah bi al-
Magrib al-Islami: Hadaratuha wa ‘Alagatuhav al-
Kharijiyyah bi al-Magrib wa al-Andalus. Kuwait: Dar al-
Qalam, 1987.

Hasan, Ibrahim Hasan. Tarikh al-Islam as-Siyasi, wa ad-Dini, wa
as-Saqafi, wa al-IjtimaT.Kairo: Maktabat an-Nahdah al-
Misriyyah, 1964.

Hitti, Philip K. History of the Arabs,terj. R. Cecep Lukman Yasin
dan Slamet Riyadi.Jakarta: Serambi, 2005.

Hoogerwerf,A. Politikologi, terj. R. L. L. Tobing. Jakarta:
Erlangga, 1979.

Ibn al-‘Arabi, al-Qadi Abu Bakr. al-‘Awasim min al-Qawasim fi
Saubih al-Jadid: Tahqiq fi Mawagif as-Sahabah. Qatar:
Dar as-Saqafah, 1989.

Ibn as-Sagir. Akhbar al-A’immah ar-Rustamiyyin. Beirut: Dar al-
Garb al-Islami, 1986.

Ibn Balhah, Bukair. Al-Imamah ‘inda al-Ibadiyyah baina an-Naz
ariyyah wa at-Tatbiq: Muqaranah ma‘aAhl as-Sunnah wa
al-Jama‘ah. Oman: Maktabat ad-Damiri, 2010.

Isma‘il, Mahmud. Al-Khawarij fi Bilad al-Magrib hatta Muntasaf
al-Qarn ar-Rabi‘ Magrib: Dar as-Saqafah, 1985.

ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014 137



Ahmad Choirul Rofiq

Kartodirdjo, Sartono. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi
Indonesia: Suatu Alternatif.Jakarta: Gramedia, 1982.

Khalifat, ‘Twad Muhammad. Al-Usul at-Tarikhiyyah li al-Firqah
al-Ibadiyyah. Seeb: Wizarat at-Turas al-Qaumi wa as-
Sagafah, 1994.

Lombard, Maurice. The Golden Age of Islam, terj. Joan Spencer.
Princeton: Markus Wiener Publishers, 2004.

Ma‘ruf, Nayif Mahmud. Al-Khawarij fi al-‘Asr al-Umawi. Beirut:
Dar at-Tali‘ah, 1994.

Mu‘ammar, ‘Ali Yahya. Al-Ibadiyyah fi Maukib at-Tarikh.Seeb:
Maktabat ad-Damiri, 2008.

Najjar, ‘Amir an-. Al-Khawarij: ‘Aqidah, wa Fikran, wa Falsafah.
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1990.

Nasir, Muhammad Salih dan Sultan ibn Mubarak asy-Syaibani.
Mu‘jam A‘lam al-lbadiyyah min al-Qarn al-Awwal al-
Hijri ila al-‘Asr al-Hadir: Qism al-Masyrig. Beirut: Dar
al-Garb al-Islami, 2006.

Surbakti,Ramlan. Memahami Ilmu Politik.Jakarta: Gramedia
Widiasarana Indonesia, 1992.

Syahrastani, Abu al-Fath Muhammad ibn ‘Abd al-Karim asy-. Al-
Milal wa an-Nihal Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.
t.

Syalabi, Ahmad. Mausu‘ah at-Tarikh al-Islami wa al-Hadarah al-
Islamiyyah. Kairo: Maktabat an-Nahdah al-Misriyyah,
1984.

Tabari, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir at-.Tarikh at-Tabari:
Tarikh al-Umam wa al-Muluk. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 2005.

138 ANALISIS: Jurnal Studi Keislaman, Volume 14, Nomor 1, Juni 2014



