REINTERPRETASI SUMBER HUKUM ISLAM:
KAJIAN PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN

Daud Damsyik
STIT AL-AMIN Tangerang Selatan Banten
JL. Pesantren Ceger No.17 Jurang Mangu, Pondok Aren, 1522 - Banten
E-mail: dauddamsyik@yahoo.com

Abstract: Reinterpretation of Islamic Law Sources: a Study on FazlurRabman Thought.

According to Rahman, allowing the two-dimensional text of Islamic laws; legal reasoning and legal
phenomena (waqiat) in the nature and context of each, will obviously lead to a gap between the law
and the legal reality that convicted. Therefore, by using his ijtihad Rahman considered to shift the
perspective and interpretation (reinterpretation) of the Islamic law sources. Rahman distinguished
historical Islam and normative Islam. Normative Islam is par excellence Islam stated in alquran and
Sunnah while historical Islam is things understood and practiced by Muslims. Rahman often referred
Historical Islam as the Islamic tradition or the tradition of the Muslims that allows revitalization.

Keywords: modernism, giyds, istinbith

Abstrak: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman. Menurut Rahman,
membiarkan dua dimensi hukum Islam yakni teks dalil hukum dan fenomena hukum (wagi‘az) dalam
sifat dan konteksnya masing-masing, jelasakan menimbulkan kesenjangan atau perbedaan antara hukum
dengan kenyataan hukum yang dihukumi; oleh karena itu Rahman dengan ijtihadnya menganggap
petlu perubahan cara pandang dan penafsiran (reinterpretasi) atas sumber hukum Islam. Rahman
membedakan antara Islam historis dan Islam normadif. Islam normatif adalah Islam par excellence, dalam
kitab suci dan Sunnah Nabi sedang Islam historis adalah sebagaimana dipahami dan dipraktekan kaum
Muslim. Islam historis inilah yang sering disebut Rahman sebagai tradisi Islam atau tradisi kaum muslim

yang memungkinkan dilakukannya revizalisasi.

Kata Kunci: modernisme, giyas, istinbith

Pendahuluan

Ide pemikiran pembaharuan Fazlur Rahman
tentang perlunya metodologi baru dalam
memahami teks Alquran dimulai dengan
penelitian historisnya mengenai evolusi per-
kembangan empat prinsip dasar (Alquran,
Sunnah, Ijtihad dan [jma’), yang diungkap-
kannya dalam buku Islamic Methodology in
History (1965). Pandangan Fazlur Rahman ini
dilatarbelakangi oleh pergumulannya dalam
upaya-upaya pembaruan (hukum) Islam di
Pakistan, yang kemudian mengantarkannya
pada agenda yang lebih penting lagi; yaitu

223

perumusan kembali penafsiran Alquran.
Dalam kajian historisnya, Fazlur Rahman
menemukan adanya hubungan organis antara
sunnah ideal Nabi Saw. dan aktifitas ijtihad-
ijjma’. Bagi Fazlur Rahman, sunnah kaum
Muslim awal merupakan hasil ijtihad personal,
melalui instrumen giyds, terhadap sunnah
ideal Nabi Saw. yang kemudian menjelma
menjadi ijma atau sunnah yang hidup.

Akan tetapi, persoalannya terletak
pada kemampuan kaum Muslim untuk
mengkonsepsi Alquran secara benar. Fazlur

Rahman menegaskan: “..bukan hanya kembali



224| AL-ADALAH Vol. X1, No. 2 Juli 2013

kepada Alquran dan sunnah sebagaimana
yang dilakukan pada masa lalu, tetapi suatu
pemahaman terhadap keduanyalah yang
akan memberikan pimpinan kepada kita
dewasa ini. Kembali ke masa lampau secara
sederhana, tentu saja kembali keliang kubur.
Dan ketika kita kembali kepada generasi
Muslim awal, pasti kita temui pemahaman

yang hidup terhadap Alquran dan sunnah.’

Fazlur Rahman dan Neo Modernisme

Fazlur Rahman merampungkan studi
doktoralnya di Oxford dengan desertasi
“Ibn Sina” dan meraih gelar Doktor bidang
filsafat. Rahman mengajar di Institute of
Islamic Studies, Mc Gill University Canada,
dan sempat mengajar beberapa tahun di
Durham University Inggris. Di Mc Gill ia
menjabat sebagai Associate of Philosophy.
Pada saat itulah ia bersahabat akrab dengan
seorang orientalis kenamaan W.C Smith
Direktur Institute of Islamic Studies Mc
Gill Unviersity. Di Awal dekade 1960-an,
Rahman kemabli ke negeri asalnya Pakistan
dan menjabat selama beberapa waktu sebagai
salah seorang staff senior pada Institute of
Islamic Researchdi Pakistan. Di samping
menjabat sebagai Direktur Lembaga Riset
Islam, Rahman pada tahun 1964 juga
ditunjuk sebagai anggota dewan penasehat
Ideologi Islam Pemerintah Pakistan.?

Lembaga Riset yang dikelola Rahman
dibentuk dengan tugas menafsirkan Islam
dalam term-term (istilah) rasional dan ilmiah
untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan suatu
masyarakat modern yang progresif. Sementara
Dewan Penasebat Ideologi Islam antara lain
bertugas untuk meninjau hukum, baik yang
telah ada maupun yang akan dibuat, dengan
tujuan menyelaraskan serta merujuk pada
Alquran dan Sunnah, kemudian mengajukan
rekomendasi-rekomendasi kepada pemerintah
pusat dan provinsi-provinsi tentang bagai-

! Fazlur Rahman, Islamic Methodology in History, (Delhi:
Adam Publisher and Distributors, 1994), h.143

*Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: Mizan,
1990), h. 84.

mana seharusnya kaum Muslimin Pakistan
dapat menjadi Muslim yang baik. Di
samping kajian yang bertalian dengan
sejarah religio filosofis Islam, Rahman juga
memberikan perhatian terhadap modernisme
Islam, meskipun dalam tulisan-tulisannya
pada waktu itu mengidentifikasi dirinya
sebagai modernis, namun ia juga cukup
kritis terhadap pemikiran keagamaan para
modernis pendahulunya, apalagi terhadap
kalangan tradisionalis dan fundamentalis.
Baik ketika ia sebagai Direktur Lembaga
Riset ataupun sebagai Anggota Dewan
Penasehat Ideologi Islam, juga ketika ia
hijrah ke Chicago.

Rahman sependapat dengan Gibb, bahwa
semangat melakukan kajian modernisme
adalah sebuah keharusan bagi seorang
pemikir pembaru. Karena prinsip esensial
dalam modernisme adalah bentuk protes
terhadap hak untuk mengkaji secara bebas
sumber-sumber Islam dan menerapkan
pemikiran modern dalam penafsiran mereka,
tanpa menghiraukan kontruksi-kontruksi
ajaran yang telah dirumuskan dan diwariskan
oleh para ulama serta para fukaha terdahulu.?
Menurut Rahman tantangan sebenarnya
yang telah dan masih harus dihadapi oleh
masyarakat Islam adalah dalam bidang
lembaga-lembaga dan etika-etika an sich.
Pada level yang umum masalah itu telah
dikemukakan, baik oleh pengamat-pengamat
Barat maupun sebagian besar kaum Muslimin
modernis dalam batasan-batasan suatu
konflik antara akal dan tradisi atau antara
akal dan agama yang ditradisionalkan.*

Kemunculan gerakan neo modernis
setelah modernis dan tradisionalis adalah
merupakan koreksi atas gerakan-gerakan
sebelumnya; sekaligus menjembatani antara
arus modernisme dan tradisionalisme. Sikap
modernis menentang pemikiran tradisi-
onalis telah mengurangi inspirasi-inspirasi
intelektual yang merupakan landasan pem-
bentukan Islam historis, akan tetapi kaum

> H.A.R Gibb, Aliran-aliran Modern dalam Islam, (Jakarta:
PT.Raja Grafindo Persada, 1995), h. 97.
# Fazlur Rahman, Is/am, (Bandung: Pustaka, 1984), h.314.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |225

tradisionalis juga terlalu apriori terhadap
ide-ide baru serta terlalu berorientasi kepada
masa lampau Neo Modernisme—yang
dibidani Rahman—mengembangkan sikap
kritisnya terhadap Barat maupun warisan-
warisan kesejarahan sendiri. Jika keduanya
dikaji secara objektif, maka tugas utama yang
paling mendasar adalah mengembangkan
suatu metodologi yang tepat dan logis untuk
mempelajari Alquran guna mendapatkan
petunjuknya. Dan metodologi inilah yang
menjadi ciri pembeda Neo Modernsime dan
modernisme klasik.

Neo modernisme memandang bahwa,
kegagalan memahami Alquran tidak hanya
pada bidang hukum dan teologi, akan
tetapi juga pada bidang sufisme. Sehingga
dibutuhkan suatu metodologi Alquran yang
mampu mengakomodir seluruh kandungan
Islam normatif yang mereview, mengeritik
dan memperbarui Islam historis. Berdasarkan
atas metodologi yang ditawarkannya itu,
Rahman mencoba membuat sistematisasi
sebagai berikut: (i) Upaya perumusan
pandangan dunia (weltanschauung) yang
setia kepada matriks Alquran dan dapat
dimengerti kaum Muslim kontemporer.
(ii) Upaya sistematisasi etika Alquran yang
merupakan penghubung antara teologi dan
hukum. (iii) Upaya reformasi hukum dan
pranata Islam modern yang ditarik dari etika
Alquran dengan mempertimbangkan secara
cermat situasi kekinian. Rahman berharap
dengan usaha-usaha seperti ini kaum
Muslimin dapat menyelesaikan krisis yang
dihadapinya dan menurutnya hal tersebut
memiliki implikasi yang serius terhadap masa
depan Islam dan umatnya.’

Sebagai seorang Neomodernis, meto-
dologi tafsir Rahman adalah meletakk-
an ayat-ayat Alquran dalam suatu setting
sosiologisnya, yaitu dalam lingkungan Nabi
bergerak dan bekerja, serta pentingnya
membuat distingsi antara tujuan atau ‘ideal
moral’ Alquran dengan ketentuan ‘legal
sfesifiknya telah dirintisnya pada periode ini.

> Jurnal HIMMAH, “Neo Modernisme Islam,” No. 20
(Nov-Des, 1998), h. 22.

Metodologi Penafsiran dan Gerakan
Ganda (Double Movement) Fazlur
Rahman

Konsepsi Fazlur Rahman mengenai Alquran
secara sederhana adalah bahwa Alquran
secara keseluruhannya adalah kalam Allah,
dan dalam pengertian biasa, juga seluruhnya
adalah perkataan Muhammad. Alquran
adalah respon ilahi, melalui ingatan dan
pikiran Nabi, terhadap situasi moral-sosial
Arab pada masa Nabi, khususnya kepada
masalah-masalah masyarakat dagang Makkah
pada waktu itu. Karenanya, semangat atau
elan vital Alquran adalah semangat moral,
yang mana ia menekankan monoteisme
dan keadilan sosial. Hukum moral adalah
abadi, ia adalah hukum Allah. Alquran
terutama sekali adalah sebuah prinsip-
prinsip dan seruan-seruan keagamaan
serta moral, bukan sebuah dokumen legal.
Karenanya, keabadian kandungan legal
spesifik Alquran terletak pada prinsip-
prinsip moral yang mendasarinya, bukan
pada ketentuan-ketentuan harfiahnya.
Alquran merupakan suatu ajaran yang
koheren dan kohesif. Perhatian utama
Alquran adalah perilaku manusia.
Karenanya ia lebih berorientasi pada aksi
moral ketimbang spekulasi intelektual.
Alquran itu laksana puncak gunung es
yang terapung: sembilan sepersepuluh
darinya terendam di bawah permukaan
air sejarah dan hanya sepersepuluh darinya
yang tampak ke permukaan.®

Dalam perumusan metodologi pe-
nafsiran, Rahman menitikberatkan pada
pemahaman aspek hukum atau sosial
ajaran-ajaran Alquran. Hal ini nampak
dalam pernyataannya bahwa “kandungan
syari’ah mesti menjadi sasaran pemeriksaan
yang segar dalam sinaran bukti Alquran”,
di samping penckanan yang tegas pada
pembedaan antara sasaran dan tujuan-tujuan

¢ Fazlur Rahman, Interpreting the Alguran, sebagaimana
dikutip dalam Taufik Adnan Amal, Ilam dan Tantangan
Modernitas, h. 158.



226| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Alquran atau “ideal moral” dari ketentuan
legal spesifiknya. Bukankah Alquran adalah
suatu ajaran yang berkepentingan terutama
untuk menghasilkan sikap moral yang
benar bagi tindakan manusia, baik politik,
agama, sosial dan sebagainya, karena itu
Alquran mengutamakan semua penekanan
moral dan faktor-faktor psikologis, yang
melahirkan kerangka berpikir yang benar
bagi tindakan.” Rumusan Rahman , seperti
dalam kepentingan umum (mashlahah),
Ia berangkat dari evaluasi kritis atas
pandangan-pandangan Syaikh Zaki Yamani.
la mengatakan walaupun syaikh Yamani
sangat menakjubkan dalam orientasinya
yang liberal dan pernyataan-penyataannya
yang sangat umum, namun contoh-contoh
aktual yang dikutipnya dari hukum Islam
klasiktidak memadai bagi kandungan
generalisasi yang dibuatnya.® Sebagai contoh
pada term illah dan hikmah (tujuan), di
satu sisi Rahman setuju dengan pernyataan
Yamani, bahwa illah dan hikmah dalam
bidang sosial, keduanya identik. Tetapi
ia tidak setuju jika term sosial diartikan
sebagai sekuler dan komersial.

Berpijak dari tinjauan evaluatifnya
terhadap pandangan-pandangan Yamani
tersebut, la memandang perlunya perumus-
an kembali metodologi untuk memperoleh
prinsip-prinsip hukum Islam dari Alquran
dan sunnah. Metodologi yang ditawarkan-
nya terdiri dari dua gerakan ganda pemikir-
an yuristik atau dikenal dengan double
movement. Pertama, dari yang khusus
(partikular) kepada yang umum (general)
dan kedua, dari yang umum kepada
yang khusus.” Sebagaimana ditulis dalam
artikelnya “Zowards” la menjelaskan sebagai
berikut:

“Gerakan pertama melibatkan pemahaman
terhadap prinsip-prinsip Alquran dimana

7 Fazlur Rahman, Is/am, (Bandung:Pustaka, 1995), h. 354.

8 Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif: Neo Modernisme
Islam, (Bandung: Mizan, 1994), h.57.

? Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, h.
195.

sunnah merupakan bagian organisnya. Sektor
sosial perintah-perintah Alquran memiliki
suatu latar belakang situasional, sebagaimana
pewahyuan Alquran sendiri yang memiliki
latar belakang religio-sosial yang amat konkret
dalam poleteisme dan disekuilibrium sosial-
ckonomik masyarakar Mekkah pada awal
Islam, perintah-perintah Alquran muncul
tidak dalam suatu kevakuman, tetapi selalu
turun sebagai solusi terhadap masalah-
masalah aktual. Latar belakang situasional
ini yang disebut ‘sebab-sebab pewahyuan
(syaan nuzul)” direkam dalam tafsir-tafsir
Algquran. Alquran juga biasanya menyebutkan,
bagi secara eksplisit maupun implisit, alasan-
alasan bagi suatu pernyataan yang berisi
putusan-putusan atau prinsip-prinsip moral
atau legal. Pemahaman terhadap alasan-
alasan ini adalah sangat penting bagi suatu
pemahaman terhadap pernyataan-pernyataan
legal atau quasi legal Alguran. Alasan-alasan
ini adalah hikmah yang merupakan esensi
ajaran Alquran terhadap masyarakat. Suatu
kajian mendalam terhadap “sebab-sebab
pewahyuan” akan mampu mengidentifikasi
dan memahami setepat mungkin bukan hanya
tujuan tersebut tetapi juga hubungan antara
pernyataan-pernyataan legal atau quasi legal.
Juga tujuan dan sasaran yang berkelindan
dengannya yang harus dikandung atau di-
penubi oleh pernyataan tersebut. Karena itu
berbagai tujuan dan prinsip Alguran harus
dipadukan untuk menghasilkan suatu teori
sosio-moral (yakni etika Alguran) yang padu
dan komprehensif, yang didasarkan secara
tepat pada Alquran dan rekannya; sunnabh’.

Sedangkan dalam gerakan pemikiran
yuristik yang kedua, Rahman mengemukakan:

“Gerakan kedua pemikiran yuristik adalah
metode berpikir dari yang umum kepada yang
khusus. Kumpulan prinsip yang diperoleh
dari Alquran lewat cara yang tertera di atas
(yakni dalam gerakan pemikiran yuristik
pertama—rpen) harus diterapkan terhadap
masyarakat Muslim dalam konteks dewasa ini.
Sebagaimana dengan latar belakang ajaran
Alguran yang harus dikaji untuk memperoleh
prinsip-prinsip tentang penerapan hukum
terhadap situasi tersebut... jenis penelitian
sosiologis terhadap situasi kontemporer ini



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |227

akan memberi indikasi yang tepat tentang
bagaimana prinsip-prinsip yang diperoleh dari
Algquran dan sunnah harus ditububkan dalam
legislasi kontemporer.’’

Dari uraian di atas jelaslah, bahwa
gerakan ganda (double movement) yang
ditawarkan Rahman lebih tertuju pada
penafsiran hukum atau ajaran sosial Alquran,
diawali dari penafsiran terhadap aspek
metafisis yang menjadi basis bagi ajaran-
ajaran sosialnya. Mengenai proses dari dua
gerakan ganda tersebut. Rahman dalam
“Islam and Modernity”, menguraikan:

“Yang pertama dari dua gerakan (atau gerakan
ganda —pen) yang disebutkan diatas... terdiri
dari atas dua langkah. Langkah pertama,
seseorang harus memahami arti atau makna
suatu pernyataan tertentu dengan mempelajari
situasi atau problem bistoris di mana pernyataan
tersebut merupakan jawabannya. Tentu saja
sebelum mempelajari teks-teks spesifik dalam
sinaran situasi spesifiknya; suatu kajian umum
mengenai situasi makro dalam batasan-batasan
masyarakat, agama, adat istiadat, pranata-
pranata, bahkan kehidupan secara menyeluruh
di Arabia pada saat kehadiran Islam... harus
dilakukan. Jadi langkah pertama gerakan
ini, merupakan wupaya untuk memahami
Alquran secara utuh, maupun dalam batasan-
batasan ajaran spesifiknya yang merupakan
respon terhadap situasi spesifiknya. Langkah
kedua, adalah menggeneralisasikan jawaban-
Jjawaban spesifik tersebut dan menyatakannya
sebagai pernyataan-pernyataan yang memiliki
tujuan-tujuan sosial-moral umum, yang dapat
disarikan dari teks-teks spesifik Alquran
dalam sinaran latar belakang historis dan
rationes legis yang sering dinyatakan. Benar,
langkah pertama —memahami makna teks-
teks Alquran—itu sendiri menyiratkan arti
langkah kedua dan akan membawa kepadanya.
Sementara gerakan pertama dimulai dari hal-
hal spesifik dalam Algquran ke penggalian dan
sistematisasi prinsi-prinsip umum, nilai-nilai
dan tujuan-tujuan jangka panjangnya, maka
gerakan kedua harus dilakukan dari pandang-

1 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h.196.

an umum ini kepandangan spesifik yang harus
diformulasikan dan direalisasikan sekarang.
Maksudnya, yang wmum itu harus ditubuhkan
ke dalam konteks sosio historis konkrer dewasa
ini. Hal ini sekali lagi membutubkan kajian
cermat terhadap situasi dewasa ini dan analisis
terhadap berbagai unsur komponennya, se-
hingga kita dapat menilai situasi sekarang
dan mengubahnya sesuai yang diperlukan,
serta mendeterminasi prioritas-prioritas baru
untuk mengimplementasikan nilai-nilai
Algquran secara segar. Hingga kita mampu
sampai taraf mencapai moment kedua gerakan
ganda ini dengan berhasil,maka perintah-
perintah Alquran akan menjadi hidup efektif

kembali..."!

Meskipun banyak keberatan-keberatan
dan kritisisme atas proses—atau prosedur
ijjtihad—Rahman di atas, tetapi ia berhasil
mengasimilasi dan mengelaborasi sacara
sistematis yuris Maliki terkemuka Al-Syathibi;
tentang mendesaknya memahami Alquran
sebagai suatu ajaran yang padu dan kohesif
kedalam gerakan pertama rumusan metodologi
sistematisnya, mengenai keberatan-keberatan
dan kritisisme atas metodologi yang ditawarkan
Rahman dielaborasi dalam beberapa karya in-
telektualnya. Tetapi memang proses semacam
inilah yang merupakan makna sesungguhnya
dari aplikasi prinsip-prinsip tersebut pada
situasi yang baru. Pada faktanya, titik temu
yang berhasil antara prinsip-prinsip normatif
Islam dan penilaian terhadap situasi baru akan
merupakan bukti konklusif, bahwa kedua

tugas tersebut telah ditunaikan dewasa ini.!?

Fazlur Rahman yakin bahwa dengan
penerapan teori “double movement’nya ini
di dalam penafsiran teks, ijtihad dapat
dihidupkan kembali. Apabila hal ini dapat
dilakukan, pesan-pesan Alquran dapat ‘hidup’
dan menjadi efektif sekali lagi. Gerakan
ganda seperti yang dikemukan oleh Fazlur
Rahman memang strategis dalam dalam
upaya mengaitkan kerelevanan teks Alquran

" Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h.196.

12 Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo Modernisme
Islam, h. 51.



228| AL-ADALAH Vol. X1, No. 2 Juli 2013

pada konteks kekinian, terutama untuk
merumuskan kembali hukum dari Alquran.
Lebih lanjut, Fazlur Rahman memastikan
perlunya pendekatan multidisiplinary dalam
mengkaji pesan-pesan Alquran, karena pesan
Alquran sering kali kompleks sehingga rawan
untuk ditafsirkan sewenang-wenang.'

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan
bahwa metodologi Rahman adalah gerakan
kembali ke akar spiritual Islam dengan
pijakan akar metode historis yang kuat, dikenal
dengan istilah “Kembali kepada Alquran dan
Sunnah”. Hal ini merupakan usaha untuk
menyarikan prinsip-prinsip normatif Islam
dari akar sepiritualnya secara sistimatis dan
menyeluruh, guna diinteraksikan dengan
situasi kekinian yang konkret, seperti
tercermin dalam gerakan kedua metodologi
sistimatis Rahman. Dalam artikelnya di
“Islamic Studies”, Rahman menjanjikan
bahwa metodologi yang ditawarkannya itu,
selain dapat mengatasi krisis pemikiran Islam
pada periode modern, juga dapat mengakhiri
ijtihad yang semena-mena dan liar, bahkan
dengan operasionalnya Islam akan lebih
sungguh-sungguh dan efektif menampilkan
dirinya sendiri.'*

Kritik Rahman sebenarnya berlatar
belakang situasi dan kondisi masyarakat
Islam abad ke-20 yang dalam berbagai
aspek kehidupannya telah banyak mengalami
perubahan. Perubahan adalah suatu hal yang
riil dan manusiawi, sementara itu teks-teks
Alquran dan Sunnah Nabi bersifat sebaliknya,
yakni permanen. Membiarkan dua dimensi
hukum Islam; yakni teks dalil hukum dan
fenomena hukum (wagiar) dalam sifat
dan konteksnya masing-masing, jelas akan
menimbulkan kesenjangan antara hukum
dengan kenyataan hukum yang dihukumi;
Istinbath al-hukm menghasilkan hukum
X, sedang tathbiq al-hukm menghendaki
hukum Y.

' Lihat juga Farid Esack, Alquran, Liberasi, Pluralisme,
Membebaskan yang Tertindas, terj. Watung A. Budiman (Bandung:
Mizan, 2000), h. 100.

" Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 203.

Dalam dikotomi ini, visi alternative
“transformasi hukum Islam” yakni perubahan
hukum Islam pada tataran rathbiq al-hukm
dengan tetap mempertahankan rumusan
hukum hasil #stinbith, merupakan visi
alternatif yang tidak konsekuen, visi
alternatif yang konsekuen adalah “reformasi
hukum Islam”, yakni perubahan hukum
Islam yang tidak hanya pada tataran trhbig
(penetapan hukum), tetapi juga perubahan
hukum pada tataran istinbith (pengambilan
hukum). Untuk mendukung alternatif
yang terakhir ini diperlukan rekonstruksi
metodologi hukum Islam yang mencakup
konseptualisasi dasar-dasar hukum Islam
dan operasionalisasi konsep-konsep tersebut
dalam rumusan metodik. Ke arah alternatif
inilah pemikiran metodologi Rahman."

Konsep-konsep wushitl figh klasikpun
tidak luput dari kritikan Rahman seperti
fungsi wshil figh dalam literatur klasik
adalah sebagai sarana untuk merumuskan
dalil-dalil hukum syar’i. Maka otomatis
ketika menjadi metode istinbith al-hukm,
ushiil figh akan memahami dalil-dalil syar’i
secara apriori tanpa mempertimbangkan latar
belakang sosiologis dalil-dalil tersebut tanpa
mengaitkan dengan kasus-kasus hukum (a/-
wagqiat) aktual. Maka pada dasarnya konsep-
konsep istinbih al-hukm merupakan proses
pemikiran induktif atas dalil-dalil syar’i.
Berbeda dengan konsep tathbiq al-hukm
(penerapan hukum) yang bercorak deduktif,
yakni penerapan dalil-dalil syar’i terhadap
kasus-kasus tertentu.’¢

Contoh yang dianggap relavan misalnya
pada kasus riba pada jaman Nabi dengan
bunga bank, unsur-unsur motif, fungsi dan
latar belakang sosiologi yang mengitari
keduanya sebagai sebuah sistem menjadikan
kasus ini berbeda. Dalam hal ini zathbig al-
hukm yang didasari peranan akal, nalar dan
ijtihad amat diperlukan ketimbang sekedar
istinbath hukum.

5 Ghufron Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Perkasa, 1997), h.113.

' Ghufron Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hiukum
Islam, h. 112.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |229

Menurut Rahman semangat dasar ajaran
Alquran adalah semangat moral, dimana
ia menekankan ajaran monoteisme dan
keadilan sosial. Hukum moral ini bersifat
abadi, ia merupakan perintah Allah di
mana manusia tidak mampu membuat
atau memusnahkannya. Penyerahan diri
terhadap hukum moral ini disebut Islam dan
implementasinya disebut ibadah. Selanjutnya
menurut Rahman, esensi ordonansi ilahiyah
terletak pada muatan moralnya, sedang
bahasa hukum Alquran (letzer of law)
merupakan substansi aturan hukum yang
merupakan perpaduan (a transaction) antara
esensi dan situasi sosial ekologik-aktual. Jadi
kemungkinan berubah pada substansinya;
karena adanya situasi sosial-ekologis yang
baru, sedangkan esensi ordonansi ilahiyah
tetap kekal adanya seperti tergambar dalam
skema di bawah ini:"”

Ordonansi €«—— esensi<——  moral €«——

moral

(Tuhan) 4 (moral)

substansi

Ayat Hukum

\ Situasi sosial
ckologis Arabia

3

perubahan/pembaharuan
(hukum baru)

o i

Hal menarik dari pemikiran Rahman,
adalah bahwa dasar hukum menurutnya
adalah prinsip-prinsip moral Algquran yang
mengandung implikasi konsep hukum
Islam sebagai “semua hukum yang tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip moral
Alquran. Sementara mayoritas berpendapat
bahwa dasar hukum Islam adalah Alquran
“kitab Allah”, sedangkan prinsip-prinsip
moral yang identik dengan konsep a/-
maslahat dipandangnya sebagai tujuan
(magqashid) bukan sebagai dasar. Posisi
pemikiran Rahman cendrung mempertegas
dan mengembangkan term “Alquran” dan
“kitab Allah” menjadi prinsip-prinsip moral’
yang lebih jelas. Keduanya punya implikasi

7" Ghufron Mas’adi, Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, h. 125.

hukum yang berbeda,konsep ushul figh
berorientasi konservatif-tekstual sedangkan
pemikiran Rahman berorientasi progresif
kontekstual.

Sikap Fazlur Rahman Terhadap Alquran,
Sunnah, Qiyas, dan ljma

1. Alquran

Landasan semua pemikiran umat Islam
tentang agama, sudah barang tantu adalah
Alquran. Berbeda dengan Bible, Alquran
bukanlah kumpulan beberapa buah kitab
dari jaman yang berbeda dan dari banyak
penulis yang tidak sejaman. Ia merupakan
kitab khutbah yang disampaikan secara
lisan oleh Muhammad di dalam kurun
waktu 20 tahun terakhir masa hayatnya.
Namun kesalahan besar jika kita menganggap
sebagai dogma theologik yang diwariskan
secara turun temerun, dari satu generasi
berikutnya selama 1300 tahun. Sebaliknya
ia merupakan keyakinan yang hidup dalam
hati dan pemikiran setiap Muslim.'®

Tidak hanya Alquran yang berarti
“bacaan” akan tetapi teks Alquran sendiri
pada beberapa tempat, diwahyukan verbal,
dan bahkan hanya dalam makna dan ide-
idenya saja. Alquran sendiri mempertahankan
sifat kelainan’, objektifitas, dan sifat verbal
wahyu, tetapi pada waktu yang sama menolak
eksternalitasnya vis-a-vis nabi. “Alquran telah
membawanyanya kehatimu agar engkau
menjadi salah seorang diantara mereka orang,
yang memberi peringatan” (Q.s. al-Syuéra
[26]: 194), dan juga ...katakanlah: “barang
siapa yang memusuhi Jibril maka Jibril itu
telah menurunkan Alquran ke dalam hatimu
dengan seijin Allah...(Q.s. al-Bagarah [2]:
7). Selanjutnya konsep Rahman tentang
Alquran, berkisar kepada hakikat, fungsi,
dan legislasinya, mengundang reaksi umat
Islam di India Pakistan saat itu. Sebagaimana
ungkapan beliau dalam “Islam”.

Bahwa, “Ortodoksi (dan sesungguhnya
pemikiran jaman pertengahan) tidak me-

% H.A.R Gibb, Aliran-aliran Modern Dalam Islam,
(Jakarta: PT.Raja Grafindo Perkasa, 1995),, h.4.



230] AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

miliki peralatan intelektual yang diperlukan
untuk mengembangkan antara dogma
kelainan dan sifat verbal wahyu disatu pihak
dan hubungan intinya dengan perbuatan
dan kepribadian religius Nabi di pihak lain.
Pemikiran ortodoks tidak memiliki pemikiran
intelektual untuk menatakan bahwa Alquran
adalah firman Tuhan, dan dala arti kata
biasa, juga seluruhnya adalah perkataan
Muhammad. Alquran jelas mendukung
kedua sifat ini, karena kalau ia menekankan
bahwa Alquran telah turun ke dalam hati
Muhammad, bagaimana ia bisa bersifat
eksternal bagi Muhammad? Tentu saja, ini
tidaklah perlu berarti bahwa Nabi tidak
melihat figur yang diproyeksikan (Malaikat),
sebagaimana dinyatakan oleh tradisi hadis,
tetapi perlu dicatat bahwa Alquran tidak
menyebutkan figur apappun dalam hubungan
ini ... Ortodoksi, melalui hadis atau tradisi
Nabi yang sebagian ditafsirkan dengan cocok,
sebagian lagi dikarang saja, membuat wahyu
Nabi sama sekali datang kepadanya melalui
telinga dan bersifat eksternal terhadapnya
dan memandang malaikat atau ruh yang
datang ke dalam hati itu sebagai agen yang
sama sekali eksternal.”

Sederhananya, adalah: ketika persepsi
intuitif moral Muhammad mencapai puncak
tertinggi melampaui dirinya sendiri, sehingga
kesadarannya identik dengan hukum moral
maka kalimat-kalimat wahyu diberikan
bersamaan dengan datangnya inspirasi:
Kondisi psikis inilah yang membedakan
ucapan-ucapan Nabi Muhammad: Wahyu
ataukah bukan wahyu (hadits). Jadi yang
pertama dihasilkan dalam kondisi psikologis
tertentu sedangkan yang kedua dihasilkan
dalam kondisi biasa. Kondisi ini hanya Nabi
yang mengetahui.

Sedangkan yang dimaksud dengan
legislasi Alquran yang dalam terminologi
Arab biasanya digunakan zasyri adalah
pernyataan-pernyataan Alquran yang
berkaitan dengan muatan hukum yang
penting, namun pada dasarnya ia merupakan

19 Fazlur Rahman, Islam, h.33-34.

kitab dokumen hukum. Karenanya legislasi
Alquran dapat diamati dengan jelas menuju
kepada prinsip-prinsip atau seruan-seruan
moral; yakni menuju penciptaan keadilan
sosial dan tidak untuk legislasi semata-mata.
Kebijakkan moral yang hendak dicapai
Alquran tersebut maka semakin jelas jiki
dipandang dari konteks dan latar belakang
sosiologis masyarakatnya ketika masa turun
wahyu, dimana kehidupan mereka diwarnai
dengan eksploitasi kelompok “Masyarakar
kelas satu” terhadap “Masyarakar kelas dua’.

Menurut Rahman legislasi Alquran ter-
diri dari dua unsur yaitu: prinsip umum
dan legal mspesifik. Prinsip umum yang
merupakan makna dan alasan dibalik ke-
tebtuan legal spesifik, terkadang dinyata-
kan secara ekplisit meniringi ungkapan legal
spesifik. Prinsip-prinsip umum tersebut dapat
dipandang sebagai penjabaran dari prinsip
dan seruan-seruan moral Alquran yang
dipandang oleh Rahman sebagai ajaran dasar
Alquran. Prinsip umum tersebut selanjutnya
dijabarkan ke dalam /legal spesifiknya.” legal
spesifik ini merupakan kebutuhan men-
desak untuk menjawab permasalahan aktual
dalam hukum ketika masa legislasi. Maka
kemudian jika terjadi perubahan, adalah
pada substansinya disebabkan timbulnya
paduan baru; antara esensi dengan situasi
sosial ekologis yang baru, sedangkan esensi
ordonansi ilahiyah tetap kekal adanya.

Rahman menambahkan, bahwa me-
mahami Alquran dan meletakkannya
kembali kedalam konteks kesejarahan, bukan
berarti membatasi pesannya untuk masa
dan tempat tertentu, justru meletakkan
Alquran pada konteksnya; berarti usaha
memahami Alquran sebagaimana mestinya..
Dengan demikian, keberatan yang terkadang
mengungkapkan bahwa Alquran, lewat
metode yang dikemukakannya ini, akan
terbatas pada satu segmen masa dan tempat,
secara mutlak tidak memiliki pijakan.
Sebaliknya, tanpa usaha untuk memahami
makna Alquran dalam kontekskeseluruhan,

» Yang dimaksud /legal spesifik Rahman adalah aturan-
aturan hukum praktis yang terdapat dalam ayat-ayat ahkam.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |231

maka tidak mungkin menangkap makna
sesungguhnya.?® Bahkan lebih jauh ia me-
natakan bersikeras mempertahankan im-
plementasi harfiah ketentuan-ketentuan
Alquran, dengan menutup mata terhadap
perubahan sosial yang telah dan tengah
terjadi secara gamblang di depan mata kita,
sama saja dengan menghancurkan secara
langsung tujuan-tujuan dan maksud-maksud
moral sosial lainnya.

Pandangan Rahman tentang Alquran
sebagai sumber hukum secara langsung
menohok tradisi penafsiran hukum yang
selama ini memperlakukan ayat-ayat
individual secara harfiah atau sebagai “proof
texz”. Rahman sadar bahwa pandangannya
tersebut mengguncang kaum Muslimin yang
selama berabad-abad terbiasa memikirkan
Alquran dengan satu cara yang terpilih-pilih
(discrete), atomistis, serta secara total tidak
terintegrasi.?'

2. Tentang Sunnah dan Hadis

Untuk masuk pada kerangka pemikiran
Rahman tentang sunnah Nabi sebagai dasar
hukum, perlu diuraikan dahulu konsepnya
para orientalis Barat dan konsep yang
berkembang dalam kalangan wshil figh klasik
tradisional. Keduanya punya catatan sendiri
dalam perjalanan intelektual Rahman ketika
di Pakistan, juga ketika di Barat. Pandangan
Rahman tentang sunnah juga dilatarbelakangi
oleh konroversi yang berkepanjangan me-
ngenai konsep Sunnah dan Hadits dianak
benua India Pakistan dan kesatjanaan Barat
seperti Ignaz Golziher, Snouck, Hurgronje,
Morgoliout, serta Josep Schacht, pada umum-
nya mercka mempunyai pandangan yang
berujung sama; yaitu “Skeptisisme total” ter-

hadap Sunnah dan Hadis Nabi.*?

Fazlur Rahman menyimpulkan bahwa
hal-hal yang menyebabkan para sarjana ter-
sebut menolak konsep sunnah Nabi, adalah
sebagai berikut: ...karena mereka menemukan,

2! Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 162.

2> Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 162.

(i) bahwa sebagian dari kandungan dari
sunnah merupakan kontinuasi langsung dari
kebiasaan dan adat istiadat Arab dari masa
sebelum Islam; (ii) bahwa jelas sekali sebagian
kandungan sunnah adalah hasil pemikiran ahli
hukum Islam, yang dengan ijtihad pribadi
mereka telah menarik kesimpulan-kesimpulan
dari sunnah atau praktek yang ada—yang
terpenting dari semuanya—telah memasukkan
unsur luar, terutama dari sumber-sumber
Yahudi dan praktek-praktek pemerintahan
di Bizantium dan Parsi, dan yang terakhir
sekali, (iii) bahwa dikemudian hari ketika
hadits berkembang menjadi sebuah gerakan
yang besar dan berubah menjadi fenomena
massal pada akhir abad kedua Hijriyah;
seluruh kandungan sunnah pada saat itu
dikatakan bersumber dari Nabi Muhammad
sendiri dibawah perlindungan konsep “Sunnah
Nabi”

Dalam beberapa karyanya Rahman me-
ngemukakan pemikirannya mengenai evolusi
historis sunnah Nabi menjadi sunnah yang
hidup dan selanjutnya diformalisir menjadi
hadits. Pada dasarnya konsep ini merupakan
antitesis Rahman terhadap konsep para
orientalis, sebagaimana ditulis Taufik Adnan

Amal:

Dalam kajiannya mengenai evolusi
sunnah dan hadits, Rahman memang
mengkonfirmasikan temuan-temuan teori-
teori sarjana Barat tentang evolusi kedua
konsep tersebut, tetapi ia tidak sepakat
dengan teori mereka; bahwa konsep sunnah
Nabi merupakan kreasi kaum Muslimin
yang belakangan. Untuk mendukung pan-
dangannya tentang eksistensi sunnah nabi
ini, ia merujuk pernyataan-pernyataan
Alquran yang menegaskan bahwa pada
diri Muhammad terdapat wswatun hasanah
(teladan yang baik atau yang harus diikuti)
pernyataan-pernyataan ini dengan jelas
menyiratkan arti bahwa kaum Muslimin
sejak semula telah memandang prilaku Nabi
sebagai suatu konsep.*

» Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtihad, h. 7.
% Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 123.



232| AL-ADALAH Vol. X1, No. 2 Juli 2013

Data historis lain yang dikutip Rahman
adalah ayair al-Kumayt, penyair yang pro
Hasyimi, pada masa abad pertama dan
awal abad kedua, dalam salah satu syairnya
yang termashur; “Berdasarkan kitab apa
dan sunnah manakah engkau memandang
cintaku kepada mereka suatu keaiban? Dalam
konteks ini apakah arti daripada “Sunnah”
kecuali sebagai “Sunnah nabi”, tidak dapat
diartikan lain, seperti “Sunnah Madinah”
atau “Jalan tengah” dan istilah-istilah
lainnya.** Untuk memperkuat argumennya,
Rahman juga menyinggung kitab a/-Kharaj
di mana AbGYusuf, pengarang kitab tersebut,
mengisahkan, bahwa Umar sebagai khalifah
pernah mengangkat beberapa orang di negeri-
negeri tertentu untuk mengajar Alquran dan
sunnah Nabi, walaupun referensi itu paro
abad kedua hijriyah, namun yang terpenting
adalah kebenaran informasinya dan adanya
pertalian yang logis antara Alquran dan

kehidupan Muhammad.*

Selanjutnya konsep Fazlur Rahman
mengenai sunnah Nabi adalah mengenai sifat
otoritas sunnah Nabi, yang pada prinsipnya ia
setuju dan menguatkan pemikiran mayoritas
ushiil figh. Dalam literatur wshiil al-figh
dan hadis pada umumnya ditegaskan dua
otoritas sunnah Nabi: sebagai bayin Alquran
dan sebagai zasyri’. Mereka pada umumnya
merincikan otoritas bayin sunnah nabi antara
lain dalam bentuk; semua bentuk bayin
tadi merupakan zfsir al-mubham, tafshil al-
mujmal, taqyid al-muthlaq, takbsins al-am.
Semua bentuk bayin tadi merupakan otoritas
nabi yang bersifat intra-Alqurani. Adapun
otoris sunnah sebagai tasyri; yakni sebagai
penetap hukum yang bersifat independen
dalam kasus-kasus yang Alquran tidak
menetapkan hukumnya, merupakan otoritas
nabi yang bersifat ekstra-Alqurani. ** Lebih
jauh ia menambahkan, bahwa sunnah lebih
cendrung sebagai konsep perilaku yang jika
dipandang dari sisi Alquran ia merupakan
upaya oprasional, dan lebih mencerminkan

» Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtibad, h. 10.
% Ghufran Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, h.135.

muatan situasional pada jamannya, kecuali
yang menyangkut aspek keagamaan dan
moral Islam.

3. Qiyas (analogi)

Dalam ilmu wushil al-figh, qiyas biasanya
diartikan atau dirumuskan sebagai; kiat
untuk menetapkan hukum yang kasusnya
tidak terdapat dalam nas dengan cara
menyamakan dengan kasus yang terdapat
dalam nas, dikarenakan kesamaan illat
hukum.” Ada atau tidak adanya hukum
dalam kasus baru sangat tergantung pada
ada atau tidaknya illat pada kasus tersebut.?®

Qiyas menurut Rahman adalahd pe-
ngambilan kesimpulan dari suatu prinsip
tertentu yang terkandung dalam suatu
preseden hingga sebuah kasus yang baru
dapat disamakan dengan preseden tersebut
dengan kekuatan suatu sifat esensial umum
yang disebut ‘7llah (alasan). ‘Illat al-Hukm
(ratio legis) disebut juga sebagai alasan dibalik
hukum. Ketika suatu kasus baru muncul
yang tidak tercakup dalam Alquran dan
sunnah, atau ketika situasi berubah, maka
kasus yang paling dekat dengan yang terjadi
dipertimbangkan, dipilih dari teks kitab
suci dan ratio legis; disariakan dari hukum
yang tersurat.”

Rahman memberikan contoh dalam kasus
konsumsi alkohol, ratio legis mengakibatkan
perselisihan dikalangan orang-orang sehingga
mengalihkan kewajiban mereka yang utama,
mengingat Allah, dan sebagainya. Maka
ketika ratio legisnya (‘illah)nya kelihatan,
hukumpun harus dirumuskan sesuai dengan
ratio legis yang semula. Kemudian menurut
Rahman lagi, bahwa timbulnya prinsip-
prinsip hukum seperti mashlahah dan istibsan

adalah usaha para fukaha untuk memperbaiki
cakupan qiyas yang dianggap terlalu sempit.

7 Definisi Abdul Wahab Khalaf, ialah: menyamakan suatu
kasus yang tidak terdapat hukumnya dalam nash, dengan kasus
yang terdapat hukumnya dalam nash, karena danya persamaan
illat dalam kedua hukum tersebut.

8 Fathurahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1997), Cet.ke-1, h.94

?» Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif: Neomodernisme
Islam, h. 62.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |233

Para fukaha sendiri mendapat kritikan
Rahman, seperti: anggapan mereka bahwa
istihsan sebagai prinsip yang lebih tinggi,
mashlapah didefinisikan sebagai kepentingan
umum, demikian pula prinsip keterpaksaan
(dhariirah) dirumuskan untuk menciptakan
fasilitas bagi otoritas pemerintahan guna
menjalankan kewajiban yang dianggap
penting bagi kepentingan masyarakat.
Jika fukaha telah mengeluarkan prinsip-
prinsip sistematis lewat pencarian ‘illat al-
hukm dari aturan-aturan Alquran dan telah
mensistematisasikan secara hierarkis dalam
terma-terma yang lebih umum dan khusus,
maka mereka pasti telah bisa memasukkan
prinsip yang lebih rendah ke prinsip yang
lebih tinggi. Tetapi, menurut Rahman,
jangankan melakukan aktivitas yang ini,
mereka telah mengupayakan prinsip-
prinsip istihsan, mashlabah dan dbérurah
yang pada hakikatnya tidak berhubungan
dengan prinsip apapun di dalm Alquran
atau sunnah Nabi.*’

Walaupuan demikian, menurut Rahman
perkembangan pendapat pribadi (ra)
menjadi qiyas adalah sebuah mata rantai
dalam proses mengamankan keseragaman
dan solidifikasi yang secara logis berakhir
dalam ijma.

4. Ijma (konsensus)
Mayoritas ahli ushill al-figh setelah al-Syafi’i

mengartikan ijma, sebagai “kesepakatan
ulama atau mujtahid mengenai suatu
hukum Islam”, misalnya Syairozi (476 H)
mengartikan ijma sebagai kesepakatan ulama
mengenai hukum suatu peristiwa. Dan al-
Ghazili (W 505H) mengartikan sebagai
kesepakatan umat Muhammad mengenai
urusan tertentu agama Islam.”!

Pada kelanjutannya Rahman mengeritik
definisi yang dikembangkan tokoh-tokoh
ushiil figh di atas. la menganggap itu
hanyalah usaha al-Syafi'i (476H) sebagai

3 Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif; Neo Modernisme
Islam, h. 62.

' Ghufran Mas’adi, Metodologi Pembabaruan Hukum
Islam, h. 145.

upaya tabilisasi dalam menekan keragaman
praktek-praktek yang disepakati pada masa
sebelumnya. Komentar Rahman tentang
usaha tersebut ialah: “sebuah prinsip
stabilisasi tanpa prinsip perkembangan
dengan sendirinya akan menjadi alat
penindas yang sadis, maka berkembanglah
teori infallibilitas ijma, dimana konsep awal
otoritas pragmatis dan konsensus kominitas
dalam batas-batas kebenaran. Sebuah hadits
diedarkan, bahwa Nabi mengatakan: ‘umat
tidak akan bersepakat dalam kekeliruan’.
Dengan demikian ijma menjadi suatu
mekanisme tradisional”.?

Dari pernyataan di atas yang ingin
dingkapkan Rahman adalah, adanya per-
geseran konsep ijma yang pada awalnya
merupakan kesepakatan (konsensus) masya-
rakat. Gagasan Rahman tentang ijma yang
merupakan cermin konsesus masyarakat ini
adalah bersifat dinamis dan berorientasi
kedepan. Ia menegaskan bahwa ijma
masyarakat tidak pernah menjadi monolitik,
tetapi selalu mengijinkan bentuk-bentuk
perbedaan pendapat. Lebih penting lagi,
prinsip ijma ini diberi otoritas berlebih-
lebihan dan mutlak dijadikan argumen yang
final dan konklusif atas segala sesuatu oleh
wakil-wakil dari aliran hukum yang awal. Hal
tersebut tidak berarti menafikan perbedaan-
perbedaan pendapat, yang kesemuanya
dikumpulkan ke dalam ijma. Ijmalah yang
menentukan bagaimana sunnah sekarang
ini dan penafsiran atas Alquran yang benar,
karena dalam analisa final baik Alquran
maupun sunnah ditentukan melalui ijma.

[jma tidak hanya bersifat regional,
tetapi melalui perbedaan-perbedaan lokal
ini menjadi ‘opinio generalis”, inilah yang
menjelaskan proses pencapaian ijma ini
sangat demokrati, tetapi di dalam waktu
bersamaan sebuah gerakan yang kuat telah
memperoleh momentum untuk menciptakan
standarisasi dan keseragaman opini di seluruh
dunia Islam. Opini publik ini ditindak
lanjuti dengan upaya tagnin, yakni penetapan

32 Fazlur Rahman, Islam, h. 106.



234| AL-ADALAH Vol. X1, No. 2 Juli 2013

hukum Islam menjadi perundang-undang
oleh penguasa (badan legislatifnya) yang
terdiri dari wakil-wakil rakyat.?

Sebenarnya ijma berkembang dari sunnah
Nabi, sebagai uasah beliau dalam menjaga
kesatuan umat, disamping menggalakkan
dan mengupayakan kesatuan pemikiran dan
tujuan, di dalam istilah Alquran disebut
Sytira” (Q.s.al-Syudrd [42]: 38), merujuk
kepada akrtifitas khas Alqurani inilah yang
dijadikan basis legalitas ijma oleh Rahman.
Tampaknya pandangan Rahman tentang
ijma dan zagnin adalh dua lembaga syura
yang saling berkaitan terutama dalam kaitan
hukum. [jma merupakan proses dan produk
syura masyarakat, sedang fagnin merupakan
proses syura lembaga legislatif yang sedang
mengolah produk ijma masyarakat menjadi
yuridis, yakni undang-undang.®*

Tentang ljtihad Yang Masih Terbuka

Fazlur Rahman menarik garis yang mem-
bedakan antara sunnah ideal Nabi Saw.
di satu sisi, dengan sunnah hidup kaum
Muslim awal atau ijma’ sahabat di sisi
lain. Dengan demikian, ijma’ pada asalnya
tidaklah statis, melainkan berkembang
secara demokratis, kreatif dan berorientasi
ke depan. Namun demikian, karena
keberhasilan gerakan penulisan hadis secara
besar-besaran menggantikan proses sunnah-
ijtihad-ijjma’ tersebut, proses ijtihad-ijma’
terjungkirbalikkan menjadi ijma’-ijtihad.
Akibatnya, ijma’ yang tadinya berorientasi
ke depan menjadi statis dan mundur ke
belakang: mengunci rapat kesepakatan-
kesepakatan masa lampau. Puncak dari proses
reiftkasi (proses pembendaan, pembakuan) ini
adalah tertutupnya pintu ijtihad, sekitar abad
ke empat Hijrah atau sepuluh masehi. Dari
hasil kajian historisnya ini, Fazlur Rahman
kemudian menolak doktrin tertutupnya
pintu ijtihad, ataupun pemilahannya ke
dalam ijtihdd muthlaq, ijtihid fi al-masiil,
dan ijtibdd fi al-madzhib. Fazlur Rahman

33 Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtibad, h. 28.
% Ghufran Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, h. 146.

mengkritik doktrin ini, menurutnya “ijtihad
bukanlah hak privilege eksklusif golongan
tertentu dalam masyarakat Muslim.” Hasilnya
adalah satu kesimpulan Fazlur Rahman
bahwa ijtihad baik secara teoritis maupun
secara praktis senantiasa terbuka dan tidak
pernah tertutup.”

Perubahan-perubahan pemikiran di
kalangan ulama hukum Islam, karena
perubahan jaman dan tempat, seringkali
tidak dapat dihindarkan. Contoh termasyhur
yang disebut-sebut dalam buku-buku fikih
adalah perbedaan fikih al-Syafi’i ketika
ia di Irak dan ketika ia di Syam. Ibn
Qayyim pernah mengungkapkan, bahwa
syari’at, dasar dan landasannya adalah
hikmah (kebijaksanaan) dan terwujudnya
kemaslahatan umat manusia di dunia dan di
akherat. Karena fatwa berubah dan berbeda
sesuai dengan perubahan jaman, tempat,
situasi, niat, dan adat istiadat.?®

Ungkapan Ibn Qayyim di atas selaras
dengan pernyataan Ibn Khaldun, bahwa
“Hal-ikhwal alam dan umat manusia, adat
kebiasaan dan peradaban mereka tidaklah
selamanya pada satu gerak dan jalan (minhaj)
yang tetap’. Fenomena ini nampaknya sulit
untuk dibantah, karena ia mengangkut
watak alam yang diciptakan Allah. Oleh
karena kemaslahatan manusia menjadi dasar
setiap macam hukum, maka cukup logis jika
prubahan hukum disebabkan berubahnya

jaman.”’

Pernyataan-pernyataan tokoh-tokoh di
atas disadari Rahman, ketika masyarakat
mengalami kemajuan, maka saat itu meraka
sedang mengalami metamorfosis dan me-
nuntut adanya proses tranformasi agar mampu
menghadapi dam meresponi dengan kreatif
realitas dan benturan dasyhat dewasa ini.
Rahman juga mengakui tuntutan-tuntutan

% Lebih jelas tentang konsep ijtihad; Lihat Fazlur Rahman,
Membuka Pintu Ijtibad, terj. Anas Masyuddin (Bandung:
Pustaka, 1995), h. 28.

3¢ Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran
(Bandung: Mizan,1996), h. 197.

% Amiur Nuruddin, Zjtihad Umar bin Khattab; Studi
Tentang Perubahan Hukum Dalam Islam, (Jakarta: Rajawali Pers,
1991), h. 167.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |235

sarjana Barat terhadap sarjana-sarjana Muslim,
untuk menyajikan Alquran sebagai mana
mestinya. Akan tetapi, menurut Rahman,
problematika ahli-ahli Muslim saat ini adalah:
(i) mereka kurang menghayati relevansi
Alquran untuk masa sekarang, dan oleh karena
itu mereka tidak dapat menyajikan Alquran
untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan umat
manusia masa kini. (ii) mereka khawatir jika
penyajian Alquran yang seperti di atas di
dalam berbagai hal akan menyimpang dari
pendapat-pendapat yang telah diterima secara
tradisional. Memang penyimpangan ini tidak
dapat dihindarkan, menurutnya risiko ini
harus kita hadapi dengan ketulusan hati dan
persepsi.”®

Secara garis besarnya, sebenarnya pada
masa kini kita sedang mengalami kemandegan
intelektual, maka sebagai konsekuensinya kita
mengambil dua langkah ekstrim yaitu: (i)
sikap laizerfaire terhadap kekuatan-kekuatan
baru tersebut yang membuat kita terhanyut
dan (ii) sikap melarikan diri ke masa lampau
yang secara emosional mungkin lebih me-
muaskan, namun sesungguhnya lebih ber-
bahaya dari sikap pertama.®

Tetapi untunglah, menurut Rahman, kita
punya garis-garis kebijaksanaan yang kuat dan
yang bersumber dari sejarah masa lampau
umat Muslim, ketika ajaran Alquran dan
sunnah Nabi (warisan ideal dari aktifitas Nabi)
disempurnakan dan ditafsirkan secara kreatif
menjadi “sunnah yang hidup” untuk meng-
hadapi faktor-faktor dan benturan baru.*

Analisa Rahman tentang kondisi ma-
syarakat Islam dewasa ini, didasari atas
tinjauan komprehensif dia selama melakukan
studinya, baik ketika di Pakistan ataupun
setelah pindah ke Barat yakni Oxford
University, ia selalu mengadakan studi
atas materi-materi yang terkandung dalam
sumber hukum Islam secara konstruktif dan
mengedepankan norma-norma kritisisme

%  Fazlur Rahman, Tema Pokok-pokok  Alguran,
(Bandung;:Pustaka, 1983), h. 11.

% Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtihad, (Bandung:
Pustaka, 1995), h. 268.

4 Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtihad, h. 296.

historis yang kerap disinggungnya ketika
berbicara tentang pesan-pesan moral Alquran.
Pada saat ia kembali ke Pakistan, awal tahun
60-an, di sana ia menemukan tanah airnya
menjadi ajang kontrovensi yang akut antara
kubu modernis dan tradisional-fundamentalis
schingga gagasan-gagasan Rahman baik
selaku Direktur Lembaga Riset Islam ataupun
sebagai anggota lembaga Anggota Dewan
Penasehat Ideologi Islam, yang pada faktanya
mewakili sudut pandang modernis, selalu
mendapat tantangan keras dari kalangan
ulama tradisionalis dan fundamentalis
Pakistan. Ide-idenya tentang sunnah dan
hadits, riba dan bunga bank, zakat, fatwa
tentang halalnya binatang disembelih secara
mekanis, dan sebagainya telah menimbulkan
kontroversi-kontroversi yang berkepanjangan
serta berskala nasional di Pakistan.

Ada beberapa faktor yang menyebabkan
kontroversi dan oposan-oposan terhadap
Rahman yaitu (i) Ketidaksenangan para
ulama atas penujukan Rahman, yang terdidik
Barat, sebagai Direktur Lembaga Riset Islam,
(ii) Kolaborasi Rahman dan Rezim Ayyub
Khan yang tidak menguntungkannya, (iii)
Ide pembaharuan Rahman dinilai tidak
“‘umum” serta menyudutkan kalangan
tradisionalis-kontroversi dan fundamentalis
Pakistan. “Dengan demikian, dapat dikata-
kan bahwa kontroversi-kontroversi yang
berkenaan dengan Rahman lebih bersifat
politis ketimbang akademis.

Beberapa ide pemikiran Rahman dalam
bidang hukum Islam yang menimbulkan
banyak kontroversi dan tanggapan, di
antaranya:

Tentang Ordonansi Hukum
Kekeluargaan

Poligami

Ayat Alquran (QS 4:3) memang meng-
anjurkan poligami dengan syarat sang suami

1 Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo Modernisme
Islam, h. 123-124.

# Fazlur Rahman, Metode dan Alternatif Neo Modernisme
Islam, h. 15.



236| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

mampu berlaku adil. Menurut Rahman frese
“berlaku adil” dalam ayat tersebut mustahil
dipenuhi suami, seperti disebutkan dalam
(QS. An-Nisa [4]: 149)

A= .

Mf}"j ;L,.WJ‘ :_;.: ‘jJu\_’_’ Q‘ ‘MUJJ
o ST B35 LT e 1,0 S8
L~.>-) \)).O_C«QgA)J\QU\ %575 15,>=l.\a_:
Artinya: Dan kamu sekali-kali tidak akan
dapat berlaku adil di antara isteri-isteri(mu),
walaupun kamu sangat ingin berbuat
demikian, Karena itu janganlah kamu terlalu
cenderung (kepada yang kamu cintai), sehingga
kamu biarkan yang lain terkatung-katung.
dan jika kamu mengadakan perbaikan dan
memelibara diri (dari kecurangan), Maka

Sesunggubnya Allah Maha Pengampun lagi
Maha Penyayang.

Rahman tidak sepakat, jika frase ter-
sebut—berlaku adil—berarti keadilan dan
persamaan dalam perlakuan lahiriah dan
materi seperti yang diajukan para ulama.
Karena itu ketika Alquran mengatakan
bahwa, adalah mustahil untuk berlaku adil
diantara istri-istri, maka secara jelas kitab
suci itu menyatakan mustahil mencintai
lebih dari seseorang wanita dengan cara
yang sama. Menurutnya, masalah poligami
sudah menjadi semacam endemik dalam
struktur masyarakat Arab pada saat itu,
maka Alquran dengan bijaksana menerima
status quo tersebut dengan disertai langkah-
langkah perbaikan melalui sejumlah rancang-
an hukum. Tetapi bersamaan dengan itu
Alquran juga mengemukakan rancangan
moral, yang mana masyarakat secara gradual
dianjurkan menuju ke arah tersebut, yakni
monogami.*

Ketika datang ke Indonesia secara singkat
Rahman menegaskan pendapatnya “beberapa
negara Muslim termasuk indonesia, telah
melarang praktek poligami yang tidak
disertai dengan izin istri pertamanya. Saya

% Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 90.

senang hak-hak indonesia dilindungi, Islam
memang tidak melarang poligami akan
tetapi juga tidak memudahkannya. Apah
mudah berbuat adil kepada banyak istri?!”.
(Tempo,24 Agustus 1984, h.78)

Hak istri Untuk Bercerai

Fazlur Rahman menolak pemahaman ulama
Pakistan, yang memandang bahwa cerai
merupakan hak monopoli kaum laki-laki.
Ayat Alquran (QS. an-Nisi [4]: 24), yang
berkenaan dengan masalah ini;

B 05 LT e g oy

)ﬁ*’

N R T < AP PR PP
el e 1l L it o agad

Artinya: Kaum laki-laki itu adalah pemimpin
bagi kaum wanita, oleh Karena Allah Telah
melebihkan sebahagian mereka (laki-laki) atas
sebahagian yang lain (wanita), dan Karena

mereka (laki-laki) Telah menafkahkan sebagian
dari harta mercka.

Menurut Rahman, ayat di atas yang
dijadikan dasar oleh kebanyakan mereka—
ulama Pakistan—harus dipahami berdasar-
kan kenyataan (kondisi aktual) masyarakat
ketika Alquran diwahyukan. Ketika itu
masyarakat Arab didominasi oleh laki-
laki, menurutnya anggapan ulama tentang
monopoli kaum laki-laki atas hak cerai sama
sekali tidak bersumber dari Alquran, dan
bahwa ketentuan ordonasi mengenai hak
cerai kaum wanita adalah positif.*

Hukum Waris

Menurut Rahman, jika seorang kakek wafat
dan hanya meninggalkan seorang anak lelaki
dan cucu dari lelaki yang lainnya yang telah
wafat, maka cucu yatim itu memperoleh
bagian warisan yang sama dengan pamannya,
karena ia menempati kedudukan ayahnya
selaku penerima warisan.®> Hal tersebut

selaras dengan Alquran (QS. An-Nisa [4]:

“ Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h.91.

# Muhammad Azhar, Figh Kontemporer Dalam Pandangan
Aliran Neo Modernisme Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1996), h. 78.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rahman |237

2) tentang kesejahteraan anak-anak yatim
dan kaum fakir pada umumnya.

ELAT LAE N5 Tkl el g
- a7 T SE o eE, 32 . =@
8 &) W5l 1 sl BEE ¥ it

s s>
Artinya: Dan berikanlah kepada anak-anak
yatim (yang sudah balig) harta mereka,
jangan kamu menukar yang baik dengan yang
buruk dan jangan kamu makan harta mereka
bersama hartamu. Sesunggubnya tindakan-
tindakan (menukar dan memakan) itu, adalah
dosa yang besar.

Tentang Riba dan Bunga Bank

Pada tahun 1962, Pemerintah Pakistan
mengajukan rancangan anggaran belanja
kepada Sidang Majlis Nasional, tetapi
rancangan tersebut ditolak karena didasarkan
pada bunga bank yang dipandang oleh para
ulama tidak Islami. Fazlur Rahman—ketika
diminta menelitinya—menyimpulkan,
bahwa sistem ekonomi bisa saja disusun
berdasarkan bank yang bebas dari bunga,
tetapi kondisi Pakistan pada saat itu belum
memungkinkan kontruksi idealis tersebut.
“‘Selama masyarakat kita (Pakistan —pen)
belum direkontruksi berdasarkan pola Islam,
maka merupakan langkah bunub diri bagi
kesejahteraan ekonomi masyarakat dan sistem
finansial negara, bukan bertentangan dengan
spirit dan tujuan Alquran dan sunnah
(Gika) bunga bank dihapuskan.” Larangan
riba Alquran sangat berkaitan dengan pe-
negakan kesejahteraan masyarakat. Tetapi
dari larangan ini, para yuris Islam masa
pertengahan menetapkan bahwa segala jenis
bunga adalah riba dan hukumnya haram.
Hingga sekarang ini mayoritas Muslim
masa berpendapat demikian, walaupun di
dunia modern, peran bank dalam konteks
‘ekonomi pembangunan” sudah sangat

berubah.¥

4 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 180.
4 Ghufron Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hukum Islam,

Penyembelihan Secara Mekanis

Pada tahun 1967, Rahman diminta fatwanya
oleh Komisaris Pakistan di London, mengenai
upaya mendirikan usaha penyembelihan
binatang secara mekanis. Jawaban Rahman
sangat singkat, bahwa tidak ada bahaya-
nya dalam penyembelihan secara mekanis;
maksudnya hukum sembelihan mekanis
tersebut halal.*®

Hal di atas menjadi kontroversi yang
hangat dan melebar, permasalahan wajib
tidaknya penyebutan “basmalah” ketika
menyembelih. Rahman mengirimkan surat
pembelaannya ke harian Pakistan Times dan
dipublikasikan pada tanggal 25 Desember
1967; isinya ia merujuk pandangan mazhab
Syafi'l bahwa dalam situasi tidak ada ke-
curigaan bahwa penyembelihan binatang
akan mendedikasikan sembelihannya kepada
selain Allah, maka penyebutan “basmalah”
ketika menyembelih tidak dibutuhkan.
Berbeda dengan mazhab Hanifi yang
mewajibkan formula tersebut dalam setiap
penyembelihan.®

Antara Zakat dan Pajak

Pada awal 1966, Rahman menyarankan
pemerintah Pakistan lewat Dewan Penaschat
Ideologi Islam, bahwa struktur perpajakan
sebaiknya dirasionalkan dan diefisienkan
dengan menerapkan kembali “zakat” dan
memperluaskan cakupannya kepada sektor
investasi kekayaan, sechingga dapat memotivasi
para pembayar pajak dan meminimalkan
pengelakan pembayaran pajak. Saran Rahman
ini didasarkan pada penafsirannya terhadap
rincian distribusi zakat dalam Q.s. al-Tawbah
[9]: 60, yang menurutnya mencakup seluruh
aktifitas negara.

sy sl JTRA ESAGT L)

- O R R S L T IR D
el B3 g a6 sl @

(Jakarta: PT.Raja Grafindo Perkasa, 1997) Cet. Ke-1, h. 113.

# Ghufron Mas'adi, Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, h. 183.

® Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 99.



238| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

A e Sle 45
Sesunggubnya zakat-zakat itu, hanyalah
untuk orang-orang fakir, orang-orang miskin,
pengurus-pengurus zakat, para mu allaf yang
dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan)
budak, orang-orang yang berhutang, untuk
jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang
dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan
yang diwajibkan Allah, dan Allah Maha
mengetahui lagi Maha Bijaksana.

Oleh karena itu umat Islam perlu
memperbaiki lembaga zakat dengan sistem
pajak, di mana hal ini telah diperkenalkan
dalam konstitusi ke-2 Pakistan 1963, dan
beberapa negara Muslim Timur Tengah
telah membentuk badan-badan pengelolaan

zakat.>®

Hukum Potong Tangan

Para penafsir modern berpendapat, bahwa
frase potong tangan (qathu al-yad) menurut
mereka haruslah dipahami secara metaforis,
yakni dengan mengupayakan agar masyarakat
tidak memungkinkan melakukan pencurian
atau dengan mendorong terciptanya ke-
makmuran masyarakat secara merata.

Secara sosiologi hukum potong tangan
telah eksis pada beberapa suku Arab sebelum
Islam. Dalam hal ini Alquran mengadopsi
praktek tersebut. Dalam praktek pencurian
terkandung dua unsur yakni pengambilan
harta orang lain secara tidak sah dan
pelanggaran terhadap hak-hak kebendaan
seseorang. Karena itulah pencurian tidak saja
dipandang sebagai pelecechan kehormatan.
Dalam masyarakat urban yang sudah maju,
di mana terjadi pergantian nilai-nilai, pen-
curian lebih dipandang sebagai kejahatan
ekonomi; tindakan perampasan aset ekonomi
atau fasilitas secara tidak sah.

*0 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas,
h. 97.

Kesaksian Wanita

Rahman menolak pemahaman ulama
tradisional, bahwa nilai kesaksian wanita
adalah separuh harga kesaksian laki-laki
sebagai hukum yang mutlak dan tidak
dapat diganggu-gugat. Ayat yang menjadi
legitimasi szatement di atas adalah Q.s. al-
Baqarah (2 ]' 282:

2 Tz

JW‘ O d%f u—M OL"‘/‘J J";" u*b')

TN 3 Uiy L of
“Dan persaksikanlah dengan dua orang saksi
dari orang-orang lelaki (di antaramu). jika tak
ada dua orang lelaki, Maka (boleh) seorang
lelaki dan dua orang perempuan dari saksi-
saksi yang kamu ridhai, supaya jika seorang
lupa Maka yang seorang mengingatkannya.”

Ayat ini oleh para ahli hukum dijadikan
sebagai dasar hukum persaksian serta
diterapkan secara harfiah dan ketat. Sehingga
dalam kasus ini diputuskan bahwa dua orang
wanita dinilai sebanding dengan sumpah
seorang lelaki. Padahal gagasan Alquran yang
pokok adalah persamaan dan keadilan.>!

Penutup

Rahman, sebagai intelektual Islam modern,
tidak hanya mengembangkan pemikiran
hukum Islam tetapi juga mengenai aspek
pemikiran Islam yang lainnya: teologi dan
filsafat, namun pemikirannya dibidang
hukum lebih dominan. Ia menjadikan teologi
nasional sebagai pembangun konsep-konsep
metodologinya dan menjadikan filsafat sebagai
media pendorong berpikir kritis sekaligus
sebagai media penghubung kesenjangan
hasil pemikirannya dari ketentuan teks-teks
hukum (Alguran dan sunnah). Dalam visi
filosifisnya, esensi legislasi Alquran terletak
pada ajaran dasar dan prinsip-prinsip umum
yang merupakan tujuan dari nilai-nilai

°! Taufik Adnan Amal dan Syamsu Rizal Panggabean,
Tafsir Kontekstual Alquran; Sebuah Kerangka Konsepsi, (Bandung:
Mizan, 1994), cet. ke-4, h. 25.



Daud Damsyik: Reinterpretasi Sumber Hukum Islam: Kajian Pemikiran Fazlur Rabman |239

moral-sosial Alquran. Kearah inilah konsep
metodologi Rahman mengenai Alquran,
proses pewahyuan, hakikat dan legislasinya.

Krisis Islam modern, baginya, berurat-
akar dalam sikap klasik kaum Muslim yang
sepanjang sejarahnya telah keliru dalam
memandang sumber-sumber Islam sebagai
satu ensiklopedi yang terdiri atas bagian-
bagian yang terisolasi dan terpilah-pilah
karena langkanya pengembangan pemahaman
historis terhadap akal spiritual Islam. Oleh
karena itu, Rahman mengajak kaum Muslim
untuk kembali sekali lagi dengan setepat
mungkin kepada akar-akar spiritual mereka.

Dari hal evaluasinya ini, ia mulai me-
ngelaborasikan dan mensistematisasikan
gagasan-gagasannya, terutama dekade 60-an,
dengan mengasimilasikan berbagai elemen
kedalamnya dan berakhir dalam perumus-
an suatu metodologi tafsir sistematis dan
komprehensif. Dengan metodologi ini-
lah, yang dijadikan sebagai ciri pembeda
antara neo modernismenya dengan gerakan-
gerakan pembaharuan lainnya, Rahman
mengemukakan cetak biru transformasi
Islam secara intelektual ke dalam situasi
konkret dewasa ini; Islam harus menjelma
kembali menjadi suatu kekuatan yang
kreatif dan vital, memainkan perannya
kembali. Apalagi dalam posisinya sebagai
Direktur Lembaga Riset Islam dan Anggota
Dewan Penasehat ldeologi Islam Pakistan
diawal tahun 60-an, ia tertantang untuk
bisa memecahkan problem-problem konkret
yang dihadapi kaum Muslim di negara
Islam Modern itu.

Akan tetapi, sistem pemikiran orisinal ini
memiliki sejumlah konsekuensi dan implikasi
serius terhadap warisan-warisan kesejarahan
Islam. Disamping telah memandulkan peran
tradisi historis atau warisan keagaman Islam,
implikasi pemikiran Rahman terletak pada
asumsi dan pendekatannya yang secara
langsung menggugat tradisi penafsiran
kaum Muslim, maupun di bidang hukum
maupun di bidang lainnya, yang selama ini
mendekati Alquran dan hadis secara terisolasi
dan selektif, serta memperlakukannya sebagai
proof texz atau dalil keagamaam yang berharga

mati. Rahman memang seorang rasionalis
dalam pendekatannya, tetapi sebagaimana
disimpulkan oleh Ahmad Syafi’i Maarif,
ia juga merupakan seorang sarjana yang
sangat Algquran oriented”.

Bagi Rahman kemajuan kaum Muslim
dicapai bukan dengan meninggalkan Islam,
tetapi harus bermula dari tujuan-tujuan atau
nilai-nilai yang diletakan Islam. Memang
Islam yang ditampilkan kentara bercorak
rasional dan kontemporer; namun ia me-
miliki basis yang kokoh dalam akar-akar
spiritual Islam. Tiga bidang utama yang
sering menjadi pergaulan pemikiran Rahman,
ialah: (i) upaya perumusan pandangan
dunia atau teologi yang setia terhadap
matriks Alquran dan dapat dipahami oleh
kaum Muslim kontemporer. (ii) upaya
perumusan etika Alquran yang merupakan
mata rantai penghubung esensial antara
teologi dan hukum. (iii) upaya reformasi
hukum-hukum dan pranata-pranata Islam
modern yang ditarik dari etika Alquran
dengan mempertimbangkan situasi ekologis
masa kini. Pada point ketiga ini tampak
usaha Rahman dalam pembaharuan hukum
Islam, merupakan kelanjutan dari sebuah
proses kesinambungan pemikiran klasik dan
sumbangan pemikiran hukum Islam yang
dilontarkannya.

Rahman terlebih dahulu menandaskan
perlunya dibedakan antara Islam historis
dan Islam normatif. Islam normatif adalah
Islam par excellence, dalam kitab suci dan
Sunnah Nabi sedang Islam historis adalah
sebagaimana dipahami dan dipraktekan kaum
Muslim. Islam historis inilah yang sering
disebut Rahman sebagai tradisi Islam atau
tradisi kaum Muslim yang memungkinkan
dilakukannya revitalisasi.

Bagi Rahman kaitan keduanya (Alquran
dan sunnah nabi) dinamis dan dialektis.
Dalam praktik ijtihad kaum Muslim awal,
kitab suci dan sunnah nabi adalah data
objektif, yang subjektif adalah pemahaman
mereka. Di sini keragaman hasil ijtihad
diakui, keragaman itu kemudian mengkristal
dan memunculkan opinio publica yang secara
sosial diakui ada relevansinya; kristalisasi



240| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

inilah yang disebut [jma’. Dengan metodologi
ijtihad seprti itu Islam jelas mengakui
harkat manusia, konteks lingkungan juga
ditoleransi. Ijma’ juga bukanlah praktek
eratianisasi Islam, dimana suatu otoritas
memaksakan paham kelslaman tertentu.

Dari keseluruhan konsep metodologinya
dapat disimpulkan bahwa tidak ada otoritas
hukum yang bersifat mutlak dan abadi
melainkan prinsip moral-sosial Islam.
Konsep-konsep metodologi ini selanjutnya
dijabarkan secara operasional dalam rumusan
metodis yang terdiri dari dua gerakan:
Pertama, gerakan merumuskan prinsip-
prinsip umum Alquran, dan kedua, adalah
gerakan penerapan prinsip-prinsip umum
tersebut dalam situasi konkret aktual
sekarang ini.

Sedangkan secara keseluruhan, sikap
Rahman terhadap tradisi Islam dapat di-
simpulkan sebagai berikut: Pertama, deskripsi
dan rekonstruksi terhadap sebuah tradisi tidak
pernah cukup baginya. Ia selalu berusaha
untuk masuk kedalam inti pemikiran
yang didiskusikannya; pertama untuk
menjadikannya sebagai miliknya sendiri, dan
kemudian mengekspresikannya ke dalam
rangka melihat relevansinya. Pada dirinya
tidak ada sesuatu yang bebas nilai (value
free) atau tanpa komitmen (ron-commited)
dalam studi tentang tradisi Islam. Kedua,
Rahman selalu berterus terang dengan
apa yang dikemukakannya dalam tradisi
Islam. Ia tidak lari dari kalangan orientalis;
bahkan bergaul disarang mereka, untuk
mengecamkan dengan argumen-argumen
yang juga otoritatif. Rahman juga membela
warisan Islam dari kritik-kritik yang muncul
lantaran kebodohan dan ketidakadilan.
Contoh terbaiknya adalah pembelaannya
terhadap otentisitas sunnah dan hadits dari
serangan beberapa orientalis. Dengan begitu
ia juga menaikan signifikansi tradisi Islam.

Pustaka Acuan

Amal, Taufik Adnan, Islam dan Tantangan
Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum
Fazlur Rahman, Bandung: Mizan, 1990

, dan Syamsu Rizal Panggabean, 7afsir
Kontekstual Alquran: Sebuah Kerangka
Konsepsi, Bandung: Mizan, 1994

Azhar, Muhammad, Figh kontemporer dalam
Pandangan Aliran Neo Modernisme Islam,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996

Djamil, FathuRahman, Filsafar Hukum Islam,
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997

Esack, Farid, Alquran, Liberasi, Pluralisme,
Membebaskan yang TIertindas, terj.
Watung A. Budiman, Bandung: Mizan,
2000

Gibb, H.A.R, Aliran-aliran Modern Dalam
Islam, Jakarta: PT.Raja Grafindo Persada,
1995

Nuruddin, Amiur, fjtihad Umar bin Khattab:
Studi Tentang Perubahan Hukum Dalam
Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 1991.

Fazlur, Rahman, Islamic Methodology in
History, Delhi: Adam Publisher and
Distributors, 1994.

lema Pokok-pokok Alquran,
Bandung: Pustaka, 1983.

_, Islam, Chicago: The University of
Chicago Press, 1979, Second edition.
Atau Fazlur Rahman, Islam, terj.
Bandung: Pustaka, 1984.

__, Membuka Pintu Ijtihad, terj. Anas
Masyuddin, Bandung: Pustaka, 1995.

, Islam and Modernity: Transformation
of an Intellectual Tradition, Chicago:
The University of Chicago Press, 1982.

__, Membuka Pintu Ijtihad, Bandung:
Pustaka, 1995.

______ , Metode dan Alternatif Neo
Modernisme Islam, Bandung; Mizan,
1994.

Jurnal HIMMAH, Neo Modernisme Islam,
No.20, Nov-Des, 1998.

Mas’adi, Ghufron A, Metodologi Pembabaruan
Hukum Islam; Pemikiran Fazlur Rabhman,

Jakarta: PT.Raja Grafindo Perkasa, 1997.

Nasution, Harun, Islam Rasional:
Gagasan dan Pemikiran, Bandung: Mizan,
1996.



