
187

Pendahuluan

Legislasi (taqnîn) hukum Islam dalam bidang 
jinâyah (pidana) menjadi hukum nasional 
Indonesia dinilai tidak semudah dalam pen-
taqnîn-an bidang perdata lainnya seperti 
al-ahwâl al-syakhsyiyyah, dan muâmalah.1 
Padahal kebijakan hukum pemerintah telah 
menjadikan fiqh jinâyah sebagai bahan baku 
pembentukan hukum pidana Indonesia yang 

1 Ibnu Burdah (ed.), Membumikan Hukum Langit: 
Nasionalisasi Hukum Islam dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca 
Reformasi, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), h. 114.

REKONSTRUKSI EPISTEMOLOGI FIQH JINÂYAH 

INDONESIA DAN RELEVANSINYA BAGI 

PEMBANGUNAN HUKUM NASIONAL

Junaidi Abdillah
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Jalan Haji Mundzir, Ciputat, Tangerang, Banten
E-mail: jonet_abd@yahoo.com

 Abstract: Reconstruction of Epistemology Indonesian Fiqh jinayah and Its Relevance for the 
Development of National Law. Transformation of fiqh jinayah into the national criminal legal system 
is still causing a long debate, both in concept and implementation level. Fiqh Jinayah heritage that 
tends to be Arabic centric makes it looks less elegant. As the result, agenda of fiqh jinayah legislation 
reaps some pros and cons. Instead, the application of fiqh jinayah both literally and symbolically also 
carries resistance. Thus, the reconstruction of Indonesian fiqh jinayah methodology is an absolute 
agenda. Therefore, by using the socio-historical approach, this study aims to find new epistemological 
fiqh jinayah construct that is Indonesia minded by revising fiqh jinayah epistemology in the philosophy 
of science discourse.

 Keyword: taqnîn, ushûl al-fiqh, jarîmah

 Abstrak: Rekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya bagi 
Pembangunan Hukum Nasional. Transformasi fiqh jinâyah ke dalam sistem hukum pidana nasional 
masih menimbulkan perdebatan panjang, baik dari tataran konsep maupun implementasi.Warisan 
fiqh jinâyah yang cenderung Arabic centris membuat tampilannya kurang elegan. Alhasil agenda 
tentang legislasi fiqh jinâyah menuai pro dan kontra. Di sisi lain, penerapan fiqh jinâyah secara literal 
dan simbolis juga membawa resistensi. Dengan demikian, maka rekonstruksi metodologi fiqh jinâyah 
Indonesia menjadi agenda mutlak. Karena itu, dengan menggunakan pendekatan sosio-historis 
kajian ini bertujuan menemukan konstruk epistemologi baru yaitu fiqh jinâyah yang berwawasan 
keindonesiaan dengan menelaah epistemologi fiqh jinâyah dalam wacana filsafat ilmu.

 Kata Kunci: taqnîn, ushûl al-fiqh, jarîmah

dapat menggantikan Kitab Undang-undang 
Hukum Pidana (KUHP) yang dipandang 
sudah tidak relevan lagi dengan semangat 
zaman.2 Namun sampai saat ini, cita-cita 

2 Lihat dalam Undang-undang Nomor 10/2004 tentang 
Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Dalam pasal 53 
dinyatakan bahwa masyarakat berhak memberikan masukkan 
secara lisan atau tertulis dalam rangka penyiapan dan pembahasan 
rancangan undang-undang dan rancangan peraturan daerah. 
Hal ini dapat dipahami bahwa sejatinya hukum Islam telah 
diakui sebagai bahan baku bagi pembangunan hukum nasional. 
Jika masyarakat menghendaki, hukum pidana Islam dapat 
diajukan menjadi rancangan Undang-undang dan Peraturan 
Daerah (perda) di Indonesia.



188| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

transformasi dan legislasi fiqh jinâyah Jinâyah 
sebagai pengganti KUHP di Indonesia masih 
sebatas cita-cita.

Dalam konteks inilah muncul problem 
serius yang dirumuskan dalam pertanyaan 
mendasar, bagaimana memahami dan me-
laksanakan fiqh jinâyah sebagai bagian 
hukum Islam dalam konteks keindonesiaan?. 
Dengan kata lain, bagaimana memasukkan 
fiqh jinâyah sebagai bagian dari sistem tata 
hukum nasional bangsa Indonesia? 

Untuk menjawab persoalan di atas tidak 
terlalu mudah karena banyak asumsi yang 
berkembang di masyarakat, baik dari kalangan 
umat Islam sendiri maupun non-Muslim. 
Pertama, dari kalangan umat Islam, terutama 
dari golongan kulturalistik, memandang 
formalisasi hukum Islam (termasuk fiqh 
jinâyah) akan membuka peluang intervensi 
negara terhadap agama. Negara dalam hal ini 
tidak diperkenankan campur tangan, apalagi 
melakukan pembatasan dan mendorong 
wilayah “hukum Islam yang resmi” dan 
“hukum Islam yang tidak resmi”. Terlebih, 
formalisasi hukum Islam yang dikhawatirkan 
akan dijadikan alat penguasa untuk menindas 
umat Islam sendiri.3 

Pada sisi lain, ada sebagian kelompok 
umat Islam yang “bersikukuh” bahwa hukum 
Islam, termasuk fiqh jinâyah, harus menjadi 
bagian dari hukum nasional baik simbol 
maupun substansinya, termasuk sepenuhnya 
mengadopsi bentuk-bentuk hukuman yang 
secara literal tercantum dalam Alquran.4 
Sebab dengan formalisasi tersebut, hukum 
Islam dapat berjalan efektif, bersifat memaksa 
dan mempunyai kekuatan hukum. 

Kedua, kekhawatiran umat non-Muslim 
jika fiqh jinâyah diadopsi menjadi hukum 

3 Selengkapnya baca dalam buku karya Abdul Ghofur, 
Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia: Studi atas 
Pemikiran Gus Dur, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 28.

4 Saiful Mujani, Muslim Demokrat: Islam, Budaya Demokrasi 
dan Partisipasi Politik di Indonesia Pasca Orde Baru, (Jakarta: 
Gramedia, 2007), h. 26-27.

nasional. Ketakutan mereka bisa dimaklumi, 
sebab jika bentuk-bentuk hukum dalam 
fiqh jinâyah diadaptasi dan diterapkan 
sepenuhnya, maka akan banyak dijumpai 
orang yang dipotong tangannya, atau orang 
yang dirajam hingga meninggal karena 
terbukti berzina. 

Dari uraian di atas, tampak jelas bahwa 
untuk melakukan formalisasi fiqh jinâyah 
sebagai hukum nasional di Indonesia, 
bukanlah persoalan yang mudah. Hal ini 
disebabkan beberapa hal. Pertama, realitas 
bangsa Indonesia yang plural harus di-
pertimbangkan. Kedua, pembenahan dari 
aspek konsepsi, strategi dan metode pe-
rumusan fiqh jinâyah, sehingga hukum 
Islam yang dihasilkan, meminjam istilah 
Roscuo Pound, tidak bertentangan dengan 
kesadaran hukum masyarakat Indonesia dan 
kompotebel dengan karakteristik tatanan 
hukum nasional yang didambakan. 

Berangkat dari realitas di atas, maka 
agenda yang paling mendesak untuk dilakukan 
adalah membongkar dan merajut kembali 
bangunan fiqh jinâyah. Disadari bahwa 
bentuk-bentuk hukum fiqh jinâyah selama 
ini sarat dengan tradisi hukum adat Arab 
pra-Islam. Karenanya untuk mempertemukan 
fiqh jinâyah dan hukum nasional adalah 
mengkaji aspek epistemologi fiqh jinâyah 
Indonesia itu sendiri. Karenanya, tulisan 
ini fokus dengan objek epistemologi.5 Sebab 
epistemologi merupakan bagian dari filsafat 
ilmu yang menjadi pijakan awal penentuan 
asal muasal hukum. Singkatnya, sesuai 
fungsinya epistemologi sebagai science of 

5 Epistemologi adalah salah satu dari tiga tiang penyangga 
yang dibahas dalam filsafat ilmu. Dua lainnya yaitu ontologi 
dan aksiologi. Ontologi menyangkut tentang hakikat apa yang 
dikaji atau “science of being qua”. Sedangkan epistemologi adalah 
bagaimana cara ilmu pengetahuan melakukan pengkajian 
dan menyusun tubuh pengetahuannya, atau studi filsafat 
yang membahas ruang lingkup dan batas-batas pengetahuan. 
Sementara aksiologi adalah untuk apa ilmu yang telah tersusun 
tersebut dipergunakan, atau lazim dikenal dengan “theory of 
value”. Lihat Dagobert D. Runes, Dictionary of Philosophy, 
(Toronto, New Jersey: Littlefield Adam & Co, 1976), h. 32.



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |189

knowledge dan ilmu yang paling menentukan 
corak dan karakteristik konstruksi sebuah 
ilmu pengetahuan (baca: hukum). Dengan 
membedah aspek ini, penulis berharap 
menemukan model integrasi fiqh jinâyah 
ke dalam sistem hukum nasional. 

Epistemologi dalam Bingkai 

Ushûl al-Fiqh

Epistemologi merupakan bagian dari kajian 
filsafat.6 Bahkan Amin Abdullah me-
mandang bahwa epistemologi merupakan 
salah satu cabang dari filsafat ilmu yang 
memperbincangkan “pengetahuan”. Hal ini 
didasarkan bahwa perbincangan epistemologi 
tidak dapat meninggalkan persoalan-per-
soalan yang terkait dengan sumber ilmu 
pengetahuan dan beberapa teori tentang 
kebenaran.7

Para ahli filsafat ilmu menyatakan 
bahwa dalam kajian epistemologi, paling 
tidak ada tiga problema umum yang menjadi 
kajian didalamnya. Yaitu persoalan hakikat 
pe ngetahuan, validitas kebenaran serta 
sumber dan metode untuk memperoleh 
pengetahuan.8 Dengan demikian tiga 
problem ini akan dibedah dalam tulisan 
ini terutama epistemologi fiqh jinâyah.

Dengan demikian, jika pengertian 
epistemologi tersebut dikaitkan dengan fiqh 
jinâyah Indonesia, maka epistemologi hukum 
pidana Islam mengacu pada kajian tentang 
hakikat, validitas sumber dan metode serta 

6 Hal ini dimaknai sebagai bagian filsafat yang dengan 
sengaja berusaha menjalankan refleksi atas pengetahuan manusia 
itu disebut “epistemologi”, atau ajaran tentang pengetahuan. 
Lihat selengkapnya Jacques Veuger MSF, Epistemologi, 
(Yogyakarta: Fakultas Filsafat Gadjah Mada, 1970), h. 1.

7 M. Amin Abdullah, Dimensi Epistemologi-Metodologis 
Pendidikan Islam, dalam Jurnal Filsafat, XXI, (Yogyakarta: 
Fakultas Filsafat Universitas Gadjah Mada, 1995) h. 9. 
Bandingkan dengan Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa 
Agama; Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina, 
1996), h. 208. Bandingkan pula dengan Miska Muhammad 
Amin, Epistemologi Islam, Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam, 
(Jakarta: UI-Press, 1983), h. 2.

8 Harold H. Titus et.al., Persoalan-persoalan Filsafat, terj. 
M. Rasjidi, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984) h. 187-188.

struktur pengetahuan menjadi kerangka pikir 
dan landasan terbentuknya fiqh berwawasan 
keindonesiaan.

Terkait dengan problema epistemologi 
dan fiqh jinâyah itu sendiri, dalam hal ini 
Mohammed Arkoun menegaskan bahwa 
dalam khazanah keilmuan keislaman 
tradisional, yang dimaksud dengan 
epistemologi dalam hukum pidana Islam 
adalah disiplin ilmu ushûl al-fiqh atau yang 
dikenal dengan teori hukum Islam.9 Ushûl 
al-fiqh merupakan metodologi terpenting 
yang ditemukan oleh dunia pemikiran Islam 
dan tidak dimiliki umat lainnya.10

Kedudukan ushûl al-fiqh sebagai epis-
temologi hukum pidana Islam (jinâyah) 
bersifat mutlak. Sebab disiplin inilah yang 
mempunyai kaidah-kaidah dasar yang harus 
diperhatikan dalam merumuskan hukum 
Islam. Selain itu, ushûl al-fiqh juga dinilai 
sebagai metodologi penetapan hukum. 
Sebagai sebuah epistemologi, ushûl al-
fiqh sudah layak dan memadai. Pasalnya, 
bahwa ushûl al-fiqh di dalamnya memuat 
kriteria-kriteria yang dibutuhkan bagi sebuah 
epistemologi: hakikat, sumber dan metode 
serta validitas yang kesemuanya telah teruji 
dalam pembentukan hukum Islam dari 
waktu ke waktu. Dalam beberapa literatur 
juga disepakati bahwa ushûl al-fiqh sangat 
identik dengan metodologi hukum Islam. 

Permasalahannya sekarang, dalam pan-
dangan pemikir Muslim kontemporer, dalam 
rentang ratusan tahun keilmuan hukum 
Islam dunia (termasuk Indonesia), kajian 
metodologi hukum Islam (ushûl al-fiqh) 
banyak diwarisi dan didominasi kitab-
kitab ushûl al-fiqh karya al-Syâfi’i dan 

9 Mohammed Arkoun, The Concept of Authority in 
Islamic Thought, dalam Klaus Ferdinand and Mehdi Mozaffari 
(ed.), “Islam: State and Society, (London: Curzon Press, 1998), 
h. 62.

10 M. Amin Abdullah, “Paradigma Alternatif Pengembangan 
Ushûl al-Fiqh dan Dampaknya pada Fiqh Kontemporer”, dalam 
AiNûr Rofiq (ed.), Mazhab Yogya: Menggagas Paradigma Ushûl al-
Fiqh Kontemporer, (Yogyakarta: ar-Ruzz, 2002), h. 117.



190| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

pengikutnya.11 Ahmad Rofiq juga menilai 
bahwa muatan kitab-kitab ushûl al-fiqh, 
terutama kitab-kitab ushûl al-fiqh Syâfi’iyyah, 
langka dan jarang dijumpai bahasan yang 
membicarakan metodologi hukum Islam 
semisal istihsân, istishlâh dan sâdd al-dzarî’ah. 
Kajian-kajiannya lebih banyak metode 
analogi (qiyâs) selain sumber Alquran, 
Sunnah dan Ijma’. Pembicaraan tentang 
tema ijtihad dalam kitab-kitab tersebut dapat 
dibenarkan sepanjang dalam frame qiyâs.12 

Padahal dalam kurun waktu sekian abad 
kemudian, pengikut al-Syâfi’i, yakni al-Ghazâli 
mengkritik tajam metode qiyâs dengan 
mengatakan, “man qâla anna al-qiyâsa wa al-
ijtihâda lafdzâni faqad khatha’” (barang siapa 
yang mengatakan bahwa qiyas dan ijtihad 
adalah dua kata yang sama, maka ia telah 
melakukan kesalahan).13 Tidak mengherankan 
jika kemudian para pemikir kontemporer 
semisal Hasan al-Turâbi, Muhammad 
‘Abid al-Jâbiri, Hassan Hanâfi, Mohammed 
Arkoun dan lainnya memandang urgen perlu 
dilakukannya rekonstruksi ilmu ushûl al-fiqh 
dan dikembangkan sesuai kebutuhan zaman.

Dalam konteks Indonesia, pemikiran 
hukum Islam, termasuk bidang jinâyah, 
disinyalir masih banyak diwarnai pemikiran 
bernuansa Arab dan Timur Tengah yang 
sejatinya dalam beberapa hal tidak relevan 
dengan kesadaran hukum masyarakat 
Indonesia yang telah melembaga dalam 
hukum adat. Akibatnya, ada bagian-bagian 
tertentu dari hukum Islam yang kurang 
mendapat sambutan hangat dari masyarakat 
Indonesia.14 Dalam bidang fiqh jinâyah, dapat 
disaksikan bahwa hukum potong tangan 

11 Martin Van Bruinessan, Kitab Kuning, Pesantren dan 
Tarekat, (Bandung: Mizan, 1995), h. 112-124.

12 Ahmad Rofiq, Kritik Metodologi Hukum Islam 
Indonesia, dalam Anang Haris Himawan (ed.), “Epistemologi 
Syara”, (Semarang: IAIN Walisongo Press, 1998), h. 100-103.

13 Abû Hamid al-Ghazali, al-Mushtasyfa min ‘Ilmi al-
Ushûl, (Bayrut: Dar al-Fikr, t.t.) h. 229.

14 Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Syari’at Islam 
Menjawab Tantangan Zaman, (Jakarta: Bulan Bintang, 1966), 
h. 41-42.

bagi pencuri, kesaksian kaum perempuan 
tidak dapat menjadi bukti dalam perkara-
perkara pidana, kaum laki-laki lebih tinggi 
tingkatannya dari pada perempuan dan 
lain-lainya. Bentuk-bentuk hukuman pidana 
tersebut, menurut Munawwir Sjadzali, adalah 
hukuman bernuansa Arab.15 Realitas inilah 
yang mendorong perlu dilakukannnya 
rekonstruksi fikih yang berwawasan ke-
indonesiaan.16 Produk-produk hukum di atas 
merupakan hasil dari konstruksi epistemologi 
era klasik dan skolastik.17 

Secercah harapan muncul pada abad 
ke-14 M dengan gagasan al-Syâtibi dengan 
maqâshid al-syari’ah nya. Namun sayang, 
gagasan ini lahir ketika umat Islam dalam era 
kemunduran dan dalam tradisi keterpakuan 
teks. Sehingga teori mashlahah Syâtibi, kendati 
mempunyai potensi besar untuk melakukan 
sistematisasi aturan-aturan syariah, tidak 
dikembangkan dan diimplementasikan oleh 
sarjana-sarjana Muslim setelahnya. Bahkan 
nyaris hilang dan ditemukan kembali oleh 
Muhammad Abduh dan Muhammad ibnu 
‘Asyur lebih dari satu abad kemudian.18 Sejak 
berakhirnya era Syâtibi, kajian ushûl al-fiqh 
mengalami degadrasi luar biasa terutama 
pada aspek subastansi dan metodologi. 
Baru pada abad ke-18 M sampai saat ini 
bermunculan para pemikir yang berkesadaran 

15 Munawwir Sjadzali, Ijtihad Kemanusiaan, (Jakarta: 
Paramadina, 1997), h. 4-26. Lihat juga Syafiq Hasyim, Hal-
hal yang Tak Terpikirkan Tentang Isu-isu Keperempuanan dalam 
Islam: Sebuah Dokumentasi, (Bandung: Mizan, 2001) h. 197. 
Bandingkan juga dengan tesis Abdullahi Ahmed al-Na’im dalam 
Islam dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syari’ah, 
terj. Sri Murniati (Bandung: Mizan, 2007) h. 46-50.

16 Ide ini banyak digagas oleh banyal tokoh seperti KH. 
Hasbi ash-Shiddieqy, Hazairin, KH. Ibrahim Hossein, KH. ‘Ali 
Yafie, Qodry A. ‘Azizy, KH. Sahal Mahfudl dan lainnya.

17 Diketahui bahwa pada awal abad ke-7 H, kajian-kajian 
metodologi ushûl al-fiqh masih berbasis pada literalisme dalam 
menginterpretasikan ayat-ayat, dan qiyâs dalam hal ini masih 
menjadi prosedur utama untuk memperluas hukum-hukum 
syariah ketika berhadapan dengan realitas. Metode demikian 
menurut al-Jâbiri mengandung kelemahan dan kekurangan. 
Sebab, dengan hanya mengandalkan metode qiyâs, umat Islam 
dipaksa membayangkan masa sekarang dengan masa Imam 
Syâfi’i yang secara historis telah jauh berbeda kondisinya.

18 Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif, terj. Imam 
Khoiri, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 143.



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |191

untuk merekonstruksi metodologi hukum 
Islam. Ada sederet nama diantaranya Fazlur 
Rahman, Muhammad al-Na’im, Muhammed 
Arkoun, dan Syahrûr. Pada era inilah 
konstruksi dan sistematika serta bangunan 
metodologi hukum Islam (ushûl al-fiqh) yang 
selama ini ada dipertanyakan lagi. 

Berangkat dari elaborasi di atas, penulis 
berusaha memamparkan epistemologi fiqh 
jinâyah dari klasik hingga kontemporer. Hal 
ini dilakukan dalam rangka menemukan 
konstruksi bangunan hukum pidana Islam 
Indonesia yang sesuai dengan kebutuhan 
zaman. Berikut ini dikupas tiga aspek dalam 
wacana epistemologi. 

Fiqh Jinâyah: Aspek Sosio-historis

Alquran dan Sunnah tidaklah turun dan 
lahir pada ruang yang kosong dan hampa. 
Artinya, pada saat Nabi menyampaikan 
risalah kenabiannya, dunia Arab pra-Islam 
sudah penuh dengan tradisi dan kebudayaan. 
Dalam bidang hukum Arab pra-Islam, 
Sayyid ‘Abd al-Majid sebagaimana dikutip 
Paydar, menggambarkan bahwa telah terjadi 
pengadopsian hukum Islam terhadap hukum 
Arab.19 

Ruang lingkup kajian fiqh Jinâyah yang 
mencakup berbagai aspek,20 sementara dalam 
hal jarîmah terbagi dalam tiga hal yakni 

19 Sebagaimana dalam ungkapannya bahwa Bangsa 
Arab memiliki hukum sendiri yang mereka praktikkan dalam 
kehidupan sehari-hari. Islam mengakui beberapa dari hukum 
adat tersebut dan menghapus sebagian yang lain. Mereka 
menghindari perkawinan dengan ibu-ibu serta anak-anak 
mereka, dan hal ini diakui Islam. Sedangkan menikahi janda-
janda dari ayah mereka yang dianggap oleh Islam sulit dipahami 
dihapus oleh Nabi. Praktik hukuman potong tangan karena 
seorang pencuri juga mendapat dukungan dan dilegitimasi 
oleh Islam. Lihat Manouchehr Paydar, Legitimasi Negara Islam: 
Problem Otoritas Syari’ah dan Politik Penguasa, terj. M. Maufur 
el-Khoiri, (Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003), h. 133.

20 Pencurian, perzinaan, menuduh orang berbuat zina 
(al-qadzaf), mengonsumsi barang yang memabukkan (khamr), 
membunuh atau melukai, mencuri, merusak harta orang lain, 
dan jarîmah (melakukan kekacauan dan semacamnya berkaitan 
dengan hukum kepidanaan)

qishâsh21 atau diyat,22 jarîmah hudûd, dan 
jarîmah ta’zîr.23 Bentuk hukuman yang 
diterapkan bagi pelaku pidana dikategorikan 
dalam dua bentuk yaitu hudûd,24 dan 
ta’zîr.25 Dalam kasus qishâsh dan diyat, 
para ulama berbeda pendapat. Ada yang 
memandang qishâsh dan diyat masuk dalam 
kategori hudûd. Namun mayoritas ulama 
berpandangan keduanya tidak termasuk 
hudûd.26 Ada satu bentuk hukuman lagi 
selain hudûd dan ta’zîr yakni kifarat.27

21 Qishâsh terkait dengan pembunuhan dan pencederaan 
anggota badan yang pelakunya diancam dengan tindakan yang 
sama, lihat Q.s al-Baqarah [2]: 178, Q.s. al-Mâidah [5]: 45, Q.s. 
al-Nisa [4]: 92. Ayat-ayat tersebut berbicara tentang qishâsh dan 
diyat.

22 Sementara diyat adalah ganti rugi (denda) bagi pelaku 
tindak pidana ketika qishâsh tidak jadi dilaksanakan karena 
pemaafan dan bagi pembunuh semi sengaja dan tidak sengaja.

23 Juhaya S. Praja, Teori Hukum dan Aplikasinya, 
(Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 233.

24 Hudûd adalah segala bentuk hukuman yang telah di-
tentukan oleh Alquran dan Sunnah. Semisal had zina. Dalam 
Islam, had zina ada tiga bentuk hukuman yang diancamkan 
yaitu hukum jilid (cambuk), pengasingan (taghrib) bagi mereka 
yang ghairu muhshan (pezina yang belum menikah) dan rajam 
bagi pezina yang sudah menikah, lihat Q.s al-Nûr [24]: 2. 
Had qadzaf yakni hukuman (had) bagi qadzaf adalah didera 
delapan puluh kali dan kesaksiannya ditolak selama hidup, 
lihat Q.s. al-Nûr [24]: 4. Had sariqah (pencurian), jelas dengan 
potongan tangan, lihat Q.s. al-Mâidah [4]: 38. Had hirabah 
(perampokan), dengan empat bentuk yaitu: (1) hukuman mati, 
(2) hukuman mati dengan penyaliban, (3) potong tangan dan 
kaki, dan (4) pengusiran (al-nafyu). Hukuman ini disesuaikan 
dengan kualitas kejahatan pelaku pidana, lihat Q.s. al-Mâidah 
[4]: 33. Dan yang terakhir had riddah (murtad) dan had baghyu 
(pemberontak).

25 Sedangkan ta’zîr adalah bentuk hukuman yang tidak 
ditentukan bentuknya oleh Alquran dan Sunnah. Ta’zîr adalah 
hukuman yang bersifat pendidikan (ta’dîb) terhadap perbuatan 
dosa atau kemaksiatan yang tidak diancamkan dengan had 
dan kifârat. Dengan kata lain, setiap perbuatan maksiat yang 
hukumannya berupa kifârat atau hudûd yang sudah ditetapkan 
dalam Alquran dan Hadis diancam dengan hukuman ta’zîr . 
Berbeda dengan ketiga jenis hukuman yang lain, penentuan 
bentuk dan kadar hukuman jenis ta’zîr diserahkan pada ke-
bijakan pemegang kekuasaan (ulîl amri). Lihat Ahsin Sakho 
Muhammad (ed.), Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, (Jakarta: 
PT Kharisma Ilmu, 2008), h. 90-91.

26 Ahmad Djazuli, Fiqh Jinayah, (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2000), h. 10-14.

27 Sedangkan kifârat adalah hukuman tertentu yang di-
ancamkan terhadap pelanggaran (maksiat) tertentu atau terhadap 
pembunuhan tak sengaja dengan tujuan menghapuskan dosa 
pelakunya. Bentuk-bentuk hukuman ini serta pelanggaran dan 
ancaman hukumannya telah ditetapkan dalam nas. Bentuk 
hukuman jenis kifârat ada tiga macam: (a) memerdekakan 
hamba sahaya; (b) berpuasa; (c) memberi santunan kepada orang 
miskin berupa makanan dan pakaian. Adapun pelanggaran yang 
diancam dengan kifârat adalah: (a) pembunuhan tak sengaja; 



192| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Menariknya, jika ditelisik lebih dalam 
ayat-ayat yang berkaitan dengan fiqh 
jinâyah hampir semuanya diturunkan dan 
dilatarbelakangi oleh asbab al-nuzûl. Ini 
mengindikasikan bahwa ada pergulatan 
dan pergumulan antara Alquran dengan 
budaya sosial masyarakat Arab pra Islam. 
Ini juga mengisyaratkan bahwa Alquran 
kendati merupakan firman Allah, tidak bisa 
dilepaskan dari konstruk dialektika budaya 
sosial masyarakat Arab saat itu.

Penulis tidak bermaksud mengurai 
satu persatu formula hukuman fiqh jinâyah 
tersebut. Tetapi lebih mempertajam aspek 
sosio-historis dalam ketentuan hukuman 
tersebut. Diakui, konstruk hukuman di atas 
banyak diwarnai oleh tradisi dan hukum 
adat Arab pra-Islam. Ternyata, aturan-aturan 
hukum pidana yang terdapat dalam Alquran 
muatan materinya berangkat dari realitas 
masyarakat yang sudah ada. 

Hukum Islam, termasuk fiqh jinâyah, 
sebagai sebuah studi tidak bisa dilepaskan 
secara total dengan latar belakang sejarahnya. 
Hukum Arab pra-Islam, hukum adat yang 
bersifat kesukuan dan primitif mengatur 
kehidupan, sistem sosial dan nilai-nilai moral 
masyarakat Arab, merupakan seperangkat 
hukum yang bersifat konservatif dan statis 
dan juga warisan dari generasi ke generasi.28 
Kendati Islam diyakini sebagai pembawa 
ajaran baru yang berbeda dengan ajaran 
nenek moyang bangsa Arab, namun hal itu 
tidak mengarah pada perubahan secara total 
terhadap tradisi yang berlaku sebelumnya.29 
Meskipun Islam mampu mengubah cara 
hidup Arab secara drastis, tetapi tetap 
mengakomodir elemen-elemen konservatif 
yang sangat dipegang teguh oleh masyarakat 

(b) bersenggama suami isteri pada siang hari bulan Ramadan; 
(c) pelanggaran sumpah; (d) menyetubuhi isteri yang telah di-
dzihar; dan (e) pelanggaran terhadap ihrâm pada ibadah haji.

28 Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam, 
terj. Kuswanto, (Yogyakarta: Tarawang Press, 2002), h. 17.

29 Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam, 
h. 18.

Arab dari generasi ke generasi. 

Dalam titik inilah menarik mencermati 
pandangan al-Naim terkait hakikat hukum 
Islam. Bahwa (1) hukum Islam itu bukanlah 
Islam itu sendiri. Melainkan hanya hasil 
interpretasi para yuris terhadap sumber-
sumber utama ajaran Islam; (2) apa 
yang dianggap sebagai hukum Islam itu 
merupakan produk pemahaman manusia 
tentang sumber-sumber Islam dalam konteks 
sejarah abad ke-7 sampai abad ke-9. Selama 
periode tersebut, menurut al-Na’îm, para 
ahli hukum Islam telah menafsirkan Alquran 
dan sumber-sumber lain dalam rangka 
mengembangkan suatu sistem syariah yang 
komprehensif dan koheren sebagai petunjuk 
bagi kaum Muslimin.30

Elaborasi di atas akhirnya semakin 
mengantarkan penulis ke arah perbincangan 
epistemologi fiqh jinâyah. Bahwa epistemologi 
adalah aspek yang dipandang paling 
krusial dalam menemukan kerangka pikir 
dalam konteks konstruk fiqh jinâyah yang 
bewawasan keindonesiaan. Berikut ini akan 
dianalisis aspek-aspek epistemologi.

a. Hakikat Fiqh Jinâyah

Terkait diskursus hakikat hukum Islam sampai 
saat ini para pemikir hukum Islam berbeda 
pandangan. Perdebatan tersebut berputar 
pada wilayah asal-muasal hukum Islam lahir. 
Banyak teoritisi yang memandang bahwa 
hakikat hukum Islam adalah hukum yang 
azali dan abadi karena bersumber dari kalam 
Allah yang qadîm. Tidak mengherankan, 
jika Majid Khuddari menyimpulkan bahwa 
keberadaan hukum Islam sebagai hukum 
ketuhanan (divine law).31 

30 Lihat selengkapnya Abdullahi Ahmed al-Na’îm, 
Dekonstruksi Syari’ah: Wacana Kebebasan Sipil, HAM dan 
Hubungan Internasional dalam Islam (Towards an Islamic 
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International 
Law), terj. Ahmad Suaedi dan Amiruddin Arrani, (Yogyakarta: 
LkiS 1994), bab 4 dan bab 7.

31 Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam, 



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |193

Mainstream demikian diperkuat oleh 
para tokoh ushûl al-fiqh yang menyatakan 
bahwa hukum Islam (syari’ah) tidak di-
ciptakan, melainkan ditemukan dan dikenali 
melalui tanda-tanda hukum: al-amarah, al-
‘alamah dan al-dalil yang diberikan oleh 
pembuat hukum (syâri’). Al-Qarafi misalnya, 
menyatakan bahwa hukum syar’i adalah 
sapaan Ilahi yang qadîm dan ditujukan 
pada perbuatan mukallaf yang berisi 
tuntutan, perkenaan dan pilihan.32 Demikian 
halnya dengan al-Râzi, dalam al-Mahshûl 
mengungkapkan bahwa perbuatan manusia 
adalah jadîd sedang hukum bersifat qadîm 
karena ia merupakan firman Allah dan firman 
tersebut merupakan sesuatu yang qadîm.33 
Dengan demikian fungsi mujtahid hanya 
sebatas mudzhir (menyatakan, mengeluarkan 
hukum) dan bukan sebagai mutsbit (penetap 
hukum).

Pandangan-pandangan tentang hakikat 
hukum di atas sangat kental dengan dimensi 
transenden. Paradigma semacam inilah yang 
kemudian banyak dikritik oleh pemikir 
ushûl al-fiqh saat ini. Adalah Muhammad 
Thahir Azhari yang secara tegas menyatakan 
bahwa pandangan hakikat hukum Islam 
yang demikian mencerminkan fakta sejarah 
yang sebenarnya. Lebih lanjut, menurut 
Azhari, pandangan demikian secara tidak 
langsung menafikan peran serta akal 
manusia sebagai legislator.34 Kritik tajam 
terkait paradigma fikih yang cenderung 
divine law juga diusung oleh Muhammad 
‘Abid al-Jâbiri yang menyatakan bahwa 
aspek historis-sosiologis hukum Islam tidak 
boleh diabaikan. Sebab, dengan mengetahui 
aspek inilah manusia akan terbantu dalam 

h. 20.
32 Al-Qarafi, Syarah Tanqih al-Fushûl fi Ikhtishâr al-Mahsûl 

fi al-Ushûl, (Kairo: Dâr al-Fikr, 1973), h. 68.
33 Al-Razi, al-Mahshûl fi ‘Ulûm Ushûl al-Fiqh, Juz I, 

(Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988), h. 17.
34 Muhammad Tahir Azhari, Negara Hukum: Suatu Studi 

Tentang Prinsip-prinsipnya Dilihat dari Segi Hukum Islam, 
Implementasinya pada Periode Madinah dan Masa Kini, (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1992), h. 45-47.

memahami ayat-ayat hukum. Singkatnya, 
dalam pandangan al-Jâbiri, fikih Islam 
dibangun di atas tiga pilar: (1) penghapusan 
(naskh); (2) sebab-sebab turunnya ayat 
(asbâb al-nuzûl) dan (3) tujuan-tujuan 
syariat (maqâshid al-syarî’ah). Ketiganya 
saling berkelindan terkait aspek sosiologis-
historis hukum Islam. Tegasnya, kendati fiqh 
jinâyah dipahami sebagai hukum ketuhanan, 
tidak berarti meninggalkan keunikan dan 
kekhasan tempat, kondisi sosial, budaya di 
mana Alquran diturunkan.35

Lebih lanjut, menurut Mohammed 
Arkoun, sebagaimana dikutip oleh Supena, 
menyatakan bahwa terlalu banyak problem 
yang akan dihadapi umat Islam jika hukum 
Islam masih menggunakan pendekatan 
revelation centris yang cenderung melepaskan 
wahyu dari konteks historisnya. Atas dasar 
inilah Arkoun menggagas pendekatan theo-
antropologi wahyu. Yaitu wahyu yang terkait 
dengan sejarah dan sejarah yang terbingkai 
dalam wahyu. Karenanya, kemudian Arkoun 
menyarankan perlunya pendekatan historis-
sosiologis dan linguistik dalam memaknai 
wahyu dan teks-teks fikih yang tersebar 
sepanjang era klasik dan skolastik untuk 
membantu memahami fakta Qur’ani (al-
dzâhiriyyah al-Qur’âniyyah).36

Dengan demikian, penulis mengambil 
kesimpulan bahwa sejatinya aturan-aturan 
hukum Islam, termasuk di dalamnya fiqh 
jinâyah, materi dan bentuknya banyak 
berangkat dari realitas masyarakat yang sudah 
ada.37 Namun demikian, mempertentangkan 

35 Muhammad ‘Abid al-Jâbiri, Agama, Negara dan 
Penerapan Syari’ah, terj. Mujiburrahman, judul asli al-Dîn wa 
Daulah wa Tathbîq al-Syarî’ah, (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 
2001), h. 36.

36 Ilyas Supena dan Muhammad Fauzi, Dekonstruksi dan 
Rekonstruksi Hukum Islam (Yogyakarta: Gama Media, 2002), 
h. 150.

37 Jika dilihat dari aspek sejarah sosial, ajaran fiqh jinâyah 
yang dibawa Nabi dapat digolongkan menjadi dua kategori. 
Pertama, ajaran yang berupa seperangkat aturan-aturan, 
kebiasaan-kebiasaan dan nilai-nilai yang diperkenalkan kepada 
bangsa Arab dan tidak mempunyai akar dalam hukum adat 
bangsa Arab. Ajaran ini dikenal dengan hukum ta’sîsi atau 



194| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

dan mengantagoniskan antara hakikat hukum 
Islam yang bersifat divine law (buatan 
Tuhan) dan man made law (buatan manusia) 
bukanlah sesuatu yang bijak. Integrasi 
keduanya merupakan sebuah keniscayaan. 
Tentunya, model integrasi dan harmonisasi 
keduanya dimaknai bahwa aspek-aspek yang 
diintegrasikan tidak bertentangan dengan 
sifat dasar hukum Islam yang berorientasi 
keagamaan. Kendati aplikasinya tidak 
mudah, namun idealitasnya harus dicapai. 
Sebab, jika hukum Islam hanya dimaknai 
produk keilahian an sich, maka sulit rasa-
nya transformasi fiqh jinâyah menjadi 
hukum nasional terjadi. Dengan demikian 
menggeser paradigma hakikat hukum Islam 
dari revelation centris (produk Tuhan semata) 
saatnya dirubah menjadi man made centris 
(hukum yang dihasilkan oleh hasil pikir 
atau akal manusia).

Akhirnya, penulis menyatakan bahwa 
hakikat hukum Islam dalam konteks Indonesia 
harus berbeda dengan pandangan pemikir 
klasik. Tegasnya, epistemologi fiqh jinâyah 
Indonesia mengambil posisi untuk memahami 
hukum Islam tidak hanya semata-mata berasal 
dari Tuhan, akan tetapi hukum Islam harus 
mampu memberikan jaminan tercapainya 
maqâshid al-syarî’ah dan kemaslahatan umat. 
Dengan kata lain, jika fiqh jinâyah tidak 
mampu merealisasikan maqâshid al-syarî’ah, 
kendati diistinbathkan, dari sumber-sumber 
Islam, tidaklah layak untuk disebut hukum 
Islam. Sebaliknya, kendati tidak lahir dari 
rahim sumber utama hukum Islam, namun 
mampu mengawal dan mewujudkan ke-
maslahatan umat, maka yang demikian 
laik dikategorikan hukum Islam. Dengan 
demikian, epistemologi fiqh jinâyah Indonesia 

hukum-hukum yang dibentuk tanpa adanya preseden terlebih 
dahulu. Kedua, berupa seperangkat aturan-aturan yang diadopsi 
dan diambil dari kebiasaan bangsa Arab pra-Islam yang dikenal 
dengan hukum emzai atau hukum-hukum yang sebelumnya 
eksis dan kemudian dibenarkan oleh Nabi Muhammad Saw. 
Lihat Manouchehr Paydar, Legitimasi Negara Islam: Problem 
Otoritas Syari’ah dan Politik Penguasa, terj. M. Maufur el-Khoiri, 
(Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003), h. 132.

mendukung desimbolisasi, deliteralisasi dan 
objektivikasi fiqh jinâyah sepanjang keadaan 
dan kondisi menuntut pendekatan-pendekatan 
tersebut harus diterapkan. 

b. Sumber dan Metode 

Pada era klasik-skolastik diskursus terkait 
sumber-sumber hukum Islam masih berkutat 
pada dua main stream besar. Pertama, yang 
lazim dikenal dengan teori subjektivisme 
teistik.38 Kedua, teori objektivisme rasionalistik.39 

Dari dua teori di atas, tampaknya 
epistemologi hukum Islam pada era 
klasik-skolastik lebih didominasi oleh teori 
subjektivisme teistik. Di mana wahyu adalah 
penentu sebuah hukum. Hujjatullah al-
Ghazâli misalnya, dalam kitab al-Manhûl 
menegaskan bahwa ‘aql manusia hanya sebatas 
far’u yang harus senantiasa tunduk pada yang 
ashl dalam hal ini adalah wahyu. Bahkan 
posisi mujtahid hanya sebagai “penemu” 
bukan “pembuat” dan yang harus menjadi 
sumber hukum (mutsmirah) harus dalil naql. 
Paradigma ini juga dijumpai dalam karyanya 
yang berjudul al-Mushtasyfa yang tetap 
memposisikan akal di bawah bayang-bayang 
naql.40 Senada dengan al-Ghazâli, al-Syâtibi 
yang juga dikenal dengan gaya literalisme 
juga memandang bahwa sumber hukum 
tetaplah naql (wahyu). Akal manusia hanya 
bersifat konfirmasi atas petunjuk wahyu.

38 Teori ini menyatakan bahwa hukum Islam merupakan 
entitas Ilahiyah, tunduk kepada wahyu dan hanya diketahui 
oleh wahyu yang dibakukan dalam teks-teks yang direkam 
oleh Nabi berupa Alquran dan Sunnah. Teks-teks inilah yang 
kemudian disebut dalil dan sumber hukum. Sebab itu, semua 
analisis hukum terpusat padanya. Halal-haram atau baik-buruk 
hanya ditunjukkan oleh wahyu.

39 Teori ini memandang bahwa di samping wahyu, hukum 
Islam dapat diketahui melalui akal secara mandiri tanpa bantuan 
wahyu. Alasannya, hukum Islam diturunkan sejatinya hanya 
bertujuan mewujudkan kemaslahatan manusia dan baik-buruk 
(al-husnu wa al-qubhu) dapat dicerna melalui akal. Lihat Goerge 
F. Hourani, Islamic Rationalism: The Etics of ‘Abd al-Jabbar, 
(Oxford: Clarendon, 1971), h. 3-12.

40 Lihat dalam dua karya monumental al-Ghazâli yaitu 
al-Manhûl min Ta’liqât al-Ushûl dan al-Mushtasyfa min ‘Ilmi al-
Ushûl, (Bayrut: Dâr al-Fikr, t.t.), h. 260.



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |195

Berbeda dengan teori objektivisme 
rasionalistik yang banyak direpresentasikan 
ulama-ulama Muktazilah.41 Sebagaimana 
pernyataan tokoh Muktazilah Abu Husain 
al-Basri yang mengilustrasikan akal manusia 
mempunyai kekuatan sebagai sumber hukum, 
dengan ungkapan:

 “...jika seseorang mujtahid hendak me-
ngetahui hukum suatu kasus, maka ia 
wajib menyelidiki lebih dahulu bagai-
mana hukum kasus itu menurut akal, 
kemudian menyelidiki apakah hukum 
akal tersebut telah berubah karena 
adanya dalil naql. Jika tidak ada, maka 
dipertahankan hukum akal itu. Dan, jika 
ada maka dipegangi hukum baru yang 
ditentukan oleh dalil naqli tersebut..”42

Sepenggal kutipan di atas meng in-
dikasikan bahwa akal diposisikan pada 
tempat utama dalam proses penggalian dan 
penentuan hukum Islam. Akal dalam hal 
ini ditempatkan sebagai penentu awal baik-
buruk. Sedangkan wahyu bersifat konfirmatif 
atas akal. Hal ini tentunya berbanding tidak 
lurus dengan pandangan ulama Asy’ariyyah 
yang menilai kualitas baik-buruk hanya dapat 
dicapai oleh wahyu. Artinya, baik-buruk 
bukanlah sesuatu yang esensial dalam dirinya 
sendiri, melainkan karena ditentukan sebagai 
yang baik dan buruk oleh wahyu.

Terlepas dari polemik di atas, penulis 
ingin mengetengahkan gagasan al-Jâbiri 
yang mengkritik atas dominasi dan 
determinasi teori subjektivisme teistik. al-
Jâbiri menyatakan bahwa subjektivisme 
teistik sangat dipengaruhi epistemologi 

41 Teori ini menyatakan bahwa rasio (akal) sangat ber-
wenang menentukan hukum tanpa adanya wahyu. Tegasnya, 
hukum Allah terhadap perbuatan itu tergantung penilaian rasio 
manusia. Jika dipandang baik, maka baik pula di sisi Allah 
sehingga diperintahkan. Sebaliknya, jika dinilai buruk maka 
buruk pula menurut Allah sehingga dilarang. Pengetahuan 
manusia tentang baik buruk menjadi norma yang mengikat 
dirinya untuk berbuat sesuai dengan pengetahuan.

42 Abû al-Husain al-Basri al-Mu’tazily, al-Mu’tamad fi 
Ushûl al-Fiqh, Juz II, (Damaskus: Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, 
t.t.), h. 908-909.

bayani.43 Yakni sebuah metode yang murni 
berangkat dari gaya penalaran Arab yang 
tidak dimiliki oleh budaya dan peradaban 
lain. Nalar bayâni merupakan nalar pertama 
yang dikenal bangsa Arab terutama dalam 
ilmu-ilmu fundamental seperti fiqh, ulûm 
al-qur’an, filologi dan sebagainya. Nalar 
bayani dibangun di atas dasar diskontinuitas 
dan propabilitas. Nalar ini menafikan teori 
kausalitas atau adanya tentang sistem hukum 
alam. Inilah kelemahan nalar bayâni. Sebab 
akan selalu terkungkung dengan bayangan 
masa lalu dengan basis qiyâs-nya. Tidak 
mengherankan jika al-Jâbiri tidak sependapat 
dengan qiyâs sebagai satu-satunya metode 
dalam berijtihad.

Baru setelah bangsa Arab bersentuhan 
dan berdialog dengan filsafat dan tasawuf, 
mereka mengenal epistemologi lainnya 
yakni burhâni dan irfâni. Lebih lanjut, 
al-Jâbiri menegaskan bahwa umat Islam 
sudah saatnya menghidupkan kedua nalar 
tersebut. Terutama nalar burhâni yang 
meredup bersamaan tenggelamnya kekuasaan 
Abbasiyah. Di bawah bayang-bayang Hijaz, 
umat Islam era skolastik takut keluar dari 
mainsstream bahwa pembicaraan hukum 
Islam hanya berpusat pada wahyu serta 
hanya mengandalkan pendekatan linguistik.

Elaborasi di atas akhirnya dapat 
meng  hantarkan pemahaman bahwa jika 
epistemologi hukum Islam dikonteks tualisasi-
kan dalam konteks Indonesia, maka wahyu 
(revelation) bukanlah satu-satunya sumber 
pengetahuan. Namun juga melibatkan dan 
menyertakan akal (reason) dan indra sebagai 
pendamping wahyu. Teori dominasi wahyu 
atas akal dan indera pada era klasik-skolastik 
saatnya dibongkar dan dikonstruk dengan 
penalaran gaya baru. Dengan demikian, dapat 
ditegaskan bahwa epistemologi fiqh jinâyah 

43 Muhammad ‘Abid al-Jâbiri, Formasi Nalar Arab: Kritik 
Tradisi Menuju Pembebasan dan Pluralisme Interreligius (Takwîn 
al-‘Aql al-‘Arabi), terj. Imam Khoiri, (Yogyakarta: IrciSoD, 
2003), h. 121-130.



196| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Indonesia menempatkan ketiga sumber yakni 
wahyu, akal dan indera sebagai sumber. 
Ketiganya diposisikan sederajat dan bersifat 
antinomis. Dalam filsafat antinomi, sesuatu 
yang sepintas tampak bertentangan, bertolak 
belakang, sejatinya bisa berdampingan dan 
seiring saling melengkapi.

Setali tiga uang, terkait dengan metode 
hukum Islam, epistemologi fiqh jinâyah 
Indonesia harus mampu mengambil 
tradisi lama yang tentunya masih relevan 
dengan tradisi modern dan sesuai dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan modern 
dengan model integrasi maqashidy dan 
eklektisisme.44 Dalam rangka memanfaatkan 
tradisi lama yang baik, epistemologi di 
Indonesia harus mampu membangkitkan tiga 
nalar: bayâni, burhâni dan irfâni sekaligus. 
Tentunya dengan fokus pada kajian sosial-
historis fiqh jinâyah termasuk mengakomodasi 
tradisi masyarakat lokal, rasionalisasi hukum 
Islam dan pengembangan teori maslahat. 
Sesuai dengan kaidah al-Muhâfadzatu ‘ala 
al-qadîmi al-shâlih wa al-akhdzu bi al-jadîd 
al-ashlah. Selain itu, menurut penulis, yang 
tidak kalah penting dalam berijtihad juga 
menggunakan ilmu-ilmu alam dan sosial 
yang berkembang di Barat selama perangkat 
keilmuan tersebut sesuai dengan problema 
hukum pidana yang dikaji. 

Dalam konteks sumber dan metode 
fiqh jinâyah, pemikiran bahwa Islam 
tidak meletakkan suatu pola baku tentang 
teori negara yang harus diterapkan oleh 
umat Islam. Dengan spektrum demikian, 
maka istilah negara (dawlah) tidak dapat 
ditemukan dalam Alquran. Kendati terdapat 
berbagai ungkapan dalam Alquran yang 
merujuk kepada kekuasaan politik dan 
otoritas, akan tetapi ungkapan-ungkapan 
ini hanya bersifat insidental dan tidak ada 
pengaruhnya bagi teori politik. Dengan 

44 Qadri A. Azizy, Eklektisisme Hukum Islam: Kompetisi 
antara Hukum Islam dan Hukum Nasional, (Yogyakarta: Gama 
Media, 2002).

demikian, maka Alquran bukanlah buku 
hukum (the book of law), tetapi lebih 
kepada kitab yang mengandung nilai-nilai 
dan ajaran-ajaran yang bersifat etis yang 
berkenaan hukum dan aktivitas lainnya 
(the sources of law).45

Dengan skema argumentasi demikian, 
maka pemberlakuan fiqh jinâyah dalam 
pengertiannya yang formal dan ideologis 
tidaklah begitu penting. Justru yang ter-
penting adalah bahwa adanya jaminan 
tumbuhnya nilai-nilai dasar etis yang telah 
ditetapkan dalam Alquran. Jika demikian 
halnya, maka tidak ada alasan teologis untuk 
menolak gagasan-gagasan politik mengenai 
kedaulatan rakyat, negara-bangsa sebagai 
unit teritorial yang sah dan prinsip-prinsip 
umum teori politik modern lainnya. Dengan 
kata lain, sesungguhnya tidak ada alasan 
yang kuat untuk meletakkan Islam dalam 
posisi yang berseberangan dengan sistem 
politik modern.

c. Validitas Hukum

Kajian tentang validitas hukum Islam dalam 
bingkai epistemologi tidak bisa lepas dari 
tradisi dan konsep qath’i dan dzanni dalam 
penetapan hukum Islam. Kedua konsep 
tersebut sering dijadikan mujtahid sebagai 
parameter dalam menentukan validitas 
sebuah hukum. Dalam hal ini Alquran 
diposisikan sebagai dalil yang paling pasti 
valid (qath’i) baik dipandang dari asalnya 
(tsubût) maupun kehujjahannya (dalâlah). 
Konsekuensinya, muatan dan bentuk hukum 
dalam Alquran tidak perlu diragukan lagi 
serta sudah menjadi kesepakatan ulama. 
Walhasil, mujtahid tidak diperkenankan 
untuk menafsirkan apalagi menyimpang dari 
teks-teks Alquran. Pengecualian untuk teks-

45 Bahtiar Effendy, Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran 
dan Praktik Politik Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 
1998), h. 76-78. Lihat juga Topo Santoso, Menggagas Hukum 
Pidana Islam: Penerapan Syari’at Islam dalam Konteks Modernitas, 
(Bandung: Asyâmil Press dan Grafika, 2001).



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |197

teks yang disinyalir masih bersifat dugaan 
(dzanni). 

Warisan konsep qath’i dan dzanni ulama 
klasik sebenarnya mengandung banyak 
segi, baik metodologis maupun historis. 
Secara metodologis, jelas sangat susah 
untuk menyamakan persepsi antara para 
mujtahidin, berkaitan dengan wilayah qath’i 
dan dzanni. Dimungkinkan sekali terjadi 
perbedaan pandangan di antara ulama terkait 
kepastian sebuah teks. Bagi sebagian ulama 
mungkin dinilai qath’i namun tidak bagi 
ulama lainnya.46 Teks-teks hukum terkait 
dengan kesaksian wanita, hukuman potong 
tangan bagi pencuri, rajam dan jilid bagi 
pezina, qishâsh dan diyat pada umumnya 
dipandang sesuatu yang qath’i karenanya 
tidak boleh ditafsir ulang. Padahal dalam 
kasus potong tangan bagi pencuri, menurut 
al-Jâbiri, hanya dengan cara demikian 
hukuman pada saat itu dilakukan. Sosio-
kultur masyarakat Arab yang nomadik dan 
infrastruktur yang tidak memadai, mustahil 
melakukan hukuman dengan selain potong 
tangan.47 Inilah pentingnya kajian sosio-
historis dalam ayat-ayat hukum pidana.

Tidak mengherankan jika Masdar F. 
Mas’udi mencoba membongkar konsep 
dikotomis yang membingungkan antara 
wilayah qath’i dan dzanni. Dalam perspektif 
Masdar, yang dimaksud dengan qath’i adalah 
nilai-nilai fundamental dan universal seperti 
keadilan, kesetaraan, persamaan, kemaslahatan 
dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud 
dengan dzanni adalah bentuk-bentuk praktis 
dalam rangka mewujudkan nilai-nilai fun-
damental dan universal tersebut.48 Dengan 
reinterpretasi konsep qath’i dan dzanni 
tersebut, maka menurut Imam Syaukani 

46 Ilyas Supena dan Muh. Fauzi, Dekonstruksi dan 
Rekonstruksi Hukum Islam, h. 255-256.

47 Muhammad Abid al-Jabiri, Agama, Negara dan Penerapan 
Syari’ah, h. 165.

48 Masdar Farid Mas’udi, Islam dan Hak-hak Reproduksi 
Perempuan: Dialog Fikih Perempuan, (Bandung: Mizan, 1997), 
h. 29-32.

mendatangkan beberapa keuntungan: (1) 
konsep ini telah merobohkan bangunan 
ilmu yang dikotomis yang menghambat 
gairah berpikir dan berijtihad di kalangan 
umat Islam; (2) dengan hal ini para ulama 
akan lebih berkonsentrasi dengan formulasi 
yang lebih praksis-fungsional sehingga lebih 
menjaga kemaslahatan; (3) dalam rangka 
merawat poin nomor 2, para ulama dapat 
memanfaatkan sumber-sumber lain semisal 
akal dan piranti ilmu-ilmu modern. Dengan 
demikian hasil pikirannya mendekati harapan; 
dan (4) dapat memperluas wilayah ijtihad.49 

Dari beberapa analisis di atas, dalam 
konteks Indonesia, maka konstruk validitas 
fiqh jinâyah idealnya tidak hanya menjadikan 
dalil-dalil yang atomistik atau bersifat 
mandiri dalam menentukan valid tidaknya 
sebuah hukum. Artinya, untuk menentukan 
valid atau tidaknya hukum harus didukung 
dalil yang komprehensif dengan metode 
kolaborasi induktif. Selain itu, untuk 
memperluas spektrum dan materi ijtihad, 
dalam konteks Indonesia yang plural dari 
segala aspeknya, validitas hukum pidana 
Islam, sudah saatnya tidak menggantungkan 
pada konsep qath’i dan dzanni warisan ulama 
klasik-skolastik yang dipandang sudah tidak 
lagi relevan. Namun lebih menekankan pada 
bagaimana konsep qath’i hanyalah konsep 
normatif yang fundamental dan universal. 
Sementara konsep dzanni adalah bentuk 
implementasi praksis-fungsional dalam rangka 
mewujudkan nilai-nilai normatif tersebut 
dan sudah barang tentu validitasnya sangat 
dipengaruhi perubahan kondisi, lingkungan, 
ruang dan waktu.

 Terkait dengan validitas hukum pidana 
Islam, dapat ditegaskan bahwa sesungguhnya 
eternalitas Alquran itu tidak terletak pada arti 
teksnya (dzâhir al-nash), melainkan terletak 
pada prinsip dan cita-cita moralnya yang 

49 Imam Syaukani, Rekonstruksi Hukum Islam dan 
Relevansinya Terhadap Pembangunan Hukum Nasional, (Jakarta: 
Raja Grafindo Persada, 2006), h. 230-236.



198| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

abadi, yang dinilai paling valid dan qath’i. 
Alquran bukanlah kitab undang-undang 
yang siap saji. Karena bagaimanapun, ia 
merupakan hasil dari proses dialogis antara 
pesan-pesan samawi yang abadi dengan 
kondisi aktual Bumi pada saat Alquran 
diturunkan. 

Lebih dari itu, bahwa nilai keabadian 
dan universalitas Alquran terletak pada 
prinsip moralnya, maka pernyataan hukum 
(legal specific) semisal hukum potong tangan, 
rajam, dera dan sebagainya tidak berlaku 
secara universal. Hukuman-hukuman itu 
hanyalah solusi dan bersifat tentatif atas 
peristiwa-peristiwa yang muncul pada saat 
Alquran diturunkan.50

Dengan kata lain, bahwa hukuman itu 
merupakan suatu produk transaksi antara 
keabadian Allah dan situasi ekologi aktual 
bangsa Arab abad ke-7. Karenanya bentuk 
hukuman bisa berubah-ubah sesuai dengan 
kondisi waktu dan tempat (taghayyur al-
ahkâm bi taghyyur al-azminah wa al-amkinah). 
Dengan catatan tetap mencerminkan nilai 
dan prinsip Alquran yang sering dikenal 
dengan maqâshid al-syarî’ah. 

Pendekatan Zawajir

Terkait dengan pendekatan legislasi fiqh 
jinâyah paling tidak ada dua model pen-
dekatan yang dilakukan oleh para ahli 
hukum, yakni pendekatan jawabir (paksaan) 
dan pendekatan zawajir (pencegahan).51 
Pendekatan jawabir adalah menghendaki 
pelaksanaan hukuman pidana persis seperti 
hukuman yang secara tekstual literal di-
sebutkan di dalam nash Alquran dan hadis, 
semisal potong tangan bagi pencuri, rajam 
dan jilid bagi pezina, cambuk bagi peminum 

50 Charles Kurzman, Liberal Islam; A Sourcebook, (London: 
Mc Millan, 1998), h. 80-89. Lihat pula Fazlurrahaman, Islam, 
terj. Ahsin Muẖammad, (Jakarta: Pustaka, 1990).

51 Juhaya S. Praja, Teori Hukum dan Aplikasinya, h. 86-
87. Lihat juga Ibrahim Hosen, Pembaruan Hukum Islam di 
Indonesia, (Jakarta: Putra Harapan, 1990) h. 126-128.

khamr dan sebagainya. Bentuk hukuman 
semacam ini dilaksanakan dengan tujuan 
untuk menebus dosa dan kesalahan yang 
telah dilakukan.52 Pendekatan jawabir ini 
yang nampaknya dijadikan model penerapan 
perda syari’at di Provinsi Nangroe Aceh 
Darussalam yang dalam praktiknya banyak 
menuai badai kritik dari para pemikir hukum 
Islam.53

Selain pendekatan jawabir, menurut 
penulis, ada pendekatan yang lebih elegan 
dan lebih kompatibel jika diterapkan di 
Indonesia, yakni pendekatan zawajir. Dalam 
pendekatan ini, epistemologi fiqh jinâyah 
Indonesia hukuman dalam pidana Islam yang 
dijatuhkan terhadap pelaku tindak pidana 
tidak harus persis atau sama dengan apa yang 
secara tekstual tercantum dalam Alquran 
dan hadis. Pelaku boleh dihukum dengan 
bentuk hukuman apa saja. Dengan catatan, 
hukuman tersebut mampu mencapai tujuan 
hukum yaitu menjadikan pelaku jera, dan 
menimbulkan rasa takut bagi seseorang ntuk 
melakukan tindak pidana.

Pendekatan zawajir memang mirip 
dengan teori batas (hudûd) yang ditawarkan 
Syahrûr. Perbedaannya, teori hudûd 
mempunyai kelemahan pada sisi penetapan 
hukum potong tangan bagi pencuri sebagai 
hukuman maksimal (hadd al’alâ). Dengan 

52 Di sinilah letak perbedaan yang mendasar dalam hal 
melihat hubungan antara bentuk hubungan antara bentuk 
hukum an dan tujuan hukuman dalam tradisi hukum pidana 
Islam dan hukum pidana Barat. Dalam hukum pidana Islam, 
bentuk hukuman yang diberikan kepada pelaku kejahatan 
mempunyai ekses religius seperti pengampunan atas dosa di 
samping juga mempunyai motif untuk penjeraan bagi pelaku 
supaya tidak melakukan/mengulangi kejahatan kembali. Berbeda 
dengan tradisi hukum pidana Barat yang hanya bertujuan untuk 
ekses penjeraan. Untuk lebih detail baca Muhari Agus Susanto, 
Paradigma Baru Hukum Pidana, (Malang: Pustaka Pelajar dan 
Averroes Press, 2002).

53 Lihat Perda NAD Qanun Provinsi Daerah Istimewa 
Aceh No.5/2000 tentang Pelaksanaan Syariat Islam, Perda/
Qanun NAD No. 7/2000 tentang Penyelenggaraan Kehidupan 
Adat, Qanun No. 11/2002 tentang Syariat Bidang Ibadah, 
Akidah, dan Syi’ar Islam di Aceh, Qanun NAD No. 12/2003 
tentang Minuman Khamar dan Sejenisnya, Perda/Qanun NAD 
No. 13/2003 tentang Maisir (perjudian), Perda/Qanun No. 
14/2003 tentang Khalwat (Mesum).



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |199

model yang demikian, maka teori batas tidak 
bisa diterapkan secara dalam segala bentuk 
ruang dan waktu. Sebab, jika hukuman 
potong tangan dipandang sebagai hukuman 
yang maksimal, maka tujuan dari pemberian 
hukuman agar membuat jera bagi pelaku dan 
orang lain, dimungkinkan tidak tercapai. 
Dalam kasus seorang pencuri kambuhan 
misalnya, tentunya hukuman yang tepat 
tentunya tidak cukup dengan dipotong 
tangannya. Pada titik inilah, pendekatan 
zawajir yang sifatnya lebih umum akan lebih 
sesuai diterapkan di Indonesia. Sebab dalam 
pendekatan ini, hukuman bisa maksimal dan 
bisa minimal tergantung pada kebutuhan.54

Jika ditelaah lebih mendalam, sebenarnya 
ada korelasi kuat antara bentuk hukuman 
dan tingkat kejeraan para pelaku tindak 
pidana. Hanya saja, dalam kasus hukum 
potong tangan yang terdapat dalam fiqh 
jinâyah, epistemologi hukum Indonesia 
tidak menjadikannya sebagai satu-satunya 
bentuk hukuman yang diterapkan. Namun 
bisa saja dalam bentuk yang lebih berat, 
hukuman mati misalnya, atau justru bisa 
jadi lebih ringan. Semuanya tergantung 
pada kondisi objektif lingkungan dan pe-
laku. Kondisi objektif lingkungan bisa saja 
berkaitan dengan tradisi (proses pidana) 
yang terdapat dalam suatu masyarakat atau 
kondisi sosial-ekonomi dan faktor lainnya. 
Sedangkan kondisi objektif pelaku bisa saja 
berkaitan dengan tingkat kesadaran beragama 
dan tingkat sosial ekonomi. Kedua kondisi 

54 Teori zawajir ini ternyata sejalan dengan teori behavioral 
prevention. Artinya, hukuman pidana harus dilihat sebagai cara 
agar yang bersangkutan tidak lagi berada dalam kapasitas untuk 
melakukan tindak pidana (incapacitation theory) dan pemidanaan 
di lakukan untuk memudahkan dilakukannya pembinaan, yang 
bertujuan untuk merehabilitasi si terpidana sehingga ia dapat 
merubah kepribadiannya menjadi orang baik yang taat pada 
aturan (rehabilitation theory). Teori ini merupakan pengembangan 
dari deterrence theory yang berharap efek pencegahan dapat timbul 
sebelum pidana dilakukan (before the fact inhabition), misalnya 
melalui ancaman, contohnya keteladanan dan sebagainya; dan 
intimidation theory yang memandang bahwa pemidanaan itu 
merupakan sarana untuk mengintimidasi mental si terpidana. 
Lihat Bahtiar Effendy, Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran 
dan Praktik Politik Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1998).

objektif tersebutlah, menurut penulis, me-
rupakan faktor yang paling menentukan 
untuk pemberian hukuman berat, sedang 
atau ringan. 

Dalam perspektif historis, kita bisa 
belajar dari Umar ibn Khattab yang tidak 
memotong tangan pencuri dalam kondisi 
paceklik. Tesis al-Jâbiri, bahwa hukuman 
potong tangan bagi pencuri dalam konteks 
masyarakat era awal Islam merupakan bentuk 
hukuman yang dipandang paling rasional. 
Ketika kehidupan masyarakat yang nomaden 
dan infrastruktur masyarakat belum lengkap. 
Kasus-kasus tersebut memberikan pelajaran 
bahwa permasalahan ekonomi menjadi kajian 
utama sebelum memberlakukan potongan 
tangan. 

Berbeda lagi jika masalah hukum pidana 
dalam konteks keindonesiaan. Di masyarakat 
Lampung misalnya, orang yang membunuh 
dapat dituntut balas untuk dibunuh juga. 
Demikian juga di Papua, Madura dan lainnya. 
Nyawa harus dibalas dengan nyawa. Dalam 
perspektif fiqh jinâyah ada kesamaan dengan 
qishâsh selain juga harus membayar denda 
yang sama dengan hukuman diyat. Dan 
memungkinkan pula bisa dimaafkan tanpa 
kompensasi apapun. Dalam kasus masyarakat 
Lampung dan Papua misalnya, seseorang 
pembunuh bisa bebas bahkan menjadi kerabat 
terbunuh setelah sebelumnya melakukan ritual 
tertentu. Semisal menyembelih kerbau dalam 
kasus masyarakat Lampung dan memotong 
babi bagi masyarakat Papua. Kesadaran-
kesadaran sosiologis-historis semacam ini-
lah yang mestinya dipahami betul oleh 
para ahli hukum di Indonesia. Dengan 
model pendekatan semacam inilah, upaya 
memasukkan fiqh jinâyah ke dalam rancangan 
KUHP baru lebih mudah dilakukan. 

Transformasi fiqh jinâyah ke dalam 
hukum pidana nasional saat ini sesuatu yang 
seharusnya niscaya.55 Hal tersebut bukan 

55 Pada tahun 2001, pemerintah Indonesia telah membuat 



200| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

saja karena mayoritas masyarakat Indonesia 
adalah Muslim, tetapi juga karena secara 
historis fiqh jinâyah Islam pernah hidup di 
bumi Indonesia. Namun demikian, hukum 
pidana Islam (fiqh jinâyah) yang ditawarkan 
harus hukum pidana yang dinamis, elastis 
sejalan dengan karakteristik bangsa Indonesia 
yang pluralistik, tanpa mengabaikan tujuan-
tujuan syari’ah.

Diakui, upaya ini akan menemui 
sejumlah problem, semisal problem 
historisitas, sosial-budaya, institusional 
dan kendala internal hukum pidana Islam 
sendiri. Kendala-kendala ini harus dicarikan 
solusinya agar transformasi ini dapat berjalan 
dengan baik. Mempertimbangkan problem-
problem di atas, maka model penerapan 
hukum pidana Islam yang paling tepat 
adalah dengan mengkompromikan fiqh 
jinâyah dengan hukum pidana (warisan 
Belanda) yang berlaku saat sekarang ini. 
Artinya, penerapannya tidak harus formal-
tekstual, akan tetapi substansial-kontekstual. 
Dengan demikian, hukum pidana Indonesia 
mendatang benar-benar dapat diterima oleh 
seluruh lapisan masyarakat dan diharapkan 
mampu membentuk masyarakat Indonesia 
yang taat hukum serta berakhlak mulia.

Akhirnya, dalam konteks kajian fiqh 
jinâyah keindonesiaan, epistemologinya lebih 
memilih untuk melakukan upaya akomodasi 
adat dan tradisi hukum pidana lokal (local 
wisdom) yang berkembang. Tentunya setelah 
dilakukannya objektivikasi baik dari aspek 
istilah-istilah teknis dan bentuk-bentuk 
hukumannya. Dari apek peristilahan se-
dapat mungkin tidak menggunakan istilah 
atau huruf Arab, dan dari aspek bentuk 
dapat dikompromikan dengan teori-teori 

rancangan undang-undang Hukum Pidana terdiri dari 647 pasal 
yang dalam beberapa pasalnya telah memasukkan fiqh jinâyah 
ke dalam kitab tersebut. Namun demikian, hingga saat ini 
kitab undang-undang tersebut masih sebatas draf yang belum 
disahkan oleh DPR. Lebih detailnya lihat Ahmad Djazuli, 
Ilmu Fiqh: Penggalian dan Penerapan Hukum Islam, (Jakarta: 
Kencana, 2010) h. 193-194.

pemidanaan modern. Upaya objektivikasi ini 
bukan bertujuan untuk menghilangkan fiqh 
jinâyah itu sendiri. Melainkan semata-mata 
untuk menghindari kesalahpahaman yang 
tidak perlu. Dengan metode ini diharapkan 
fiqh jinâyah secara substansial tetap bisa 
menjadi bagian dari masyarakat Muslim,, 
meski simbol-formal tidak begitu nampak 
dipermukaan. Inilah yang menurut penulis 
sesuai dengan kaidah mâ lâ yudraku kulluhu 
lâ yutraku kulluhu.

Di akhir catatan tulisan ini, dengan 
rekonstruksi epistemologi fiqh jinâyah 
Indonesia, maka gagasan transformasi 
tersebut harus dipetakan wilayah fiqh jinâyah 
yang substansial (qath’i) dan yang parsial 
(dzanni). Dalam konteks dan bidang hudûd 
misalnya, tujuh bidang seperti zina, qadzaf, 
syurb al-khamr dan lainnya, delik pidana 
sudah saatnya dicover dalam hukum pidana 
nasional. Namun penulis melihat dalam hal 
bentuk hukuman tidak harus sama dengan 
tawaran Alquran. Sebab hukuman potong 
tangan, rajam dan sebagainya merupakan 
wasîlah bukan ghâyah. 

Dalam titik inilah menarik untu 
mencermati gagasan Ibrahim Hosen yang 
menekankan pendekatan ta’aqquli dalam 
hukum pidana Islam. Pendekatan ini sangat 
penting dalam mengedepankan aspek 
zawajir-nya.56 Yakni hukuman dilakukan 
agar pelaku pidana merasa jera, tidak akan 
mengulangi perbuatan tersebut. Dengan 
demikian, maka bentuk hukuman tidak 
terikat pada bunyi teks (nas). Atas dasar 
ini seorang pencuri bisa saja dihukum selain 
potong tangan. Asalkan hukuman tersebut 
mampu membuat jera pelaku dan tidak akan 
mengulanginya lagi, dan membuat orang lain 
takut. Demikian halnya dengan hukuman 
pelaku tindak pidana hudûd lainnya. 
Ibrahim Hosen dipandang orang yang 

56 http://fai.uhamka.ac.id/post.php?idpost=20- ftn62 
diakses tanggal 20 Mei 2013.



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |201

setuju bahwa sanksi hukum bentuk potong 
tangan dan rajam tidak relevan diterapkan 
di Indonesia. Menurutnya, potong tangan, 
dera dan rajam bukanlah tujuan hukum 
itu sendiri, melainkan sebagai instrumen 
membuat pelaku pidana jera. Karenanya 
dalam konteks ini, syari’at menjadi relatif, 
bisa dirubah dan dikontekstualisasikan.57 
Lebih lanjut, menurut Hosen, hukum 
tidak bergantung pada sebuah benda atau 
barang yang dihasilkan, tetapi terkait dengan 
perbuatan manusia (mukallaf). Selain itu, 
pemutusan sebuah hukum sangat terkait 
dengan masâlik al-‘illat. 

Berdasarkan epistemologi seperti di atas, 
maka transformasi fiqh jinâyah menjadi 
hukum nasional terbuka untuk diterima 
masyarakat Indonesia. Dalam kasus zina 
misalnya, KUHP tidak menganggap kasus 
zina ghairu muhsan (persetubuhan ilegal 
antara dua orang yang belum menikah 
atau tidak terikat dalam perkawinan, atas 
dasar suka sama suka) sebagai suatu tindak 
pidana. Zina dalam KUHP hanya mencakup 
persetubuhan ilegal antara dua orang, 
atau salah-satunya, yang sudah menikah. 
Tampaknya, KUHP tidak melihat adanya 
unsur kejahatan pada kasus zina ghairu 
muhsan, karena tidak ada pihak yang merasa 
dirugikan. Secara sekilas mungkin benar, 
akan tetapi jika dikaji lebih jauh, perbuatan 
tersebut bukan saja akan merugikan keluarga 
dan masyarakat setempat, bahkan kedua 
pelaku tersebut. Zina dapat merusak tatanan 
masyarakat, bertentangan dengan akhlak yang 
mulia, bertentangan dengan agama, bahkan 
bertentangan dengan budaya nasional yang 
ketimuran. Delik zina ini pun seharusnya 
bisa diubah dari delik aduan menjadi delik 
biasa.

57 http://fai.uhamka.ac.id/post.php?idpost=20- ftn63 
diunduh tanggal 20 Mei 2013. Pandangan Hosen tentang 
zawajir ditentang keras oleh Satria Effendi. Menurut Effendi, 
dalam hukum potong tangan terdapat fungsi jawabir dan zawajir. 
Menanggapi reaksi ini Hosen mengatakan bahwa ia merupakan 
wasîlah bukan tujuan atau ghâyah. 

Kasus lain adalah meminum minuman 
keras, KUHP memandang perbuatan ter-
sebut bukan suatu delik, selama tidak 
membahayakan orang lain. Sedangkan hukum 
pidana Islam menganggapnya sebagai jarîmah, 
walaupun pelakunya tidak membahayakan 
orang lain. Hal ini disebabkan hukum Islam 
berpijak pada akhlak mulia dan kemaslahatan 
masyarakat, termasuk individu itu sendiri. 

Tentu banyak lagi jarîmah yang bisa 
dijadikan delik dalam hukum pidana positif. 
Namun demikian, jarîmah-jarîmah tersebut 
haruslah dipahami secara kontekstual, 
dinamis dan elastis, sehingga benar-benar 
layak dijadikan bagian dari hukum pidana 
nasional. Sebagai contoh adalah jarîmah 
riddah yang konsepnya belum jelas. 

Dari segi bentuk hukuman fiqh jinâyah 
sering mendapat kritik akibat masih di-
terapkannya ketentuan rajam dan jilid 
(cambuk). Dalam hukum Islam belakangan 
ini diusulkan adanya perubahan orientasi 
jinâyat. Dahulu, pemidanaan dalam Islam 
dimaksudkan sebagai unsur pembalasan dan 
penebusan dosa. Inilah yang melatarbelakangi 
lahirnya teori jawabir. Namun telah muncul 
teori baru yang menyatakan bahwa tujuan 
jinayat itu adalah untuk menimbulkan rasa 
ngeri bagi orang lain agar tidak berani 
melakukan tindak pidana. Teori yang 
belakangan ini dikenal dengan teori zawajir. 
Jadi, bagi penganut teori jawabir, hukuman 
potong tangan dan qishâs itu diterapkan apa 
adanya sesuai bunyi nas, sedangkan penganut 
teori zawajir berpendapat bahwa hukuman 
tersebut bisa saja diganti dengan hukuman 
lain, semisal hukuman penjara, asalkan efek 
yang ditimbulkan mampu membuat orang 
lain jera untuk melakukan tindak pidana.

Dengan demikian, bentuk-bentuk 
hukuman fisik, seperti rajam dan potong 
tangan, sedapat mungkin dihindari atau 
diberikan kriteria yang ekstra ketat dan 
memenuhi tujuan penjatuhan hukuman 
tersebut yaitu represif dan preventif. 



202| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Di samping hal-hal di atas, konstribusi 
hukum pidana Islam juga bisa diberikan 
dalam bentuk asas-asas yang disarikan dari 
hukum pidana Islam. Asas-asas ini kemudian 
dijadikan sebagai asas hukum materiil yang 
konstitutif, artinya masuk dalam KUHP, dan 
dijadikan perspektif dalam pembentukan 
hukum pidana nasional.

Penutup

Dari analisis dan elaborasi di atas, maka 
penulis mengambil beberapa kesimpulan 
bahwa berkaitan dengan epistemologi fiqh 
jinâyah maka posisi epistemologi hukum 
pidana Islam Indonesia yang berkaitan 
hakikat fiqh jinâyah Indonesia tidak hanya 
berbasis pada dimensi wahyu semata 
(revelation centris). Namun juga dimensi 
sosial-historis dengan mengatakan bahwa 
hakikat fiqh jinâyah adalah ketika hukum 
tersebut mampu merealisasikan maqâshid 
al-syarî’ah.

Terkait sumber dan metode fiqh jinâyah 
Indonesia saatnya tidak hanya bersumber 
dari Alquran dan hadis. Melainkan juga 
menjadikan peran akal, indera juga 
berperan dalam melahirkan hukum. Adapun 
metodenya memanfaatkan kearifan lokal, 
dimensi sejarah, dan tradisi lama yang masih 
relevan dengan ilmu pengetahuan modern. 
Dengan demikian maka epistemologi fiqh 
jinâyah Indonesia mendukung desimbolisasi 
dan objektivikasi pidana Islam selama dalam 
koridor menjaga dan merawat maqâshid al-
syarî’ah. Dengan metode penentuan prinsip-
prinsip fundamental dan universal inilah, 
niscaya fiqh jinâyah dapat diintegrasikan 
dengan hukum pidana nasional. 

Pustaka Acuan

Abdullah, M. Amin, “Paradigma Alternatif 
Pengembangan Ushûl al-Fiqh dan 
Dampaknya pada Fiqh Kontemporer” 
dalam Ainur Rofiq (ed.), Mazhab Yogya: 

Menggagas Paradigma Ushûl al-Fiqh 
Kontemporer, Yogyakarta: ar-Ruzz, 2002.

________, Dimensi Epistemologi-
Metodologis Pendidikan Islam, dalam 
Jurnal Filsafat, XXI, Yogyakarta: Fakultas 
Filsafat Universitas Gadjah Mada, 1995. 

Amin, Miska Muhammad, Epistemologi Islam, 
Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam, 
Jakarta: UI-Press, 1983.

Arkoun, Mohammed, The Concept of 
Authority in Islamic Thought, dalam 
Klaus Ferdinand and Mehdi Mozaffari 
(ed.) “Islam: State and Society, London: 
Curzon Press, 1998.

Audah, Abdul Qadir, al-Tasyrî’ al-Jinâ`î 
al-Islâmî Muqâran baina al-Qanûn al-
Wadl’i, Jilid II, Beirut: Dar al-Kitab 
al-‘Arabi, t.t. 

Azhari, Muhammad Tahir, Negara Hukum: 
Suatu Studi tentang Prinsip-prinsipnya 
Dilihat dari Segi Hukum Islam, 
Implementasinya pada Periode Madinah 
dan Masa Kini, Jakarta: Bulan Bintang, 
1992.

Azizy, Qadri A., Eklektisisme Hukum Islam: 
Kompetisi antara Hukum Islam dan 
Hukum Nasional, Yogyakarta: Gama 
Media, 2002.

Bruinessan, Martin Van, Kitab Kuning, 
Pesantren dan Tarekat, Bandung: Mizan, 
1995.

Burdah, Ibnu (ed.), Membumikan Hukum 
Langit: Nasionalisasi Hukum Islam 
dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca 
Reformasi, Yogyakarta: Tiara Wacana, 
2008.

Djazuli, Ahmad, Ilmu Fiqh: Penggalian 
dan Penerapan Hukum Islam, Jakarta: 
Kencana, 2010.

_______, Ahmad, Fiqh Jinâyah, Jakarta: 
Raja Grafindo Persada, 2000.

Effendy, Bahtiar, Islam dan Negara: 
Transformasi Pemikiran dan Praktik 



Junaidi Abdillah: TRekonstruksi Epistemologi Fiqh Jinâyah Indonesia dan Relevansinya |203

Politik Islam di Indonesia, Jakarta: 
Paramadina, 1998.

Rahman, Fazlur, Islam, terj Ahsin 
Muhammad, Jakarta: Pustaka, 1990.

Ghazâli, al-, al-Manhûl min Ta’liqât al-Ushûl 
dan al-Mushtasyfa min ‘Ilmi al-Ushûl, 
Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Jâbiri, al-, Muhammad Abid, Agama, 
Negara dan Penerapan Syari’ah, terj. 
Mujiburrahman, judul asli al-Din 
wa Daulah wa Tathbiq al-Syari’ah, 
Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001.

_______, Formasi Nalar Arab: Kritik Tradisi 
Menuju Pembebasan dan Pluralisme 
Interreligius (Takwin al-‘Aql al-‘Arabi), 
terj. Imam Khoiri Yogyakarta: IrciSoD, 
2003.

_______, Kritik Pemikiran Islam: Wacana 
Baru Filsafat Islam (Arab-Islamic 
Philosophy: A Contemporary Critique), 
terj. Burhan, Yogyakarta: Fajar Pustaka 
Baru, 2003.

Ghofur, Abdul, Demokratisasi dan Prospek 
Hukum Islam di Indonesia: Studi atas 
Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2002.

Hasyim, Syafiq, Hal-hal yang tak Terpikirkan 
tentang Isu-isu Keperempuanan dalam 
Islam: Sebuah Dokumentasi, Bandung: 
Mizan, 2001. 

Hidayat, Komaruddin, Memahami Bahasa 
Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik, 
Jakarta: Paramadina, 1996.

Hourani, Goerge F., Islamic Rationalism; 
The Etics of ‘Abd al-Jabbar, Oxford: 
Clarendon, 1971.

Khuddari, Majid, War and Peace in the Law 
of Islam, terj. Kuswanto, Yogyakarta: 
Tarawang Press, 2002.

Kurzman, Charles, Liberal Islam: A 
Sourcebook, London: Mc Millan, 1998.

Mas’udi, Masdar Farid, Islam dan Hak-hak 

Reproduksi Perempuan: Dialog Fikih 
Perempuan, Bandung: Mizan, 1997.

MSF, Jacques Veuger, Epistemologi, 
Yogyakarta: Fakultas Filsafat Gadjah 
Mada, 1970. 

Shiddieqy, Ash-, Muhammad Hasbi, Syari’at 
Islam Menjawab Tantangan Zaman, 
Jakarta: Bulan Bintang, 1966.

Muhammad, Ahsin Sakho (ed.), Ensiklopedi 
Hukum Pidana Islam, Jakarta: PT 
Kharisma Ilmu, 2008.

Mu’tazily, al-, Abu al-Husain Ibn Thayyib 
al-Basri, al-Mu’tamad fi Ushûl al-Fiqh, 
Juz II, Damaskus: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, t.t.

Na’im, al-, Abdullahi Ahmed, Islam dan 
Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa 
Depan Syari’ah, diterj. Oleh Sri Murniati, 
Bandung: Mizan, 2007. 

_______, Dekonstruksi Syari’ah: Wacana 
Kebebasan Sipil, HAM dan Hubungan 
Internasional dalam Islam (Towards an 
Islamic Reformation: Civil Liberties, 
Human Rights and International Law), 
terj. Ahmad Suaedi dan Amiruddin 
Arrani, Yogyakarta: LKiS, 1994.

Paydar, Manouchehr, Legitimasi Negara Islam: 
Problem Otoritas Syari’ah dan Politik 
Penguasa, terj. M. Maufur el-Khoiri, 
Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003. 

Praja, Juhaya S., Teori Hukum dan Aplikasinya, 
Bandung: Pustaka Setia, 2011.

Qarafi, al-, Syarah Tanqih al-Fushûl fi 
Ikhtishar al-Mahsul fi al-Ushûl, Kairo: 
Dar al-Fikr, 1973.

Razi, al-, al-Mahshûl fi ‘Ulûm Ushûl al-Fiqh, 
Juz I, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1988. 

Rofiq, Ahmad, Kritik Metodologi Hukum 
Islam Indonesia, dalam Anang Haris 
Himawan (ed.), “Epistemologi Syara”, 
Semarang: IAIN Walisongo Press, 1998.



204| AL-‘ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Runes, Dagobert D., Dictionary of Philosophy, 
Toronto, New Jersey: Littlefield Adam 
& Co, 1976.

Safi, Louay, Ancangan Metodologi Alternatif, 
terj. Imam Khoiri, Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 2001.

Mujani, Saiful, Muslim Demokrat: Islam, 
Budaya Demokrasi dan Partisipasi Politik 
di Indonesia Pasca Orde Baru, Jakarta: 
Gramedia, 2007.

Santoso, Topo, Menggagas Hukum Pidana 
Islam: Penerapan Syari’at Islam dalam 
Konteks Modernitas, Bandung: Asyaamil 
Press dan Grafika, 2001.

Sjadzali, Munawwir, Ijtihad Kemanusiaan, 
Jakarta: Paramadina, 1997.

Supena, Ilyas dan Muhammad Fauzi, 
Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum 
Islam, Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Susanto, Muhari Agus, Paradigma Baru 
Hukum Pidana, Malang: Pustaka Pelajar 
dan Averroes Press 2002.

Syaukani, Imam, Rekonstruksi Hukum Islam 
dan Relevansinya Terhadap Pembangunan 
Hukum Nasional, Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2006.

Titus, Harold H. et.al., Persoalan-persoalan 
Filsafat, terj. M. Rasjidi, Jakarta: Bulan 
Bintang, 1984.


