REKONSTRUKSI EPISTEMOLOGI FIQH JINAYAH
INDONESIA DAN RELEVANSINYA BAGI
PEMBANGUNAN HUKUM NASIONAL

Junaidi Abdillah
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Jalan Haji Mundzir, Ciputat, Tangerang, Banten
E-mail: jonet_abd@yahoo.com

Abstract: Reconstruction of Epistemology Indonesian Figh jinayah and Its Relevance for the
Development of National Law. Transformation of figh jinayah into the national criminal legal system
is still causing a long debate, both in concept and implementation level. Figh Jinayah heritage that
tends to be Arabic centric makes it looks less elegant. As the result, agenda of figh jinayah legislation
reaps some pros and cons. Instead, the application of figh jinayah both literally and symbolically also
carries resistance. Thus, the reconstruction of Indonesian figh jinayah methodology is an absolute
agenda. Therefore, by using the socio-historical approach, this study aims to find new epistemological
figh jinayah construct that is Indonesia minded by revising figh jinayah epistemology in the philosophy
of science discourse.

Keyword: tagnin, ushiil al-figh, jarimah

Abstrak: Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya bagi
Pembangunan Hukum Nasional. Transformasi figh jindyah ke dalam sistem hukum pidana nasional
masih menimbulkan perdebatan panjang, baik dari tataran konsep maupun implementasi.Warisan
figh jindyah yang cenderung Arabic centris membuat tampilannya kurang elegan. Alhasil agenda
tentang legislasi figh jindyah menuai pro dan kontra. Di sisi lain, penerapan figh jindyah secara literal
dan simbolis juga membawa resistensi. Dengan demikian, maka rekonstruksi metodologi figh jindyah
Indonesia menjadi agenda mutak. Karena itu, dengan menggunakan pendekatan sosio-historis
kajian ini bertujuan menemukan konstruk epistemologi baru yaitu figh jindyah yang berwawasan

keindonesiaan dengan menelaah epistemologi figh jindyah dalam wacana filsafat ilmu.

Kata Kunci: tagnin, ushil al-figh, jarimah

Pendahuluan

Legislasi (zagnin) hukum Islam dalam bidang
jindyah (pidana) menjadi hukum nasional
Indonesia dinilai tidak semudah dalam pen-
tagnin-an bidang perdata lainnya seperti
al-ahwail al-syakbsyiyyah, dan muimalah.'
Padahal kebijakan hukum pemerintah telah
menjadikan figh jindyah sebagai bahan baku

pembentukan hukum pidana Indonesia yang

' Ibnu Burdah (ed.), Membumikan Hukum Langit:
Nasionalisasi Hukum Islam dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca
Reformasi, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), h. 114.

187

dapat menggantikan Kitab Undang-undang
Hukum Pidana (KUHP) yang dipandang
sudah tidak relevan lagi dengan semangat
zaman.? Namun sampai saat ini, cita-cita

? Lihat dalam Undang-undang Nomor 10/2004 tentang
Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Dalam pasal 53
dinyatakan bahwa masyarakat berhak memberikan masukkan
secara lisan atau tertulis dalam rangka penyiapan dan pembahasan
rancangan undang-undang dan rancangan peraturan daerah.
Hal ini dapat dipahami bahwa sejatinya hukum Islam telah
diakui sebagai bahan baku bagi pembangunan hukum nasional.
Jika masyarakat menghendaki, hukum pidana Islam dapat
diajukan menjadi rancangan Undang-undang dan Peraturan
Daerah (perda) di Indonesia.



188| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

transformasi dan legislasi figh jindyah Jindyah
sebagai pengganti KUHP di Indonesia masih
sebatas cita-cita.

Dalam konteks inilah muncul problem
serius yang dirumuskan dalam pertanyaan
mendasar, bagaimana memahami dan me-
laksanakan figh jindyah sebagai bagian
hukum Islam dalam konteks keindonesiaan?.
Dengan kata lain, bagaimana memasukkan
figh jindyah sebagai bagian dari sistem tata
hukum nasional bangsa Indonesia?

Untuk menjawab persoalan di atas tidak
terlalu mudah karena banyak asumsi yang
berkembang di masyarakat, baik dari kalangan
umat Islam sendiri maupun non-Muslim.
Pertama, dari kalangan umat Islam, terutama
dari golongan kulturalistik, memandang
formalisasi hukum Islam (termasuk figh
jindyah) akan membuka peluang intervensi
negara terhadap agama. Negara dalam hal ini
tidak diperkenankan campur tangan, apalagi
melakukan pembatasan dan mendorong
wilayah “hukum Islam yang resmi” dan
“hukum Islam yang tidak resmi”. Terlebih,
formalisasi hukum Islam yang dikhawatirkan
akan dijadikan alat penguasa untuk menindas

umat Islam sendiri.?

Pada sisi lain, ada sebagian kelompok
umat Islam yang “bersikukuh” bahwa hukum
Islam, termasuk figh jindyah, harus menjadi
bagian dari hukum nasional baik simbol
maupun substansinya, termasuk sepenuhnya
mengadopsi bentuk-bentuk hukuman yang
secara literal tercantum dalam Alquran.*
Sebab dengan formalisasi tersebut, hukum
Islam dapat berjalan efektif, bersifat memaksa

dan mempunyai kekuatan hukum.

Kedua, kekhawatiran umat non-Muslim

jika figh jindyah diadopsi menjadi hukum

% Selengkapnya baca dalam buku karya Abdul Ghofur,
Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia: Studi atas
Pemikiran Gus Dur, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 28.

# Saiful Mujani, Muslim Demokrat: Islam, Budaya Demokrasi
dan Partisipasi Politik di Indonesia Pasca Orde Baru, (Jakarta:
Gramedia, 2007), h. 26-27.

nasional. Ketakutan mereka bisa dimaklumi,
sebab jika bentuk-bentuk hukum dalam
figh jindyah diadaptasi dan diterapkan
sepenuhnya, maka akan banyak dijumpai
orang yang dipotong tangannya, atau orang
yang dirajam hingga meninggal karena
terbukti berzina.

Dari uraian di atas, tampak jelas bahwa
untuk melakukan formalisasi figh jindyah
sebagai hukum nasional di Indonesia,
bukanlah persoalan yang mudah. Hal ini
disebabkan beberapa hal. Pertama, realitas
bangsa Indonesia yang plural harus di-
pertimbangkan. Kedua, pembenahan dari
aspek konsepsi, strategi dan metode pe-
rumusan figh jindyah, sehingga hukum
Islam yang dihasilkan, meminjam istilah
Roscuo Pound, tidak bertentangan dengan
kesadaran hukum masyarakat Indonesia dan
kompotebel dengan karakteristik tatanan
hukum nasional yang didambakan.

Berangkat dari realitas di atas, maka
agenda yang paling mendesak untuk dilakukan
adalah membongkar dan merajut kembali
bangunan figh jindyah. Disadari bahwa
bentuk-bentuk hukum figh jiniyah selama
ini sarat dengan tradisi hukum adat Arab
pra-Islam. Karenanya untuk mempertemukan
figh jindyah dan hukum nasional adalah
mengkaji aspek epistemologi figh jindyah
Indonesia itu sendiri. Karenanya, tulisan
ini fokus dengan objek epistemologi.” Sebab
epistemologi merupakan bagian dari filsafat
ilmu yang menjadi pijakan awal penentuan
asal muasal hukum. Singkatnya, sesuai
fungsinya epistemologi sebagai science of

> Epistemologi adalah salah satu dari tiga tiang penyangga
yang dibahas dalam filsafat ilmu. Dua lainnya yaitu ontologi
dan aksiologi. Ontologi menyangkut tentang hakikat apa yang
dikaji atau ‘science of being qua”. Sedangkan epistemologi adalah
bagaimana cara ilmu pengetahuan melakukan pengkajian
dan menyusun tubuh pengetahuannya, atau studi filsafac
yang membahas ruang lingkup dan batas-batas pengetahuan.
Sementara aksiologi adalah untuk apa ilmu yang telah tersusun
tersebut dipergunakan, atau lazim dikenal dengan ‘“heory of
value”. Lihat Dagobert D. Runes, Dictionary of Philosophy,
(Toronto, New Jersey: Littlefield Adam & Co, 1976), h. 32.



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |189

knowledge dan ilmu yang paling menentukan
corak dan karakteristik konstruksi sebuah
ilmu pengetahuan (baca: hukum). Dengan
membedah aspek ini, penulis berharap
menemukan model integrasi figh jindyah
ke dalam sistem hukum nasional.

Epistemologi dalam Bingkai
Ushal al-Figh

Epistemologi merupakan bagian dari kajian
filsafat.® Bahkan Amin Abdullah me-
mandang bahwa epistemologi merupakan
salah satu cabang dari filsafat ilmu yang
memperbincangkan “pengetahuan”. Hal ini
didasarkan bahwa perbincangan epistemologi
tidak dapat meninggalkan persoalan-per-
soalan yang terkait dengan sumber ilmu
pengetahuan dan beberapa teori tentang
kebenaran.’

Para ahli filsafat ilmu menyatakan
bahwa dalam kajian epistemologi, paling
tidak ada tiga problema umum yang menjadi
kajian didalamnya. Yaitu persoalan hakikat
pengetahuan, validitas kebenaran serta
sumber dan metode untuk memperoleh
pengetahuan.® Dengan demikian tiga
problem ini akan dibedah dalam tulisan
ini terutama epistemologi figh jindyah.

Dengan demikian, jika pengertian
epistemologi tersebut dikaitkan dengan figh
Jjindyah Indonesia, maka epistemologi hukum
pidana Islam mengacu pada kajian tentang
hakikat, validitas sumber dan metode serta

¢ Hal ini dimaknai sebagai bagian filsafat yang dengan
sengaja berusaha menjalankan refleksi atas pengetahuan manusia
itu disebut “epistemologi”, atau ajaran tentang pengetahuan.
Lihat = selengkapnya Jacques Veuger MSE  Epistemologi,
(Yogyakarta: Fakultas Filsafat Gadjah Mada, 1970), h. 1.

7M. Amin Abdullah, Dimensi Epistemologi-Metodologis
Pendidikan Islam, dalam Jurnal Filsafat, XXI, (Yogyakarta:
Fakultas Filsafac Universitas Gadjah Mada, 1995) h. 9.
Bandingkan dengan Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa
Agama; Sebuah Kajian Hermeneutik (Jakarta: Paramadina,
1996), h. 208. Bandingkan pula dengan Miska Muhammad
Amin, Epistemologi Islam, Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam,
(Jakarta: UI-Press, 1983), h. 2.

8 Harold H. Titus et.al., Persoalan-persoalan Filsafat, terj.
M. Rasjidi, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984) h. 187-188.

struktur pengetahuan menjadi kerangka pikir
dan landasan terbentuknya figh berwawasan
keindonesiaan.

Terkait dengan problema epistemologi
dan figh jindyah itu sendiri, dalam hal ini
Mohammed Arkoun menegaskan bahwa
dalam khazanah keilmuan keislaman
tradisional, yang dimaksud dengan
epistemologi dalam hukum pidana Islam
adalah disiplin ilmu wshil al-figh atau yang
dikenal dengan teori hukum Islam.” Ushiil
al-figh merupakan metodologi terpenting
yang ditemukan oleh dunia pemikiran Islam

dan tidak dimiliki umat lainnya.'

Kedudukan wushil al-figh sebagai epis-
temologi hukum pidana Islam (jindyah)
bersifat mutlak. Sebab disiplin inilah yang
mempunyai kaidah-kaidah dasar yang harus
diperhatikan dalam merumuskan hukum
Islam. Selain itu, ushil al-figh juga dinilai
sebagai metodologi penetapan hukum.
Sebagai sebuah epistemologi, wshil al-
figh sudah layak dan memadai. Pasalnya,
bahwa wushil al-figh di dalamnya memuat
kriteria-kriteria yang dibutuhkan bagi sebuah
epistemologi: hakikat, sumber dan metode
serta validitas yang kesemuanya telah teruji
dalam pembentukan hukum Islam dari
waktu ke waktu. Dalam beberapa literatur
juga disepakati bahwa wushil al-figh sangat

identik dengan metodologi hukum Islam.

Permasalahannya sekarang, dalam pan-
dangan pemikir Muslim kontemporer, dalam
rentang ratusan tahun keilmuan hukum
Islam dunia (termasuk Indonesia), kajian
metodologi hukum Islam (ushil al-figh)
banyak diwarisi dan didominasi kitab-

kitab wshiil al-figh karya al-Syafi'i dan

’ Mohammed Arkoun, The Concept of Authority in
Islamic Thought, dalam Klaus Ferdinand and Mehdi Mozaffari
(ed.), “Islam: State and Society, (London: Curzon Press, 1998),
h. 62.

M. Amin Abdullah, “Paradigma Alternatif Pengembangan
Ushtil al-Figh dan Dampaknya pada Figh Kontemporer”, dalam
AiNir Rofiq (ed.), Mazhab Yogya: Menggagas Paradigma Ushiil al-
Figh Kontemporer, (Yogyakarta: ar-Ruzz, 2002), h. 117.



190| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

pengikutnya.'’ Ahmad Rofiq juga menilai
bahwa muatan kitab-kitab wushil al-figh,
terutama kitab-kitab wshil al-figh Syafiyyah,
langka dan jarang dijumpai bahasan yang
membicarakan metodologi hukum Islam
semisal istihsin, istishléh dan sddd al-dzari'ah.
Kajian-kajiannya lebih banyak metode
analogi (giyds) selain sumber Alquran,
Sunnah dan Ijma’. Pembicaraan tentang
tema ijtihad dalam kitab-kitab tersebut dapat
dibenarkan sepanjang dalam frame giydis.'*

Padahal dalam kurun waktu sekian abad
kemudian, pengikut al-Syafi’i, yakni al-Ghazali
mengkritik tajam metode qiyis dengan
mengatakan, man qila anna al-qiyisa wa al-
ijtihdda lafdzini fagad khatha’” (barang siapa
yang mengatakan bahwa qiyas dan ijtihad
adalah dua kata yang sama, maka ia telah
melakukan kesalahan)." Tidak mengherankan
jika kemudian para pemikir kontemporer
semisal Hasan al-Turibi, Muhammad
‘Abid al-Jabiri, Hassan Hanifi, Mohammed
Arkoun dan lainnya memandang urgen perlu
dilakukannya rekonstruksi ilmu ushil al-figh
dan dikembangkan sesuai kebutuhan zaman.

Dalam konteks Indonesia, pemikiran
hukum Islam, termasuk bidang jindyah,
disinyalir masih banyak diwarnai pemikiran
bernuansa Arab dan Timur Tengah yang
sejatinya dalam beberapa hal tidak relevan
dengan kesadaran hukum masyarakat
Indonesia yang telah melembaga dalam
hukum adat. Akibatnya, ada bagian-bagian
tertentu dari hukum Islam yang kurang
mendapat sambutan hangat dari masyarakat
Indonesia."* Dalam bidang figh jindyah, dapat
disaksikan bahwa hukum potong tangan

" Martin Van Bruinessan, Kitab Kuning, Pesantren dan
Tarekat, (Bandung: Mizan, 1995), h. 112-124.

2 Ahmad Rofig, Kritik Metodologi Hukum Islam
Indonesia, dalam Anang Haris Himawan (ed.), “Epistemologi
Syara”, (Semarang: JAIN Walisongo Press, 1998), h. 100-103.

3 Abtt Hamid al-Ghazali, al-Mushtasyfa min Timi al-
Ushiil, (Bayrut: Dar al-Fikr, t.t.) h. 229.

4 Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Syariat Islam
Menjawab Tantangan Zaman, (Jakarta: Bulan Bintang, 1966),
h. 41-42.

bagi pencuri, kesaksian kaum perempuan
tidak dapat menjadi bukti dalam perkara-
perkara pidana, kaum laki-laki lebih tinggi
tingkatannya dari pada perempuan dan
lain-lainya. Bentuk-bentuk hukuman pidana
tersebut, menurut Munawwir Sjadzali, adalah
hukuman bernuansa Arab." Realitas inilah
yang mendorong perlu dilakukannnya
rekonstruksi fikih yang berwawasan ke-
indonesiaan.'® Produk-produk hukum di atas

merupakan hasil dari konstruksi epistemologi
era klasik dan skolastik.!”

Secercah harapan muncul pada abad
ke-14 M dengan gagasan al-Syatibi dengan
magqdshid al-syari'ah nya. Namun sayang,
gagasan ini lahir ketika umat Islam dalam era
kemunduran dan dalam tradisi keterpakuan
teks. Sehingga teori mashlahah Syétibi, kendati
mempunyai potensi besar untuk melakukan
sistematisasi aturan-aturan syariah, tidak
dikembangkan dan diimplementasikan oleh
sarjana-sarjana Muslim setelahnya. Bahkan
nyaris hilang dan ditemukan kembali oleh
Muhammad Abduh dan Muhammad ibnu
‘Asyur lebih dari satu abad kemudian.” Sejak
berakhirnya era Syatibi, kajian ushil al-figh
mengalami degadrasi luar biasa terutama
pada aspek subastansi dan metodologi.
Baru pada abad ke-18 M sampai saat ini
bermunculan para pemikir yang berkesadaran

> Munawwir Sjadzali, [jtibad Kemanusiaan, (Jakarta:
Paramadina, 1997), h. 4-26. Lihat juga Syafiq Hasyim, Hal-
hal yang Tak Terpikirkan Tentang Isu-isu Keperempuanan dalam
Islam: Sebuah Dokumentasi, (Bandung: Mizan, 2001) h. 197.
Bandingkan juga dengan tesis Abdullahi Ahmed al-Na'im dalam
Islam dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah,
terj. Sri Murniati (Bandung: Mizan, 2007) h. 46-50.

'¢ Ide ini banyak digagas oleh banyal tokoh seperti KH.
Hasbi ash-Shiddieqy, Hazairin, KH. Ibrahim Hossein, KH. ‘Ali
Yafie, Qodry A. ‘Azizy, KH. Sahal Mahfud! dan lainnya.

'7 Diketahui bahwa pada awal abad ke-7 H, kajian-kajian
metodologi ushil al-figh masih berbasis pada literalisme dalam
menginterpretasikan ayat-ayat, dan giyds dalam hal ini masih
menjadi prosedur utama untuk memperluas hukum-hukum
syariah ketika berhadapan dengan realitas. Metode demikian
menurut al-Jabiri mengandung kelemahan dan kekurangan.
Sebab, dengan hanya mengandalkan metode giyds, umat Islam
dipaksa membayangkan masa sekarang dengan masa Imam
Syafi’i yang secara historis telah jauh berbeda kondisinya.

'8 Louay Safi, Ancangan Metodologi Alternatif, terj. Imam
Khoiri, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), h. 143.



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya 191

untuk merekonstruksi metodologi hukum
Islam. Ada sederet nama diantaranya Fazlur
Rahman, Muhammad al-Na'im, Muhammed
Arkoun, dan Syahrar. Pada era inilah
konstruksi dan sistematika serta bangunan
metodologi hukum Islam (ushil al-figh) yang
selama ini ada dipertanyakan lagi.

Berangkat dari elaborasi di atas, penulis
berusaha memamparkan epistemologi figh
jindyah dari klasik hingga kontemporer. Hal
ini dilakukan dalam rangka menemukan
konstruksi bangunan hukum pidana Islam
Indonesia yang sesuai dengan kebutuhan
zaman. Berikut ini dikupas tiga aspek dalam
wacana epistemologi.

Figh Jindyah: Aspek Sosio-historis

Alquran dan Sunnah tidaklah turun dan
lahir pada ruang yang kosong dan hampa.
Artinya, pada saat Nabi menyampaikan
risalah kenabiannya, dunia Arab pra-Islam
sudah penuh dengan tradisi dan kebudayaan.
Dalam bidang hukum Arab pra-Islam,
Sayyid ‘Abd al-Majid sebagaimana dikutip
Paydar, menggambarkan bahwa telah terjadi
pengadopsian hukum Islam terhadap hukum
Arab."”

Ruang lingkup kajian figh Jindyah yang
mencakup berbagai aspek,*® sementara dalam
hal jarimah terbagi dalam tiga hal yakni

!9 Sebagaimana dalam ungkapannya bahwa Bangsa
Arab memiliki hukum sendiri yang mereka praktikkan dalam
kehidupan sehari-hari. Islam mengakui beberapa dari hukum
adat tersebut dan menghapus sebagian yang lain. Mereka
menghindari perkawinan dengan ibu-ibu serta anak-anak
mereka, dan hal ini diakui Islam. Sedangkan menikahi janda-
janda dari ayah mereka yang dianggap oleh Islam sulit dipahami
dihapus oleh Nabi. Prakeik hukuman potong tangan karena
seorang pencuri juga mendapat dukungan dan dilegitimasi
oleh Islam. Lihat Manouchehr Paydar, Legitimasi Negara Islam:
Problem Otoritas Syariah dan Politik Penguasa, terj. M. Maufur
el-Khoiri, (Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003), h. 133.

» Pencurian, perzinaan, menuduh orang berbuat zina
(al-gadzafj, mengonsumsi barang yang memabukkan (khamr),
membunuh atau melukai, mencuri, merusak harta orang lain,
dan jarimah (melakukan kekacauan dan semacamnya berkaitan
dengan hukum kepidanaan)

qishdsh®' atau diyat,” jarimah hudid, dan
jarimah tazir.* Bentuk hukuman yang
diterapkan bagi pelaku pidana dikategorikan
dalam dua bentuk yaitu hudid,?* dan
ta’zir.” Dalam kasus gishdsh dan diyat,
para ulama berbeda pendapat. Ada yang
memandang gishish dan diyat masuk dalam
kategori hudiid. Namun mayoritas ulama

berpandangan keduanya tidak termasuk
hudid.* Ada satu bentuk hukuman lagi
selain hudiid dan ta’zir yakni kifarat.”’

2 Qishdsh terkait dengan pembunuhan dan pencederaan
anggota badan yang pelakunya diancam dengan tindakan yang
sama, lihat Q.s al-Baqarah [2]: 178, Q.s. al-Maidah [5]: 45, Q..
al-Nisa [4]: 92. Ayat-ayat tersebut berbicara tentang gishdsh dan
diyat.

2 Sementara diyar adalah ganti rugi (denda) bagi pelaku
tindak pidana ketika gishdsh tidak jadi dilaksanakan karena
pemaafan dan bagi pembunuh semi sengaja dan tidak sengaja.

» Juhaya S. Praja, Teori Hukum dan Aplikasinya,
(Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 233.

% Huddd adalah segala bentuk hukuman yang telah di-
tentukan oleh Alquran dan Sunnah. Semisal /ad zina. Dalam
Islam, had zina ada tiga bentuk hukuman yang diancamkan
yaitu hukum jilid (cambuk), pengasingan (zaghrib) bagi mereka
yang ghairu muhshan (pezina yang belum menikah) dan rajam
bagi pezina yang sudah menikah, lihat Q.s al-Ntr [24]: 2.
Had qadzaf yakni hukuman (had) bagi gadzaf adalah didera
delapan puluh kali dan kesaksiannya ditolak selama hidup,
lihat Q.s. al-Ntir [24]: 4. Had sarigah (pencurian), jelas dengan
potongan tangan, lihat Q.s. al-Maidah [4]: 38. Had hirabah
(perampokan), dengan empat bentuk yaitu: (1) hukuman mati,
(2) hukuman mati dengan penyaliban, (3) potong tangan dan
kaki, dan (4) pengusiran (a/-nafyn). Hukuman ini disesuaikan
dengan kualitas kejahatan pelaku pidana, lihat Q.s. al-Maidah
[4]: 33. Dan yang terakhir had riddah (murtad) dan had baghyu
(pemberontak).

» Sedangkan ta’zir adalah bentuk hukuman yang tidak
ditentukan bentuknya oleh Alquran dan Sunnah. 7zZzir adalah
hukuman yang bersifat pendidikan (t4%ib) terhadap perbuatan
dosa atau kemaksiatan yang tidak diancamkan dengan had
dan kifirat. Dengan kata lain, setiap perbuatan maksiat yang
hukumannya berupa kifirat atau hudiid yang sudah ditetapkan
dalam Alquran dan Hadis diancam dengan hukuman za’ir .
Berbeda dengan ketiga jenis hukuman yang lain, penentuan
bentuk dan kadar hukuman jenis zazir diserahkan pada ke-
bijakan pemegang kekuasaan (u/il amri). Lihat Ahsin Sakho
Muhammad (ed.), Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, (Jakarta:
PT Kharisma Ilmu, 2008), h. 90-91.

2 Ahmad Djazuli, Figh Jinayah, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2000), h. 10-14.

¥ Sedangkan kifirat adalah hukuman tertentu yang di-
ancamkan terhadap pelanggaran (maksiaz) tertentu atau terhadap
pembunuhan tak sengaja dengan tujuan menghapuskan dosa
pelakunya. Bentuk-bentuk hukuman ini serta pelanggaran dan
ancaman hukumannya telah ditetapkan dalam nas. Bentuk
hukuman jenis kifirat ada tiga macam: (a) memerdekakan
hamba sahaya; (b) berpuasa; (c) memberi santunan kepada orang
miskin berupa makanan dan pakaian. Adapun pelanggaran yang
diancam dengan kifiirat adalah: (a) pembunuhan tak sengaja;



192| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Menariknya, jika ditelisik lebih dalam
ayat-ayat yang berkaitan dengan figh
jindyah hampir semuanya diturunkan dan
dilatarbelakangi oleh asbab al-nuzil. Ini
mengindikasikan bahwa ada pergulatan
dan pergumulan antara Alquran dengan
budaya sosial masyarakat Arab pra Islam.
Ini juga mengisyaratkan bahwa Alquran
kendati merupakan firman Allah, tidak bisa
dilepaskan dari konstruk dialektika budaya

sosial masyarakat Arab saat itu.

Penulis tidak bermaksud mengurai
satu persatu formula hukuman figh jindyah
tersebut. Tetapi lebih mempertajam aspek
sosio-historis dalam ketentuan hukuman
tersebut. Diakui, konstruk hukuman di atas
banyak diwarnai oleh tradisi dan hukum
adat Arab pra-Islam. Ternyata, aturan-aturan
hukum pidana yang terdapat dalam Alquran
muatan materinya berangkat dari realitas
masyarakat yang sudah ada.

Hukum Islam, termasuk figh jindyah,
sebagai sebuah studi tidak bisa dilepaskan
secara total dengan latar belakang sejarahnya.
Hukum Arab pra-Islam, hukum adat yang
bersifat kesukuan dan primitif mengatur
kehidupan, sistem sosial dan nilai-nilai moral
masyarakat Arab, merupakan seperangkat
hukum yang bersifat konservatif dan statis
dan juga warisan dari generasi ke generasi.”®
Kendati Islam diyakini sebagai pembawa
ajaran baru yang berbeda dengan ajaran
nenek moyang bangsa Arab, namun hal itu
tidak mengarah pada perubahan secara total
terhadap tradisi yang berlaku sebelumnya.?
Meskipun Islam mampu mengubah cara
hidup Arab secara drastis, tetapi tetap
mengakomodir elemen-elemen konservatif
yang sangat dipegang teguh oleh masyarakat

(b) bersenggama suami isteri pada siang hari bulan Ramadan;
(c) pelanggaran sumpah; (d) menyetubuhi isteri yang telah di-
dzihar; dan (e) pelanggaran terhadap irdm pada ibadah haji.

» Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam,
terj. Kuswanto, (Yogyakarta: Tarawang Press, 2002), h. 17.

¥ Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam,
h. 18.

Arab dari generasi ke generasi.

Dalam titik inilah menarik mencermati
pandangan al-Naim terkait hakikat hukum
Islam. Bahwa (1) hukum Islam itu bukanlah
Islam itu sendiri. Melainkan hanya hasil
interpretasi para yuris terhadap sumber-
sumber utama ajaran Islam; (2) apa
yang dianggap sebagai hukum Islam itu
merupakan produk pemahaman manusia
tentang sumber-sumber Islam dalam konteks
sejarah abad ke-7 sampai abad ke-9. Selama
periode tersebut, menurut al-Na'im, para
ahli hukum Islam telah menafsirkan Alquran
dan sumber-sumber lain dalam rangka
mengembangkan suatu sistem syariah yang
komprehensif dan koheren sebagai petunjuk
bagi kaum Muslimin.*

Elaborasi di atas akhirnya semakin
mengantarkan penulis ke arah perbincangan
epistemologi figh jindyah. Bahwa epistemologi
adalah aspek yang dipandang paling
krusial dalam menemukan kerangka pikir
dalam konteks konstruk figh jindyah yang
bewawasan keindonesiaan. Berikut ini akan
dianalisis aspek-aspek epistemologi.

a. Hakikat Figh Jindyah
Terkait diskursus hakikat hukum Islam sampai

saat ini para pemikir hukum Islam berbeda
pandangan. Perdebatan tersebut berputar
pada wilayah asal-muasal hukum Islam lahir.
Banyak teoritisi yang memandang bahwa
hakikat hukum Islam adalah hukum yang
azali dan abadi karena bersumber dari kalam
Allah yang gadim. Tidak mengherankan,
jika Majid Khuddari menyimpulkan bahwa
keberadaan hukum Islam sebagai hukum
ketuhanan (divine law).*!

% Lihat selengkapnya Abdullahi Ahmed al-Na'im,
Dekonstruksi - Syariah: Wacana Kebebasan Sipil, HAM dan
Hubungan Internasional dalam Islam (Towards an Islamic
Reformation: Civil Liberties, Human Rights and International
Law), terj. Ahmad Suaedi dan Amiruddin Arrani, (Yogyakarta:
LkiS 1994), bab 4 dan bab 7.

' Majid Khuddari, War and Peace in The Law of Islam,



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |193

Mainstream demikian diperkuat oleh
para tokoh wushiil al-figh yang menyatakan
bahwa hukum Islam (syariah) tidak di-
ciptakan, melainkan ditemukan dan dikenali
melalui tanda-tanda hukum: al-amarah, al-
alamah dan al-dalil yang diberikan oleh
pembuat hukum (sydri). Al-Qarafi misalnya,
menyatakan bahwa hukum syar’i adalah
sapaan llahi yang gadim dan ditujukan
pada perbuatan mukallaf yang berisi
tuntutan, perkenaan dan pilihan.”> Demikian
halnya dengan al-Rézi, dalam al-Mabhshil
mengungkapkan bahwa perbuatan manusia
adalah jadid sedang hukum bersifat qadim
karena ia merupakan firman Allah dan firman
tersebut merupakan sesuatu yang qadim.>
Dengan demikian fungsi mujtahid hanya
sebatas mudzhir (menyatakan, mengeluarkan

hukum) dan bukan sebagai muzsbit (penetap
hukum).

Pandangan-pandangan tentang hakikat
hukum di atas sangat kental dengan dimensi
transenden. Paradigma semacam inilah yang
kemudian banyak dikritik oleh pemikir
ushiil al-figh saat ini. Adalah Muhammad
Thahir Azhari yang secara tegas menyatakan
bahwa pandangan hakikat hukum Islam
yang demikian mencerminkan fakta sejarah
yang sebenarnya. Lebih lanjut, menurut
Azhari, pandangan demikian secara tidak
langsung menafikan peran serta akal
manusia sebagai legislator.’* Kritik tajam
terkait paradigma fikih yang cenderung
divine law juga diusung oleh Muhammad
‘Abid al-Jabiri yang menyatakan bahwa
aspek historis-sosiologis hukum Islam tidak
boleh diabaikan. Sebab, dengan mengetahui
aspek inilah manusia akan terbantu dalam

h. 20.

32 Al-Qaraf, Syarah Tanqih al-Fushil fi Tkbtishir al-Mabsiil
fi al-Ushil, (Kairo: Dar al-Fikr, 1973), h. 68.

3 Al-Razi, al-Mahbshil fi ‘Ulim Ushil al-Figh, Juz 1,
(Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1988), h. 17.

3 Muhammad Tahir Azhari, Negara Hukum: Suatu Studi
Tentang Prinsip-prinsipnya  Dilibat dari Segi Hukum Islam,
Implementasinya pada Periode Madinah dan Masa Kini, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1992), h. 45-47.

memahami ayat-ayat hukum. Singkatnya,
dalam pandangan al-Jabiri, fikih Islam
dibangun di atas tiga pilar: (1) penghapusan
(naskh); (2) sebab-sebab turunnya ayat
(asbib al-nuzil) dan (3) tujuan-tujuan
syariat (magqdshid al-syari'ah). Ketiganya
saling berkelindan terkait aspek sosiologis-
historis hukum Islam. Tegasnya, kendati figh
jindyah dipahami sebagai hukum ketuhanan,
tidak berarti meninggalkan keunikan dan
kekhasan tempat, kondisi sosial, budaya di
mana Alquran diturunkan.?

Lebih lanjut, menurut Mohammed
Arkoun, sebagaimana dikutip oleh Supena,
menyatakan bahwa terlalu banyak problem
yang akan dihadapi umat Islam jika hukum
Islam masih menggunakan pendekatan
revelation centris yang cenderung melepaskan
wahyu dari konteks historisnya. Atas dasar
inilah Arkoun menggagas pendekatan theo-
antropologi wahyu. Yaitu wahyu yang terkait
dengan sejarah dan sejarah yang terbingkai
dalam wahyu. Karenanya, kemudian Arkoun
menyarankan perlunya pendekatan historis-
sosiologis dan linguistik dalam memaknai
wahyu dan teks-teks fikih yang tersebar
sepanjang era klasik dan skolastik untuk
membantu memahami fakta Qurani (a/-
dzéabiriyyah al-Quriniyyah).>

Dengan demikian, penulis mengambil
kesimpulan bahwa sejatinya aturan-aturan
hukum Islam, termasuk di dalamnya figh
jindyah, materi dan bentuknya banyak
berangkat dari realitas masyarakat yang sudah
ada.”” Namun demikian, mempertentangkan

% Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Agama, Negara dan
Penerapan Syariah, terj. Mujiburrahman, judul asli a/-Din wa
Daulah wa Tathbiq al-Syari'ah, (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru,
2001), h. 36.

3¢ Jlyas Supena dan Muhammad Fauzi, Dekonstruksi dan
Rekonstruksi Hukum Islam (Yogyakarta: Gama Media, 2002),
h. 150.

% Jika dilihat dari aspek sejarah sosial, ajaran figh jindyah
yang dibawa Nabi dapat digolongkan menjadi dua kategori.
Pertama, ajaran yang berupa seperangkat aturan-aturan,
kebiasaan-kebiasaan dan nilai-nilai yang diperkenalkan kepada
bangsa Arab dan tidak mempunyai akar dalam hukum adat
bangsa Arab. Ajaran ini dikenal dengan hukum #isi atau



194| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

dan mengantagoniskan antara hakikat hukum
Islam yang bersifat divine law (buatan
Tuhan) dan man made law (buatan manusia)
bukanlah sesuatu yang bijak. Integrasi
keduanya merupakan sebuah keniscayaan.
Tentunya, model integrasi dan harmonisasi
keduanya dimaknai bahwa aspek-aspek yang
diintegrasikan tidak bertentangan dengan
sifat dasar hukum Islam yang berorientasi
keagamaan. Kendati aplikasinya tidak
mudah, namun idealitasnya harus dicapai.
Sebab, jika hukum Islam hanya dimaknai
produk keilahian a7 sich, maka sulit rasa-
nya transformasi figh jindyah menjadi
hukum nasional terjadi. Dengan demikian
menggeser paradigma hakikat hukum Islam
dari revelation centris (produk Tuhan semata)
saatnya dirubah menjadi man made centris
(hukum yang dihasilkan oleh hasil pikir

atau akal manusia).

Akhirnya, penulis menyatakan bahwa
hakikat hukum Islam dalam konteks Indonesia
harus berbeda dengan pandangan pemikir
klasik. Tegasnya, epistemologi figh jindyah
Indonesia mengambil posisi untuk memahami
hukum Islam tidak hanya semata-mata berasal
dari Tuhan, akan tetapi hukum Islam harus
mampu memberikan jaminan tercapainya
maqéshid al-syariah dan kemaslahatan umat.
Dengan kata lain, jika figh jindyah tidak
mampu merealisasikan maqdshid al-syariah,
kendati diistinbathkan, dari sumber-sumber
Islam, tidaklah layak untuk disebut hukum
Islam. Sebaliknya, kendati tidak lahir dari
rahim sumber utama hukum Islam, namun
mampu mengawal dan mewujudkan ke-
maslahatan umat, maka yang demikian
laik dikategorikan hukum Islam. Dengan
demikian, epistemologi figh jindyah Indonesia

hukum-hukum yang dibentuk tanpa adanya preseden terlebih
dahulu. Kedua, berupa seperangkat aturan-aturan yang diadopsi
dan diambil dari kebiasaan bangsa Arab pra-Islam yang dikenal
dengan hukum emzai atau hukum-hukum yang sebelumnya
cksis dan kemudian dibenarkan oleh Nabi Muhammad Saw.
Lihat Manouchehr Paydar, Legitimasi Negara Islam: Problem
Ororitas Syari‘ah dan Politik Penguasa, terj. M. Maufur el-Khoiri,
(Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003), h. 132.

mendukung desimbolisasi, deliteralisasi dan
objektivikasi figh jindyah sepanjang keadaan
dan kondisi menuntut pendekatan-pendekatan
tersebut harus diterapkan.

b. Sumber dan Metode

Pada era klasik-skolastik diskursus terkait
sumber-sumber hukum Islam masih berkutat
pada dua main stream besar. Pertama, yang
lazim dikenal dengan teori subjektivisme
teistik.”® Kedua, teori objektivisme rasionalistik.”

Dari dua teori di atas, tampaknya
epistemologi hukum Islam pada era
klasik-skolastik lebih didominasi oleh teori
subjektivisme teistik. Di mana wahyu adalah
penentu sebuah hukum. Hujjatullah al-
Ghazéli misalnya, dalam kitab al-Manhil
menegaskan bahwa 29/ manusia hanya sebatas
Jfaru yang harus senantiasa tunduk pada yang
ashl dalam hal ini adalah wahyu. Bahkan
posisi mujtahid hanya sebagai “penemu”
bukan “pembuat” dan yang harus menjadi
sumber hukum (mutsmirah) harus dalil nagl.
Paradigma ini juga dijumpai dalam karyanya
yang berjudul a/-Mushtasyfa yang tetap
memposisikan akal di bawah bayang-bayang
naql.”® Senada dengan al-Ghazili, al-Syatibi
yang juga dikenal dengan gaya literalisme
juga memandang bahwa sumber hukum
tetaplah naql (wahyu). Akal manusia hanya
bersifat konfirmasi atas petunjuk wahyu.

3 Teori ini menyatakan bahwa hukum Islam merupakan
entitas Ilahiyah, tunduk kepada wahyu dan hanya diketahui
oleh wahyu yang dibakukan dalam teks-teks yang direkam
oleh Nabi berupa Alquran dan Sunnah. Teks-teks inilah yang
kemudian disebut dalil dan sumber hukum. Sebab itu, semua
analisis hukum terpusat padanya. Halal-haram atau baik-buruk
hanya ditunjukkan oleh wahyu.

¥ Teori ini memandang bahwa di samping wahyu, hukum
Islam dapat diketahui melalui akal secara mandiri tanpa bantuan
wahyu. Alasannya, hukum Islam diturunkan sejatinya hanya
bertujuan mewujudkan kemaslahatan manusia dan baik-buruk
(al-husnu wa al-qubhu) dapat dicerna melalui akal. Lihat Goerge
E Hourani, Islamic Rationalism: The Etics of Abd al-Jabbar,
(Oxford: Clarendon, 1971), h. 3-12.

% Lihat dalam dua karya monumental al-Ghazili yaitu
al-Manhiil min Taliqir al-Ushil dan al-Mushtasyfa min Tlmi al-
Ushiil, (Bayrut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 260.



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |195

Berbeda dengan teori objektivisme
rasionalistik yang banyak direpresentasikan
ulama-ulama Muktazilah.*! Sebagaimana
pernyataan tokoh Muktazilah Abu Husain
al-Basri yang mengilustrasikan akal manusia
mempunyai kekuatan sebagai sumber hukum,
dengan ungkapan:

“...jika seseorang mujtahid hendak me-
ngetahui hukum suatu kasus, maka ia
wajib menyelidiki lebih dahulu bagai-
mana hukum kasus itu menurut akal,
kemudian menyelidiki apakah hukum
akal tersebut telah berubah karena
adanya dalil naql. Jika tidak ada, maka
dipertahankan hukum akal itu. Dan, jika
ada maka dipegangi hukum baru yang
ditentukan oleh dalil naqgli tersebut..”*?

Sepenggal kutipan di atas mengin-
dikasikan bahwa akal diposisikan pada
tempat utama dalam proses penggalian dan
penentuan hukum Islam. Akal dalam hal
ini ditempatkan sebagai penentu awal baik-
buruk. Sedangkan wahyu bersifat konfirmatif
atas akal. Hal ini tentunya berbanding tidak
lurus dengan pandangan ulama Asy’ariyyah
yang menilai kualitas baik-buruk hanya dapat
dicapai oleh wahyu. Artinya, baik-buruk
bukanlah sesuatu yang esensial dalam dirinya
sendiri, melainkan karena ditentukan sebagai
yang baik dan buruk oleh wahyu.

Terlepas dari polemik di atas, penulis
ingin mengetengahkan gagasan al-Jabiri
yang mengkritik atas dominasi dan
determinasi teori subjektivisme teistik. al-
Jabiri menyatakan bahwa subjektivisme
teistik sangat dipengaruhi epistemologi

4 Teori ini menyatakan bahwa rasio (akal) sangat ber-
wenang menentukan hukum tanpa adanya wahyu. Tegasnya,
hukum Allah terhadap perbuatan itu tergantung penilaian rasio
manusia. Jika dipandang baik, maka baik pula di sisi Allah
sehingga diperintahkan. Sebaliknya, jika dinilai buruk maka
buruk pula menurut Allah sehingga dilarang. Pengetahuan
manusia tentang baik buruk menjadi norma yang mengikat
dirinya untuk berbuat sesuai dengan pengetahuan.

4 Abt al-Husain al-Basri al-Mu'tazily, al-Mu'tamad fi
Ushiil al-Figh, Juz 11, (Damaskus: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah,
t.t.), h. 908-909.

bayani.”® Yakni sebuah metode yang murni
berangkat dari gaya penalaran Arab yang
tidak dimiliki oleh budaya dan peradaban
lain. Nalar bayini merupakan nalar pertama
yang dikenal bangsa Arab terutama dalam
ilmu-ilmu fundamental seperti figh, uliim
al-qur'an, filologi dan sebagainya. Nalar
bayani dibangun di atas dasar diskontinuitas
dan propabilitas. Nalar ini menafikan teori
kausalitas atau adanya tentang sistem hukum
alam. Inilah kelemahan nalar baydni. Sebab
akan selalu terkungkung dengan bayangan
masa lalu dengan basis giyis-nya. Tidak
mengherankan jika al-Jabiri tidak sependapat
dengan qiyés sebagai satu-satunya metode

dalam berijtihad.

Baru setelah bangsa Arab bersentuhan
dan berdialog dengan filsafat dan tasawuf,
mereka mengenal epistemologi lainnya
yakni burhini dan irfini. Lebih lanjut,
al-Jabiri menegaskan bahwa umat Islam
sudah saatnya menghidupkan kedua nalar
tersebut. Terutama nalar burhini yang
meredup bersamaan tenggelamnya kekuasaan
Abbasiyah. Di bawah bayang-bayang Hijaz,
umat Islam era skolastik takut keluar dari
mainsstream bahwa pembicaraan hukum
Islam hanya berpusat pada wahyu serta
hanya mengandalkan pendekatan linguistik.

Elaborasi di atas akhirnya dapat
menghantarkan pemahaman bahwa jika
epistemologi hukum Islam dikontekstualisasi-
kan dalam konteks Indonesia, maka wahyu
(revelation) bukanlah satu-satunya sumber
pengetahuan. Namun juga melibatkan dan
menyertakan akal (reason) dan indra sebagai
pendamping wahyu. Teori dominasi wahyu
atas akal dan indera pada era klasik-skolastik
saatnya dibongkar dan dikonstruk dengan
penalaran gaya baru. Dengan demikian, dapat
ditegaskan bahwa epistemologi figh jindyah

4 Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Formasi Nalar Arab: Kritik
Tradisi Menuju Pembebasan dan Pluralisme Interreligius (Takwin
al-Aql al-Arabi), terj. Imam Khoiri, (Yogyakarta: IrciSoD,
2003), h. 121-130.



196 AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Indonesia menempatkan ketiga sumber yakni
wahyu, akal dan indera sebagai sumber.
Ketiganya diposisikan sederajat dan bersifat
antinomis. Dalam filsafat antinomi, sesuatu
yang sepintas tampak bertentangan, bertolak
belakang, sejatinya bisa berdampingan dan
seiring saling melengkapi.

Setali tiga uang, terkait dengan metode
hukum Islam, epistemologi figh jiniyah
Indonesia harus mampu mengambil
tradisi lama yang tentunya masih relevan
dengan tradisi modern dan sesuai dengan
perkembangan ilmu pengetahuan modern
dengan model integrasi maqashidy dan
eklektisisme.* Dalam rangka memanfaatkan
tradisi lama yang baik, epistemologi di
Indonesia harus mampu membangkitkan tiga
nalar: bayini, burhini dan irfini sekaligus.
Tentunya dengan fokus pada kajian sosial-
historis figh jindyah termasuk mengakomodasi
tradisi masyarakat lokal, rasionalisasi hukum
Islam dan pengembangan teori maslahat.
Sesuai dengan kaidah al-Mubifadzaru ala
al-qadimi al-shilih wa al-akhdzu bi al-jadid
al-ashlah. Selain itu, menurut penulis, yang
tidak kalah penting dalam berijtihad juga
menggunakan ilmu-ilmu alam dan sosial
yang berkembang di Barat selama perangkat
keilmuan tersebut sesuai dengan problema

hukum pidana yang dikaji.

Dalam konteks sumber dan metode
figh jindyah, pemikiran bahwa Islam
tidak meletakkan suatu pola baku tentang
teori negara yang harus diterapkan oleh
umat Islam. Dengan spektrum demikian,
maka istilah negara (dawlah) tidak dapat
ditemukan dalam Alquran. Kendati terdapat
berbagai ungkapan dalam Alquran yang
merujuk kepada kekuasaan politik dan
otoritas, akan tetapi ungkapan-ungkapan
ini hanya bersifat insidental dan tidak ada
pengaruhnya bagi teori politik. Dengan

4 Qadri A. Azizy, Eklektisisme Hukum Islam: Kompetisi
antara Hukum Islam dan Hukum Nasional, (Yogyakarta: Gama
Media, 2002).

demikian, maka Alquran bukanlah buku
hukum (zhe book of law), tetapi lebih
kepada kitab yang mengandung nilai-nilai
dan ajaran-ajaran yang bersifat etis yang
berkenaan hukum dan aktivitas lainnya
(the sources of law).”

Dengan skema argumentasi demikian,
maka pemberlakuan figh jindyah dalam
pengertiannya yang formal dan ideologis
tidaklah begitu penting. Justru yang ter-
penting adalah bahwa adanya jaminan
tumbuhnya nilai-nilai dasar etis yang telah
ditetapkan dalam Alquran. Jika demikian
halnya, maka tidak ada alasan teologis untuk
menolak gagasan-gagasan politik mengenai
kedaulatan rakyat, negara-bangsa sebagai
unit teritorial yang sah dan prinsip-prinsip
umum teori politik modern lainnya. Dengan
kata lain, sesungguhnya tidak ada alasan
yang kuat untuk meletakkan Islam dalam
posisi yang berseberangan dengan sistem
politik modern.

c. Validitas Hukum

Kajian tentang validitas hukum Islam dalam
bingkai epistemologi tidak bisa lepas dari
tradisi dan konsep gathi dan dzanni dalam
penetapan hukum Islam. Kedua konsep
tersebut sering dijadikan mujtahid sebagai
parameter dalam menentukan validitas
sebuah hukum. Dalam hal ini Alquran
diposisikan sebagai dalil yang paling pasti
valid (qath%i) baik dipandang dari asalnya
(#subiit) maupun kehujjahannya (dalilah).
Konsekuensinya, muatan dan bentuk hukum
dalam Alquran tidak perlu diragukan lagi
serta sudah menjadi kesepakatan ulama.
Walhasil, mujtahid tidak diperkenankan
untuk menafsirkan apalagi menyimpang dari
teks-teks Alquran. Pengecualian untuk teks-

© Bahtiar Effendy, Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran
dan Praktik Politik Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina,
1998), h. 76-78. Lihat juga Topo Santoso, Menggagas Hikum
Pidana Islam: Penerapan Syariat Islam dalam Konteks Modernitas,
(Bandung: Asyamil Press dan Grafika, 2001).



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |197

teks yang disinyalir masih bersifat dugaan
(dzanni).

Warisan konsep gath’i dan dzanni ulama
klasik sebenarnya mengandung banyak
segi, baik metodologis maupun historis.
Secara metodologis, jelas sangat susah
untuk menyamakan persepsi antara para
mujtahidin, berkaitan dengan wilayah gah’i
dan dzanni. Dimungkinkan sekali terjadi
perbedaan pandangan di antara ulama terkait
kepastian sebuah teks. Bagi sebagian ulama
mungkin dinilai gath% namun tidak bagi
ulama lainnya.*® Teks-teks hukum terkait
dengan kesaksian wanita, hukuman potong
tangan bagi pencuri, rajam dan jilid bagi
pezina, gishish dan diyat pada umumnya
dipandang sesuatu yang garhi karenanya
tidak boleh ditafsir ulang. Padahal dalam
kasus potong tangan bagi pencuri, menurut
al-Jabiri, hanya dengan cara demikian
hukuman pada saat itu dilakukan. Sosio-
kultur masyarakat Arab yang nomadik dan
infrastrukeur yang tidak memadai, mustahil
melakukan hukuman dengan selain potong
tangan.” Inilah pentingnya kajian sosio-
historis dalam ayat-ayat hukum pidana.

Tidak mengherankan jika Masdar E
Mas’udi mencoba membongkar konsep
dikotomis yang membingungkan antara
wilayah gathi dan dzanni. Dalam perspektif
Masdar, yang dimaksud dengan gathi adalah
nilai-nilai fundamental dan universal seperti
keadilan, kesetaraan, persamaan, kemaslahatan
dan sebagainya. Sedangkan yang dimaksud
dengan dzanni adalah bentuk-bentuk praktis
dalam rangka mewujudkan nilai-nilai fun-
damental dan universal tersebut.®®* Dengan
reinterpretasi konsep qathi dan dzanni
tersebut, maka menurut Imam Syaukani

4 Tlyas Supena dan Muh. Fauzi, Dekonstruksi dan
Rekonstruksi Hukum Islam, h. 255-256.

4 Muhammad Abid al-Jabiri, Agama, Negara dan Penerapan
Syariah, h. 165.

* Masdar Farid Mas'udi, Islam dan Hak-hak Reprocuksi
Perempuan: Dialog Fikih Perempuan, (Bandung: Mizan, 1997),
h. 29-32.

mendatangkan beberapa keuntungan: (1)
konsep ini telah merobohkan bangunan
ilmu yang dikotomis yang menghambat
gairah berpikir dan berijtihad di kalangan
umat Islam; (2) dengan hal ini para ulama
akan lebih berkonsentrasi dengan formulasi
yang lebih praksis-fungsional sehingga lebih
menjaga kemaslahatan; (3) dalam rangka
merawat poin nomor 2, para ulama dapat
memanfaatkan sumber-sumber lain semisal
akal dan piranti ilmu-ilmu modern. Dengan
demikian hasil pikirannya mendekati harapan;
dan (4) dapat memperluas wilayah ijtihad.”

Dari beberapa analisis di atas, dalam
konteks Indonesia, maka konstruk validitas
figh jindyah idealnya tidak hanya menjadikan
dalil-dalil yang atomistik atau bersifat
mandiri dalam menentukan valid tidaknya
sebuah hukum. Artinya, untuk menentukan
valid atau tidaknya hukum harus didukung
dalil yang komprehensif dengan metode
kolaborasi induktif. Selain itu, untuk
memperluas spektrum dan materi ijtihad,
dalam konteks Indonesia yang plural dari
segala aspeknya, validitas hukum pidana
Islam, sudah saatnya tidak menggantungkan
pada konsep gathi dan dzanni warisan ulama
klasik-skolastik yang dipandang sudah tidak
lagi relevan. Namun lebih menekankan pada
bagaimana konsep gqathi hanyalah konsep
normatif yang fundamental dan universal.
Sementara konsep dzanni adalah bentuk
implementasi praksis-fungsional dalam rangka
mewujudkan nilai-nilai normatif tersebut
dan sudah barang tentu validitasnya sangat
dipengaruhi perubahan kondisi, lingkungan,

ruang dan waktu.

Terkait dengan validitas hukum pidana
Islam, dapat ditegaskan bahwa sesungguhnya
eternalitas Alquran itu tidak terletak pada arti
teksnya (dzdhir al-nash), melainkan terletak
pada prinsip dan cita-cita moralnya yang

# Imam Syaukani, Rekonstruksi Hukum Islam dan
Relevansinya Terhadap Pembangunan Hukum Nasional, (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2006), h. 230-236.



198 AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

abadi, yang dinilai paling valid dan gazh’.
Alquran bukanlah kitab undang-undang
yang siap saji. Karena bagaimanapun, ia
merupakan hasil dari proses dialogis antara
pesan-pesan samawi yang abadi dengan
kondisi aktual Bumi pada saat Alquran
diturunkan.

Lebih dari itu, bahwa nilai keabadian
dan universalitas Alquran terletak pada
prinsip moralnya, maka pernyataan hukum
(legal specific) semisal hukum potong tangan,
rajam, dera dan sebagainya tidak berlaku
secara universal. Hukuman-hukuman itu
hanyalah solusi dan bersifat tentatif atas
peristiwa-peristiwa yang muncul pada saat
Alquran diturunkan.”

Dengan kata lain, bahwa hukuman itu
merupakan suatu produk transaksi antara
keabadian Allah dan situasi ekologi aktual
bangsa Arab abad ke-7. Karenanya bentuk
hukuman bisa berubah-ubah sesuai dengan
kondisi waktu dan tempat (taghayyur al-
ahkim bi taghyyur al-azminah wa al-amkinah).
Dengan catatan tetap mencerminkan nilai
dan prinsip Alquran yang sering dikenal
dengan magqdshid al-syari'ah.

Pendekatan Zawajir

Terkait dengan pendekatan legislasi figh
jindyah paling tidak ada dua model pen-
dekatan yang dilakukan oleh para ahli
hukum, yakni pendekatan jawabir (paksaan)
dan pendekatan zawajir (pencegahan).’!
Pendekatan jawabir adalah menghendaki
pelaksanaan hukuman pidana persis seperti
hukuman yang secara tekstual literal di-
sebutkan di dalam nash Alquran dan hadis,
semisal potong tangan bagi pencuri, rajam
dan jilid bagi pezina, cambuk bagi peminum

50 Charles Kurzman, Liberal Islam; A Sourcebook, (London:
Mc Millan, 1998), h. 80-89. Lihat pula Fazlurrahaman, Zslam,
terj. Ahsin Muhammad, (Jakarta: Pustaka, 1990).

°! Juhaya S. Praja, Teori Hukum dan Aplikasinya, h. 86-
87. Lihat juga Ibrahim Hosen, Pembaruan Hukum Islam di
Indonesia, (Jakarta: Putra Harapan, 1990) h. 126-128.

khamr dan sebagainya. Bentuk hukuman
semacam ini dilaksanakan dengan tujuan
untuk menebus dosa dan kesalahan yang
telah dilakukan.”? Pendekatan jawabir ini
yang nampaknya dijadikan model penerapan
perda syari’at di Provinsi Nangroe Acch
Darussalam yang dalam praktiknya banyak
menuai badai kritik dari para pemikir hukum
Islam.>

Selain pendekatan jawabir, menurut
penulis, ada pendekatan yang lebih elegan
dan lebih kompatibel jika diterapkan di
Indonesia, yakni pendekatan zawajir. Dalam
pendekatan ini, epistemologi figh jindyah
Indonesia hukuman dalam pidana Islam yang
dijatuhkan terhadap pelaku tindak pidana
tidak harus persis atau sama dengan apa yang
secara tekstual tercantum dalam Alquran
dan hadis. Pelaku boleh dihukum dengan
bentuk hukuman apa saja. Dengan catatan,
hukuman tersebut mampu mencapai tujuan
hukum yaitu menjadikan pelaku jera, dan
menimbulkan rasa takut bagi seseorang ntuk
melakukan tindak pidana.

Pendekatan zawajir memang mirip
dengan teori batas (hudiid) yang ditawarkan
hudiid

mempunyai kelemahan pada sisi penetapan

Syahrtir. Perbedaannya, teori

hukum potong tangan bagi pencuri sebagai

hukuman maksimal (hadd al’ali). Dengan

°2 Di sinilah letak perbedaan yang mendasar dalam hal
melihat hubungan antara bentuk hubungan antara bentuk
hukuman dan tujuan hukuman dalam tradisi hukum pidana
Islam dan hukum pidana Barat. Dalam hukum pidana Islam,
bentuk hukuman yang diberikan kepada pelaku kejahatan
mempunyai ekses religius seperti pengampunan atas dosa di
samping juga mempunyai motif untuk penjeraan bagi pelaku
supaya tidak melakukan/mengulangi kejahatan kembali. Berbeda
dengan tradisi hukum pidana Barat yang hanya bertujuan untuk
ekses penjeraan. Untuk lebih detail baca Muhari Agus Susanto,
Paradigma Baru Hukum Pidana, (Malang: Pustaka Pelajar dan
Averroes Press, 2002).

>3 Lihat Perda NAD Qanun Provinsi Daerah Istimewa
Aceh No.5/2000 tentang Pelaksanaan Syariat Islam, Perda/
Qanun NAD No. 7/2000 tentang Penyelenggaraan Kehidupan
Adat, Qanun No. 11/2002 tentang Syariat Bidang Ibadah,
Akidah, dan Syi’ar Islam di Aceh, Qanun NAD No. 12/2003
tentang Minuman Khamar dan Sejenisnya, Perda/Qanun NAD
No. 13/2003 tentang Maisir (perjudian), Perda/Qanun No.
14/2003 tentang Khalwat (Mesum).



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya [199

model yang demikian, maka teori batas tidak
bisa diterapkan secara dalam segala bentuk
ruang dan waktu. Sebab, jika hukuman
potong tangan dipandang sebagai hukuman
yang maksimal, maka tujuan dari pemberian
hukuman agar membuat jera bagi pelaku dan
orang lain, dimungkinkan tidak tercapai.
Dalam kasus seorang pencuri kambuhan
misalnya, tentunya hukuman yang tepat
tentunya tidak cukup dengan dipotong
tangannya. Pada titik inilah, pendekatan
zawajir yang sifatnya lebih umum akan lebih
sesuai diterapkan di Indonesia. Sebab dalam
pendekatan ini, hukuman bisa maksimal dan
bisa minimal tergantung pada kebutuhan.*

Jika ditelaah lebih mendalam, sebenarnya
ada korelasi kuat antara bentuk hukuman
dan tingkat kejeraan para pelaku tindak
pidana. Hanya saja, dalam kasus hukum
potong tangan yang terdapat dalam figh
jindyah, epistemologi hukum Indonesia
tidak menjadikannya sebagai satu-satunya
bentuk hukuman yang diterapkan. Namun
bisa saja dalam bentuk yang lebih berat,
hukuman mati misalnya, atau justru bisa
jadi lebih ringan. Semuanya tergantung
pada kondisi objektif lingkungan dan pe-
laku. Kondisi objektif lingkungan bisa saja
berkaitan dengan tradisi (proses pidana)
yang terdapat dalam suatu masyarakat atau
kondisi sosial-ekonomi dan faktor lainnya.
Sedangkan kondisi objektif pelaku bisa saja
berkaitan dengan tingkat kesadaran beragama
dan tingkat sosial ekonomi. Kedua kondisi

54 Teori zawajir ini ternyata sejalan dengan teori bebavioral
prevention. Artinya, hukuman pidana harus dilihat sebagai cara
agar yang bersangkutan tidak lagi berada dalam kapasitas untuk
melakukan tindak pidana (incapacitation theory) dan pemidanaan
dilakukan untuk memudahkan dilakukannya pembinaan, yang
bertujuan untuk merehabilitasi si terpidana sehingga ia dapat
merubah kepribadiannya menjadi orang baik yang taat pada
aturan (rehabilitation theory). Teori ini merupakan pengembangan
dari deterrence theory yang berharap efek pencegahan dapat timbul
sebelum pidana dilakukan (before the fact inbabition), misalnya
melalui ancaman, contohnya keteladanan dan sebagainya; dan
intimidation theory yang memandang bahwa pemidanaan itu
merupakan sarana untuk mengintimidasi mental si terpidana.
Lihat Bahtiar Effendy, [slam dan Negara: Transformasi Pemikiran
dan Praktik Politik Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1998).

objektif tersebutlah, menurut penulis, me-
rupakan faktor yang paling menentukan
untuk pemberian hukuman berat, sedang
atau ringan.

Dalam perspektif historis, kita bisa
belajar dari Umar ibn Khattab yang tidak
memotong tangan pencuri dalam kondisi
paceklik. Tesis al-Jabiri, bahwa hukuman
potong tangan bagi pencuri dalam konteks
masyarakat era awal Islam merupakan bentuk
hukuman yang dipandang paling rasional.
Ketika kehidupan masyarakat yang nomaden
dan infrastrukcur masyarakat belum lengkap.
Kasus-kasus tersebut memberikan pelajaran
bahwa permasalahan ekonomi menjadi kajian
utama sebelum memberlakukan potongan
tangan.

Berbeda lagi jika masalah hukum pidana
dalam konteks keindonesiaan. Di masyarakat
Lampung misalnya, orang yang membunuh
dapat dituntut balas untuk dibunuh juga.
Demikian juga di Papua, Madura dan lainnya.
Nyawa harus dibalas dengan nyawa. Dalam
perspektif figh jindyah ada kesamaan dengan
qishdsh selain juga harus membayar denda
yang sama dengan hukuman diyarz. Dan
memungkinkan pula bisa dimaafkan tanpa
kompensasi apapun. Dalam kasus masyarakat
Lampung dan Papua misalnya, seseorang
pembunuh bisa bebas bahkan menjadi kerabat
terbunuh setelah sebelumnya melakukan ritual
tertentu. Semisal menyembelih kerbau dalam
kasus masyarakat Lampung dan memotong
babi bagi masyarakat Papua. Kesadaran-
kesadaran sosiologis-historis semacam ini-
lah yang mestinya dipahami betul oleh
para ahli hukum di Indonesia. Dengan
model pendekatan semacam inilah, upaya

memasukkan figh jindyah ke dalam rancangan
KUHP baru lebih mudah dilakukan.

Transformasi figh jindyah ke dalam
hukum pidana nasional saat ini sesuatu yang
seharusnya niscaya.” Hal tersebut bukan

>> Pada tahun 2001, pemerintah Indonesia telah membuat



200] AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

saja karena mayoritas masyarakat Indonesia
adalah Muslim, tetapi juga karena secara
historis figh jindyah Islam pernah hidup di
bumi Indonesia. Namun demikian, hukum
pidana Islam (figh jindyah) yang ditawarkan
harus hukum pidana yang dinamis, elastis
sejalan dengan karakteristik bangsa Indonesia
yang pluralistik, tanpa mengabaikan tujuan-
tujuan syari’ah.

Diakui, upaya ini akan menemui
sejumlah problem, semisal problem
historisitas, sosial-budaya, institusional
dan kendala internal hukum pidana Islam
sendiri. Kendala-kendala ini harus dicarikan
solusinya agar transformasi ini dapat berjalan
dengan baik. Mempertimbangkan problem-
problem di atas, maka model penerapan
hukum pidana Islam yang paling tepat
adalah dengan mengkompromikan figh
jindyah dengan hukum pidana (warisan
Belanda) yang berlaku saat sekarang ini.
Artinya, penerapannya tidak harus formal-
tekstual, akan tetapi substansial-kontekstual.
Dengan demikian, hukum pidana Indonesia
mendatang benar-benar dapat diterima oleh
seluruh lapisan masyarakat dan diharapkan
mampu membentuk masyarakat Indonesia

yang taat hukum serta berakhlak mulia.

Akhirnya, dalam konteks kajian figh
Jjindyah keindonesiaan, epistemologinya lebih
memilih untuk melakukan upaya akomodasi
adat dan tradisi hukum pidana lokal (local
wisdom) yang berkembang. Tentunya setelah
dilakukannya objektivikasi baik dari aspek
istilah-istilah teknis dan bentuk-bentuk
hukumannya. Dari apek peristilahan se-
dapat mungkin tidak menggunakan istilah
atau huruf Arab, dan dari aspek bentuk

dapat dikompromikan dengan teori-teori

rancangan undang-undang Hukum Pidana terdiri dari 647 pasal
yang dalam beberapa pasalnya telah memasukkan figh jindyah
ke dalam kitab tersebut. Namun demikian, hingga saat ini
kitab undang-undang tersebut masih sebatas draf yang belum
disahkan oleh DPR. Lebih detailnya lihat Ahmad Djazuli,
Ilmu Figh: Penggalian dan Penerapan Hukum Islam, (Jakarta:
Kencana, 2010) h. 193-194.

pemidanaan modern. Upaya objektivikasi ini
bukan bertujuan untuk menghilangkan figh
jindyah itu sendiri. Melainkan semata-mata
untuk menghindari kesalahpahaman yang
tidak perlu. Dengan metode ini diharapkan
figh jindyah secara substansial tetap bisa
menjadi bagian dari masyarakat Muslim,,
meski simbol-formal tidak begitu nampak
dipermukaan. Inilah yang menurut penulis
sesuai dengan kaidah md 4 yudraku kullubu
la yutraku kullubu.

Di akhir catatan tulisan ini, dengan
rekonstruksi epistemologi figh jindyah
Indonesia, maka gagasan transformasi
tersebut harus dipetakan wilayah figh jindyah
yang substansial (gathi) dan yang parsial
(dzanni). Dalam konteks dan bidang hudiid
misalnya, tujuh bidang seperti zina, qadzaf,
syurb al-khamr dan lainnya, delik pidana
sudah saatnya dicover dalam hukum pidana
nasional. Namun penulis melihat dalam hal
bentuk hukuman tidak harus sama dengan
tawaran Alquran. Sebab hukuman potong
tangan, rajam dan sebagainya merupakan
wastlah bukan ghdiyah.

Dalam titik inilah menarik untu
mencermati gagasan Ibrahim Hosen yang
menekankan pendekatan tauqquli dalam
hukum pidana Islam. Pendekatan ini sangat
penting dalam mengedepankan aspek
zawajir-nya.”® Yakni hukuman dilakukan
agar pelaku pidana merasa jera, tidak akan
mengulangi perbuatan tersebut. Dengan
demikian, maka bentuk hukuman tidak
terikat pada bunyi teks (nas). Atas dasar
ini seorang pencuri bisa saja dihukum selain
potong tangan. Asalkan hukuman tersebut
mampu membuat jera pelaku dan tidak akan
mengulanginya lagi, dan membuat orang lain
takut. Demikian halnya dengan hukuman
pelaku tindak pidana Audid lainnya.
Ibrahim Hosen dipandang orang yang

¢ http://fai.uhamka.ac.id/post.php?idpost=20-  ftn62
diakses tanggal 20 Mei 2013.



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |201

setuju bahwa sanksi hukum bentuk potong
tangan dan rajam tidak relevan diterapkan
di Indonesia. Menurutnya, potong tangan,
dera dan rajam bukanlah tujuan hukum
itu sendiri, melainkan sebagai instrumen
membuat pelaku pidana jera. Karenanya
dalam konteks ini, syari’at menjadi relatif,
bisa dirubah dan dikontekstualisasikan.””
Lebih lanjut, menurut Hosen, hukum
tidak bergantung pada sebuah benda atau
barang yang dihasilkan, tetapi terkait dengan
perbuatan manusia (mukallafj. Selain itu,
pemutusan sebuah hukum sangat terkait
dengan masilik al-illat.

Berdasarkan epistemologi seperti di atas,
maka transformasi figh jindyah menjadi
hukum nasional terbuka untuk diterima
masyarakat Indonesia. Dalam kasus zina
misalnya, KUHP tidak menganggap kasus
zina ghairu mubsan (persetubuhan ilegal
antara dua orang yang belum menikah
atau tidak terikat dalam perkawinan, atas
dasar suka sama suka) sebagai suatu tindak
pidana. Zina dalam KUHP hanya mencakup
persetubuhan ilegal antara dua orang,
atau salah-satunya, yang sudah menikah.
Tampaknya, KUHP tidak melihat adanya
unsur kejahatan pada kasus zina ghairu
mubsan, karena tidak ada pihak yang merasa
dirugikan. Secara sekilas mungkin benar,
akan tetapi jika dikaji lebih jauh, perbuatan
tersebut bukan saja akan merugikan keluarga
dan masyarakat setempat, bahkan kedua
pelaku tersebut. Zina dapat merusak tatanan
masyarakat, bertentangan dengan akhlak yang
mulia, bertentangan dengan agama, bahkan
bertentangan dengan budaya nasional yang
ketimuran. Delik zina ini pun seharusnya
bisa diubah dari delik aduan menjadi delik

biasa.

7 http://fai.uhamka.ac.id/post.php?idpost=20-  fin63
diunduh tanggal 20 Mei 2013. Pandangan Hosen tentang
zawajir ditentang keras oleh Satria Effendi. Menurut Effends,
dalam hukum potong tangan terdapat fungsi jawabir dan zawajir.
Menanggapi reaksi ini Hosen mengatakan bahwa ia merupakan
wasilah bukan tujuan atau ghdyah.

Kasus lain adalah meminum minuman
keras, KUHP memandang perbuatan ter-
sebut bukan suatu delik, selama tidak
membahayakan orang lain. Sedangkan hukum
pidana Islam menganggapnya sebagai jarimabh,
walaupun pelakunya tidak membahayakan
orang lain. Hal ini disebabkan hukum Islam

berpijak pada akhlak mulia dan kemaslahatan

masyarakat, termasuk individu itu sendiri.

Tentu banyak lagi jarimah yang bisa
dijadikan delik dalam hukum pidana positif.
Namun demikian, jarimah-jarimah tersebut
haruslah dipahami secara kontekstual,
dinamis dan elastis, sechingga benar-benar
layak dijadikan bagian dari hukum pidana
nasional. Sebagai contoh adalah jarimah
riddah yang konsepnya belum jelas.

Dari segi bentuk hukuman figh jindyah
sering mendapat kritik akibat masih di-
terapkannya ketentuan rajam dan jilid
(cambuk). Dalam hukum Islam belakangan
ini diusulkan adanya perubahan orientasi
jindyat. Dahulu, pemidanaan dalam Islam
dimaksudkan sebagai unsur pembalasan dan
penebusan dosa. Inilah yang melatarbelakangi
lahirnya teori jawabir. Namun telah muncul
teori baru yang menyatakan bahwa tujuan
jinayat itu adalah untuk menimbulkan rasa
ngeri bagi orang lain agar tidak berani
melakukan tindak pidana. Teori yang
belakangan ini dikenal dengan teori zawajir.
Jadi, bagi penganut teori jawabir, hukuman
potong tangan dan gishds itu diterapkan apa
adanya sesuai bunyi nas, sedangkan penganut
teori zawajir berpendapat bahwa hukuman
tersebut bisa saja diganti dengan hukuman
lain, semisal hukuman penjara, asalkan efek
yang ditimbulkan mampu membuat orang
lain jera untuk melakukan tindak pidana.

Dengan demikian, bentuk-bentuk
hukuman fisik, seperti rajam dan potong
tangan, sedapat mungkin dihindari atau
diberikan kriteria yang ekstra ketat dan
memenuhi tujuan penjatuhan hukuman
tersebut yaitu represif dan preventif.



202| AL-ADALAH Vol. XI, No. 2 Juli 2013

Di samping hal-hal di atas, konstribusi
hukum pidana Islam juga bisa diberikan
dalam bentuk asas-asas yang disarikan dari
hukum pidana Islam. Asas-asas ini kemudian
dijadikan sebagai asas hukum materiil yang
konstitutif, artinya masuk dalam KUHP, dan
dijadikan perspektif dalam pembentukan

hukum pidana nasional.

Penutup

Dari analisis dan elaborasi di atas, maka
penulis mengambil beberapa kesimpulan
bahwa berkaitan dengan epistemologi figh
jindyah maka posisi epistemologi hukum
pidana Islam Indonesia yang berkaitan
hakikat figh jindyah Indonesia tidak hanya
berbasis pada dimensi wahyu semata
(revelation centris). Namun juga dimensi
sosial-historis dengan mengatakan bahwa
hakikat figh jindyah adalah ketika hukum
tersebut mampu merealisasikan magdishid
al-syari'ah.

Terkait sumber dan metode figh jindyah
Indonesia saatnya tidak hanya bersumber
dari Alquran dan hadis. Melainkan juga
menjadikan peran akal, indera juga
berperan dalam melahirkan hukum. Adapun
metodenya memanfaatkan kearifan lokal,
dimensi sejarah, dan tradisi lama yang masih
relevan dengan ilmu pengetahuan modern.
Dengan demikian maka epistemologi figh
jindyah Indonesia mendukung desimbolisasi
dan objektivikasi pidana Islam selama dalam
koridor menjaga dan merawat magqdshid al-
syariah. Dengan metode penentuan prinsip-
prinsip fundamental dan universal inilah,
niscaya figh jindyah dapat diintegrasikan

dengan hukum pidana nasional.

Pustaka Acuan

Abdullah, M. Amin, “Paradigma Alternatif
Pengembangan Ushal al-Figh dan
Dampaknya pada Figh Kontemporer”
dalam Ainur Rofiq (ed.), Mazhab Yogya:

Menggagas Paradigma Ushil al-Figh
Kontemporer, Yogyakarta: ar-Ruzz, 2002.

Dimensi
Metodologis Pendidikan Islam, dalam
Jurnal Filsafat, XXI, Yogyakarta: Fakultas
Filsafat Universitas Gadjah Mada, 1995.

Amin, Miska Muhammad, Epistemologi Islam,
Pengantar Filsafatr Pengetahuan Islam,
Jakarta: Ul-Press, 1983.

Arkoun, Mohammed, The Concept of
Authority in Islamic Thought, dalam
Klaus Ferdinand and Mehdi Mozaffari
(ed.) “Islam: State and Society, London:
Curzon Press, 1998.

Audah, Abdul Qadir, al-Tasyri’ al-Jina'i
al-Islami Mugdran baina al-Qaniin al-
Wadl’i, Jilid 11, Beirut: Dar al-Kitab
al-‘Arabi, t.t.

Azhari, Muhammad Tahir, Negara Hukum:
Suatu Studi tentang Prinsip-prinsipnya
Dilibat dari Segi Hukum Islam,
Implementasinya pada Periode Madinah
dan Masa Kini, Jakarta: Bulan Bintang,
1992.

Azizy, Qadri A., Eklektisisme Hukum Islam:
Kompetisi antara Hukum Islam dan

Hukum Nasional, Yogyakarta: Gama
Media, 2002.

Bruinessan, Martin Van, Kitab Kuning,
Pesantren dan Tarekat, Bandung: Mizan,
1995.

Burdah, Ibnu (ed.), Membumikan Hukum
Langit: Nasionalisasi Hukum Islam
dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca

Epistemologi-

Reformasi, Yogyakarta: Tiara Wacana,
2008.

Djazuli, Ahmad, llmu Figh: Penggalian
dan Penerapan Hukum Islam, Jakarta:
Kencana, 2010.

_______ , Ahmad, Figh Jindyah, Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2000.

Effendy, Bahtiar, Islam dan Negara:
Transformasi Pemikiran dan Praktik



Junaidi Abdillah: 7Rekonstruksi Epistemologi Figh Jindyah Indonesia dan Relevansinya |203

Politik Islam di I[ndonesia, Jakarta:
Paramadina, 1998.

Rahman, Fazlur, Islam, terj Ahsin
Muhammad, Jakarta: Pustaka, 1990.

Ghazali, al-, al-Manhil min 1aligit al-Ushil
dan al-Mushtasyfa min Ilmi al-Ushil,
Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Jabiri, al-, Muhammad Abid, Agama,
Negara dan Penerapan Syariah, terj.
Mujiburrahman, judul asli /-Din
wa Daulah wa Tathbiq al-Syariah,
Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001.

, Formasi Nalar Arab: Kritik Tradisi
Menuju Pembebasan dan Pluralisme
Interreligius (Takwin al-Aql al-Arabi),
terj. Imam Khoiri Yogyakarta: IrciSoD,
2003.

_, Kritik Pemikiran Islam: Wacana
Baru  Filsafar Islam (Arab-Islamic
Philosophy: A Contemporary Critique),
terj. Burhan, Yogyakarta: Fajar Pustaka
Baru, 2003.

Ghofur, Abdul, Demokratisasi dan Prospek
Hukum Islam di Indonesia: Studi atas

Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002.

Hasyim, Syafiq, Hal-hal yang tak lerpikirkan
tentang Isu-isu Keperempuanan dalam
Islam: Sebuah Dokumentasi, Bandung:
Mizan, 2001.

Hidayat, Komaruddin, Memahami Bahasa

Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik,
Jakarta: Paramadina, 1996.

Hourani, Goerge E, Islamic Rationalism;

The Etics of Abd al-Jabbar, Oxford:
Clarendon, 1971.

Khuddari, Majid, War and Peace in the Law
of Islam, terj. Kuswanto, Yogyakarta:
Tarawang Press, 2002.

Kurzman, Charles, Liberal Islam: A
Sourcebook, London: Mc Millan, 1998.

Mas’udi, Masdar Farid, Islam dan Hak-hak

Reproduksi Perempuan: Dialog Fikib
Perempuan, Bandung: Mizan, 1997.

MSF, Jacques Veuger, Epistemologi,
Yogyakarta: Fakultas Filsafat Gadjah
Mada, 1970.

Shiddieqy, Ash-, Muhammad Hasbi, Syariar
Islam Menjawab Tantangan Zaman,
Jakarta: Bulan Bintang, 19606.

Muhammad, Ahsin Sakho (ed.), Ensiklopedi
Hukum Pidana Islam, Jakarta: PT
Kharisma Ilmu, 2008.

Mu’tazily, al-, Abu al-Husain Ibn Thayyib
al-Basri, al-Mu'tamad fi Ushil al-Figh,
Juz 11, Damaskus: Dar al-Kutub al-
[Imiyyah, t.t.

N2’'im, al-, Abdullahi Ahmed, Llam dan
Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa
Depan Syariah, diterj. Oleh Sri Murniati,
Bandung: Mizan, 2007.

__ ., Dekonstruksi Syari'ah: Wacana
Kebebasan Sipil, HAM dan Hubungan
Internasional dalam Islam (Towards an
Islamic Reformation: Civil Liberties,
Human Rights and International Law),
terj. Ahmad Suaedi dan Amiruddin
Arrani, Yogyakarta: LKiS, 1994.

Paydar, Manouchehr, Legitimasi Negara Islam:
Problem Otoritas Syari'ah dan Politik
Penguasa, terj. M. Maufur el-Khoiri,
Yogyakarta: Fajar Baru Pustaka, 2003.

Praja, Juhaya S., Teori Hukum dan Aplikasinya,
Bandung: Pustaka Setia, 2011.

Qarafi, al-, Syarah Tangih al-Fushil fi
Ikhtishar al-Mabsul fi al-Ushil, Kairo:
Dar al-Fikr, 1973.

Razi, al-, al-Mahshil fi “Uliim Ushiil al-Figh,
Juz I, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1988.

Rofig, Ahmad, Kritik Metodologi Hukum
Islam Indonesia, dalam Anang Haris
Himawan (ed.), “Epistemologi Syara’,
Semarang: IAIN Walisongo Press, 1998.



204| AL-ADALAH Vol. X1, No. 2 Juli 2013

Runes, Dagobert D., Dictionary of Philosophy,
Toronto, New Jersey: Littlefield Adam
& Co, 1976.

Safi, Louay, Ancangan Metodologi Alternatif,
terj. Imam Khoiri, Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001.

Mujani, Saiful, Muslim Demokrat: Islam,
Budaya Demokrasi dan Partisipasi Politik
di Indonesia Pasca Orde Baru, Jakarta:
Gramedia, 2007.

Santoso, Topo, Menggagas Hukum Pidana
Islam: Penerapan Syariat Islam dalam
Konteks Modernitas, Bandung: Asyaamil
Press dan Grafika, 2001.

Sjadzali, Munawwir, [jtihad Kemanusiaan,
Jakarta: Paramadina, 1997.

Supena, Ilyas dan Muhammad Fauzi,
Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum
Islam, Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Susanto, Muhari Agus, Paradigma Baru
Hukum Pidana, Malang: Pustaka Pelajar
dan Averroes Press 2002.

Syaukani, Imam, Rekonstruksi Hukum Islam
dan Relevansinya Terhadap Pembangunan
Hukum Nasional, Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2006.

Titus, Harold H. ez.al., Persoalan-persoalan
Filsafat, terj. M. Rasjidi, Jakarta: Bulan
Bintang, 1984.



