
Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
17 

DAKWAH DAN TANTANGAN PLURALISME 

Oleh : Ahmad Zarkasi* 

 

Abstrak 

Tindakan menyebarkan dan mengkomunikasikan pesan-

pesan Islam merupakan esensi dakwah. Dakwah adalah 

istilah teknis yang pada dasarnya dipahami sebagai upaya 

untuk menghimbau orang lain kearah Islam. Pada konteks 

Indonesia agama yang tumbuh subur dan diakui oleh 

pemerintah bukan hanya Islam, akan tetapi terdapat juga 

agama lain. Indonesia bangsa yang pluralis baik itu ras, 

suku, budaya, golongan dan agama.  Dan harus diakui 

sistem nilai plural merupakan suatu aturan Tuhan 

(sunnatullah) yang tidak mungkin berubah, diubah, dilawan 

dan diingkari. Barang siapa yang mencoba untuk 

mengingkari hukum kemajemukan sebagai suatu kenyataan 

hidup, maka akan timbul fenomena pergolakan yang tiada 

berkesudahan. Oleh karena itu dakwah di Indonesia 

seyogyanya dilakukan dengan mekanisme yang sesuai 

dengan kemajemukannya 

 

Kata Kunci : Dakwah, Pluralitas Agama. 

 

Pendahuluan 

 Indonesia merupakan negara muslim terbesar di dunia, kita 

juga harus mengingat bahwa Indonesia juga merupakan negara 

muslim terbesar yang baru saja di-Islamkan dan negara yang 

paling sedikit mengalami Arabisasi. Dengan tujuh belas ribu pulau 

besar dan kecil, dan beratus-ratus kelompok etnik dan bahasa 

lokal, secara definitif Indonesia adalah negara yang paling 

hiterogen  di dunia. Dengan jumlah penduduk sekitar dua ratus 

juta jiwa, dan sembilan puluh persen darinya adalah umat Islam, 

sebenarnya Indonesia merupakan negara pemeluk Islam yang 

paling besar. Disamping Islam, empat agama besar dunia lainnya 

juga terwakili dan diakui secara sah; Protestan, Katolik, Hindu 

dan Budha.  

 Islam adalah agama yang memandang setiap penganutnya 

sebagai seorang pengajak atau penyeru (da‟i) bagi dirinya sendiri 
dan juuga orang lain. Karena Islam tidak menganut adanya hirarki 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
18 

religius sebagaimana yang terdapat pada ajaran agama lain. Setiap 

muslim akan mempertanggung jawabkan sendiri segala 

perbuatannya dihadapan Allah SWT. Namun demikian, karena 

ajaran Islam bersifat universal dan ditujukan kepada seluruh umat 

manusia, kaum muslim memiliki kewajiban untuk memastikan 

bahwa ajarannya sampai kepada seluruh manusia disepanjang 

sejarah.  

 Kewajiban berdakwah merupakan yang ditetapkan bagi 

kaum beriman sejak awal masa kenabian Muhammad SAW. Allah 

memerintahkan nabi Muhammad untuk mulai berdakwah sejak 

tahun-tahun awal kerasulannya, dan perintah ini kemudian 

disebarluaskan kepada seluruh pengikutnya. Aktivitas dakwah, 

karenanya bukanlah tugas yang harus diemban oleh sekelompok 

pendakwah profesional, akan tetapi setiap muslim baik yang 

berpendidikan maupun tidak, memilii tanggung jawab untuk 

melakukan pekerjaan dakwah (tanggung jawab kolektif), 

tanggung jawab tersebut akan lebih besar lagi bagi orang yang 

berilmu dan arif.  

 Dalam bahasa Islam, tindakan menyebarkan dan 

mengkomunikasikan pesan-pesan Islam ini merupakan esensi 

dakwah. Dakwah adalah istilah teknis yang pada dasarnya 

dipahami sebagai upaya untuk menghimbau orang lain kearah 

Islam. Ayat-ayat Al-Qur‟an yang sering dijadikan dasar dalam 
pekerjaan dakwah adalah : Surat Yusuf: 108, An-Nahl: 125, 

Fushilat: 33 dan Ali Imran: 104.
1
  

 Ayat pertama menyatakan tujuan Dakwah yang 

merupakan panggilan kepada Allah dengan pesan-pesan yang 

jernih berdasarkan Tauhid. Ayat kedua mengelaborasi metode-

metode dakwah yang meliputi; kebijaksanaan (hikmah), nasihat 

yang baik (al-maw‟idatul hasanah) dan percakapan yang baik 
(almujadalat al hasanah. Ayat ketiga memuji orang-orang yang 

bekerja demi dakwah, beserta mereka yang melakukan amal baik 

dan menyatakan diri sebagai orang yang berserah diri (muslim). 

Dan ayat keempat menerangkan bahwa orang-orang yang 

beruntung adalah mereka yang menyeru kepada yang ma‟ruf 
(kebaikan) serta mencegah dari perbuatan yang munkar.  

                                                           
1
 Lihat Al-Qur’an Al-Karim dan terjemahnya. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
19 

 Pada konteks Indonesia bahwa agama yang tumbuh subur 

dan diakui oleh pemerintah bukan hanya Islam, akan tetapi 

terdapat juga agama lain seperti telah disebutkan diatas. Maka 

apabila dakwah dilakukan hanya dibekali dengan semangat 

memerintah kebaikan dan mencegah perbuatan keji tanpa 

memperhatikan eksistensi agama-agama lain dikiri dan kanan, 

tentu saja akan terjadi gesekan-gesekan dan ketersinggungan-

ketersinggungan dipihak lain ( non muslim). Disinilah perlu 

dipahami bahwa disatu sisi orang Islam diwajibkan untuk 

menyiarkan ajaran agamanya, tetapi disis lain keberadaan agama 

lainpun harus dijunjung tinggi sebab Indonesia adalah bangsa 

yang pluralis baik itu ras, suku, budaya, golongan dan agama.   

 

Pengertian Dakwah 

 Upaya untuk memperkenalkan, menyampaikan dan 

mengajarkan sesuatu keyakinan kepada orang lain dalam Islam 

disebut “dakwah”. Secara etimologi dakwah berasal dari kata 

(mashdar) dari da’a dan yad’un artinya dalam bahasa Indonesia 

bukanlah satu macam saja, yakni; seruan, rayuan, ajakan, 

memanggil, mengimbau, mengharap dan kalimat-kalimat lain 

yang bersamaan arti atau maksudnya.
2
 

 Sedangkan pengertian dakwah secara istilah adalah 

dakwah kepada standar nilai-nilai kemanusiaan dalam tingkah 

laku pribadi-pribadi di dalam hubungan antar manusia dan sikap 

perilaku antar manusia.
3
 Menurut Ibnu Taimiyah Dakwah 

merupakan suatu proses usaha untuk mengajak agar orang 

beriman kepada Allah, percaya dan mentaati apa yang telah 

diberitakan oleh Rasul serta mengajak agar dalam menyembah 

kepada Allah seakan-akan melihatnya.
4
 

 Pengertian lain dakwah adalah mendorong (memotivasi) 

umat manusia agar melaksanakan kebaikan dan mengikuti 

petunjuk serta memerintah berbuat makruf dan mencegah dari 

perbuatan mungkar supaya mereka memperoleh kebahagiaan 

                                                           
2
 Hamka, Prinsip dan Kebijaksanaan Dakwah Islam, Pustaka Panjimas, 

Jakarta, 1984, hlm. 241. 
3
 Muhammad al-Bahy, al- Sabil ila Dakwah al-Haq, Matbaah al-Azhar, 

Kairo, 1970, hlm.14. 
4
 Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al-Fatawa, Mathabi’ al-Riyad, Riyad, Juz XV, 

1985, hlm. 185  



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
20 

dunia dan akhirat.
5
 Yang lebih sederhana pengertian dakwah 

usaha mengubah situasi kepada yang lebih baik dan sempurna, 

baik terhadap individu maupun masyarakat.
6
 

 Dari berbagai definisi yang diungkapkan diatas dapat 

diambill suatu kesimpulan bahwa dakwah mengandung makna 

suatu cara atau strategi penyampaian nilai-nilai Islam, baik secara 

lisan maupun tulisan, yang dilakukan secara individual maupun 

kelompok agar timbul kesadaran untuk menjelaskan nilai-nilai 

Islam tanpa adanya unsur-unsur paksaan demi kemaslahatan dunia 

dan akhirat. Dengan demikian hakikat dakwah adalah mengajak 

atau mengarahkan manusia untuk menuju segala sesuatu yang 

diridhoi Allah SWT dan menjauhi segala apa yang dilarang-Nya.  

 

Pengertian Pluralisme 

 Pluralisme dalam konteks keberagaman adalah mengakui 

adanya keanekaragaman agama ditengah-tengah kita, sebab 

pluralisme merupakan fakta atau realitas yang tidak bisa 

dipungkiri. Akan tetapi menurut Alwi Shihab yang dimaksud 

dengan pluralisme adalah :  

Pertama, Pluralisme tidak semata menunjuk pada kenyataan 

tentang adanya kemajemukan, namun yang dimaksud adalah 

keterlibatan aktif terhadap kenyataan kemajemukan tersebut. 

Pluralisme agama adalah bahwa tiap pemeluk agama dituntut 

bukan saja untuk mengakui keberadaan dan hak agama lain, tapi 

juga terlibat dalam usaha memahami perbedaan dan persamaan 

guna tercapainya kerukunan dalam kebhinekaan. 

Kedua, pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. 

Kosmopolitanisme menunjuk pada suatu realitas dimana aneka 

ragam agama, ras, dan bangsa hidup berdampingan disuatu lokasi, 

namun interaksi positif antar penduduk, khususnya dibidang 

agama, sangat minimal kalaupun ada. 

Ketiga, konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan 

relativisme. Seorang relativis akan berasumsi bahwa hal-hal yang 

menyangkut “kebenaran” atau “nilai” ditentukan oleh pandangan 

                                                           
5
 Syekh Ali Mahfudz, Hidayah al-Mursyidin, Dar Al-Mishr, Mesir, 1975, 

hlm. 7. 
6
 Al-Bahy al-Khauly, Tadzkirat al-Du’at, Maktabah Dar al-Turas, 1987, 

hlm. 35. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
21 

hidup serta kerangka berfikir seseorang atau masyarakat. Sebagai 

konsekwensi dari faham relativisme agama, doktrin agamapun 

harus dinyatakan benar. Atau tegasnya “semua agama adalah 
benar”, karena kebenaran agama-agama walaupun berbeda-beda 

dan bertentangan satu dengan lainnya, tetapi harus diterima. 

Untuk itu seorang relativis tidak akan mengenal apalagi menerima 

suatu kebenaran universal yang berlaku untuk semua tempat dan 

segala zaman. 

Keempat, Pluralisme agama bukanlah sinkritisme, yakni 

menciptakan suatu agama baru dengan memadukan unsur tertentu 

atau sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk 

dijadikan bagian integral dari agama baru tersebut.
7
 

 Untuk mendapatkan pemahaman pluralis, sangatlah 

penting mengerti segi-segi konsekuensial dari sikap 

keberagamaan kita: Bahwa sikap keberagamaan kita menentukan 

bagaimana pandangan kita terhadap agama-agama lain. Dalam 

penelitian agama-agama, paling tidak ada tiga sikap 

keberagamaan yaitu eksklusivisme, inklusivisme dan paralelisme.  

 Sikap eksklusif,
8
 Sikap ini merupakan pandangan yang 

dominan dari zaman ke zaman, dan terus dianut hingga dewasa 

ini. Contoh dalam Islam, beberapa ayat yang biasa dipakai sebagai 

ungkapan eksklusifitas Islam adalah: “Hari ini orang kafir sudah 
putus asa untuk mengalahkan agamamu. Janganlah kamu takut 

kepada mereka; takutlah kepada-Ku. Hari ini Ku-sempurnakan 

agamamu bagimu dan Ku-cukupkan karunia-Ku untukmu dan Ku-

pilihkan Islam menjadi agamamu”.9 “Barang siapa menerima 
agama selain Islam (tunduk kepada Allah) maka tidaklah akan 

diterima dan pada hari akhirat ia termasuk golonganyang rugi”.10
 

                                                           
7
 Alwi Shihab, Islam Inklusif- Menuju Sikap Terbuka Dalam Beragama, 

Kerjasama Av-teve-Mizan, Jakarta, 1998, hlm. 41. Lihat juga Ruslani, 

Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama, Bintang Budaya, Yogyakarta, 

2000, hlm. 167. Serta bandingkan dengan Muhammad Imarah, Islam dan 

Pluralitas; Perbedaan dan Kemajemukan dalam Bingkai Persatuan, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattame, Gema Insani Press, Jakarta, 1999. hlm. 9. 
8
 Lihat  Carl E. Braaten dan Robert W. Jenson, A Map of Twentieth 

Century Theology, Reading from Karl Bath to Radical Pluralism, Fortress Press, 

Minneapolis, 1995, hlm. 222-231. 
9
 QS. Al-Ma’dah : 3. 

10
 QS. Al-Imran : 85. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
22 

“Sungguh, agama pada Allah ialah Islam (tunduk pada kehendak-

Nya)”.11
 

 Sikap Inklusif,
12

 Paradigma ini membedakan antara 

kehadiran penyelamatan dan aktifitas Tuhan dalam tradisi agama-

agama lain. Dalam QS. Ibrahim: 4 dijelaskan “Kami tidak 
mengutus seorang rasul kecuali dengan bahasa kaumnya”. 
Kemudian dalam Islam juga di terangkan; “Manusia berselisih 
tentang orang terdahulu dari kalangan umat Nabi Musa dan Nabi 

Isa, apakah mereka itu orang-orang muslim? Ini adalah 

perselisihan kebahasaan. Sebab Islam khusus yang dengan ajaran 

itu Allah mengutus Nabi Muhammad saw yang mencakup syari‟at 
al-Qur‟an tidak ada yang termasuk kedalamnya selain umat 
Muhammad saw. Dan al-Islam sekarang secara keseluruhan 

bersangkutan dengan hal ini. Adapun Islam umum yang 

bersangkutan dengan syari‟at itu Allah membangkitkan seorang 
nabi maka bersangkutan dengan Islamnya setiap umat yang 

mengikuti seorang Nabi dari para nabi itu.
13

  Dapat diartikan 

bahwa agama semua nabi adalah satu. Allah memang tidak 

menghendaki adanya kesamaan manusia dalam segala hal. 

Adanya perbedaan menjadi motivasi berlomba menuju berbagai 

kebaikan, dan Allah akan menilai dan menjelaskan berbagai 

perbedaan yang ada itu.
14

  

 Sikap Paralelisme, Paradigma ini percaya bahwa setiap 

agama (agama-agama lain di luar Islam) mempunyai jalan 

keselamatannya sendiri, dan karena itu klaim bahwa Islam adalah 

satu-satunya jalan (sikap eksklusif), atau yang melengkapi atau 

mengisi jalan yang lain (sikap inklusif), haruslah ditolak, demi 

alasan-alasan teologis dan fenomenologis.
15

 

 Nur Cholis Madjid mensinyalir bahwa sistem nilai plural 

adalah suatu aturan Tuhan (sunnatullah) yang tidak mungkin 

berubah, dirubah, dilawan dan diingkari. Barang siapa yang 

mencoba untuk mengingkari hukum kemajemukan sebagai suatu 

kenyataan hidup, maka akan timbul fenomena pergolakan yang 

                                                           
11

 QS. Al-Imran : 19. 
12

 Carl E.Braaten dan Robert W. Jenson, Op. Cit. hlm.231-246. 
13

 Budhy Munawar Rachman, Islam Pluralis; Wacana Kesetaraan 

Kaum Beriman, Paramadina, Jakarta, 2001, hlm.47. 
14

 QS. Al-Ma’idah : 48. 
15

 Budhy Munawar-Rachman, Op. Cit. hlm. 48. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
23 

tiada berkesudahan. Pendapat tersebut sangat sinkron dengan 

firman Allah dalam surat Al-Hujurat: 13; “Bahwa sesungguhnya 
manusia dimuka bumi ini (memang) diciptakan dengan beraneka 

ragam suku, bangsa serta agama (pluralitas)” juga pada surat 
Yunus: 99; “seandainya Allah menghendaki, maka seluruh umat 
manusia dimuka bumi ini akan dijadikan beriman semua hanya 

kepada-Nya”. 
 Dengan demikian yang dimaksud dengan pluralisme 

adalah bukan hanya mengakui keanekaragaman agama semata, 

tetapi lebih jauh lagi yaitu disamping menyetujui adanya hukum 

kemajemukan sebagai suatu aturan Tuhan (sunnatullah), tetapi 

juga terciptanya interaksi sosial antara masyarakat agama secara 

positif harmonis dan berkesinambungan. Karena hanya 

pemahaman seperti ini, gesekan-gesekan ataupun benturan-

benturan serta sikap eksklusifisme, egoisme, dan fanatisme buta 

secara perlahan-lahan dapat dikikis habis. 

 

Dakwah ditengah Pluralitas Agama  

 Setiap agama memiliki agresivitas ajaran untuk disiarkan. 

Namun, agresivitas ajaran agama tidak harus ditafsirkan secara 

monolitik dengan serta merta, atau bahkan semena-mena 

menganggap umat agama lain keluar dari “jalan yang lurus”. 
Sebab setiap agama meniscayakan pemeluknya untuk menyiarkan 

kebenaran dan keimanannya kepada orang lain yang dalam 

prakteknya sering melahirkan keretakan dan konflik antar umat 

beragama. 

 Lalu bagaimana tugas (pekerjaan) dakwah 

dimanifestasikan dinegara kita? Mengingat masyarakatnya 

majemuk (plural). Menurut Abd. Rohim Ghozali,
16

 dakwah di 

Indonesia seyogyanya dilakukan dengan beberapa mekanisme 

yang sesuai dengan kemajemukannya: 

Pertama, dakwah dilakukan dengan menafikan unsur-unsur 

kebencian. Ayat-ayat Tuhan dan  risalah   kenabian   harus   

didakwahkan  sesuai   dengan   fungsinya,  yakni   untuk 

menasehati dan meluruskan yang kurang atau tidak lurus, dan 

                                                           
16

 Abd. Rohim Ghozali, Agama dan Kearifan Dalam Masyarakat Majemuk 

dalam Andito (ed), Atas Nama Agama, Pustaka Hidayah, Bandung, 1998, hlm. 

135.  



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
24 

membenarkan yang kurang benar, serta bukan untuk memaki yang 

salah atau melegitimasi kebencian terhadap orang lain atau umat 

agama lain. 

Kedua, jika dilakukan secara lisan, maka dakwah seyogyanya 

disampaikan dengan tutur kata yang santun, tidak menyinggung 

perasaan, atau menyindir keyakinan umat lain, apalagi mencaci 

makinya. Kekasaran ucapan dalam aktivitas dakwah bukan saja 

akan merusak keharmonisan hubungan antar umat beragama tetapi 

juga sangat tidak diperkenankan dalam Islam. Sebagaimana yang 

terdapat dalam Al-Qur‟an surat Ali Imran: 159; “sekiranya kamu 
bersikap keras lagi kasar, tentulah mereka akan lari dari 

lingkungan kamu. Karena itu maafkanlah mereka, mohonkanlah 

ampun bagi mereka dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam 

segala urusan”.  
Ketiga, dakwah seyogyanya dilakukan secara persuasif, karena 

sikap memaksa hanya membuat orang enggan untuk mengikuti 

apa yang didakwahkan.
17

 

Keempat, dakwah sekali-kali tidak boleh dilakukan dengan jalan 

menjelek-jelekkan agama atau bahkan dengan menghina “Tuhan” 
yang menjadi keyakinan umat agama lain. Allah berfirman di 

dalam surat Al-An‟am: 108, “dan janganlah kamu memaki 
sembahan yang mereka sembah, karena mereka nanti akan 

memaki Allah dengan melampaui batas dan tanpa pengetahuan”. 
 Para sarjana Islam, khususnya mereka yang berkecimpung 

dalam penafsiran Al-Qur‟an, semuanya sepakat bahwa Pluralisme 
Islam sebenarnya berakar dari doktrin Islam itu sendiri. Berkaitan 

dengan konsep Al-Qur‟an tentang Ahl Kitab, seorang pemikir 

modern, Mohammad Asad, mengatakan:  

“Sebagian besar ahli tafsir klasik berpendapat bahwa 
kelompok manusia yang dimaksudkan adalah para penganut 

Bible, atau sebagian dari kitab itu, yaitu, kaum Yahudi dan 

Kristen. Namun demikian sangat mungkin firman tersebut 

mengandung makna yang lebih luas, dan berkaitan dengan semua 

masyarakat yang mendasarkan pandangan mereka kepada suatu 

kitab suci yang diwahyukan, yang saat ini sebagian telah 

diubahatau hilang sama sekali …. Pada awalnya masyarakat 

tersebut menganut doktrin Keesaan Tuhan dan berpegang bahwa 

                                                           
17

 Lihat QS. Al-Baqarah: 256; Al-Kahfi: 29; dan Al-Kafirun: 6. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
25 

ketundukan dirinya kepada-Nya (Islam dalam pengertian yang 

aslinya) merupakan esensi dari seluruh kebenaran agama. 

Perbedaan-perbedaan diantara mereka adalah hasil dari 

kebanggaan sektarian dan bersifat saling tertutup”.18
  

 Sementara A. Yusuf Ali, berkenaan dengan konsep Ahl 

Kitab ini, menjelaskan:  

“Kaum Pseudo-Sabian dari Harran, yang menarik 

perhatian Khalifah al-Ma‟mun (Ibn Harun) al-Rasyid pada tahun 

830 M dengan rambut yang panjang dan pakaian yang khusus, 

boleh jadi mengadopsi istilah sebagaimana disebutkan dalam Al-

Qur‟an, dengan maksud mendapatkan hak-hak khusus Ahl al-

Kitab. Mereka adalah orang-orang Syiria penyembah binatang 

dengan kecenderungan Hellenistik seperti kaum Yahudi pada 

masa Isa. Cukup meragukan, apakah mereka berhak disebut Ahl 

al-Kitab dalam pengertian tehnis istilah tersebut. Akan tetapi, saya 

kira dalam hal ini, istilah Ahl al-Kitab dapat diperluas melalui 

analogi, mencakup para penganut Zoroaster yang tulus, Veda, 

Budha, Konghucu dan Guru-guru ajaran moral lainnya”.19
 

 

 Berkaitan langsung dengan konsep Ahl al-Kitab, Rasyid 

Ridha memberikan penjelasan, sebagaimana yang diceritakan 

„Abdul Hamid Hakim;  
 “Perbedaan antara kita (orang Islam) dengan ahl Kitab 
serupa dengan perbedaan para monotheis yang taat pada agama 

dan mengikuti Al-Qur‟an dan Sunnah dengan ahl bid‟ah yang 
menyimpang dari dua hal tersebut (Al-Qur‟an dan Sunnah), 
dimana nabi telah mewariskannya dan bersabda pada kita bahwa 

tidak (akan) pernah tersesat selama berpegang teguh pada 

keduanya (kitab dan Sunnah). Bagaimana kemudian Ahl Kitab 

serupa dengan orang-orang penyembah berhala menurut penilaian 

Tuhan? Masalah pernikahan antara ahl kitab dengan para 

penyembah berhala dijelaskan Rasyid Ridha, sebagai berikut: 

Ringkasan fatwa ini berisi larangan Tuhan pada kita untuk 

mengawini para penyembah berhala yang tercantum dalam surat 

                                                           
18

 Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, Gibraltar, Dar al-

Andalus, 1980, hlm. 69. 
19

 A. Yusuf Ali, The holy Qur’an, Translatian and Commentary, Jeddah, 

Dar al-Qiblah, 1043, hlm. 33. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
26 

Al-Baqarah, yaitu para wanita penyembah berhala bangsa Arab, 

dan ini adalah pandangan yang dipilih Ibn Jarir al-Tabari, seorang 

mufasir utama, untuk menunjukkan bahwa pengikut Zorowaster, 

Sabean, penyembah berhala di India dan Cina serta orang-orang 

lain yang serupa dengan mereka seperti orang Jepang merupakan 

Ahl Kitab yang memegangi monoteisme (tauhid) hingga sekarang. 

Hal tersebut benar-benar berdasarkan pengalaman sejarah dan dari 

penjelasan Al-Qur‟an bahwa nabi diutus ke setiap bangsa:”Tidak 
ada satu umatpun, melainkan telah ada padanya orang yang 

memberi peringatan (dimasa lalu) dalam QS: 35;24. dan 

“sesungguhnya kamu adalah seorang pemberi peringatan, dan 

bagi tiap-tiap kaum ada seorang yang memberi petunjuk”, QS: 
13;7. Sementara kitab-kitab mereka adalah kitab samawi, yang 

banyak disimpangkan mereka, sebagaimana penyimpangan 

terhadap kitab Yahudi dan Kristen yang ada pada sejarah 

belakangan ini”.20
 

  

 Sesungguhnya banyak lagi mekanisme dan penjelasan 

yang dapat diterapkan sesuai dengan kreatifitas (improvisasi) da‟i 
dan umat terhadap penyebaran agamanya. Akan tetapi yang 

penting adalah bagaimana setiap umat beragama dapat 

membangun kesamaan pendapat bahwa, meskipun beberapa 

mekanisme diatas (hanya) diambil dari (intisari) ajaran agama 

(Islam), tetapi harus diyakini bahwa ada keselarasan prinsip dari 

agama-agama terutama yang ada di Indonesia. Sebab kebenaran 

agama pada hakikatnya berawal dari sumber yang satu atau dalam 

istilah Huston Smith bahwa landasan esoteris 
21

  agama-agama itu 

sama.  

 Perlu ditegaskan kembali bahwa untuk mencapai tujuan 

dakwah yaitu perubahan masyarakat serta transformasi kontinu 

                                                           
20

 Abdul-Hamid Hakim, Al -Mu’in al-Mubin, Nusantara, Bukittinggi, 

1955, hlm. 48. 
21

 Esoteris adalah lawan dari eksoteris. Esoteris adalah Hal-hal yang 

hanya boleh diketahui dan dilaksanakan beberapa orang saja dari suatu 

kelompok penganut paham tertentu, sedangkan eksoteris adalah hal-hal yang 

hanya boleh diketahui dan dilakukan oleh semua anggota kelompok penganut 

suatu paham tertentu. (lihat Huston Smith dalam pengantarnya pada Frithjof 

Schuon, Mencari Titik Temu Agama-agama, terj. Safroedin Bahar, Pustaka 

Firdaus, Jakarta, 1994, hlm. x. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
27 

masyarakat untuk mendekatkan diri mereka ke jalan yang lurus, 

harus ada kesesuaian antara perbuatan/tindakan dengan kata-kata. 

Ini diperlukan, sebab sebagaimana fenomena yang berkembang 

(meskipun tidak semua) masih ada kepincangan antara ucapan 

dengan perbuatan dari kaum muslimin terutama para da‟i, baik itu 
berasal dari individu yang bersangkutan atau keluarganya. Hal ini 

cukup penting, sebagai usaha untuk menarik simpati orang lain 

bahwa yang namanya Islam adalah betul-betul dapat menyejukkan 

serta dapat memberi ketenangan dan solusi bagi kegalauan, 

kelabilan hati juga dapat memberikan alternatif jalan keluar bagi 

setiap permasaalahan yang dihadapi oleh individu ataupun 

kelompok masyarakat. Karena bagaimana mungkin kita dapat 

mengajak orang untuk membangun karakter moral yang tinggi dn 

mencegah aktivitas yang tidak Islami, jika sang da‟i itu sendiri 
tidak secara terang-terangan memperlihatkan akhlak baik yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam. 

 Barangkali tidak keliru jika dikatakan bahwa metode untuk 

mengkomunikasikan pesan tidak begitu penting sepanjang 

kehidupan sang da‟i sebagai komunikator pesan sudah baik. 
Sebagaimana yang dimaksudkan oleh A.Mukti Ali, bahwasanya 

argumentasi diplomatik dan memperlihatkan (show on) tingkah 

laku yang baik (secara aksi) akan lebioh bermanfaat ketimbang 

berbicara diatas mimbar tanpa dibarengi dengan amal perbuatan 

(sekedar teori). Karena cara hidup itu harus mampu berbicara 

untuk dirinya sendiri dan mempesonakan orang lain dengan 

religiositas dan kesederhanaannya. Teladan-teladan Islam 

sebagaimana yang diperlihatkan oleh da‟i perlu ditampakkan, agar 
memampukan orang lain (khususnya orang-orang yang 

mempunyai sedikit pengetahuan atau persepsi yang tidak baik 

tentang Islam) untuk melihat, merenungkan, sehingga akhirnya 

terkesan. 

 Lebih jauh lagi, meskipun kekuatan Islam secara 

kwantitatif cukup maksimal, namun kaum muslim secara 

keseluruhan mempunyai dampak kecil diarena global, baik secara 

ekonomis, politis, maupun intlektual. Hal ini karena sebagian 

kenyataan bahwa dakwah telah kehilangan banyak dimensi makna 

sejatinya, atau dengan meminjam istilah Alwi Shihab, syahadat 

yang sejati tidak dapat membuahkan hasil apabila kata-



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
28 

kata/ucapan (syahadah bil qaul) tidak dibuktikan lewat tindakan 

(syahadah bil „amal).22
  

 Tak kalah pentingnya, dakwah harus dilakukan dalam 

semangat kebersamaan dan dengan cara bersama-sama. 

Kerjasama dalam kebaikan menegakkan kebenaran bukan hanya 

merupakan kewajiban agama, tetapi kebutuhan vital. Persoalan 

lain yang seringkali menjadi kendala bagi terlaksananya dakwah 

secara optimal dan maksimal adalah ekstremisme, jika ini tidak 

dijauhi maka akan menjadi bumerang dan bahaya besar yang 

menghadang umat Islam. Teks-teks Islam secara jelas 

menghimbau kaum muslim untuk mengambil jalan pertengahan 

dan menolak ekstremisme, kekakuan, dan kebekuan dalam 

beragama. Indikasi ekstremisme adalah fanatisme buta dan tidak 

toleran. Ekstremisme tampak pada orang yang menolak untuk 

mengubah pendapat dan berpegang teguh pada prasangka serta 

kekakuan. Ini membuat dirinya tidak bisa melihat kepentingan 

orang lain dan tujuan syari‟at. Orang demikian, yang bukan hanya 
mengklaim bahwa dia yang paling benar (truth claim) tapi juga 

seenaknya mengatakan orang lain salah dan bodoh. Persoalan ini 

akan menjadi lebih kritis dan mengejutkan lagi ketika dia 

mengembangkan kecenderungan untuk menuduh orang lain 

sebagai bid‟ah, kufur, dan sesat. 
 Menurut Alwi Shihab salah satu penyebab utama 

ekstremisme adalah kurangnya pengetahuan dan wawasan tentang 

tujuan, semangat dan esensi dien (ajaran Islam). Pendapat senada 

juga diungkapkan oleh Abu Ishaq Al Syatibi yang juga dikutip 

oleh Alwi Shihab bahwa “kurangnya pengetahuan agama dan 
kesombongan adalah akar-akar bid‟ah serta perpecahan umat, dan 
pada akhirnya dapat menggiring kearah perselisihan internal dan 

perpecahan secara perlahan-lahan”.23
  

 Untuk mencegah ekstremisme, kiranya yang sangat 

diperlukan adalah penambahan wawasan pengetahuan, sebab 

dengan bertambahnya pengetahuan maka kita tidak akan lagi 

melihat ayat Al-Qur‟an ataupun hadits nabi dengan menggunakan 
“kacamata kuda”. Dengan pemahaman ayat-ayat Al-Qur‟an dan 

                                                           
22

 Alwi Shihab, Op.Cit. hlm.255. 
23

 Ibid, hlm. 257. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
29 

hadits nabi secara universal dan komprehensif, maka ekstremisme 

yang merupakan “embrio” perselisihan akan dapat dihilangkan.  
 Sedangkan dakwah yang efektif ditengah masyarakat yang 

pluralis seperti Indonesia membutuhkan pendekatan dan metode 

yang berubah-ubah sesuai dengan budaya komunitas sasaran. 

Dengan kata lain, pesan Islam perlu dirancang sesuai untuk 

masing-masing kelompok orang. Seorang da‟i harus mampu 
berkreasi, berimprovisasi secara bervariasi agar pesan agama yang 

dikomunikasikan dapat diterima dengan cepat dan mudah, juga 

ketersinggungan-ketersinggungan tidak terjadi. Perancang khusus 

ini tentu saja tidak berarti melampaui batas sehingga merendahkan 

nilai dan martabat agama Islam.  

 

Penutup 

 Realisasi dakwah pada hakikatnya merupakan upaya 

perbaikan kondisi baik diri sendiri, pribadi orang lain, lingkungan, 

atau bahkan segala fenomena kesemestaan ini yang berjalan tidak 

sesuai dengan prinsip keselarasan hidup dan tujuan 

penciptaannya. Tugas dakwah bukan hanya merupakan tanggung 

jawab para muballigh dan da‟i, tetapi adalah tanggung jawab umat 
Islam secara keseluruhan (tanggung jawab kolektif). Dan dakwah 

di negara pluralis seperti Indonesia jika tidak secara hati-hati, 

maka akan menimbulkan konflik atau pertentangan yang 

mengarah kepada perpecahan (dis-integrasi) baik intern pemeluk 

agama sendiri maupun antar pemeluk suatu agama dengan agama 

lain. 

 Paling tidak seorang da‟i harus memahami bahwa negara 
Indonesia adalah negara yang pluralis yang terdiri dari suku, 

golongan, dan agama lain selain agama Islam, dengan kata lain 

eksistensi agama lainpun harus diakui keberadaannya, karena 

sesungguhnya permasalahan ini (baca: Pluralis) adalah aturan 

Tuhan (sunnatullah) dan telah diterangkan secara tegas dalam al-

Qur‟an (al-Hujurat: 13 dan Yunus: 99). 

 Disamping pengakuan terhadap pluralisme juga harus ada 

kesesuaian dan keseimbangan antara perkataan dengan perbuatan 

serta menjauhi ekstremisme. Hal ini sangat diperlukan bagi setiap 

pekerjaan dakwah agar orang dapat tertarik dan simpati kepada 

agama Islam sehingga tujuan dakwah dapat terealisasi secara 

optimal dan maksimal. 



Ahmad Zarkasi, Dakwah dan Tantangan...... 

 

Al-AdYaN/Vol.VI, N0.1/Januari-Juni/2011 

 
30 

Daftar Pustaka 

Abd. Rohim Ghozali, Agama dan Kearifan Dalam Masyarakat 

Majemuk dalam Andito (ed), Atas Nama Agama, Pustaka 

Hidayah, Bandung, 1998. 

Abdul-Hamid Hakim, Al -Mu’in al-Mubin, Nusantara, 

Bukittinggi, 1955 

Al-Bahy al-Khauly, Tadzkirat al-Du’at, Maktabah Dar al-Turas, 

1987. 

Al-Qur’an Al-Karim dan Terjemahnya. 

Alwi Shihab, Islam Inklusif- Menuju Sikap Terbuka Dalam 

Beragama, Kerjasama An-teve-Mizan, Jakarta, 1998 

A. Yusuf Ali, The holy Qur’an, Translatian and Commentary, 

Jeddah, Dar al-Qiblah, 1043. 

Budhy Munawar Rachman, Islam Pluralis; Wacana Kesetaraan 

Kaum Beriman, Paramadina, Jakarta, 2001. 

Carl E. Braaten dan Robert W. Jenson, A Map of Twentieth 

Century Theology, Reading from Karl Bath to Radical 

Pluralism, Fortress Press, Minneapolis, 1995. 

Frithjof Schuon, The Trancendent Unity of Religions, terj. 

Safroedin Bahar,Mencari Titik Temu Agama-agama, 

Pustaka Firdaus, Jakarta, 1994. 

Hamka, Prinsip dan Kebijaksanaan Dakwah Islam, Pustaka 

Panjimas, Jakarta, 1984 

Ibnu Taimiyah, Majmu’ Al-Fatawa, Mathabi‟ al-Riyad, Riyad, Juz 

XV, 1985 

Muhammad al-Bahy, al- Sabil ila Dakwah al-Haq, Matbaah al-

Azhar, Kairo, 1970. 

Muhammad Asad, The Message of the Qur’an, Gibraltar, Dar al-

Andalus, 1980 

Muhammad Imarah, Islam dan Pluralitas; Perbedaan dan 

Kemajemukan dalam Bingkai Persatuan, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattame, Gema Insani Press, Jakarta, 1999.  

Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama, Bintang 

Budaya, Yogyakarta, 2000 

Syekh Ali Mahfudz, Hidayah al-Mursyidin, Dar Al-Mishr, Mesir, 

1975. 

*Dosen tetap Jurusan Perbandingan Agama Fakultas Ushuluddin 

IAIN Raden Intan Lampung, Alumni Program Pasca Sarjana IAIN 

Raden Intan Lampung 


