CALENDERIAL RITUAL SYAWALAN
SEBAGAI MEDIASI “NGALAP BERKAH” MASYARAKAT
KALIWUNGU KENDAL

Oleh:
Hadiyanto
Fakultas Ilmu Budaya Universitas Diponegoro

ABSTRACT

Syawalan is a religious ceremony system in Javanese culture that has been a tradition to date
carried out by traditional Muslim communities in Kaliwungu Kendal Regency in particular.
This paper discusses the history, pattern, essence, meaning, and function of Syawalan as
calenderial ritual tradition that has lasted decades. Syawalan as mediation "ngalap berkah"
to the Auliya’ (Saint) or the cultural heroes, that is so dear to the hearts of the people and
communities so that they are believed to have many "kekuatan karamah’ during his lifetime
because of the sanctity of life and the value of the quality of piety to God.

Keywords: calenderial ritual syawalan, cultural heroes, ngalap berkah

A. Pendahuluan

Setiap manusia terlahir ke dunia
dengan pola—pola kebudayaan yang telah
diwariskan oleh

sedikit

ditentukan atau

masyarakatnya. Manusia demi
sedikit belajar beradaptasi dan menerima
segala hal yang dipolakan oleh lingkungan
masyarakat tempat ia dilahirkan,
berinteraksi sosial, dan dibesarkan hingga
dewasa. Bila kita memperhatikan suatu
masyarakat dengan seksama, maka dapat
dilihat bahwa anggota warganya meskipun
mempunyai sifat-sifat individual yang
berbeda, akan menunjukkan reaksi yang
sama pada gejala—gejala tertentu. Reaksi
yang sama tersebut disebabkan mereka
memiliki sikap umum yang sama, nilai—nilai

yang sama, dan perilaku yang sama. Suatu

pola yang dimiliki bersama secara

berkesinambungan dan telah menjadi

kebiasaan dalam suatu kelompok

masyarakat itu kemudian disebut

kebudayaan. Suatu kebudayaan diperoleh
melalui proses belajar oleh individu sebagai
hasil sosial  antar

interaksi anggota

kelompok satu sama lain, sehingga
kebudayaan kolektif  dimiliki

bersama (Kluckhohn, 1949:83). Hal yang

bersifat

sedemikian berarti bahwa kebudayaan

adalah keseluruhan cara hidup manusia

dengan segala warisan sosial yang diperoleh

dari kelompoknya. Salah satu bentuk
kebudayaan yang dapat dilihat dalam
kehidupan  dan sistem  keagamaan
masyarakat Jawa adalah ritual, sebuah

upacara sakral yang dilakukan kelompok



masyarakat tertentu, untuk tujuan tertentu,
dengan pola tertentu, pada waktu tertentu,
menggunakan benda—benda tertentu, guna
mendapatkan hal tertentu dari yang gaib.
Ritual Syawalan atau sering kali
disebut masyarakat sebagai lebaran ketupat
(Bakdo Kupat), yang digelar tujuh hari
setelah hari raya Idul Fitri pada setiap
tahunnya, selalu berlangsung semarak di
berbagai kota di wilayah Jawa Tengah
khususnya seperti Demak dan Kendal. Di
Kendal, prosesi Syawalan yang sarat nuansa
religius tersebut dipusatkan di makan Kyai
Guru Asy’ari, desa Protomulyo, Kaliwungu.
Di bukit Kuntul Melayang atau Tegal
Syawalan  tempat

jasad  kyai  Guru

dimakamkan, terdapat pula komplek
pemakaman suci para ulama dan tokoh
penyebar agama Islam di Kaliwungu seperti
Sunan Katong, Kyai Mustofa, dan wali
Musyafa’. Ritual tahunan atau calenderial
ritual tersebut merupakan momentum
“kemenangan jiwa yang kedua” setelah hari
raya Idul Fitri, asumsi semacam itu
didasarkan pada kesempurnaan pelaksanaan
puasa sunnah Syawal selama enam hari
berturut - turut pasca hari raya Idul Fitri
sebagai pelengkap puasa wajib pada bulan
suci Ramadhan yang dilakukan oleh
kebanyakan kaum santri dan masyarakat

muslim pada umumnya.

Ribuan orang mengarus mendatangi
makam tokoh penyebar agama Islam yang
hidup pada tahun 1700an itu. Banyaknya
kendaraan berlalu lalang menuju prosesi
Syawalan yang memacetkan jalan raya jalur
pantura, maraknya pedagang dari sekitar dan
luar kota yang memadati sepanjang jalan
dan trotoar, serta berjubelnya berbagai
macam arena hiburan masyarakat yang
menempati area lokasi Syawalan, seakan
menandai begitu agungnya nilai calenderial
ritual

Syawalan bagi

Tradisi

masyarakat
penganutnya. Syawalan  di
Kaliwungu Kendal, yang telah dilaksanakan
masyarakat sejak berpuluh puluh tahun yang
lalu, tidak lagi hanya milik masyarakat
sekitar tetapi juga telah menjadi milik semua
masyarakat yang merasa mempunyai
“ideologi yang sama” terhadap tradisi ritual
tersebut. Hal ini bisa dilihat ketika pekan
Syawalan berlangsung, para pengunjung
yang bermaksud ziarah ke makam auliya’
suci itu tidak hanya berasal dari Kaliwungu
atau kabupaten Kendal semata, akan tetapi
juga berasal dari luar kota atau daerah lain
seperti misalnya; Semarang, Demak, Kudus,
Jepara, Weleri, Batang, Sukorejo,
Pekalongan, Pemalang, Tegal, dan kota
lainnya. Bagi para santri yang mondok
menimba  ilmu

agama di Kaliwungu

khususnya, tradisi Syawalan sekaligus

dijadikan momentum sowan kiai atau



pengasuh pesantren yang mereka anggap
sebagai orang yang harus dihormati. Mereka
bertandang bersama orang tua dan sanak
keluarga  untuk sebuah niat mulia
bersilaturrahmi atau berhalalbihalal dengan
para kiai sebagaimana yang dilakukan

masyarakat pada umumnya setelah lebaran.

B. Tentang Ragam Ritual Masyarakat
Jawa

Ritual ~ merupakan  serangkaian
aktivitas manusia yang melibatkan gerakan
tubuh, kata—kata, dan objek yang dilakukan
di tempat tertentu dan dimaksudkan untuk
mempengaruhi kekuatan alam berdasarkan
kepentingan dan tujuan pelakunya. (Helman,
1984:125). Ada beberapa macam jenis ritual
yaitu; Calenderial Ritual, Rite de Passage,
dan Misfortune Ritual (Thohir, 2005:2-3).
adalah ritual

Calenderial ritual

yang
dilakukan guna merayakan perubahan—
perubahan yang terjadi di alam semesta
seperti pergantian musim dan peristiwa yang
dianggap sakral yang juga terjadi dalam

kurun waktu selama setahun misalnya;

bulanan, mingguan, harian, maupun hari

suci atau hari besar agama. Contoh

calenderial ritual misalnya; ritual slametan
malam satu Swura, ritual slametan Selikuran,

ritual Ruwahan, ritual Syawalan, dan

sebagainya. Rite de passage adalah ritual

dilakukan  untuk  mendapatkan

yang

kejelasan perubahan status ketika seseorang
berada dalam ketidakpastian, berada pada
posisi yang kurang menguntungkan, yang
dapat membahayakan dirinya dan orang
lain, misalnya ritual kelahiran dan kematian
yang mengandung unsur ‘ketidakpastian
nasib masa depan” seseorang, yang apabila
tidak dilakukan akan berdampak buruk bagi
dirinya, keluarganya, atau orang lain di
sekelilingnya. Sedangkan Misfortune Ritual,
adalah diadakan

ritual untuk

yang
menghindari atau mengakhiri penderitaan
hidup, kecelakaan atau kesialan, dan
kesehatan seseorang yang terus memburuk.
Sebagai contoh adalah ritual ganti nama
yang dilaksanakan ketika seseorang sakit
terus—menerus dan tak kunjung sembuh,
karena kondisi seseorang yang sedemikian
maka diperlukan sebuah ritual ganti nama
bagi orang yang bersangkutan dengan
akan

harapan agar sembuh dan tidak

kambuh dari sakitnya.

C. Sekilas Sejarah Calenderial Ritual
Syawalan di Kaliwungu
Sejarah  awal  Syawalan  di
Kaliwungu kabupaten Kendal berasal dari
sebuah peringatan meninggalnya atau khoul
alim ulama besar Kaliwungu yaitu Kyai
Asyari

atau Kyai Guru dengan cara

menziarahi makamnya setiap tanggal 8

Syawal setiap tahun (Abdullah, 2004:6).



Lambat laun sesuai dengan perkembangan
masyarakatnya, lokasi ziarah berkembang ke
makam penyebar agama Islam lainnya
seperti Sunan Katong, Kyai Mustofa, dan
Kyai Musyafa’. Dahulu mulanya kegiatan
ziarah mengirim doa di makam Kyai Asyari
ini hanya dilakukan oleh keluarga dan
keturunan Kyai  Asyari, tetapi lama
kelamaan kegiatan tersebut diikuti oleh
masyarakat muslim di Kaliwungu dan
sekitarnya. Sehingga pada akhirnya kegiatan
ziarah tersebut semakin banyak dan banyak
pengikutnya dari tahun ke tahun dan tak lagi
sekedar ~ menjadi  milik  masyarakat
Kaliwungu saja tetapi juga milik masyarakat
muslim selain Kaliwungu, bahkan objek
lokasi ziarah saat ini melebar sampai pada
makam Pangeran Mandurarejo, seorang
panglima perang Mataram, dan pangeran
Pakuwaja.

Makam Kyai Asyari terletak di
ujung jabal, Tegal Syawalan, sebelah
selatan, yang lokasinya berada di wilayah
desa Protomulyo Kaliwungu, makam
pangeran Mandurarejo dan makam sunan
Katong terletak di jabal sebelah tengah
selatan, sedangkan makam Kyai Mustofa
dan Kyai Musyafa’ terletak di jabal sebelah
Area

utara-barat. Syawalan

juga
berkembang ke wilayah lain yang bersifat
pasar dan hiburan rakyat, seperti daerah

Pungkuran, Pasar Sore, dan sepanjang jalan—

jalan utama Kaliwungu menuju Tegal
Syawalan, malahan tahun belakangan ini
sampai merambah desa Plantaran. Biasanya
sekitar tiga hari menjelang hari ritual

Syawalan, grengseng Syawalan telah dapat

dirasakan dengan ditandai banyaknya
bermacam-macam pedagang ataupun
pemilik acara hiburan rakyat seperti

dangdut, ombak banyu, tong setan, penjual
jasa tempat parkir sepeda-sepeda motor dan
sebagainya, yang datang bermunculan satu
demi  satu  mencari  lokasi  untuk
menyemarakkan pekan Syawalan, menyebar
berjejer di sepanjang jalan di ruas—ruas jalan
sekitar Kaliwungu hingga hampir tidak

menyisakan jalan yang kosong.

D. Ziarah dalam Perspektif Masyarakat
Muslim Tradisional Jawa

Salah satu tradisi dan budaya Islam
Jawa yang masih hidup hingga saat ini
adalah adanya penghormatan kepada
makam—makam orang suci, baik wali, ulama
ataupun kyai yang fungsinya antara lain
sebagai simbol untuk melanggengkan
hubungan antara yang hidup dan yang mati
(Seti, 2002:34). Kaum santri dan masyarakat
muslim tradisional Jawa khususnya di
Kaliwungu berziarah ke makam para auliya’
untuk mendoakannya sebagai salah satu
bentuk penghormatan terhadap orang—orang
shaleh pada tanggal

8 Syawal setiap



tahunnya yang dikenal dengan nama

Syawalan, sebuah tradisi keagamaan
memperingati khoul ulama yang telah wafat.
Istilah ziarah berasal dari bahasa Arab
“mengunjungi” atau “bertandang” atau
“nyekar” yang dalam istilah orang Jawa
berarti meletakkan bunga di atas makam,
sebuah istilah yang juga digunakan untuk
kegiatan ritual ke makam. Banyak kelompok
masyarakat muslim tradisional melakukan
ziarah ke makam orang suci tertentu karena
mereka percaya bahwa tokoh di dalam kubur
tersebut merupakan “idola hati-pujaan jiwa”

sesuai dengan kebutuhan pribadi

yang
mereka.
Ritual ziarah ke makam para alim

ulama seperti Syawalan di Kaliwungu —yang

selanjutnya disebut sebagai calenderial
ritual Syawalan-- cenderung hanya
dilakukan oleh kelompok keagamaan

tertentu, yaitu kaum muslim tradisional saja
dan tidak populer dilakukan oleh kaum
muslim modern. Meskipun sama—sama
mengaku dirinya beragama Islam, tetapi dua
golongan muslim tersebut mempunyai
“ideologi yang berbeda” dalam memandang
dan memahami konsep ajaran agama Islam.
Kelompok masyarakt muslim tradisional
diidentikkan dengan orang NU (Nahdhatul
Ulama), yang merupakan representasi
ideologi Islam para ulama salaf, sedangkan

kelompok muslim modernis diasosiasikan

dengan orang Muhammadiyah,

yang
merupakan refleksi ideologi Islam orang
modern. Clifford Geertz (1989:202-204)
mengatakan bahwa orang NU adalah orang
kolot yang hanya menyukai cara—cara lama
seperti slametan, memakai sandal kayu dan
sarung. Orang NU sangat berpegang teguh
pada adat istiadat yang dilestarikan orang
tua dan nenek moyang mereka. Meskipun
mereka adalah orang kota tetapi hati mereka
tetap kolot dan kuno yang hanya tahu soal—
soal agama, tapi tidak mengerti soal
pemberdayaan, penguasaan ilmu, dan soal—
soal  keduniaan. Sedangkan  orang
Muhammadiyah memiliki karakteristik yang
berkebalikan,

dinamis  mengedepankan

aplikasi ajaran agama dalam aspek

kehidupan sosial kemasyarakatan meskipun
hanya memiliki pengetahuan ilmu agama
yang relatif tidak mendalam. Kelompok
masyarakat muslim tradisional cenderung
menitikberatkan  relasi dengan Tuhan
dimana penerimaan “rahmat dan berkat”
sebagai hasil kemurahan-Nya dan sebagai
ganjaran untuk keteguhan moral dan suatu
pengertian bahwa keberuntungan seseorang
seluruhnya ditentukan oleh kehendak Tuhan.
Adapun

kelompok modern cenderung

menitikberatkan relasi dengan  Tuhan

dimana kerja keras dan penentuan nasib

sendiri sebagai titik tekannya. Dalam

pandangan kelompok Islam tradisional,



agama adalah “kuburan dan ganjaran” yang
berarti bahwa agama sangat berhubungan
dengan kehidupan sesudah mati dan usaha
memperoleh pahala dari Tuhan. Sehingga
kelompok muslim tradisional yang banyak
didominasi oleh masyarakat desa merasa
sangat gembira apabila mendengarkan
tentang bagaimana mereka akan mendapat
amal

pahala dari shaleh yang mereka

kerjakan, dan tentang kehidupan abadi
sesudah di alam kubur. Tidak mengherankan
apabila orang Islam tradisional

ibadah

sangat

menyukai ritual vertikal

yang
potensial mendatangkan segunung pahala
sesual dengan pemahaman ideologi agama
yang mereka yakini kebenarannya seperti
misalnya; ziarah ritual Syawalan ke makam
para auliya’,

orang—orang suci yang

dianggapnya sebagai kekasih Tuhan.

E. “Karamah” yang Dimiliki Auliya’
Sebagai Cultural Heroes
Prosesi ritual Syawalan yang terus
dilaksanakan dari tahun ke tahun sebagai
calenderial ritual masyarakat dilihat dari
perspektif budaya bersifat sakral religius.
Orang  barangkali

tergelitik  bertanya

mengapa  masyarakat  fumplek  bleg

berdesakan, berhimpitan, berjalan cukup
lama mendaki menuju bukit Tegal
Syawalan, dan rela antri panjang memasuki

halaman komplek makam para tokoh agama

tersohor tersebut. Ada apa dengan ritual
Syawalan? Sebagian besar orang yang
pernah penulis tanya tentang motif beritual
Syawalan tersebut menjawab dengan lugu,
lugas dan penuh keyakinan bahwa mereka
ingin  “ngalap berkah” atau mencari
keberkahan hidup dengan cara berziarah dan
berwasilah ke makam para aulia seperti
Kyai Asyari, Sunan Katong, Kyai Musyafa’,
Mustofa,

dan Kyai orang suci

yang
masyarakat yakini sebagai cultural heroes
yang memiliki banyak kelebihan dan
kehebatan “supranatural karamah” semasa
hidupnya. Pengertian “Cultural Heroes”

diartikan sebagai “para pahlawan suci,
agung, dan sakti” yang mendedikasikan
hampir seluruh hidupnya untuk kepentingan
dan kebaikan umat, sehingga masyarakat
mempercayainya sebagai “jalur mediasi
penting” yang harus dilalui agar doa mereka
didengar Tuhan. Para cultural hero tersebut
dipercaya dapat menyentuh dzat Tuhan
Yang Maha Kuasa sehingga Tuhan
mengabulkan permohonan doa dan harapan

peziarah makam wong ‘alim itu. Masyarakat

setempat berkeyakinan bahwa cultural
heroes tersebut begitu dekat hati dan
jiwanya serta dianggap telah menjadi
“kekasih”  Tuhan, sehingga  apabila
seseorang bertawashul kepada cultural
heroes  sebagai  simbol  kepercayaan,

penghormatan dan permohonan bantuan,



maka seseorang akan merasa sangat percaya
diri bahwa doanya akan didengar serta
dijawab oleh Tuhan. Dengan analisis teori
kebudayaan, masyarakat yang berada dalam
posisi “tidak sanggup percaya diri” untuk
beritual langsung memohon sesuatu kepada
Tuhan dan memilih mediasi dengan cultural
heroes, berarti mereka dalam posisi lemah,
kotor, berdosa, rendah kualitas tagwanya,
jauh dari keikhlasan hati dan kesempurnaan
Jiwa. Jiwa yang kotor tidak dapat berjumpa
dengan dzat Tuhan yang suci, sehingga
dibutuhkan mediasi jiwa sang cultural
heroes yang suci itu agar dapat “bertatap
muka dan berinteraksi” dengan Tuhan.
1. Auliya’ Sang Cultural Heroes
Kyai Asyari, Sunan Katong, Kyai
Musyafa’, dan Kyai Mustofa adalah
auliya’ yang pantas disebut cultural
heroes karena komitmen dan dedikasi
hidupnya untuk tegaknya eksistensi
agama Islam dan kemaslahatan
kehidupan masyarakat yang lebih
baik. “Auliya” yang mempunyai kata
benda tunggal atau mufrad “wali”
berarti orang—orang tercinta, orang—
orang yang terpercaya dan penolong.
Sedangkan pengertian lain, auliya’
adalah orang-orang yang mengetahui
Allah-marifat- dan sifat—sifatNya
dengan melalui ketekunan mentaati

Allah, terhindar dari berbuat segala

macam maksiat tanpa bertaubat dan
juga tidak berarti ia jatuh ke dalam
maksiat secara menyeluruh atau bukan
berarti maksum yang berarti terjaga
dari dosa (Rochani, 2003:11-13).
Adapun ciri—ciri utama auliya’ yang
disebut cultural heroes menurut
masyarakat setempat adalah sebagai
berikut:

a. Pandai dan ahli dalam ilmu
agama Islam serta ikhlas
mengamalkannya dalam hidup
keseharian.

b. Beriman dan bertagwa kepada
Allah SWT dengan sebenar—
benarnya.

c. Telah dapat bermakrifat kepada
Allah dan sifat—sifatNya.

d. Begitu lekat di hati umat dan
masyarakat di mana ia berada
seperti; suka menolong, jadi
teladan, mengajarkan ilmunya
sehingga umat mempercayai
dan mengagungkannya sebagai
figur linuwih.

e. Takut sekali terjerumus berbuat
maksiat, baik yang
mengakibatkan dosa besar atau
dosa kecil.

f. Apabila tergelincir melakukan
dosa kecil saja, cepat—cepat

bertaubat kepada Allah SWT.



g. Terjaga oleh Allah dari segala
macam perbuatan maksiat.

h. Pada dirinya melekat karamah,
meskipun karamah itu tidak
tampak diperlihatkan kepada
masyarakat umum.

i. Segala perbuatannya sesuai

dengan ketentuan dan tata cara

hukum syara’ yang mulia.

2. Karamah Sang Auliya’

Berbicara tentang auliya’ pada
prinsipnya tidak dapat dipisahkan dari
apa yang disebut “karamah”, karena
tersebut

kedua kata saling erat

berkorelasi. “Karamah”  menurut

bahasa Arab Dberarti kemuliaan.

Sedangkan di kalangan muslim
tradisional secara definitif “karamah”
--seperti menurut Imam Al Bajuri
dalam kitab Tuhfatul Murid-- adalah
sesuatu yang luar biasa yang tampak

dari kekuasaan seorang hamba yang

telah jelas kebaikan atau
kesalehannya, yang diberikan dan
ditetapkan ~ Allah SWT  karena

ketekunannya dalam mengikuti syariat
Nabi serta dengan i’tikad yang benar
(Rochani, 2003:15). Dengan kata lain,
karamah adalah keistimewaan yang
diberikan oleh Allah SWT kepada
para auliya’. Sebuah predikat derajat

tinggi yang diberikan Tuhan kepada
orang beriman yang telah mencapai
titik kesempurnaan ma’rifat dalam
mengabdi kepada sang Khaliq. Jadi,
karamah merupakan sesuatu yang
terjadi di luar batas kemampuan akal
manusia biasa sehingga sulit diterima
oleh logika manusia awam. Oleh
karena itu seorang wali kadang—
kadang tampak aneh dalam sikap,
tindakan, dan wucapan yang tidak
mudah bagi akal manusia biasa untuk
memahaminya. Karena kelebihan dan
keistimewaan tersebut makam para
auliya’ sang cultural heroes di area

Tegal Syawalan itu dikeramatkan dan

diziarahi oleh kaum santri dan
kelompok masyarakat muslim
tradisional Kaliwungu.

F. “Ngalap Berkah” sebagai Simbol

Kepercayaan Masyarakat kepada
Cultural Heroes

Konsepsi “ngalap berkah” secara
etimologis berarti mencari kebaikan, ada
juga sebagian kiai yang mengartikannya
sebagai ziyadatul khoir atau mencari
bertambahnya kebaikan. Kata “berkah” yang
bahasa Arab
“barakah” berarti tumbuh, bertambah dan
bahagia (Abbas, 1983:200). Dalam istilah

“berkah” adalah

derivatifnya berasal dari

syariat Islam, suatu



kebajikan Tuhan yang diletakkan pada
sesuatu. Sedangkan arti “berkah” dalam
bahasa Indonesia menurut kamus
Purwadarminta adalah:
1. Karunia Tuhan yang mendatangkan
kebaikan bagi kehidupan manusia.
2. Restu atau pengaruh baik yang

didatangkan ~ dengan  perantaraan
seseorang.
3. Keberuntungan atau kebahagiaan yang
didapat karena melakukan sesuatu.
Kelompok masyarakat muslim
tradisional

(1989:204) dikatakan

yang oleh Clifford Geertz
sebagai golongan
muslim yang berorientasi pada “rahmat dan
berkat”', sangat mengagungkan makam
orang suci ataupun cultural heroes yang
dipercaya dapat menebar berkah bagi

peziarahnya. Inilah yang terjadi pada
calenderial ritual Syawalan di Kaliwungu,
kelompok keagamaan masyarakat muslim
yang bercorak tradisional bermediasi
“ngalap berkah” di makam orang suci yang
diyakini akan memberi berkah yang terus
melimpah dalam segala aspek kehidupan
mereka selepas berziarah. Apalagi setelah
melihat dan mendengar dari kyai dalam

pengajian agama tentang rujukan ayat—ayat

! Berkat dalam konteks pengertian ini adalah sesuatu
yang bersifat “non-material”’

Al Quran® sebagai pedoman kitab suci umat
Islam yang berulang kali menyebut konsep
“berkah atau barakah”, kelompok
masyarakat muslim tradisional pemilik ritual
Syawalan semakin tidak merasa ragu sedikit
pun tentang adanya berkah dalam hidup
yang diberikan Tuhan melalui sesuatu atau
melalui cultural heroes seperti para wali di
Kaliwungu. Kelompok masyarakat muslim
modern tidak begitu concern tentang konsep
berkah dalam agama, meskipun mereka juga
mereka lebih

mempercayainya, karena

berasumsi bahwa sesuatu terjadi secara
rasional berdasarkan hukum sebab akibat.
Dalam pandangan kelompok masyarakat
muslim modern, meskipun seseorang dekat
dengan orang suci atau auliya’ tetapi kalau
dirinya malas bekerja dan tidak suka bekerja
keras, tidak mempunyai ketekunan dan
kepandaian maka dirinya tidak akan pernah
mendapat berkah kebahagiaan. “Kebajikan
Tuhan diletakkan pada sesuatu yang la sukai
atau sesuatu yang la kehendaki.” Ada yang
diletakkan pada diri Nabi—Nabi, auliya’,
ulama, orang—orang saleh yang mati syahid,
ada yang diletakkan pada ayat atau surat
dalam Al Quran semisal ayat Kursi, surat
Yasin, Al Ikhlash, Al Mulk, Ar Rahman, Al
Demikian

Waqi’ah, dan sebagainya.

2 Pembahasan Al Quran tentang kata “Berkah atau
Barokah” dapat dilihat dalam Surat
(Al A’raf: ayat 96, 137), (Al Qashas: ayat 30), (Maryam:
ayat 31), (Ali Imran: ayat 96), dan (Qaf: ayat 9)



kepercayaan yang telah lekat menjadi

ideologi pemahaman agama kelompok
masyarakat muslim tradisional pemilik ritual
Syawalan pada umumnya. Pendek kata,
kebajikan dan rahmat Tuhan itu banyak
sekali, melimpah ruah, dan diletakkan pada
sesuatu yang dikasihiNya.

Bagi kelompok masyarakat muslim
tradisional yang telah terbiasa mempercayai
yang gaib, mempercayai sesuatu yang tidak
dapat dilihat mata, hidup dengan berkah
sesuatu, konsep berkah tidak begitu sulit
untuk  mempahamkannya. Berkah itu
anugerah yang semata—mata berasal dari
Tuhan,

tidak dapat diperlihatkan

yang
bentuk dan rupanya secara kongkrit, namun
dapat dirasakan dan dilihat dari tanda—
tandanya (Abbas, 1983:207). Contoh sesuatu
yang diberkati Tuhan misalnya; manusia
yang diberkati Tuhan ialah orang yang
hidupnya selalu membawa manfaat bagi
manusia yang lain, jauh dari perbuatan
buruk, keji, dan melanggar syariat agama
yang dapat melukai, menyakiti, dan
menjahati orang lain. Tempat yang diberkati
Tuhan adalah tempat yang membuat hati
seseorang merasa tenang, nyaman, damai,
dan bukan sebaliknya membuat hati tidak
kerasan dan selalu memicu konflik bagi
penghuninya. Harta yang diberkati Tuhan
adalah harta yang membuat pemilik maupun

keluarganya merasa bahagia lahir batin,

10

tidak sebaliknya malahan menjadikan
pemiliknya susah hati, tersiksa jiwanya
karena hartanya mengantarkannya
mendekam di balik terali besi penjara.
Setelah melakukan penelitian pada
warga masyarakat di Kaliwungu, penulis
menginterpretasikan

berkah”

konsepsi  “ngalap

sebagai usaha manusia untuk
mendapatkan segala sesuatu yang dapat
membahagiakan serta memuliakan hidupnya
lahir dan batin misalnya; mendapat kenaikan
jabatan, mendapat jodoh, mendapat prestasi
dalam studi, mendapat kelapangan rezeki
yang halal, menjadi gemar belajar, menjadi
gemar menolong, menjadi orang yang sabar
dan bijak, menjadi senang beramal, dan
sebagainya, yang kesemuanya membuat
hidup manusia menjadi lebih bahagia dan
mulia di mata orang lain, masyarakat,
maupun Tuhan. Dapat dikatakan bahwa
setiap orang yang hidup di muka bumi,
apapun dia dan siapapun dia, selalu
mendambakan kebahagiaan sampai akhir
hayat dan bahkan sampai di kehidupan
setelah  kematian.  Untuk  menggapai
kebahagiaan itulah kelompok masyarakat
muslim tertentu berziarah dan berdoa pada
upacara keagamaan pada tanggal 8 Syawal
di makam para cultural heroes untuk
“ngalap berkah” sebagai salah satu usaha
ritual

yang dianggap dapat menaungi,



mencerahkan, serta membahagiakan hidup

mereka.

G. Pola Calenderial Ritual Syawalan

Struktur yang mendasari calenderial
ritual Syawalan secara umum adalah adanya
pembacaan tahlil, shalawat, surat Yaasin,
doa, dan tawassul. Taburan bunga mawar di
atas pusara makam cultural heroes --tanpa
mengurangi nilai kesakralan ritual-- sifatnya
optional, tidak harus ada, sebagian besar
masyarakat pelaku ritual sudah tidak
melakukannya karena keadaan emergency
yang penuh sesak peziarah di makam.
Adapun bagi peziarah yang membawa dan
menebarkan bunga, mempercayai bahwa
bunga yang beraroma semerbak harum dapat
menyenangkan arwah cultural heroes seperti
Muhammad SAW

halnya nabi

yang
menyukai wewangian sewaktu masih hidup.
Mereka meyakini bahwa aroma harum
bunga selama masih segar dan belum layu
akan terus mendoakan arwah sang cultural
heroes.

Pertama, kronologisnya, pola
calenderial ritual Syawalan diawali dengan
ziarah kolektif ke gugus makam auliya’ -
khususnya di makam Kyai Asyari- di jabal
Syawalan oleh ulama dan santri, camat,
bupati, serta masyarakat pada umumnya
sebagai  simbol

penghormatan  kepada

leluhur dan mahaguru agama Islam bagi

11

masyarakat Kaliwungu. Agenda acara sakral
di sana adalah Pembukaan, Pembacaan
Riwayat Hidup Kyai Asyari, Pembacaan
Rangkaian Tahlil, Pembacaan Doa untuk
para auliya’ Kaliwungu.

Kedua, setelah ziarah ritual
pembuka usai, dilanjutkan dengan pengajian
umum pembuakaan pekan Syawalan yang
diadakan di masjid besar Al Muttaqin yang

terletak di jantung Kaliwungu,

yang
merupakan simbol bagi nafas kehidupan
agama Tahun

masyarakat Kaliwungu.

belakangan  pengajian  dalam  rangka
calenderial ritual Syawalan diadakan selama
tujuh hari berturut—turut sejak pembukaan
Syawalan dengan maksud untuk tetap

menjaga, mempertahankan serta
menyeimbangkan nuansa kesakralan dan
keprofanan Syawalan. Adapun sistematika
pengajian terdiri dari bacaan basmallah dan
atau fatihah sebagai tanda dimulainya
pengajian, kemudian bacaan ayat suci Al
quran, ceramah mauidhotul khasanah oleh
ulama lokal,

hamdalah.

doa dan penutup bacaan

Ketiga, sesudah seremonial
pengajian pembukaan masyarakat yang telah
datang dari berbagai penjuru kota atau
daerah secara berombongan berjamaah
memasuki gerbang masuk area Syawalan,
berjalan panjang berdesakan penuh sesak —
malam dan hari

khususnya pertama



Syawalan- menuju jabal, Tegal Syawalan,

tempat jasad para cultural  heroes
disemayamkan. Di sepanjang jalan menuju
makam banyak pedagang berjejer beterbaran
menjajakan dagangannya kepada peziarah,

demikian pula suara loudspeaker

yang
didengungkan dengan volume tinggi oleh
para pencari shadaqah jariyah dengan kotak
amalnya di sana—sini, seakan menandakan
bahwa Syawalan adalah lahan amal yang
akan menjadi “deposito kehidupan akhirat”
yang kelak pasti akan dituai pelakunya.
Setelah mencapai jabal masyarakat peziarah
biasanya akan menentukan sendiri di gugus
makam yang mana -dari setidaknya tiga
gugus makam auliya’ agung- yang akan
dikunjungi terlebih dahulu. Biasanya pilihan
ziarah ditentukan oleh kondisi gugus makam
yang bersangkutan, terlalu padat atau
tidaknya peziarah di makam saat itu. Dapat
dimengerti mengapa makam sang cultural
heroes yang suci tersebut selalu penuh sesak
peziarah mengingat acara ritual Syawalan
hanya diselenggarakan sepanjang tanggal 8
Syawal saja formalnya, selama dua hari satu
malam, dari pagi hingga pagi tepat tujuh hari
pasca  lebaran.  Masyarakat  muslim
tradisional dan santri sebagai peserta utama
tersebut --baik laki-laki

ritual maupun

perempuan, tua—muda, remaja—dewasa

dengan mengenakan atribut pakaian muslim

ala kadarnya-- biasanya lebih memilih

12

waktu malam sebagai waktu istimewa ritual
Syawalan. Keadaan pada malam hari identik
dengan ketenangan, keheningan, keteduhan,
ketidakpenatan, sehingga menumbuhkan
persepsi kekhusukan dan kesakralan bagi
pelakunya. Masyarakat umumnya beritual
bersyawalan secara berombongan dengan
seorang pemimpin ritual yang telah mereka
percaya sebagai seorang yang dapat
memimpin rangkaian bacaan tahlil dan doa
dalam  bahasa  Arab. Kebersamaan
berjamaah dalam beritual Syawalan diyakini
lebih  berpotensi terkabulnya atau
melimpahnya segala berkah sang cultural
heroes yang mereka harapkan dari ritual
tersebut.

di

Keempat, sesampai

gugus
makam yang telah mereka pilih, pemimpin
ritual rombongan peziarah memimpin ritual
dengan  sikap  berdiri  pertama—tama
mengucapkan salam kepada sang cultural
hero dengan ucapan “asslamualaikum ya
ahlal qubur ya waliyyallah,” ditirukan oleh
para jamaah peserta ritual Syawalan.
Selanjutnya, pemimpin ritual memimpin
jamaah rombongannya mencari tempat yang
utama di sekitar makam untuk beritual. Bagi
masyarakat awam tradisional bahwa arah
giblat -dari timur menghadap makam-
adalah posisi yang utama. Namun demikian,
sebagian kaum santri yang telah banyak

belajar agama arah yang utama adalah arah



sebaliknya. Seakan—akan seperti seseorang
yang menghadap raja, bupati, gubernur, dan
orang penting lainnya, jadi interaktif saling

berhadap—hadapan karena jasad wong alim

itu  bagian wajahnya ketika  wafat
dihadapkan ke arah qiblat. Dengan
demikian, bagi seseorang yang ingin

menemui cultural hero itu posisi afdholnya
berada di sebelah barat menghadap ke timur
makam. Setelah pada posisinya masing—
masing, kaum laki-laki duduk bersila
sedangkan perempuan biasanya mengambil
sikap duduk iftirah seperti saat shalat. Acara
inti ritual Syawalan kemudian dimulai
dengan “rangkaian bacaan fahlil” —bacaan
identitas dan simbolik tradisi masyarakat
NU-- di mana awalnya dibuka dengan
fragmen surat pendek Al Quran yaitu Al
Fatihah

dibaca  bersama-sama

yang
beberapa kali dimaksudkan sebagai hadiah
penghormatan kepada nabi Muhammad
SAW, keluarga, sahabat, keturunan pengikut
nabi, para auliya’ terdahulu, orang tua, dan
juga khususnya bagi sang cultural hero itu
sendiri. Surat Al Fatihah adalah pilihan
wajib bacaan ritual karena surat tersebut
merupakan simbol akidah Islamiyah secara
global yang memuat konsep Islam secara
garis besar serta segenap rasa dan arahan
(Quthb, 2000:25). Berikutnya, sang imam
ritual memimpin membaca surat Al Ikhlas 3

kali, Al Falag 1 kali, dan An Nas 1 kali yang

13

diikuti anggota jamaah peziarahnya. Ketiga
surat pendek tersebut dipercaya sebagai
surat suci simbol pemohonan perlindungan
manusia yang lemah kepada Tuhannya agar
dijaga dan dijauhkan dari kemaksiyatan.
Konsep kuantitas pembacaan yang di ulang—
ulang atau tidak, menurut beberapa pendapat
masyarakat setempat, lebih didasarkan atas
hadist nabi Muhammad SAW. Setelah itu
membaca surat Al Fatihah kembali sebagai
pembuka bagian sesi rangkaian tahlil
berikutnya, yakni bacaan awal surat Al
Bagarah ayat 1-5. Surat Al Bagarah
tersebut selain berarti representasi dari ayat
Al quran secara keseluruhan, juga berarti
ciri—ciri

simbol orang beriman

yang
diantaranya harus percaya kepada yang gaib.
Ritual dilanjutkan dengan pembacaan ayat
Kursi secara bersama-sama, ayat tersebut
merupakan  simbol

pengakuan seorang

hamba terhadap kekuasaan Tuhan yang

mencakup bumi, langit dan seisinya.
Terkadang  juga  ditambah  dengan
pembacaan penggalan akhir surat Al
Bagarah “Aamanarrasuul...” yang

menandai ciri—ciri orang yang beriman yang
selain percaya kepada Tuhan juga harus
percaya kepada alam gaib. Bacaan inti yang
menjadi jiwa calenderial ritual Syawalan,

tahlil, kemudian dibaca sang imam --diiringi



alat hitung tasbih® di jari jemarinya-- dengan
suara khusuk, khidmad, penuh semangat,
serta dengan irama nada tertentu dan
ditirukan oleh jamaahnya. Kata tahlil berarti
membaca kalimah thayyibah laa ilaaha
illallooh, yang artinya tiada Tuhan selain
Allah, dibaca sebanyak 33 atau 100 kali
pada umumnya karena menurut masyarakat
setempat jumlah itu adalah rujukan sesuai
ajaran dan hadist Nabi. Bacaan kalimah
thayyibah atau tahlil tersebut adalah simbol
pengakuan hamba tentang keesaan Allah
SWT, yang hanya kepada-Nyalah seorang
hamba memohon sesuatu dan berserah diri.
Usai tahlil

bacaan diteruskan dengan

rangkaian bacaan shalawat nabi 1 Kkali,
dilanjutkan dengan tasbih, tahmid, takbir
sebanyak 3 kali sebagai simbol pengakuan
atas kesucian, pujian, dan pengagungan
seorang  hamba  kepada  Tuhannya.
Kemudian sang imam ritual menyambung
dengan bacaan shalawat kembali 1 kali
diikuti jamaahnya sebagai penekanan tanda
penghormatan kepada nabi Muhammad
SAW yang diharapkan syafaatnya pada hari
Kiamat. Dengan demikian rangkaian tahlil
sebagai inti ritual Syawalan menyisakan
bagian akhir, yakni bacaan permohonan doa

dalam bahasa Arab yang dipimpin oleh sang

3 Tasbih dalam pengertian material adalah sebuah alat
hitung yang terbuat dari kayu, imitasi, atau sejenisnya
dibentuk bulat kecil — kecil sebanyak 99 butir dan
dirangkai dengan benang senar atau sejenisnya.

14

imam ritual dengan sikap mengangkat dua
telapak tangan menengadah ke atas kurang
lebih sebatas dada, wajah sang imam
biasanya menatap ke arah langit tetapi
adakalanya menunduk dan memejamkan
matanya sebagai tanda kekhusukannya.
Jamaah ritual mengikuti sikap sang imam
menengadahkan tangannya ke atas seperti
sedang mengharapkan sesuatu anugerah,
berkah dari Tuhan diturunkan dari langit.
Pada tiap ujung doa yang dibaca sang
pemimpin ritual,

peserta ziarah secara

kolektif berjamaah mengucapkan kata
“amin”, sebagai tanda ungkapan hati yang
terdalam agar permohonan doa mereka
dikabulkan Tuhan. Apabila rangkaian doa
selesai  dibaca, mereka

ritual telah

mengusapkan kedua telapak tangan ke

wajah mereka masing—masing seakan
mencoba membangunkan diri mereka dari
tidur. Usai tahlil dan doa bersama, sesaat
kemudian dilanjutkan dengan pembacaan
surat Yasin —simbol hati Al Quran yang
dipercaya mempunyai banyak hikmah dan
fadilah- dengan tempo bacaan relatif cepat
dari awal hingga akhir surat secara bersama—
sama oleh jamaah ritual Syawalan selama
kurang lebih 7-10 menit.

Kelima, selanjutnya, setelah
mengikuti ritual selama kurang lebih 3040
menit, untuk sejenak masing—masing jamaah
ritual individual

Syawalan secara



bertawashul, berdoa memohon kepada
Tuhan agar dengan sebab lantaran ziarah
suci yang telah mereka lakukan di makam
para cultural heroes yang agung, penuh
berkah kebaikan dan menempati “maqgamam
mahmuda” di sisi Tuhan tersebut, mereka
berharap akan mendapat banyak curahan
berkah dengan terwujudnya segala harapan
dan cita—cita hidup di dunia dan akhirat.
Akhirnya, ritual ditutup dengan bacaan
shalawat pendek oleh sang imam ritual
sebagai penanda bahwa mereka semua
sudah waktunya meninggalkan area makam

sang cultural hero.

H. Esensi, Makna, dan Fungsi Ritual
Syawalan

Esensi calenderial ritual Syawalan
sebenarnya bukan sekedar sebagai mediasi
“ngalap berkah” atau peristiwa budaya
semata, akan tetapi lebih dari itu ritual
Syawalan adalah silaturrahmi rohaniyah
yang menghubungkan alam rohani manusia
yang masih hidup dan alam rohani para
auliya’ sang cultural heroes yang berada di
alam barzah (Abdullah, 2004:40). Oleh
karena itu, ritual Syawalan adalah media
silaturrahmi antarruh dari dua dunia yang
berbeda, yang masing—masing ruh tersebut
sebenarnya dapat diajak bersilaturrahmi
baik. diri  manusia

dengan Dalam

sesungguhnya terdapat dua alam sekaligus,

15

yaitu alam nasut - alam material dan alam
malakut - alam ruh. Alam nasut atau alam
material adalah alam yang dapat dirasakan
dan dipersepsi dengan indera manusia,
seperti jasad tubuh dan anggota badan
adalah masuk

manusia. Sedangkan ruh

dalam dunia alam malakut. Semakin

manusia tertarik pada alam nasut, maka
dirinya akan semakin sibuk dengan materi
dan alam

duniawi terlepas

Maka

jauh dari

malakut. orang yang sedang
silaturrahmi berziarah, sesungguhnya tubuh
mereka dalam alam nasut, tetapi ruh mereka
berada di alam malakut. Artinya bahwa
ketika seseorang sedang silaturrahmi
berziarah atau beritual Syawalan, ruh orang
tersebut sedang bersilaturrahmi dengan ruh
kaum muslim lainnya.

Di alam malakut ada dua macam
kafilah ruhaniah. Kafilah rohani pertama
bergerak menuju Tuhan, dan yang satu
kafilah lainnya bergerak menjauhi Tuhan.
Pendek  kata, satu kafilah  sedang
meninggalkan tanah liat menuju Tuhannya,

dan satu kafilah ruhani lainnya berangkat

meninggalkan Tuhannya. Esensi ritual
Syawalan  adalah  perjalanan  kafilah
ruhaniyah yang sedang bergerak

bersilaturrahmi unsur tanah liat melewati
ruh—ruh suci para auliya’ menuju kepada
keridhaan Tuhannya. Ruh orang suci itu

masih tetap beribadah dan bahkan di alam



barzah sekalipun. Relasi silaturrahmi yang
kuat dengan kafilah ruhani orang—orang suci
atau auliya’ akan membantu seseorang
mewujudkan harapannya dengan doa—doa
mustajab mereka. Imajinasi seseorang ketika
di makam cultural heroes adalah seperti di
alam malakut seakan—akan di sana terdapat
rombongan orang—orang suci, termasuk
yang masih hidup yang semuanya tergabung
satu kafilah ruhani. ruh

dalam Agar

seseorang dapat bergabung dengan ruh—ruh

para auliya’, maka seseorang harus
mengucap salam untuk mereka secara
langsung seperti saat mengucap salam

kepada nabi Muhammad SAW. Ucapan
salam secara langsung kepada Rasulullah
menandakan bahwa beliau itu masih hidup
secara  rohaniyah. Dengan  banyak
bersilaturrahmi dengan ruh—ruh para auliya,’
sang cultural heroes tersebut, seseorang
dapat berharap berkah atau barokah darinya.

Makna tradisi calenderial ritual
Syawalan antara lain sebagai momentum
pengingat kematian dan pengukuh keimanan
tentang kehidupan pasca kematian bagi
seorang muslim. Seseorang yang sering
berziarah ke makam, tentu jiwanya akan
lebih peka terhadap kematian dibanding
orang yang tidak “dekat” dengan makam.
Dampaknya, seseorang cenderung berhati—
hati dalam hidupnya, berkeinginan selalu
shaleh, tidak

beramal terjebak  pada

16

kehidupan glamour duniawi, hedonisme,
sekulerisme, serta jauh dari keangkuhan dan

kesombongan, karena semua akan mati dan

dimintakan  pertanggungjawaban  amal
selama hidup di dunia. Kedua, ritual
Syawalan  diyakini  sebagai  simbol
kepercayaan dan rasa terima kasih

masyarakat kepada cultural heroes, para
tokoh agung penyebar agama Islam di
Kaliwungu, Kendal. Ketiga, ritual Syawalan
dianggap sebagai simbol kejayaan dan
keagungan tradisi komunitas muslim dan
perekat relasi sosial antarmuslim yang perlu
terus dilestarikan.

Setiap ritual mempunyai beberapa
fungsi yaitu fungsi psikologis, fungsi sosial,
dan  fungsi  protektif (Helman:1984).
Demikian halnya dengan ritual Syawalan
juga memiliki beberapa fungsi sebagai
berikut:

1. Fungsi psikologis
Secara psikologis setiap orang yang
merasa memiliki dan merupakan
bagian dari komunitas ideologi tradisi
ritual Syawalan akan merasakan
kedamaian dan kebahagiaan yang
sempurna di hari “kemenangannya
yang kedua” setelah melaksanakan
tersebut.

ritual Dengan mengikuti

prosesi ritual itu, seseorang akan

merasa  optimis  bahwa  usaha

memaknai kebebasan dan



kemenangan kedua serta usaha

“ngalap  berkah” telah ia

yang

lakukan akan tercapai. Sebaliknya

bagi pemilik tradisi ritual yang tidak
melakukan aktivitas ritual tersebut
akan  merasa  tidak  sempurna
kebahagiaannya di hari lebaran kedua,
serta tidak bisa merasa optimis bahwa
berkah ritual Syawalan akan mereka
miliki. Seperti kata pepatah siapa
menabur akan menuai, siapa yang
tidak menanam jangan bermimpi akan
tidak

mengetam.  Orang

yang
mengikuti ritual Syawalan padahal

adalah  “pemilik”  tradisi

“bersalah”

dirinya
tersebut akan merasa
secara psikologis karena tidak lagi
menjadi bagian dari komunitasnya.

. Fungsi sosial

Adapun fungsi sosial ritual Syawalan
adalah mengukuhkan dan menguatkan
hubungan antarmuslim yang sama
dalam “ideologi” seperti tampak
ketika orang berduyun—duyun secara
berombongan

berjamaah  menuju

makam cultural heroes. Hal ini
mengindikasikan adanya kekompakan
dan kebersamaan relasi yang kuat
sesama muslim peziarah. Disamping
itu  ritual

Syawalan dapat

kolektif

Juga
menumbuhkan kesadaran

untuk melakukan derma amal jariyah

17

guna pembangunan tempat ibadah

seperti masjid, musholla, pondok

pesantren, madrasah, rumah yatim

piatu, dan sebagainya.

3. Fungsi protektif

Fungsi protektif ritual Syawalan

adalah untuk melindungi peserta
ataupun pelaku ritual tersebut dari
berbagai macam perasaan cemas,
tidak tenang, dan perasaan pesimis
berlebihan

berkah

terhadap bertambahnya

hidup, melindungi dari
perasaan was-was akan datangnya

kesialan atau menjauhnya keberkahan

hidup yang berujung pada
ketidakbahagiaan hidup di masa
mendatang.
I. Kesimpulan
Calenderial ritual Syawalan
merupakan  tradisi sistem  upacara

keagamaan dalam kebudayaan orang Jawa

yang sampai saat ini masih terus
dilaksanakan oleh kelompok masyarakat
muslim tradisional Kaliwungu khususnya
sebagai mediasi “ngalap berkah” kepada
para auliya’, sang cultural heroes, kelompok
“manusia linuwih” yang sedemikian lekat di
hati umat dan masyarakat serta dipercaya
“kekuatan  karamah”

memiliki  banyak

semasa hidupnya karena kesucian jiwa dan



nilai kualitas ketakwaannya kepada Tuhan.

Calenderial  ritual Syawalan tersebut
dilangsungkan pada tanggal 8 Syawal setiap
tahunnya di jabal atau Tegal Syawalan
Kaliwungu lokasi gugus makam para auliya’
berada. Setiap orang memiliki segunung
harapan dan cita—cita yang pada ujungnya
bermuara pada kebahagiaan lahir batin di
dunia dan di akhirat. Oleh karena itu,
kelompok keagamaan masyarakat muslim
tradisional ~ mencari  jalannya  guna
mendapatkan anugerah kebahagiaan dengan
cara berziarah ke makam cultural heroes.
Esensi tradisi ritual Syawalan sebenarnya
bukan sekedar untuk “ngalap berkah”
auliya’ saja, akan tetapi lebih dari itu
merupakan simbol hubungan abadi antara
“yang hidup dan yang mati”, sehingga
Syawalan merupakan media silaturrahmi
antarruh di alam rohaniyah manusia dan
alam rohaniyah arwah auliya’ yang telah
meninggal. Ritual Syawalan juga memiliki
makna penting bagi kehidupan kelompok
masyarakat muslim tradisional khususnya
sebagai momentum pengingat ajal dan
pengukuh keimanan, simbol rasa terima
cultural  heroes,

kasih kepada auliya’

penyebar agama Islam, serta simbol

kejayaan budaya muslim tradisional. Di
samping itu, calenderial ritual Syawalan
sarat dengan berbagai fungsi psikologis,

sosial, dan protektif sehingga menjadikan

18

“pemilik ideologi ritual” tersebut selalu

mengagungkannya.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Sirajuddin, 40 Masalah Agama,
Pustaka Tarbiyah, Jakarta, 1983

Abdullah, Muhammad, Meretas Ziarah,
Panitia Syawalan Kaliwungu, Kendal, 2004
Geertz, Clifford, Santri, Abangan dan
Priyayi dalam Masyarakat Jawa,
Pustaka Jaya, Jakarta, 1989

Geertz, Clifford, The Interpretation of
Cultures : Selected Essays, Basic
Books Inc Publishers, New York,
1973

Ihromi, T.O., Pokok — Pokok Antropologi
Budaya, Yayasan Obor Indonesia, Jakarta,
1999

Koentjaraningrat, Pengantar llmu
Antropologi, Rineka Cipta, Jakarta, 2000

Quthb, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Quran,
Gema Insani, Jakarta, 2000

Rochani, Ahmad Hamam, Wali Gembyang
dan  Wali  Jaka, Intermedia
Paramadina, Kendal, 2003

Rochani, Ahmad Hamam, Sunan Katong
dan Pakuwaja, Intermedia
Paramadina, Kendal, 2003

Seti, Arti Kailola, Indonesian Heritage,
Buku Antar Bangsa, Jakarta, 2002

Thohir, Mudjahirin, Rifual, Magister Ilmu
Susastera UNDIP, Semarang, 2005



Thohir, Mudjahirin, Paradigma Penelitian Lampiran. Lembar Kuesioner Penelitian®
Kualitatif, Magister Ilmu Susastera

UNDIP, Semarang, 2005 1. Bagimanakah sejarah  Syawalan di

Kaliwungu pada awal mulanya?

2. Mengapa masyarakat Kaliwungu
melakukan ritual Syawalan?

3. Mengapa para wali yang sudah
meninggal dianggap mempunyai
kekuatan berkah?

4. Bagaimanakah konsep ‘“ngalap berkah”
menurut masyarakat pada umumnya?

5. Mengapa orang berdoa harus melalui
mediasi dengan para arwah auliya’?

6. Siapa  sajakah dan  bagaimanakah
kehidupan para auliya’ semasa hidup
dulu?

7. Mengapa mereka disebut orang suci yang
memiliki karamah?

8. Kiriteria apa sajakah yang mereka miliki
sehingga disebut wali?

9. Bagaimanakah kronologi acara ritual
Syawalan?

10. Mengapa  harus ada  pengajian

pembukaan pekan Syawalan?

11. Mengapa ada kecenderungan pengajian

diadakan selama sepekan?

12. Bagaimanakah pola ritual Syawalan?

13. Mengapa makam para auliya’ dilengkapi

dengan cungkup?

14. Mengapa konstruksi ritual Syawalan

menggunakan bacaan tahlil?

15. Bagaimanakah pengertian tahlil secara

keseluruhan?

16. Mengapa ada rangkaian bacaan Surat A/
Fatihah, Al Ikhlas, Al Falag, An Nas,
Shalawat dalam tahlil?

17. Apakah arti dan simbol bacaan diatas?

18. Apakah doa dalam tahlil dapat dibaca
dengan bahasa selain Arab?

19. Mengapa bacaan dalam tahlil harus
dipolakan 1, 3, 33 atau 100 kali?

20. Mengapa ayat Kursi dijadikan materi
rangakaian bacaan tahlil?

, Syawalan di Demak dan Kendal,
Suara Merdeka, Suara Merdeka
Group, Semarang, November 2004

, Syawalan dan Kembali Sowan
Kyai, Seputar Semarang, Suara
Merdeka Group, Semarang,
November 2004

, Teori—teori Kebudayaan,
Program Pascasarjana Universitas
Diponegoro Semarang, 2005

4 Penelitian tentang “Calenderial Ritual Syawalan”
dilakukan oleh penulis selama 3 hati pada pertengahan
bulan Juli 2005 dengan mensurvey dan mewawancarai
warga di desa Protomulyo Kaliwungu Kendal.

19



21.

22.

23.

24.

25.

26.

27

Mengapa ayat dalam permulaan surat A/
Bagarah juga dijadikan materi tahlil?
Mengapa dan simbol apakah rangkaian
bacaan fasbih, tahmid, takbir dalam
tahlil?

Kapan waktu ritual Syawalan yang
utama, pagi, siang, sore, atau malam?
Siapa sajakahkah pelaku atau pemilik
ritual Syawalan tersebut?

Apakah perbedaan kelompok
masyarakat muslim tradisional dan
muslim modern?

Berapa lamakah durasi waktu ketika
melakukan tahlil dalam ritual Syawalan?

. Bagaimanakah atribut kelengkapan yang

digunakan untuk ritual Syawalan?

20

28.

29.

30.

31.

32.

33.

Apakah makna
diziarahi?
Bagaimanakah sikap laki — laki dan
perempuan saat beritual Syawalan?

Arah manakah yang wutama untuk
bertahlil dalam ritual Syawalan?

Apakah pengertian dan tujuan tawassul
atau wasilah itu?

Adakah kewajiban untuk membawa
sejumlah uang guna sedekah ketika
berada di lokasi gugus makam di Tegal
Syawalan?

Apakah esensi, makna, dan fungsi tradisi
ritual Syawalan?

bunga bagi yang



