
  

73 

AKULTURASI DAN PERUBAHAN BUDAYA RITUAL MISALIN 

DI CIMARAGAS, CIAMIS 
 

 
Sarah N. Fadhilla, Nia D. Mayakania, Dede Suryamah 

sanafadhilla@gmail.com 

Prodi Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media 

Institut Seni Budaya Indonesia Bandung  
Artikel diterima: 13 Maret 2019 Artikel direvisi: 15 Maret 2019 Artikel disetujui: 15 April 2019 

 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini tentang akulturasi dan perubahan kebudayaan ritual misalin di Cimaragas, Ciamis. 

Informasi bersumber pada sejumlah informan seperti juru kunci, panitia pelaksana, budayawan Ciamis, 

sejarawan Ciamis dan masyarakat. Indikator menunjukkan akulturasi dan perubahan budaya akibat 

percampuran beberapa unsur kebudayaan. Pertanyaan penelitian pada budaya apa saja yang berakulturasi dan 

apa saja bentuk perubahan budaya dalam ritual misalin. Beberapa teori yang dirujuk di antaranya teori 

akulturasi dan perubahan kebudayaan. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif deskriptif. Adapun 

pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, studi lapangan dan wawancara terstruktur. Proses analisa 

data dilakukan melalui reduksi data dan konklusi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual misalin 

merupakan ritual bernuansa Islam yang tanpa disadari di dalamnya terdapat berbagai pengaruh unsur 

kebudayaan di luar Islam. Pengaruh-pengaruh tersebut kemudian berakulturasi sehingga membentuk satu 

kesatuan yang nyaris tidak dapat dipisahkan dalam ritual misalin. Selain itu, dalam ritual ini perubahan budaya 

terjadi pada beberapa aspek. Aspek-aspek tersebut kemudian membentuk proses ritual misalin yang terlihat di 

masa kini. Adanya upaya pemerintah dalam melegalkan kegiatan secara administratif dan pembinaan 

kebijakan dan pendanaan serta dukungan dari masyarakat merupakan faktor pendorong yang berperan penting 

dalam pelestarian Misalin. Berdasarkan hasil penelitian tersebut disarankan agar tetap mendukung dan 

menjaga Ritual Misalin sebagai salah satu aset budaya yang dibanggakan secara kontinyu dan 

berkesinambungan. 

 

Kata Kunci: Ritual Misalin, Akulturasi, Perubahan Budaya. 

 

 

ABSTRACTS 

 

This research is about the acculturation and cultural changes of misalin rituals in Cimaragas, Ciamis. 

The information was sourced from a number of informants such as caretakers, executive committees, Ciamis 

cultural experts, Ciamis historians and the society of Ciamis. The indicator shows that the acculturation and 

cultural changes due to mixing of several cultural elements. Questions of research on what cultures acculturate 

and what forms of cultural change in misalin rituals. Several theories are referred to the theory of evolution 

and cultural changes. The method that been used is descriptive qualitative method. Collecting data were done 

through literature studies, field studies and structured interviews. The data analysis process were done through 

data reduction and conclusions. The results showed that the misalin rituals is an Islamic nuance ritual without 

being realized that there are various influences of cultural elements outside of Islam. These influences were 

acculturating to form a unity that can hardly be separated in misalin rituals. In addition, in this ritual cultural 

changes occur in several aspects. The government efforts to legalize administrative activities and foster policy 

and funding as well as community support were the driving factors that play an important role in the 

preservation of Misalin. Based on the results of the study, it is suggested that it continues to support and 

maintain the Misalin Ritual as one of the cultural assets to be proud of continuously in the future. 

 

Keywords: Misalin Ritual, Acculturation, The Change Of Culture 

 

 

 

 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

74 

PENDAHULUAN 

Kebudayaan merupakan suatu hal yang 

tidak bisa dipisahkan dari kehidupan manusia, 

baik secara individu maupun pada kehidupan-

nya di masyarakat. Kebudayaan adalah hasil 

cipta, rasa, karsa manusia; baik berupa benda 

(tangible) maupun bukan benda (intangible). 

Setiap masyarakat mempunyai tradisinya ma-

sing-masing yang berkaitan dengan keperca-

yaan, dan diwariskan secara turun-temurun dari 

generasi ke generasi. Tradisi yang termasuk ke 

dalam kebudayaan tak benda (intangible) 

tersebut biasanya memiliki arti penting dalam 

kehidupan masyarakat pemiliknya. 

Salah satu yang termasuk ke dalam 

suatu tradisi di masyarakat adalah “ritual”. 

Masyarakat pada umumnya melakukan suatu 

ritual yang sudah menjadi tradisi di masyarakat. 

Kebiasaan atau tradisi tersebut ada yang 

diwariskan secara turun-temurun atau secara 

vertikal, ada yang diwariskan melalui proses 

belajar atau secara horizontal (Berry, 1999: 32). 

Ritual merupakan tata cara dalam upacara atau 

suatu perbuatan keramat yang dilakukan oleh 

sekelompok umat beragama. Fenomena ritual 

ditandai dengan adanya berbagai macam unsur 

dan komponen, yang merujuk pada adanya 

waktu, tempat-tempat di mana upacara dilaku-

kan, alat-alat dalam upacara, serta orang-orang 

yang menjalankan upacara (Koentjaraningrat, 

1985: 56). Menurut Bustanuddin Agus, ritual 

atau ritus dilakukan dengan tujuan untuk 

mendapatkan berkah atau rezeki yang banyak 

dari suatu pekerjaan. Seperti upacara menolak 

bala dan upacara karena perubahan atau siklus 

dalam kehidupan manusia seperti kelahiran, 

pernikahan dan kematian (Agus, 2007: 95). 

Lebih lanjut Imam Suprayogo menyatakan 

bahwa, pada dasarnya ritual adalah rangkaian 

kata, tindakan pemeluk agama dengan meng-

gunakan benda-benda, peralatan dan perleng-

kapan tertentu, di tempat tertentu dan memakai 

pakaian tertentu pula (Suprayogo, 2001: 41). 

Dari beberapa definisi ritual menurut 

para ahli tersebut penulis menyimpulkan bahwa 

ritual merupakan suatu aktivitas para pemeluk 

agama-agama yang memuat berbagai macam 

unsur dan komponen tertentu di dalamnya, 

                                                             
1 Puncak manik adalah nasi tumpeng berbentuk kerucut 

yang ujungnya disimpan telur ayam. Puncak manik 

adalah simbol dari cita-cita manusia. Semua insan 

sebagai manusia ingin mendapatkan keberhasilan 

dilakukan pada waktu dan tempat tertentu, 

dengan peralatan tertentu, melibatkan sekelom-

pok masyarakat tertentu yang menggunakan 

pakaian tertentu pula. Dari interpretasi tersebut 

dapat dikatakan bahwa ritual sangat berkaitan 

erat dengan kepercayaan dari suatu kelompok 

masyarakat. Soelaeman mengatakan bahwa 

manusia dalam hidupnya selalu mempunyai 

pengharapan dan cita-cita sehingga ia selalu 

berusaha untuk mewujudkan keyakinan dan 

pengharapannya dalam karya yang konkret 

(Munandar Soelaeman, 1992: 91). Ritual akan 

terus dilaksanakan jika masyarakat meyakini 

bahwa ritual tersebut adalah suatu hal yang 

harus dipelihara karena menjajaki harapan 

untuk mencapai suatu strata kehidupan yang 

diinginkan. Dalam istilah Sunda dikenal 

dengan konsep Puncak Manik1. 

Di daerah Jawa Barat terdapat banyak 

adat budaya yang pelaksanaannya termasuk ke 

dalam budaya ritual. Salah satunya adalah 

Ritual Adat Misalin di Cimaragas, Ciamis. 

Secara harfiah, Misalin diartikan sebagai perg-

antian. Dalam Bahasa Sunda, mi berarti mela-

kukan kegiatan dan salin berarti mengganti. 

Salin dalam bahasa Sunda yaitu mengganti dari 

kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin dapat 

diartikan sebagai membersihkan diri dari segala 

macam perbuatan yang bertentangan dengan 

norma-norma agama. 

Ritual ini merupakan ritual tahunan 

yang telah dilaksanakan sejak puluhan tahun 

lalu, secara turun-temurun oleh masyarakatnya 

menjelang bulan suci Ramadhan di situs 

petilasan dan makam keturunan Raja Galuh, 

yakni Prabu Cipta Permana, yang dijuluki 

Maharaja Cipta Sang Hyang Prabudi Galuh 

Salawe. Ritual ini. 

Pada masa lalu Ritual Misalin hanya 

berupa aktivitas ziarah kubur, berdoa, dan 

berganti pakaian diakhiri dengan silaturahmi 

dan makan bersama. Masa kini Ritual Misalin 

sudah mengalami perkembangan, baik dalam 

struktur acara maupun dalam penyajiannya. 

Banyak penambahan-penambahan yang meli-

batkan berbagi unsur kebudayaan baik tradisi 

maupun modern. 

sampai pada puncaknya, sampai pada masa keemasan 

dalam segala sesuatu potensi yang sedang dijalani 

dalam hidup ini (Puncak Manik-Dinas Pariwisata dan 

Kebudayaan Provinsi Jawa Barat). 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

75 

Dalam berbagai budaya yang ada di 

berbagai tempat unsur-unsur dan komponen-

komponen isi kebudayaannya dapat dipenga-

ruhi oleh beberapa faktor, seperti sistem sosial 

budaya, nilai-nilai, norma-norma yang berlaku 

di masyarakatnya, moral, religi (lihat tujuh 

unsur kebudayaan menurut C. Kluckhohn). 

Unsur-unsur tersebut kemudian membentuk 

berbagai wujud kebudayaan. 

Wujud kebudayaan menurut 

Koentjaraningrat (1990: 186-187) terbagi 

menjadi tiga, yaitu (1) wujud kebudayaan 

sebagai ide, gagasan, nilai atau norma; (2) 

wujud kebudayaan sebagai aktivitas atau pola 

tindakan manusia dalam masyarakat; (3) wujud 

kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya 

manusia. Wujud-wujud kebudayaan tersebut 

biasanya tercipta sesuai dengan bagaimana 

kondisi manusia yang menghasilkan kebuda-

yaan tersebut. Bukan tidak mungkin suatu 

kebudayaan mempunyai berbagai wujud ke-

budayaan yang terpengaruh oleh kebudayaan 

lainnya. Begitu pula kebudayan di Indonesia 

yang banyak terpengaruh oleh  budaya lainnya, 

seperti oleh kebudayaan agama Hindu, Islam, 

bahkan Kepercayaan Lama. 

Bagaimana dalam Ritual Misalin? 

Penulis memprediksi ada berbagai faktor bu-

daya yang mempengaruhi ritualnya. Faktor-

faktor tersebut ada yang berupa gagasan bu-

daya, aktivitas budaya dan produk budayanya. 

Dari gagasan budaya disinyalir ada kepentingan 

dari pihak pemerintah yang mengangkat ritual 

ini menjadi wisata religi. Dari gagasan budaya 

berdampak pada perubahan aktivitas dan 

produk budaya Misalin. Kondisi ini meng-

akibatkan Ritual Misalin yang dulunya sakral 

diprediksi sekarang menjadi ritual yang ber-

nuansa profan. Sebagai ritual yang sudah 

beralih fungsi di dalam produk budaya, Misalin 

dimungkinkan telah terjadi proses akulturasi 

dari berbagai kebudayaan yang pernah singgah 

di Cimaragas. 

Dalam penelitian ini, penulis meng-

gunakan metode kualitatif deskriptif dengan 

pendekatan fenomenologi untuk mengungkap 

budaya masyarakat melalui teori akulturasi. 

Adapun penjelasan metode Kualitatif menurut 

Maryaeni sebagai berikut:  

”Metode penelitian kualitatif merupakan 

metode penelitian naturalistik karena pene-

litiannya dilakukan pada kondisi yang 

alamiah, disebut juga sebagai metode 

etnographi, karena pada awalnya metode ini 

lebih banyak digunakan untuk penelitian 

bidang antropologi budaya disebut sebagai 

metode kualitatif karena data yang ter-

kumpul dan analisinya lebih bersifat 

kualitatif.” (Maryaeni, 2005: 1). 

 

Dengan menggunakan metode pene-

litian ini diharapkan penelitian ini dapat 

menghasilkan data yang lebih jelas, dan penulis 

memperoleh informasi untuk menentukan dan 

memahami suatu hal yang tersembunyi dalam 

objek yang dituliskan. 

Penulis melakukan pengumpulan data 

dengan cara observasi dan observasi non par-

tisipasi, yaitu penulis tidak ikut terlibat dalam 

berbagai prosesi ritual yang dilaksanakan 

dalam Ritual Misalin. Penulis hanya berperan 

sebagai pengamat, serta melakukan wawancara 

terhadap pihak-pihak terkait yang dianggap 

kompeten dalam bidangnya dengan meng-

gunakan teknik wawancara terstruktur. Nara-

sumber yang akan diwawancarai meliputi juru 

kunci situs, tokoh budaya, tokoh agama, tokoh 

masyarakat dan masyarakat yang ikut melak-

sanakan Ritual Misalin. Data-data yang ter-

kumpul di lapangan tersebut kemudian di-

tambah dengan data-data yang diperoleh dari 

berbagai referensi buku, makalah, skripsi, tesis, 

disertasi, dan juga media informasi seperti ko-

ran, majalah, dan lain-lain. Prioritas utamanya 

adalah data sejarah tentang budaya Hindu, 

Islam dan Kepercayaan Lama.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Akulturasi dan Perubahan Budaya 

Akulturasi merupakan sebuah konsep 

yang di kenal saat memperbincangkan relasi, 

interaksi dan komunikasi antara dua komunitas 

atau individu yang memiliki perbedaan kebu-

dayaan. Menurut Bee (1975), istilah akulturasi 

muncul sejak tahun 1936 di kalangan antro-

polog Amerika sebagi reaksi  terhadap studi 

rekonstruksi historis yang dianggap kurang 

lengkap karena tidak menceritakan seluruh 

perubahan sosio-kulturalnya (Bee, 1975: 94). 

Menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI) akulturasi merupakan per-

campuran dua kebudayaan atau lebih yang 

saling bertemu dan mempengaruhi. 

Koentjaraningrat menyatakan bahwa konsep 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

76 

akulturasi merupakan proses sosial yang timbul 

bila suatu kelompok manusia dengan suatu 

kebudayaan tertentu dihadapkan dengan unsur-

unsur kebudayaan asing itu lambat laun 

diterima dan diolah ke dalam kebudayaannya 

sendiri (Koentjaraningrat, 2015: 202). Bee 

memberikan beberapa parameter pengertian 

akulturasi, yaitu: pertama, akulturasi menujuk 

kepada suatu jenis perubahan budaya yang 

terjadi ketika dua sistem budaya bertemu; 

kedua, akulturasi menunjuk pada suatu proses 

perubahan yang dibedakan dari proses-proses 

difusi, inovasi, invensi maupun penemuan; 

ketiga, akulturasi dipahami sebagai suatu 

konsep yang dapat digunakan untuk menunjuk 

suatu kondisi (Hadi, 2006: 35). 

Menurut Gillin dan Gillin mengatakan 

bahwa asimilasi dan akulturasi dapat terjadi 

apabila adanya: (1) kesetiaan dan keserasian 

sosial; (2) kesempatan dalam bidang ekonomi; 

(3) persamaan kebudayaan; (4) perkawinan 

campuran, dan (5) adanya ancaman dari luar 

(Gillin dan Gillin, 1954: 487). 

Selain menggunakan konsep akulturasi 

berdasarkan realitas yang ada dalam ritual 

misalin, penulis juga memprediksi adanya 

fenomena perubahan sosial. Terkait dengan 

ritual misalin, perubahan sosial yang terjadi 

adalah perubahan dalam kebudayaan yang 

digunakan dalam masyarakat. Menurut 

Haviland mekanisme perubahan salah satunya 

adalah invention (penemuan). Penemuan terjadi 

apabila seseorang di dalam masyarakat menda-

patkan sesuatu yang baru yang kemudian yang 

diterima oleh anggota lain dari masyarakat 

(Haviland, 1988: 521). Terkait dengan pene-

muan menurut Parsudi Suparlan penemuan ada 

2, yaitu discovery dan invention. Discovery 

biasanya membuka pengetahuan baru tentang 

sesuatu yang pada dasarnya sudah ada. 

Sedangkan invention adalah penciptaan bentuk 

baru dengan mengkombinasikan kembali pe-

ngetahuan dan materi-materi yang ada (Maran, 

2000: 51). 

 

B. Eksistensi Ritual Misalin 

Secara harfiah, Misalin diartikan seba-

gai pergantian. Dalam Bahasa Sunda, mi berarti 

melakukan kegiatan dan salin berarti meng-

ganti. Salin dalam bahasa Sunda yaitu meng-

ganti dari kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin 

dapat diartikan sebagai membersihkan diri dari 

segala macam perbuatan yang bertentangan 

dengan norma-norma agama baik secara lahir 

maupun secara batin dalam menyambut bulan 

Ramadhan. Secara lahir pembersihan diri dan 

lingkungan yang dimulai dengan pembersihan 

makam leluhur secara bergotong royong, ma-

kam keluarga, dan lingkungan sekitar tempat 

tinggal. Dengan kata lain Ritual Misalin ber-

makna agar warga Galuh melakukan salin diri 

dari perilaku buruk menjadi baik (wawancara 

dengan Abah Latif, 4 Mei 2019). 

Ritual Misalin dilaksanakan di Situs 

Sanghyang Cipta Permana Prabudigaluh 

Salawe, yang terletak di Dusun Tunggulrahayu, 

Desa Cimaragas, Kecamatan Cimaragas, 

Ciamis. Tidak seperti munggahan pada umum-

nya, dalam pelaksanaannya Ritual Misalin 

tidak hanya melibatkan keluarga saja, tetapi 

juga melibatkan masyarakat luas. Semua orang 

dapat ikut berpartisipasi dalam acara ini, 

khususnya masyarakat yang tinggal di Desa 

Cimaragas. Rangkaian acara Ritual Misalin 

dilaksanakan sesuai dengan norma dan adat 

leluhur. Pelaksanaannya pun dilakukan di tem-

pat tertentu yang dikeramatkan dan memiliki 

tradisi lisan yang tumbuh dan berkembang di 

masyarakatnya. Masyarakat Desa Cimaragas 

meyakini bahwa ritual Misalin yang mereka 

lakukan masih memiliki kaitan dengan 

Sanghyang Cipta Permana yang menjadi 

penguasa Kerajaan Galuh Gara Tengah atau 

yang dikenal dengan Kerajaan Galuh Salawe 

pada masanya. 

Menurut Aip Saripudin (wawancara 

pada 6 Mei 2019) Misalin merupakan kegiatan 

memperbaiki diri atau salin diri, dalam hal ini 

perilaku buruk ke perilaku baik sebelum 

memasuki bulan Ramadhan, baik secara 

lahiriyah maupun secara bathiniyah. Selain itu, 

terdapat satu pengertian lain lagi berkenaan 

dengan Misalin. Berikut penjelasannya. 

“Sebenarnya ada dua pengertian Misalin 

yang cukup menonjol. Pertama, adalah kita 

sebagai seorang Muslim dalam menghadapi 

bulan Ramadhan itu harus memperbaiki 

diri, bersalin dari hal yang jelek ke hal yang 

baik. Kedua, menurut orang tua zaman 

dahulu, inti Misalin itu sendiri ialah sebuah 

acara di mana Juru Kunci dan juga Juru 

Pelihara/Jupel disalinan atau digantikan 

bajunya oleh bupati. Dahulu setiap tahun 

juru kunci dan juru pelihara selalu berganti 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

77 

baju dengan baju yang diberikan oleh 

bupati. Itu merupakan simbolik pergantian 

dari sesuatu yang buruk ke sesuatu yang 

baik.” (wawancara dengan Aip Saripudin, 6 

Mei 2019). 

 

Aktivitas tersebut sampai sekarang 

masih tetap dilaksanakan sebagai salah satu tata 

cara pelaksanaan Ritual Misalin. Adapun 

beberapa perubahan yang terjadi dalam prosesi 

ritual ini adalah akibat adanya keterlibatan 

pemerintah secara luas di berbagai aspek dan 

ini pun baru terjadi pada tahun 2011 dan 

berlaku sampai sekarang. Hal ini diungkapkan 

oleh Aip Saripudin, bahwa: 

“Sampai sekarang pun nyalinan Juru Kunci 

masih tetap dilaksanakan, hanya saja 

bajunya tidak benar-benar langsung dari 

bupati. Baju sudah disediakan oleh pihak 

panitia. Namun saya harap ke depannya 

bajunya itu harus langsung dari bupati, 

dikembalikan lagi ke masa dulu. Dibuatkan 

oleh bupati, kemudian disalinan oleh bupati 

juga. Untuk sekarang mungkin seperti ini 

dulu, karena kan tidak bisa langsung yah, 

harus ada proses dulu. Biar mereka tahu 

dulu, nanti kemudian diusahakan supaya 

bisa kembali lagi seperti dulu.” (wawancara 

Aip Saripudin, 6 Mei 2019). 

 

Ritual Misalin diwariskan secara turun-

temurun melalui tradisi lisan. Sejauh pene-

lusuran peneliti, belum ada bukti tertulis yang 

menyatakan tentang kapan tepatnya Ritual 

Misalin dimulai, di mana ritual ini dilaksanakan 

pada mulanya dan juga siapa penciptanya 

secara pasti dan diakui. Tulisan-tulisan yang 

ada kebanyakan hanyalah membahas tentang 

apa itu Misalin dan seperti apa prosesnya. Itu 

pun tulisan-tulisan yang dibuat dewasa ini, 

bukan tulisan dari zaman dulu. Ritual ini terus 

dilaksanakan oleh masyarakat Desa Cimaragas 

karena merupakan warisan dari karuhun/ 

leluhur mereka dan memiliki nilai-nilai luhur 

yang dapat menunjang harmonisasi dalam 

kehidupan bermasyarakat. Seperti yang disam-

paikan oleh Abah Latif pada wawancara 4 Mei 

2019, yaitu sebagai berikut: 

“Saya tidak tahu pasti awal mula lahirnya 

Misalin. Namun dari cerita para leluhur, 

Misalin berkaitan dengan perjalanan 

Sanghyang Cipta Permana, masuk Islam 

karena menikah dengan Tanjungan Dian-

jung. Kemudian kemungkinan peristiwa itu 

terjadi dekat dengan bulan Ramadhan, jadi 

begitulah. Yang jelas, bagi orang Salawe 

Misalin itu warisan karuhun yang harus 

dilestarikan dan banyak mengandung nilai-

nilai luhur untuk menjalani kehidupan agar 

menjadi lebih baik.” (wawancara Abah 

Latif, 4 Mei 2019). 

 

Bergantinya status keagamaan Sang-

hyang Cipta Permana dari Hindu ke Islam yang 

menguasai Galuh Gara Tengah atau Galuh 

Salawe pada masa itu diprediksi menjadi cikal 

bakal lahirnya Ritual Misalin yang dilak-

sanakan di Situs Sanghyang Cipta Permana 

Prabudigaluh Salawe pada masa kini. 

Selain itu menurut Aip, mungkin Ritual 

Misalin ini merupakan perkembangan dari 

kebiasaan Sanghyang Cipta Permana ziarah ke 

tempat petilasan dilarungnya abu jenazah 

ayahnya di Bagolo. Hal tersebut tercermin dari 

cerita rakyat Sanghyang Cipta Permana 

Prabudigaluh Salawe (wawancara Aip 

Saripudin, 15 Juni 2019). 

Ritual Misalin dilaksanakan pada 

minggu terakhir di bulan Sya’ban, yaitu 

seminggu sebelum memasuki bulan Ramadhan. 

Sejak posisi kuncen diambil alih oleh Abah 

Latif, hampir setiap tahunnya secara kebetulan 

Ritual Misalin dilaksanakan pada hari Minggu. 

Abah Latif berpendapat bahwa mungkin 

leluhurnya tidak keberatan dan tidak meng-

halangi, ditambah lagi banyak pertimbangan 

yang mempengaruhi dipilihnya hari Minggu/ 

Ahad sebagai hari pelaksanaan Ritual Misalin. 

Pertimbangan tersebut antara lain untuk 

memperkenalkan Ritual Misalin, mencakup 

keseluruhan prosesnya, yang di dalamnya ter-

dapat pemaparan tentang sejarah Situs 

Sanghyang Cipta Permana Prabudigaluh 

Salawe kepada generasi penerus dan khalayak 

ramai. Lebih jauh juga untuk memberikan 

pengetahuan mengenai adanya perubahan 

kepercayaan dari agama Hindu ke agama Islam 

di tempat tersebut. Selain itu juga karena 

kebanyakan orang di hari Minggu tidak terikat 

dengan situasi apapun seperti pekerjaan, 

sekolah dan kegiatan lainnya yang biasa dilak-

sanakan di hari-hari kerja. Sehingga diharapkan 

masyarakat lebih leluasa dalam mengikuti acara 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

78 

ini (wawancara dengan Abah Latif, 4 Mei 

2019). 

Ritual Misalin pada mulanya tidak 

dibuka untuk umum. Pelaksanaannya hanya 

terbatas oleh masyarakat Salawe saja (masya-

rakat sekitar situs). Pemerintah pun kurang 

terlibat di dalam penyelenggaraan, hanya se-

batas menjadi tamu undangan, dan terlibat 

dalam proses nyalinan juru kunci saja. Barulah 

pada 1991, setelah tampuk juru kunci dipegang 

oleh Raden Latif Adiwijaya atau yang akrab 

disapa Abah Latif, Ritual Misalin pun lebih 

terbuka untuk umum, sehingga masyarakat di 

luar kampung Salawe bisa ikut melaksanakan 

Ritual Misalin. Kemudian di tahun 2011, 

pemerintah mulai dilibatkan lebih banyak 

dalam pelaksanaan. Dengan keterlibatan pihak 

pemerintah sedikit banyak cukup membantu 

dalam berbagai aspek, seperti aspek pendanaan, 

pendokumentasian, dan juga publikasi sehingga 

informasi mengenai Ritual Misalin tidak hanya 

bisa didapatkan dari masyarakat sekitar dan 

orang-orang yang terlibat sejak awal saja, 

melainkan juga dipublikasikan secara resmi 

oleh pemerintah. Ditambah dengan kemajuan 

teknologi informasi mengenai Ritual Misalin 

dapat tersebar ke masyarakat yang lebih luas. 

 

C. Tata Cara Ritual Misalin 

Sebelum Ritual Misalin dilaksanakan 

pada sekitar seminggu sebelum memasuki 

Bulan Ramadhan, malam hari sebelum 

pelaksanaan ritual, diadakan Ritual Ngadamar 

atau Abah Latif sendiri menyebutnya Ngada-

mar Ngabanyu Urip. Ngadamar berasal bahasa 

Sunda, dari kata nga yang berarti melakukan 

kegiatan, dan damar yang berarti memberi 

penerangan. Jadi Ritual Ngadamar dapat 

diartikan sebagai memberikan pengetahuan 

atau penerangan dalam rangka pelaksanaan 

Ritual Misalin esok hari yang ditandai dengan 

menyalakan 25 buah damar/lentera sebagai 

simbol 25 kebaikan yang harus dikerjakan oleh 

manusia setiap harinya, oleh para tokoh dan 

tamu undangan yang hadir. 

Sedangkan Ngabanyu Urip, berasal dari 

kata banyu yang berarti air dan urip berarti 

kehidupan, dapat diartikan sebagai air kehi-

dupan. Hal tersebut disimbolkan dengan air 

yang diambil dari tujuh mata air yang masing-

masing dimasukkan dalam sebuah lodong atau 

bambu besar kosong dan kemudian disatukan 

dalam sebuah gentong. Air tersebutlah yang 

akan digunakan besok dalam ritual kuramasan. 

Air tersebut diharapkan dapat membawa berkah 

kepada para peserta kuramasan (wawancara 

dengan Abah Latif, 27 April 2019). 

Ritual Misalin dimulai pada sekitar 

pukul delapan pagi keesokan harinya. Para 

peserta dikumpulkan di kawasan gerbang 

masuk Kampung Salawe. Setelah persiapan 

selesai, seluruh peserta berjalan menuju situs 

diiringi oleh shalawatan yang dikumandangkan 

oleh ibu-ibu pengajian setempat. 

Perjalanan dihentikan ketika rombo-

ngan sampai di pintu gerbang Situs Sanghyang 

Cipta Permana Prabudigaluh. Sama halnya 

seperti kita bertamu ke kediaman orang lain, 

kita harus permisi dahulu sampai diijinkan 

masuk oleh pemilik rumah. Hal ini pun berlaku 

di sini, meski malam sebelumnya telah 

dilaksanakan sanduk-sanduk papalaku. 

Perjalanan pun dilanjutkan, seluruh 

peserta beriringan menuju Pamidangan. Area 

tersebut adalah tempat dilaksanakannya tawa-

sulan. Namun sebelum tawasulan dimulai, juru 

kunci, para tokoh masyarakat, tokoh peme-

rintahan, panitia yang bertugas dan masyarakat 

(yang ingin ikut) diarahkan dulu ke tempat 

pemandian yang ada di pinggir sungai 

Citanduy. Hanya sebagian kecil masyarakat 

yang ikut, terutama yang putra-putrinya men-

jadi peserta kuramasan. Kebanyakan hanya 

menunggu di Pamidangan. 

Prosesi kuramasan yang mirip dengan 

ritual siraman pada upacara pernikahan meru-

pakan inovasi dalam perkembangan aktivitas 

Ritual Misalin. Namun atas keputusan bersama, 

kuramasan kemudian dimasukkan ke dalam 

aktivitas ritual, dengan harapan membawa ber-

kah khususnya kepada para peserta kuramasan 

yang diidentikan dengan anak-anak. Prosesi 

kuramasan mulai dimasukan ke dalam rang-

kaian acara pada sekitar tahun 2014 

(wawancara dengan Aip Saripudin, 6 Mei 

2019). 

Air yang digunakan untuk prosesi kura-

masan merupakan air yang sudah diberkahi 

dengan doa-doa sehingga sebagian masyarakat 

percaya air tersebut memiliki khasiat. Terbukti 

dengan adanya sekelompok masyarakat yang 

masuk ke area pemandian untuk sekedar 

mencuci muka, mencuci tangan, dan seba-

gainya setelah prosesi kuramasan selesai. 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

79 

Selanjutnya masyarakat yang ikut ke 

tempat pemandian kemudian kembali ke 

pamidangan2. Sebelum tawasulan dimulai, 

dibacakan terlebih dahulu pemaparan sejarah 

Kerajaan Galuh secara singkat yang bertujuan 

untuk memberikan pengetahuan kepada masya-

rakat yang hadir berkaitan dengan sejarah 

Kerajaan Galuh dan hubungannya dengan 

tempat dilaksanakannya Ritual Misalin terse-

but, serta untuk meneladani para leluhur, 

khususnya Prabu Cipta Permana sebagai ratu 

Galuh pertama yang memeluk Islam. 

Acara dilanjutkan dengan tawasulan 

yang dipimpin oleh salah satu perwakilan dari 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Tawasulan 

atau dalam istilah masyarakat khususnya 

masyarakat Sunda disebut dengan hadiahan, 

merupakan rangkaian doa-doa yang dipan-

jatkan kepada Allah SWT untuk mendoakan 

para leluhur masyarakat, baik yang termasuk ke 

dalam silsilah Kerajaan Galuh maupun yang 

tidak namun dimakamkan di tempat itu. 

Setelah tawasulan selesai, para peserta 

kemudian berbondong-bondong menuju ke 

area Alun-Alun Salawe untuk menyaksikan 

berbagai kreasi seni budaya dan prosesi 

nyalinan Kuncen oleh pihak pemerintahan, 

yang diawali dengan penyambutan tamu yang 

disimbolkan dengan pemasangan iket oleh Juru 

Kunci dan rengrengannya kepada para tamu 

undangan dari pemerintahan yang menghadiri 

acara, mencakup Kades, Camat, dan pihak-

pihak yang mewakili Dinas Pariwisata, Dinas 

Kebudayaan Pemuda dan Olahraga, dan Pemda 

Kabupaten Ciamis. 

Setelah seluruh tamu undangan menem-

pati tempat yang telah disediakan, acara 

dilanjutkan dengan Pembukaan. Acara ini 

mencakup pembacaan ayat suci Al-Qur’an, 

prakata panitia dan sambutan-sambutan yang 

disampaikan oleh para tokoh terkait, dilan-

jutkan dengan pembukaan acara yang ditandai 

dengan pemukulan bedug oleh perwakilan dari 

tokoh-tokoh yang hadir sebanyak tujuh orang, 

baik tokoh masyarakat, tokoh budaya, maupun 

tokoh pemerintah. 

Acara kemudian dilanjutkan dengan 

penampilan kreasi seni budaya yang diselingi 

oleh prosesi nyalinan Juru Kunci dan Juru 

                                                             
2 Salah satu patilasan dengan area terluas, tempat 

berkumpul atau mengadakan pertemuan. 

Pelihara oleh Bupati yang diwakili oleh pihak 

pemerintah yang hadir, pembagian santunan 

kepada para kaum dhuafa terpilih dan penilaian 

stan-stan bazar kuliner dari beberapa desa lain 

di Kecamatan Cimaragas oleh para tokoh 

pemerintahan yang hadir, yang ikut meme-

riahkan acara. 

Acara sempat dihentikan karena datang-

nya waktu dzuhur. Waktu tersebut diman-

faatkan masyarakat yang hadir untuk istirahat, 

sholat dan makan. Makanan sebenarnya sudah 

disediakan oleh masyarakat secara gotong-

royong dalam wadah yang disebut dengan 

pontrang3, walaupun menurut mereka seadanya 

tetapi ternyata jumlahnya cukup besar. Namun 

tidak banyak masyarakat yang ikut memakan 

makanan tersebut dan malah memilih jajan di 

stan-stan makanan ataupun pedagang yang 

sengaja datang menawarkan produknya. Maka-

nan yang disediakan biasanya lebih banyak 

dimakan oleh para tamu undangan. 

Acara dilanjutkan kembali pada sekitar 

pukul 13.00 WIB dengan penampilan Kesenian 

Ronggeng. Penampilan kesenian ronggeng 

merupakan kesenian terakhir yang ditampilkan 

dalam acara ini. Seluruh rangkaian acara 

akhirnya selesai pada sekitar pukul 15.00 WIB 

bertepatan dengan berkumadangnya adzan 

ashar. 

 

D. Akulturasi dan Perubahan Budaya 

Ritual Misalin 

Suatu kebudayaan akan terus bergerak 

dinamis seiring dengan perkembangan kebu-

tuhan manusia pelakunya. Beberapa ahli 

mengatakan bahwa suatu kebudayaan akan 

tetap hidup jika terus dipelihara oleh masya-

rakatnya, namun juga perlahan mati jika tidak 

disesuaikan dengan kebutuhan dan keadaan 

zaman. Sehingga bukan tidak mungkin jika 

kebudayaan tersebut mengalami perubahan, 

baik itu secara keseluruhan maupun hanya 

sebagian tanpa menghilangkan kebudayaan 

aslinya. 

Edi Ekadjati menyatakan bahwa 

sepanjang sejarahnya, ternyata masyarakat 

Sunda selamanya merupakan masyarakat 

terbuka yang mudah sekali menerima pengaruh 

dari luar, tetapi juga kemudian menyerap 

3 Wadah makanan zaman dulu yang terbuat dari daun 

kelapa. Dewasa ini dikreasikan menjadi kesenian 

Pontrangan oleh masyarakat. 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

80 

pengaruh itu sedemikian rupa sehingga menjadi 

miliknya sendiri (Ekadjati, 1984: 133). Hal 

tersebut terjadi dalam Ritual Misalin di 

Cimaragas, Ciamis. Dalam ritual bernuansa 

Islam tersebut penulis melihat adanya berbagai 

pengaruh dari beberapa agama dan keper-

cayaan, di antaranya adalah kepercayaan lama, 

Hindu, dan Islam. Pengaruh-pengaruh tersebut 

mempengaruhi Ritual Misalin dan disinyalir 

berakulturasi sehingga membentuk prosesi 

ritual yang terjadi pada masa kini. 

Asumsi tersebut muncul setelah penulis 

menemukan fakta bahwa daerah tersebut 

merupakan daerah penganut kepercayaan lama 

sebelum Hindu masuk, kemudian penganut 

Hindu, setelah akhirnya Islam masuk dan 

menjadi satu-satunya agama yang dianut 

masyarakat daerah tersebut di masa kini. 

Masyarakat Desa Cimaragas seluruhnya ber-

agama Islam. Berdasarkan data desa pada Juni 

2018, Islam merupakan satu-satunya agama 

yang dianut oleh masyarakat Cimaragas, meski 

terdapat beberapa etnis seperti Jawa dan Betawi 

yang menetap di desa tersebut.  

 

1. Pengaruh Kepercayaan Lama 

Berdasarkan fenomena, pengaruh 

kepercayaan lama dalam ritual ini dapat 

terlihat dari berbagai aspek. Dalam prosesi 

ngabanyu urip misalnya, prosesi tersebut 

merupakan prosesi kawin cai atau penya-

tuan air dari tujuh kabuyutan di Ciamis. Air 

dipercayai sebagai sumber kehidupan dan 

lambang kesuburan sehingga harus dihor-

mati keberadaannya. Sedangkan tujuh sen-

diri merupakan suatu jalan dalam mencapai 

kesempurnaan. 

Pengaruh kepercayaan lama juga 

terlihat dari cara permohonan ijin, atau 

masyarakat setempat menyebutnya sebagai 

sanduk-sanduk papalaku atau amitan. 

Masyarakat percaya akan adanya yang 

menempati tempat dilakukannya ritual 

sehingga mereka melakukan sanduk-san-

duk papalaku untuk memohon kelancaran 

dan keselamatan kepada Tuhan Yang Maha 

Esa serta merupakan tanda penghormatan 

masyarakat untuk memohon ijin kepada 

leluhur yang ada di sekitar situs. 

Selain itu, pengaruh kepercayaan 

lama juga dapat terlihat dari beberapa alat 

yang digunakan seperti 3 buah sintung/ 

muncung kelapa, 3 obor dalam satu tiang, 

dan juga kemenyan. Alat-alat ini digunakan 

pada saat sanduk-sanduk papalaku dan 

tawasulan. 3 buah sintung/muncung kelapa 

merupakan lambang tiga saudara dalam 

satu keturunan Galuh Gara Tengah; obor 

melambangkan cahaya atau penerang, 

berjumlah 3 melambangkan tiga saudara 

keturunan Galuh Gara Tengah; sedangkan 

kemenyan digunakan untuk meningkatkan 

konsentrasi pada saat berdoa agar lebih 

khidmat, serta untuk mencegah gangguan 

binatang yang hidup di sekitar situs, 

misalnya nyamuk. Tumpeng juga masih 

tersedia sebagai makanan yang disediakan 

untuk kemudian dimakan bersama pada 

akhir acara atau ketika istirahat. 

Sintung merupakan salah satu 

media pembakaran kemenyan. Dari bebe-

rapa media yang biasa digunakan untuk 

pembakaran seperti arang kayu, arang 

batok, sintung kelapa, sabut kelapa dan 

jerami, penulis menginterpretasi bahwa 

pemilihan sintung berakar dari salah satu 

pantun yang berbunyi ”jauh ka sintung 

kalapa” yang artinya jauh ka indung ka bapa 

atau jauh dari orang tua. Dalam catatan 

sejarah tidak disebutkan siapa ibu dari tiga 

saudara dalam keturunan Galuh Gara 

Tengah. Sang ayah pun pergi setelah mewa-

riskan kerajaan tersebut kepada Sanghyang 

Cipta Permana. Interpretasi ini diperkuat 

dengan ungkapan bunyi pantun tersebut 

yang diucapkan oleh Abah Latif pada saat 

membahas penggunaan sintung. 

Tiga buah sintung dan tiga buah 

obor kemungkinan merupakan perwujudan 

dari tritangtu yang merupakan salah satu 

dasar filosofi Sunda. Jakob Sumardjo me-

nyatakan ungkapan tilu sapamilu atau 

tritangtu merupakan dasar pemahaman dari 

benda-benda budaya bahkan pula sistem 

kepercayaannya yang bagi pemilik budaya-

nya sendiri mungkin tidak disadari (2015: 

7). Pola pengaturan tritangtu atau tilu 

sapamilu adalah Tekad, Ucap, Lampah atau 

keinginan (rasa), pikiran, perbuatan. Ke-

tiganya berbeda namun setara dan ada 

bersama. Tidak ada hidup tanpa ketiganya. 

Ketiganya adalah jiwa dan sukma manusia 

(Sumardjo, 2015: 9). 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

81 

Filsafat yang tidak mengubah apa-

pun tidak banyak gunanya, sehingga 

Mangkunegara IV, menyatakan bahwa 

“ilmu (filsafat) itu terwujudnya lewat laku”. 

Hanya laku atau di Sunda disebut dengan 

“lampah”, perbuatan nyata manusia, yang 

mengubah dunia. Tekad dan Ucap, ke-

inginan dan pikiran, tidak akan mengubah 

apa pun jika tidak dilaksanakan dalam 

perbuatan nyata. Meskipun demikian tidak 

akan ada lampah tanpa tekad dan ucap. 

Dengan lampah itulah manusia berubah 

dalam tingkat jiwa yang lebih tinggi 

sehingga “mencapai apa yang berada di luar 

dunia nyata”. (Sumardjo, 2015: 45-46). 

Sedangkan pada kemenyan dan nasi 

tumpeng kemungkinan merupakan simbol 

penghubung antara dunia bawah dengan 

dunia atas. Jakob Sumardjo menyatakan, 

pembakaran kemenyan, bentuk nasi tum-

peng, daun hanjuang atau beringin yang 

berasal dari pohon-pohon menjulang ke atas 

tanpa dahan merupakan simbol axis mundi 

atau tiang penghubung antara dunia fisikal 

dunia manusia dengan alam metafisik di 

dunia atas (Sumardjo, 2014: 94). 

Pakaian yang digunakan oleh 

panitia yang sebagian besar laki-laki adalah 

pakaian adat Sunda, yaitu pangsi hitam dan 

iket untuk panitia laki-laki dan kebaya 

untuk panitia perempuan. Sedangkan juru 

kunci menggunakan pangsi putih, dan 

masyarakat umum yang hadir menggu-

nakan pakaian bebas asalkan tetap sopan. 

Tentang penggunaan warna pakaian ter-

sebut tidak diperoleh keterangan yang jelas 

dari para informan. 

Dalam Ritual Misalin terdapat suatu 

piranti budaya yang dapat dikatakan ber-

bentuk sesajen. Namun hasil wawancara 

dengan Didi Hadiwijaya menyatakan bah-

wa hal tersebut bukanlah sesajen, meski 

begitu keberadaannya hampir seperti sesa-

jen. Menurut Jakob Sumardjo, sesajian 

berupa penganan dan makanan tidak boleh 

diubah atau diganggu siapa pun selama 

pertunjukan berlangsung, dan baru dapat 

dimakan oleh manusia setelah selesai per-

tunjukan (Sumardjo, 2014: 94). Dalam 

Ritual Misalin piranti budaya berbentuk 

sesajen tersebut memang dimakan setelah 

diperbolehkan, namun masih bisa diubah 

atau pun dipindahkan. 

 

2. Pengaruh Hindu 

Ritual Misalin dilakukan di sebuah 

situs petilasan bernama Situs Sanghyang 

Cipta Permana Prabudigaluh Salawe. Situs 

tersebut dipercayai merupakan salah satu 

tombak penyebaran agama Islam di wilayah 

kampung Salawe. Sanghyang Cipta 

Permana merupakan raja pertama yang 

menganut Islam, sedangkan sang ayah me-

rupakan penganut Hindu. 

Menurut cerita, Sanghyang Cipta 

Permana dipilih oleh sang ayah Maharaja 

Cipta Sanghyang untuk mencegah masuk-

nya Islam ke kerajaan tersebut, sedangkan 

ia pergi ke timur untuk menahan pengaruh 

Islam dari arah timur. Namun kemudian 

Sanghyang Cipta Permana memutuskan 

untuk masuk Islam karena menikah dengan 

Tanjungan Dianjung yang pada saat itu 

sudah beragama Islam. Sehingga bukan 

tidak mungkin Ritual Misalin terpengaruh 

oleh kebudayaan sebelumnya yaitu agama 

Hindu. Apalagi Sanghyang Cipta Permana 

sempat memberikan syarat berupa perjan-

jian bahwa ia akan masuk Islam asalkan 

adat yang sudah ada di wilayah Galuh 

Salawe tetap dapat dilaksanakan dan syarat 

tersebut diterima oleh Raja Cirebon. 

Salah satu artefak yang ada di situs 

Sanghyang Cipta Permana yang bernama 

batu entog atau batu wisnu murti diyakini 

merupakan peninggalan Hindu yang ber-

bentuk angsa. Namun tentang hal ini tidak 

diperoleh keterangan lebih lanjut. Selain itu 

ada pula struktur bangunan yang berbentuk 

punden berudak yang diyakini oleh juru 

kunci merupakan salah satu peninggalan 

Hindu pula. Tempat tersebut bahkan sering 

pula disebut dengan kabuyutan oleh masya-

rakat setempat. Lubis menyatakan bahwa 

tempat-tempat suci keagamaan bernama ka-

buyutan (tempat suci baik berupa sisa-sisa 

bangunan, makam, mata air, atau gua) 

lemah dewasasana (tempat belajar), kawi-

kwan dan mandala (pertapaan) serta 

parahiyangan (tempat para hyang atau 

leluhur yang telah diperdewa). Penamaan 

tersebut tidak terlepas dari pengaruh budaya 

Hindu dan Buddha yang menghasilkan 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

82 

corak budaya tersendiri sesuai dengan 

kearifan lokal masyarakat Sunda (Lubis, 

2015: 156). 

Pengaruh agama Hindu terlihat dari 

beberapa aktivitas dalam ritual Misalin, 

yaitu aktivitas kuramasan, membakar dupa 

atau kemenyan, menabuh beduk pada saat 

pembukaan. Kebiasaan ritual Hindu yang 

dianggap sebagai ritual adat salah satunya 

adalah berlangir sebelum berpuasa 

(Marzdedeq: 111). Menurut KBBI, 

berlangir adalah keramas dengan meng-

gunakan langir, yaitu tanaman perdu yang 

kulit kayu dan daunnya pada zaman dahulu 

sering digunakan untuk mencuci rambut 

dan kulit kepala. 

Kemudian membakar dupa atau 

kemenyan. Praktik yang sering dilakukan 

ini tidak ada dalam Islam. Marzdedeq 

menyatakan bahwa tidak ada dalil yang me-

nyuruh berdoa disertai pembakaran ke-

menyan (Marzdedeq: 61). Dalam agama 

Hindu membakar dupa atau kemenyan di-

lakukan pada saat malam turun dewa, yaitu 

malam Anggara dan Sukra (Marzdedeq: 

108). 

Selanjutnya menabuh beduk pada 

saat pembukaan acara. Aktivitas yang 

kemungkinan bertujuan untuk memberi 

tanda kepada khalayak bahwa acara telah 

dimulai tersebut merupakan tanda dalam 

Hindu. Menurut Marzdedeq, sebagian sekte 

Hindu, Surya menghentikan keretanya tepat 

tengah hari, sehingga segala pekerjaan 

harus berhenti, sebab akan keluar dewa-

dewa jahat. Untuk tanda harus berhenti dan 

diam sejenak itulah kemudian dipukullah 

dhak (beduk) (Marzdedeq, 62). Pada saat 

Islam tersebar di Asia Tenggara dan 

sekitarnya, banyak terdapat kuil-kuil ber-

beduk yang dijadikan mesjid. Beduk terse-

but tidak disingkirkan tetapi dimanfaatkan 

sebagai penanda shalat lima waktu 

(Marzdedeq: 62). Beduk akhirnya diadopsi 

oleh masyarakat sebagai penada shalat 

hingga kini. 

 

3. Pengaruh Islam 

Ritual Misalin merupakan suatu 

ritual yang dilaksanakan dalam rangka 

menyambut datangnya bulan Ramadhan. 

Dari hal itu saja sudah jelas Islam ber-

pengaruh kuat dalam ritual ini. Karena 

tujuan tersebut, banyak aktivitas-aktivitas 

bernuansa Islam yang kemudian dimasuk-

kan ke dalam prosesi Misalin masa kini. 

Seperti misalnya, doa yang dipanjatkan 

pada saat tawasulan merupakan doa-doa 

secara Islam, prosesi kuramasan yang di-

kaitkan dengan salah satu bentuk keimanan, 

dan pemberian santunan kepada kaum 

duafa pada momen tersebut. Acara juga 

melibatkan banyak tokoh agama Islam, 

bahkan untuk tawasulan sendiri dipimpin 

oleh seseorang yang didatangkan dari pihak 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Selain itu, banyak aktivitas yang 

dimaknai secara Islami, seperti menyalakan 

25 damar. Selain diambil dari nama daerah, 

yaitu Salawe yang dalam bahasa Indonesia 

berarti 25 dan juga jumlah Nabi yang wajib 

diketahui adalah 25, damar yang dinyalakan 

merupakan simbol dari 25 kebaikan yang 

harus dilakukan oleh manusia setiap 

harinya. Penyatuan air dari tujuh sumber 

mata air juga dimaknai secara Islami, di 

mana aktivitas tersebut merupakan peng-

hormatan terhadap air yang menjadi sumber 

kehidupan pemberian Allah SWT dan diha-

rapkan penyatuan tersebut dapat membawa 

berkah bagi para peserta kuramasan. 

Kemudian membersihkan diri dan ling-

kungan dari kotor menjadi bersih, dari 

buruk menjadi baik dalam ritual ini dimak-

nai sebagai salah satu bentuk keimanan 

dalam Islam. Pedoman mereka dalam hal 

ini adalah kebersihan sebagian dari iman. 

Dalam sanduk-sanduk papalaku pun mere-

ka berpegang pada  keyakinan tentang 

adanya mahluk ciptaan Allah SWT yang 

lain selain yang kasat mata, sehingga hal 

tersebut dilakukan untuk saling menghor-

mati sesama mahluk ciptaan Allah SWT. 

Kesenian-kesenian yang ditampil-

kan juga banyak di antaranya yang ber-

nuansa Islam. Lagu-lagu yang ditampilkan 

dalam masing-masing kesenian seperti 

kesenian Rudat, kesenian Bangbaraan dan 

Rebana biasanya bernuansa Islam dan 

kasundaan. Pengajian pada saat menjelang 

Ritual Misalin pun, mengarahkan bahasan-

nya pada keutamaan, makna dan tujuan 

ritual Misalin. Para pemuka agama selalu 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

83 

menekankan pada masyarakat untuk 

mupusti (melestarikan) bukan migusti 

(menuhankan). 

Pengaruh Islam dalam ritual Misalin 

dibenarkan oleh para tokoh seperti juru 

kunci, tokoh budaya, pihak panitia dan 

masyarakat. Mereka menyatakan hal itu 

karena Sanghyang Cipta Permana yang 

berkuasa di daerah tersebut merupakan raja 

pertama yang memeluk Islam. Islam 

kemudian diyakini sebagai agama yang 

melatarbelakangi lahirnya Misalin. Abah 

Latif menyatakan bahwa mungkin Misalin 

terlahir sebagai wujud bergantinya agama 

yang dianut oleh Sanghyang Cipta Permana 

dari Hindu ke Islam, dengan waktu yang 

berdekatan dengan datangnya bulan 

Ramadhan. Hal ini kemudian berdampak 

pada Ritual Misalin masa kini yang kental 

dengan unsur Islam. 

 

4. Akulturasi dan Perubahan Budaya 

Ritual Misalin 

Menurut Gillin dan Gillin akulturasi 

dapat terjadi apabila adanya: (1) kesetiaan 

dan keserasian sosial; (2) kesempatan 

dalam bidang ekonomi; (3) persamaan 

kebudayaan; (4) perkawinan campuran, dan 

(5) adanya ancaman dari luar (Gillin dan 

Gillin, 1954: 487). Beberapa faktor tersebut 

terjadi dalam Ritual Misalin, yaitu kesem-

patan dalam bidang ekonomi, persamaan 

kebudayaan dan perkawinan campuran. 

Selain untuk melestarikan suatu 

tradisi, pelaksanaan ritus di Indonesia 

dewasa ini sering dikaitkan dengan ke-

sempatan pemajuan perekonomian daerah 

melalui pariwisata. Banyak pihak yang 

memandang kearifan lokal adalah suatu 

keunikan yang hanya dimiliki oleh suatu 

masyarakat yang dapat menarik perhatian 

khalayak sehingga harus diperkenalkan ke 

muka umum. Hal tersebut dilakukan 

semata-mata untuk meningkatkan pereko-

nomian daerah pemiliknya. Keunikan-ke-

unikan tersebut biasanya dipadukan dengan 

berbagai unsur baru sehingga memung-

kinkan untuk terjadinya proses akulturasi. 

Hal tersebut juga terjadi dalam Ritual 

Misalin. 

Banyak pihak baik dari pihak 

masyarakat pelaksana ritual maupun pihak 

pemerintah yang melihat Ritual Misalin 

dapat menjadi salah satu potensi wisata 

religi yang mampu menarik perhatian ma-

syarakat luas karena keunikannya. Ke-

unikan-keunikan tersebut kemudian dipa-

dukan dengan berbagai unsur baru dengan 

harapan masyarakat luas semakin banyak 

yang tertarik dan ikut berpartisipasi dalam 

acara. Semakin banyak masyarakat luas 

yang tertarik maka semakin banyak pula 

peluang ekonomi yang terbuka, misalnya 

dari penjualan kuliner, souvenir-souvenir 

dan lain-lain yang terasa atau tidak ikut 

menambah pendapatan per kapita. 

Faktor persamaan kebudayaan dapat 

dikatakan sebagai faktor utama suatu 

kebudayaan dapat berakulturasi. Kemirip-

an-kemiripan tersebut terlihat pada berba-

gai pengaruh yang masih diadopsi dalam 

melakukan suatu tradisi atau ritus yang 

kemudian membuatnya menjadi satu ke-

satuan yang utuh. Contoh yang paling nyata 

adalah kuramasan atau mandi. Baik dalam 

kepercayaan lama, Hindu maupun Islam 

bersuci merupakan suatu ide atau gagasan 

atau aktivitas yang ada dan sering 

dilakukan. Kebiasaan berlangir atau mandi 

sebelum berpuasa merupakan sisa-sisa 

Hindu yang masih dilakukan. Dalam Islam, 

bulan Ramadhan merupakan bulan suci 

yang harus disambut dengan sukacita. 

Kegiatan tersebut kemudian masih dilaku-

kan meski dalam Islam tidak ada ritual 

semacam itu (Marzdedeq: 62). Hanya saja 

kegiatan tersebut dikaitkan dengan salah 

satu aspek keimanan yaitu kebersihan 

sebagian dari iman. 

Persamaan lainnya yang terlihat 

adalah penggunaan dupa atau kemenyan 

dalam kepercayaan lama dan Hindu. Dua 

kepercayaan dan agama ini sudah ada dan 

dianut sejak lama oleh masyarakat Sunda 

terutama masyarakat Sunda di Cimaragas. 

Kemungkinan aktivitas ini masih dilakukan 

sekalipun dalam ritual bernuansa Islam 

karena sudah terlalu terbiasa dilakukan 

sejak dahulu sehingga berdoa dirasa akan 

lebih khidmat jika diiringi oleh pembakaran 

kemenyan. Namun pada masa kini, selain 

untuk meningkatkan daya konsentrasi, hal 

tersebut kemungkinan tersamarkan dengan 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

84 

pencegahan gangguan binatang yang ada 

dalam situs. 

Penggunaan beduk juga dapat 

dikatakan sebagai persamaan kebudayaan 

karena beduk yang konon berasal dari 

budaya Hindu kemudian diadopsi penggu-

naannya oleh budaya Islam. Penggunaan 

beduk pada dua kebudayaan ini sama-sama 

digunakan sebagi suatu tanda dari suatu 

peristiwa. Hal ini juga terjadi dalam Ritual 

Misalin yang mengadopsi penggunaan 

beduk sebagai tanda, yaitu tanda bahwa 

acara telah dimulai. 

Selain itu, penulis juga menggo-

longkan fenomena trans pada kesenian 

Pontrangan pada persamaan kebudayaan. 

Dalam kesenian ini salah satu atau beberapa 

penari prianya mengalami trans. Menurut 

Marzdedeq tarian trans atau kerasukan 

merupakan sisa-sisa dari agama Hindu 

(Marzdedeq: 112). Di Bali terdapat sebuah 

tari bernama Tari Sanghyang yang merupa-

kan salah satu contoh tarian kerasukan. 

Jakob Sumardjo menyatakan bahwa konsep 

agama tarian ini telah diisi oleh unsur 

agama Hindu, sehingga yang merasuki para 

penari bukan lagi roh nenek moyang tetapi 

Batara Gana Kumara atau Dewa 

Wigheswara (Dewa penghalang musuh atau 

segala bencana) (Sumardjo, dkk, 2001: 

110). Dari kutipan tersebut secara tidak 

langsung menyatakan bahwa fenomena 

tarian trans ada pada konsep kepercayaan 

lama dan juga pada agama Hindu. 

Persamaan lainnya terdapat pada 

pesta makan bersama dalam ritual ke-

agamaan. Dalam upacara-upacara agama 

animisme dinamisme dipenuhi oleh pesta 

makan bersama disertai dengan penghi-

dangan seni seni pertunjukan. Hal tersebut 

masih dihidupkan dalam agama Hindu dan 

Buddha yakni dengan pesta upacara di 

candi-candi atau di istana-istana dan desa-

desa (pemasangan prasasti raja) (Sumardjo, 

dkk, 2001: 128). Dalam Islam konsep 

tersebut sering dikaitkan dengan konsep 

silaturahmi. Kegiatan ini dilakukan pula 

dalam Ritual Misalin. 

Sedangkan faktor perkawinan cam-

puran terjadi jauh berabad-abad sebelum-

nya. Tepatnya, ketika Sanghyang Cipta 

Permana yang pada awalnya beragama 

Hindu kemudian menikah dengan 

Tanjungan Dianjung yang beragama Islam. 

Sanghyang Cipta Permana menikah dengan 

syarat harus masuk Islam. Syarat tersebut 

disetujui dengan syarat lain yang diajukan 

Sanghyang Cipta Permana, yaitu rakyat 

Galuh tetap boleh melaksakan tradisi-tra-

disi yang sudah ada. Hal tersebut tentunya 

menjadi satu faktor yang dapat meng-

akibatkan terjadinya akulturasi pada Ritual 

Misalin pada masa itu dan kemudian 

berlaku hingga sekarang. 

Haviland menyatakan bahwa meka-

nisme perubahan salah satunya adalah 

invention atau penemuan. Penemuan terjadi 

apabila seseorang di dalam masyarakat 

mendapatkan sesuatu yang baru yang 

kemudian yang diterima oleh anggota lain 

dari masyarakat (Haviland, 1988: 521). 

Sedangkan menurut Parsudi Suparlan 

penemuan ada 2, yaitu discovery dan 

invention. Discovery biasanya membuka 

pengetahuan baru tentang sesuatu yang 

pada dasarnya sudah ada. Sedangkan 

invention adalah penciptaan bentuk baru 

dengan mengkombinasikan kembali penge-

tahuan dan materi-materi yang ada (Maran, 

2000: 51). Dari kedua pendapat tersebut 

penulis menyimpulkan bahwa penemuan 

(invention) merupakan sesuatu yang baru 

yang didapatkan melalui penciptaan bentuk 

baru dengan mengkombinasikan kembali 

pengetahuan dan materi yang ada yang 

kemudian diterima oleh masyarakat. 

Terkait dengan Ritual Misalin, 

penemuan yang terjadi tampak pada 

fenomena masuknya konsep kuramasan 

dalam Ritual Misalin, dibuatnya struktur 

acara yang memiliki tujuan untuk lebih 

menarik partisipasi masyarakat, masuknya 

konsep penyatuan air dari 7 sumber mata 

air, penggunaan teknologi modern seperti 

sound system, pembaharuan komunikasi 

bewara, memasukkan even hiburan yang 

berupa penyajian seni-seni tradisi, peru-

bahan dari sakral ke profan. 

Masuknya konsep kuramasan 

dalam Ritual Misalin dilatarbelakangi oleh 

proses mandi dan bersuci yang lazim 

dilakukan masyarakat Salawe dalam meng-

hadapi bulan Ramadhan. Sebelum dimasuk-

kan ke dalam salah satu tata cara dalam 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

85 

Ritual Misalin, masyarakat sudah biasa 

melakukan kuramasan secara terpisah. 

Setelah menjadi bagian dari ritual, anak-

anak dipilih sebagai model kuramasan yang 

diperlihatkan kepada khalayak, karena pada 

hakikatnya kuramasan harus dilakukan 

oleh siapa pun untuk mensucikan diri 

menjelang bulan Ramadhan. 

Kemudian struktur acara dibuat 

sedemikian rupa sehingga hal tersebut di-

harapkan dapat menarik partisipasi masya-

rakat. Hal tersebut dapat dilihat dari ba-

nyaknya gagasan-gagasan baru yang kemu-

dian dilaksanakan dalam momen Misalin. 

Seperti prosesi pemukulan beduk sebagai 

tanda pembukaan acara. Prosesi tersebut 

dilakukan sebanyak 7 kali oleh 7 orang 

berbeda, diutamakan merupakan perwa-

kilan dari 7 komunitas yang mengelola 7 

kabuyutan di Ciamis. Hal tersebut be-

rangkat dari konsep 7 jalan menuju ke-

sempurnaan. Prosesi lainnya yaitu berbagi 

kerberkahan yang berupa pembagian san-

tunan kepada kaum duafa. 

Sama halnya dengan masuknya 

konsep kuramasan, konsep penyatuan air 

dari 7 sumber mata air dalam Ritual Misalin 

juga merupakan gagasan baru yang ke-

mungkinan berasal dari konsep kawin cai 

yang sudah ada di kehidupan masyarakat 

Sunda sejak lama.  

Prosesi sebuah acara pada masa kini 

tentu saja tidak akan terlepas dari peng-

gunaan teknologi modern. Penggunaan 

sound system atau pengeras suara, peng-

gunaan kamera dalam mendokumentasikan 

acara bahkan penggunaan mp3, dvd, tape, 

dan penghasil musik tidak langsung lainnya 

menjadi sangat penting dan nyaris tidak bisa 

ditinggalkan. Begitu pula dalam Ritual 

Misalin, alat-alat tersebut diperlukan untuk 

digunakan sebagaimana fungsinya. 

Cara publikasi pun turut menjadi 

salah satu unsur yang mengalami pemba-

haruan. Jika dahulu publikasi dilakukan 

hanya dari mulut ke mulut, masa kini 

publikasi dilakukan dengan memasang 

poster besar di pinggir jalan, dibantu pula 

oleh pemasangan poster di media sosial. 

Adapun untuk mengundang para tokoh 

masa kini menggunakan undangan tertulis 

sehingga terkesan lebih formal. 

Tahun 1990 adalah tahun pertama 

kali di mana even hiburan yang berupa 

penyajian seni-seni tradisi dimasukkan ke 

dalam rangkaian acara Ritual Misalin. Hal 

itu seiring dengan masuknya listrik ke 

wilayah Salawe pada tahun tersebut. 

Momen-momen tradisi memang biasanya 

digunakan untuk ajang gelar budaya seni-

seni tradisi. Tujuannya tentu saja sebagai 

ajang edukasi bagi masyarakat tentang seni-

seni tradisi sekaligus melestarikan kesenian 

tersebut. Masyarakat tidak akan tertarik 

bahkan tidak akan mengenal jika kesenian-

kesenian tersebut tidak dipertunjukkan 

secara umum kepada mereka. Pada saat 

ritual tradisi dilaksanakan, masyarakat 

biasanya akan berkumpul, dan itu dapat 

menjadi kesempatan bagus dalam rangka 

memperkenalkan kesenian-kesenian terse-

but. Bahkan tidak jarang terjadi simbiosis 

mutualisme, di mana masyarakat luas dapat 

tertarik pada suatu tradisi ritus karena 

melihat seni pertunjukkannya ataupun seba-

liknya, masyarakat tertarik pada suatu 

kesenian tradisi karena sering menghadiri 

tradisi ritusnya. 

Perubahan dari sakral ke profan 

cukup terasa dalam Ritual Misalin. Masuk-

nya pemerintah biasanya cenderung meng-

giring suatu tradisi ritus ke bidang pari-

wisata. Kearifan lokal dewasa ini memang 

cukup menarik perhatian banyak pihak 

sehingga bukan tidak mungkin hal tersebut 

menjadi potensi wisata yang menjanjikan. 

Meski begitu, tidak sedikit pula masyarakat 

yang menyadari hal tersebut sehingga 

mereka berusaha untuk terus menarik apre-

siasi masyarakat yang lebih luas semata-

mata untuk memajukan ekonomi daerah-

nya. Jika hal itu terjadi maka banyak ritus-

ritus yang tadinya sakral lambat laun 

berubah menjadi profan, meski tidak terlalu 

drastis. Dalam Ritual Misalin perubahan 

tersebut cukup terlihat dengan masuknya 

berbagai komponen tambahan dalam 

rangka menarik apresiasi masyarakat yang 

lebih luas. 

 

SIMPULAN 

Dari hasil pemaparan di atas, penulis 

memperoleh beberapa simpulan dari hasil 

penelitian, yaitu sebagai berikut. 



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

86 

A. Ritual Misalin merupakan ritual yang 

tumbuh dan berkembang di kehidupan 

masyarakat, serta diwariskan secara turun 

temurun oleh masyarakat Dusun Tunggul-

rahayu, Desa Cimaragas, Kecamatan Cima-

ragas, Ciamis. Ritual ini merupakan ritual 

tahunan dalam rangka menyambut bulan 

Ramadhan. Ritual Misalin tidak diketahui 

secara pasti kapan mulai dilaksakannya, apa 

alasan dilaksanakannya dan siapa yang 

menciptakannya. Namun masyarakat Cima-

ragas meyakini bahwa Ritual Misalin sangat 

erat kaitannya dengan penguasa kerajaan 

Galuh Gara Tengah atau Galuh Salawe yang 

pertama masuk Islam, yaitu Sanghyang 

Cipta Permana Prabudigaluh Salawe yang 

memerintah selama kurang lebih 23 tahun, 

yaitu dari tahun 1595 M sampai dengan 1618 

M. 

 

B. Ritual Misalin diprediksi berasal dari 

kebiasaan Sanghyang Cipta Permana yang 

sering melakukan nyekar ke tempat ayahnya 

dilarung yang diikuti oleh masyarakat 

hingga sekarang. Kebiasaan tersebut sangat 

mungkin dilakukan pada saat itu karena 

sebelum menganut Islam, Sanghyang Cipta 

Permana adalah penganut Hindu, sedangkan 

ia meminta kebiasaan rakyat Galuh sebelum 

menganut Islam tetap boleh dilaksanakan 

dan hal tersebut disetujui. 

 

 

C. Dalam Bahasa Sunda, mi berarti melaku-

kan kegiatan dan salin berarti mengganti. 

Salin dalam bahasa Sunda yaitu mengganti 

dari kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin 

dapat diartikan sebagai membersihkan diri 

dari segala macam perbuatan yang berten-

tangan dengan norma-norma agama baik 

secara lahir maupun secara batin dalam 

menyambut bulan Ramadhan. Kegiatan inti 

Misalin adalah ziarah dan tawasulan, dan 

prosesi nyalinan juru kunci yang kemudian 

diakhiri dengan makan bersama. Kemudian 

kegiatan nyalinan juru kunci pada salah satu 

prosesi Ritual Misalin pada awalnya 

mungkin merupakan kegiatan nyalinan baju 

Sanghyang Cipta Permana sendiri oleh 

Sultan Cirebon sebagai tanda bahwa ia telah 

berganti status keagamaan menjadi Islam, 

mengingat berganti pakaian biasanya identik 

dengan pergantian status. 

 

D. Ritual Misalin yang dilaksakan masyarakat 

Cimaragas mengalami proses akulturasi dan 

perubahan kebudayaan. Banyak unsur-unsur 

atau komponen-komponen dalam Ritual 

Misalin yang menurut interpretasi penulis 

terpengaruh dari beberapa agama dan keper-

cayaan, yaitu kepercayaan lama, agama 

Hindu dan agama Islam, mengingat di dae-

rah tersebut merupakan penganut keperca-

yaan lama sebelum Hindu datang, penganut 

Hindu yang taat sebelum Islam masuk dan 

menjadi penganut Islam yang taat hingga 

kini menjadi satu-satunya agama yang di-

anut masyarakat. Sehingga bukan tidak 

mungkin proses akulturasi terjadi. 

 

E. Proses akulturasi antar agama yang terjadi 

kemudian membentuk suatu bentuk ritual 

yang utuh dalam Ritual Misalin. Selain itu 

terlihat berbagai perubahan kebudayaan 

yang penulis identifikasikan ke dalam suatu 

invention atau penemuan baru yang tercipta 

dengan mengkombinasikan kembali penge-

tahuan dan materi yang ada yang kemudian 

diterima oleh masyarakat. Hal ini terlihat 

pada fenomena masuknya konsep kurama-

san dalam Ritual Misalin, dibuatnya struktur 

acara yang memiliki tujuan untuk lebih 

menarik partisipasi masyarakat, masuknya 

konsep penyatuan air dari 7 sumber mata air, 

penggunaan teknologi modern seperti sound 

system, pembaharuan komunikasi bewara, 

memasukkan even hiburan yang berupa 

penyajian seni-seni tradisi, perubahan dari 

sakral ke profan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus, B. 2007. Agama dalam Kehidupan 

Manusia. Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada. 

Berry, J.W., et. al. 1999. Psikologi Lintas 

Budaya. Diterjemahkan oleh Edi 

Suhardono. Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama.  

Ekadjati., E.S., 1984. Masyarakat Sunda dan 

Kebudayaannya. Jakarta: PT Girimukti 

Pusaka.  

Gillin and Gillin. 1954. Cultural Sociology. 

New York. MacMillan Company. 



Sarah N. Fadhilla – Akulturasi dan Perubahan..... 

87 

Hadi, S., 1987. Metodologi Riset II. 

Yogyakarta: Andi Offset. 

Hidayat, E., 2017. Perkembangan Tradisi 

Misalin di Cimaragas Kabupaten 

Ciamis: Sebuah kajian historis tahun 

1991-2016. Bandung: Universitas 

Pendidikan Indonesia. 

Koentjaraningrat. 1985. Beberapa Pokok 

Antropologi Sosial. Jakarta: Dian 

Rakyat.  

Koentjaraningrat. 1987. Sejarah Teori 

Antropologi I. Jakarta: UI Press. 

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu 

Antropologi. Jakarta: PT Rineka Cipta. 

Koentjaraningrat. 2001. Pengantar Antropologi 

Jilid I. Jakarta: PT Rineka Cipta. 

Maryaeni. 2005. Metode Penelitian 

Kebudayaan. Jakarta: Bumi Aksara. 

Marzdedeq, A.D.E. (tanpa tahun). Parasit 

Aqidah. Bandung: Yayasan Ibnu 

Ruman. 

Sumardjo, J. 2014. Estetika Paradoks. 

Bandung: Kelir. 

Sumardjo, J. 2015. Sunda Pola Rasionalitas 

Budaya. Bandung: Kelir. 

Sumardjo, J. dkk. 2001. Seni Pertunjukan 

Indonesia. Bandung: STSI Press. 

Suprayogo, I., 2001. Metodologi Penelitian 

Sosial-Agama. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

  



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019 

88 

 


