AKULTURASI DAN PERUBAHAN BUDAYA RITUAL MISALIN
DI CIMARAGAS, CIAMIS

Sarah N. Fadhilla, Nia D. Mayakania, Dede Suryamah
sanafadhilla@gmail.com
Prodi Antropologi Budaya, Fakultas Budaya dan Media
Institut Seni Budaya Indonesia Bandung
Artikel diterima: 13 Maret 2019 |  Artikel direvisi: 15 Maret 2019 |  Artikel disetujui: 15 April 2019

ABSTRAK

Penelitian ini tentang akulturasi dan perubahan kebudayaan ritual misalin di Cimaragas, Ciamis.
Informasi bersumber pada sejumlah informan seperti juru kunci, panitia pelaksana, budayawan Ciamis,
sejarawan Ciamis dan masyarakat. Indikator menunjukkan akulturasi dan perubahan budaya akibat
percampuran beberapa unsur kebudayaan. Pertanyaan penelitian pada budaya apa saja yang berakulturasi dan
apa saja bentuk perubahan budaya dalam ritual misalin. Beberapa teori yang dirujuk di antaranya teori
akulturasi dan perubahan kebudayaan. Metode yang digunakan adalah metode kualitatif deskriptif. Adapun
pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, studi lapangan dan wawancara terstruktur. Proses analisa
data dilakukan melalui reduksi data dan konklusi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual misalin
merupakan ritual bernuansa Islam yang tanpa disadari di dalamnya terdapat berbagai pengaruh unsur
kebudayaan di luar Islam. Pengaruh-pengaruh tersebut kemudian berakulturasi sehingga membentuk satu
kesatuan yang nyaris tidak dapat dipisahkan dalam ritual misa/in. Selain itu, dalam ritual ini perubahan budaya
terjadi pada beberapa aspek. Aspek-aspek tersebut kemudian membentuk proses ritual misalin yang terlihat di
masa kini. Adanya upaya pemerintah dalam melegalkan kegiatan secara administratif dan pembinaan
kebijakan dan pendanaan serta dukungan dari masyarakat merupakan faktor pendorong yang berperan penting
dalam pelestarian Misalin. Berdasarkan hasil penelitian tersebut disarankan agar tetap mendukung dan
menjaga Ritual Misalin sebagai salah satu aset budaya yang dibanggakan secara kontinyu dan
berkesinambungan.

Kata Kunci: Ritual Misalin, Akulturasi, Perubahan Budaya.

ABSTRACTS

This research is about the acculturation and cultural changes of misalin rituals in Cimaragas, Ciamis.
The information was sourced from a number of informants such as caretakers, executive committees, Ciamis
cultural experts, Ciamis historians and the society of Ciamis. The indicator shows that the acculturation and
cultural changes due to mixing of several cultural elements. Questions of research on what cultures acculturate
and what forms of cultural change in misalin rituals. Several theories are referred to the theory of evolution
and cultural changes. The method that been used is descriptive qualitative method. Collecting data were done
through literature studies, field studies and structured interviews. The data analysis process were done through
data reduction and conclusions. The results showed that the misalin rituals is an Islamic nuance ritual without
being realized that there are various influences of cultural elements outside of Islam. These influences were
acculturating to form a unity that can hardly be separated in misalin rituals. In addition, in this ritual cultural
changes occur in several aspects. The government efforts to legalize administrative activities and foster policy
and funding as well as community support were the driving factors that play an important role in the
preservation of Misalin. Based on the results of the study, it is suggested that it continues to support and
maintain the Misalin Ritual as one of the cultural assets to be proud of continuously in the future.

Keywords: Misalin Ritual, Acculturation, The Change Of Culture

73



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

PENDAHULUAN

Kebudayaan merupakan suatu hal yang
tidak bisa dipisahkan dari kehidupan manusia,
baik secara individu maupun pada kehidupan-
nya di masyarakat. Kebudayaan adalah hasil
cipta, rasa, karsa manusia; baik berupa benda
(tangible) maupun bukan benda (intangible).
Setiap masyarakat mempunyai tradisinya ma-
sing-masing yang berkaitan dengan keperca-
yaan, dan diwariskan secara turun-temurun dari
generasi ke generasi. Tradisi yang termasuk ke
dalam kebudayaan tak benda (intangible)
tersebut biasanya memiliki arti penting dalam
kehidupan masyarakat pemiliknya.

Salah satu yang termasuk ke dalam
suatu tradisi di masyarakat adalah “ritual”.
Masyarakat pada umumnya melakukan suatu
ritual yang sudah menjadi tradisi di masyarakat.
Kebiasaan atau tradisi tersebut ada yang
diwariskan secara turun-temurun atau secara
vertikal, ada yang diwariskan melalui proses
belajar atau secara horizontal (Berry, 1999: 32).
Ritual merupakan tata cara dalam upacara atau
suatu perbuatan keramat yang dilakukan oleh
sekelompok umat beragama. Fenomena ritual
ditandai dengan adanya berbagai macam unsur
dan komponen, yang merujuk pada adanya
waktu, tempat-tempat di mana upacara dilaku-
kan, alat-alat dalam upacara, serta orang-orang
yang menjalankan upacara (Koentjaraningrat,
1985: 56). Menurut Bustanuddin Agus, ritual
atau ritus dilakukan dengan tujuan untuk
mendapatkan berkah atau rezeki yang banyak
dari suatu pekerjaan. Seperti upacara menolak
bala dan upacara karena perubahan atau siklus
dalam kehidupan manusia seperti kelahiran,
pernikahan dan kematian (Agus, 2007: 95).
Lebih lanjut Imam Suprayogo menyatakan
bahwa, pada dasarnya ritual adalah rangkaian
kata, tindakan pemeluk agama dengan meng-
gunakan benda-benda, peralatan dan perleng-
kapan tertentu, di tempat tertentu dan memakai
pakaian tertentu pula (Suprayogo, 2001: 41).

Dari beberapa definisi ritual menurut
para ahli tersebut penulis menyimpulkan bahwa
ritual merupakan suatu aktivitas para pemeluk
agama-agama yang memuat berbagai macam
unsur dan komponen tertentu di dalamnya,

I Puncak manik adalah nasi tumpeng berbentuk kerucut
yang ujungnya disimpan telur ayam. Puncak manik
adalah simbol dari cita-cita manusia. Semua insan
sebagai manusia ingin mendapatkan keberhasilan

74

dilakukan pada waktu dan tempat tertentu,
dengan peralatan tertentu, melibatkan sekelom-
pok masyarakat tertentu yang menggunakan
pakaian tertentu pula. Dari interpretasi tersebut
dapat dikatakan bahwa ritual sangat berkaitan
erat dengan kepercayaan dari suatu kelompok
masyarakat. Soelaeman mengatakan bahwa
manusia dalam hidupnya selalu mempunyai
pengharapan dan cita-cita sehingga ia selalu
berusaha untuk mewujudkan keyakinan dan
pengharapannya dalam karya yang konkret
(Munandar Soelaeman, 1992: 91). Ritual akan
terus dilaksanakan jika masyarakat meyakini
bahwa ritual tersebut adalah suatu hal yang
harus dipelihara karena menjajaki harapan
untuk mencapai suatu strata kehidupan yang
diinginkan. Dalam istilah Sunda dikenal
dengan konsep Puncak Manik'.

Di daerah Jawa Barat terdapat banyak
adat budaya yang pelaksanaannya termasuk ke
dalam budaya ritual. Salah satunya adalah
Ritual Adat Misalin di Cimaragas, Ciamis.
Secara harfiah, Misalin diartikan sebagai perg-
antian. Dalam Bahasa Sunda, mi berarti mela-
kukan kegiatan dan salin berarti mengganti.
Salin dalam bahasa Sunda yaitu mengganti dari
kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin dapat
diartikan sebagai membersihkan diri dari segala
macam perbuatan yang bertentangan dengan
norma-norma agama.

Ritual ini merupakan ritual tahunan
yang telah dilaksanakan sejak puluhan tahun
lalu, secara turun-temurun oleh masyarakatnya
menjelang bulan suci Ramadhan di situs
petilasan dan makam keturunan Raja Galuh,
yakni Prabu Cipta Permana, yang dijuluki
Maharaja Cipta Sang Hyang Prabudi Galuh
Salawe. Ritual ini.

Pada masa lalu Ritual Misalin hanya
berupa aktivitas ziarah kubur, berdoa, dan
berganti pakaian diakhiri dengan silaturahmi
dan makan bersama. Masa kini Ritual Misalin
sudah mengalami perkembangan, baik dalam
struktur acara maupun dalam penyajiannya.
Banyak penambahan-penambahan yang meli-
batkan berbagi unsur kebudayaan baik tradisi
maupun modern.

sampai pada puncaknya, sampai pada masa keemasan
dalam segala sesuatu potensi yang sedang dijalani
dalam hidup ini (Puncak Manik-Dinas Pariwisata dan
Kebudayaan Provinsi Jawa Barat).



Dalam berbagai budaya yang ada di
berbagai tempat unsur-unsur dan komponen-
komponen isi kebudayaannya dapat dipenga-
ruhi oleh beberapa faktor, seperti sistem sosial
budaya, nilai-nilai, norma-norma yang berlaku
di masyarakatnya, moral, religi (lihat tujuh
unsur kebudayaan menurut C. Kluckhohn).
Unsur-unsur tersebut kemudian membentuk
berbagai wujud kebudayaan.

Wujud kebudayaan menurut
Koentjaraningrat (1990: 186-187) terbagi
menjadi tiga, yaitu (1) wujud kebudayaan
sebagai ide, gagasan, nilai atau norma; (2)
wujud kebudayaan sebagai aktivitas atau pola
tindakan manusia dalam masyarakat; (3) wujud
kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya
manusia. Wujud-wujud kebudayaan tersebut
biasanya tercipta sesuai dengan bagaimana
kondisi manusia yang menghasilkan kebuda-
yaan tersebut. Bukan tidak mungkin suatu
kebudayaan mempunyai berbagai wujud ke-
budayaan yang terpengaruh oleh kebudayaan
lainnya. Begitu pula kebudayan di Indonesia
yang banyak terpengaruh oleh budaya lainnya,
seperti oleh kebudayaan agama Hindu, Islam,
bahkan Kepercayaan Lama.

Bagaimana dalam Ritual Misalin?
Penulis memprediksi ada berbagai faktor bu-
daya yang mempengaruhi ritualnya. Faktor-
faktor tersebut ada yang berupa gagasan bu-
daya, aktivitas budaya dan produk budayanya.
Dari gagasan budaya disinyalir ada kepentingan
dari pihak pemerintah yang mengangkat ritual
ini menjadi wisata religi. Dari gagasan budaya
berdampak pada perubahan aktivitas dan
produk budaya Misalin. Kondisi ini meng-
akibatkan Ritual Misalin yang dulunya sakral
diprediksi sekarang menjadi ritual yang ber-
nuansa profan. Sebagai ritual yang sudah
beralih fungsi di dalam produk budaya, Misalin
dimungkinkan telah terjadi proses akulturasi
dari berbagai kebudayaan yang pernah singgah
di Cimaragas.

Dalam penelitian ini, penulis meng-
gunakan metode kualitatif deskriptif dengan
pendekatan fenomenologi untuk mengungkap
budaya masyarakat melalui teori akulturasi.
Adapun penjelasan metode Kualitatif menurut
Maryaeni sebagai berikut:

”Metode penelitian kualitatif merupakan
metode penelitian naturalistik karena pene-
litiannya dilakukan pada kondisi yang

75

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

alamiah, disebut juga sebagai metode
etnographi, karena pada awalnya metode ini
lebih banyak digunakan untuk penelitian
bidang antropologi budaya disebut sebagai
metode kualitatif karena data yang ter-
kumpul dan analisinya lebih bersifat
kualitatif.” (Maryaeni, 2005: 1).

Dengan menggunakan metode pene-
litian ini diharapkan penelitian ini dapat
menghasilkan data yang lebih jelas, dan penulis
memperoleh informasi untuk menentukan dan
memahami suatu hal yang tersembunyi dalam
objek yang dituliskan.

Penulis melakukan pengumpulan data
dengan cara observasi dan observasi non par-
tisipasi, yaitu penulis tidak ikut terlibat dalam
berbagai prosesi ritual yang dilaksanakan
dalam Ritual Misalin. Penulis hanya berperan
sebagai pengamat, serta melakukan wawancara
terhadap pihak-pihak terkait yang dianggap
kompeten dalam bidangnya dengan meng-
gunakan teknik wawancara terstruktur. Nara-
sumber yang akan diwawancarai meliputi juru
kunci situs, tokoh budaya, tokoh agama, tokoh
masyarakat dan masyarakat yang ikut melak-
sanakan Ritual Misalin. Data-data yang ter-
kumpul di lapangan tersebut kemudian di-
tambah dengan data-data yang diperoleh dari
berbagai referensi buku, makalah, skripsi, tesis,
disertasi, dan juga media informasi seperti ko-
ran, majalah, dan lain-lain. Prioritas utamanya
adalah data sejarah tentang budaya Hindu,
Islam dan Kepercayaan Lama.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Akulturasi dan Perubahan Budaya
Akulturasi merupakan sebuah konsep
yang di kenal saat memperbincangkan relasi,
interaksi dan komunikasi antara dua komunitas
atau individu yang memiliki perbedaan kebu-
dayaan. Menurut Bee (1975), istilah akulturasi
muncul sejak tahun 1936 di kalangan antro-
polog Amerika sebagi reaksi terhadap studi
rekonstruksi historis yang dianggap kurang
lengkap karena tidak menceritakan seluruh
perubahan sosio-kulturalnya (Bee, 1975: 94).
Menurut Kamus  Besar  Bahasa
Indonesia (KBBI) akulturasi merupakan per-
campuran dua kebudayaan atau lebih yang
saling bertemu dan mempengaruhi.
Koentjaraningrat menyatakan bahwa konsep



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

akulturasi merupakan proses sosial yang timbul
bila suatu kelompok manusia dengan suatu
kebudayaan tertentu dihadapkan dengan unsur-
unsur kebudayaan asing itu lambat laun
diterima dan diolah ke dalam kebudayaannya
sendiri (Koentjaraningrat, 2015: 202). Bee
memberikan beberapa parameter pengertian
akulturasi, yaitu: pertama, akulturasi menujuk
kepada suatu jenis perubahan budaya yang
terjadi ketika dua sistem budaya bertemu;
kedua, akulturasi menunjuk pada suatu proses
perubahan yang dibedakan dari proses-proses
difusi, inovasi, invensi maupun penemuan;
ketiga, akulturasi dipahami sebagai suatu
konsep yang dapat digunakan untuk menunjuk
suatu kondisi (Hadi, 2006: 35).

Menurut Gillin dan Gillin mengatakan
bahwa asimilasi dan akulturasi dapat terjadi
apabila adanya: (1) kesetiaan dan keserasian
sosial; (2) kesempatan dalam bidang ekonomi;
(3) persamaan kebudayaan; (4) perkawinan
campuran, dan (5) adanya ancaman dari luar
(Gillin dan Gillin, 1954: 487).

Selain menggunakan konsep akulturasi
berdasarkan realitas yang ada dalam ritual
misalin, penulis juga memprediksi adanya
fenomena perubahan sosial. Terkait dengan
ritual misalin, perubahan sosial yang terjadi
adalah perubahan dalam kebudayaan yang
digunakan dalam  masyarakat. Menurut
Haviland mekanisme perubahan salah satunya
adalah invention (penemuan). Penemuan terjadi
apabila seseorang di dalam masyarakat menda-
patkan sesuatu yang baru yang kemudian yang
diterima oleh anggota lain dari masyarakat
(Haviland, 1988: 521). Terkait dengan pene-
muan menurut Parsudi Suparlan penemuan ada
2, yaitu discovery dan invention. Discovery
biasanya membuka pengetahuan baru tentang
sesuatu yang pada dasarnya sudah ada.
Sedangkan invention adalah penciptaan bentuk
baru dengan mengkombinasikan kembali pe-
ngetahuan dan materi-materi yang ada (Maran,
2000: 51).

B. Eksistensi Ritual Misalin

Secara harfiah, Misalin diartikan seba-
gai pergantian. Dalam Bahasa Sunda, mi berarti
melakukan kegiatan dan salin berarti meng-
ganti. Salin dalam bahasa Sunda yaitu meng-
ganti dari kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin
dapat diartikan sebagai membersihkan diri dari

76

segala macam perbuatan yang bertentangan
dengan norma-norma agama baik secara lahir
maupun secara batin dalam menyambut bulan
Ramadhan. Secara lahir pembersihan diri dan
lingkungan yang dimulai dengan pembersihan
makam leluhur secara bergotong royong, ma-
kam keluarga, dan lingkungan sekitar tempat
tinggal. Dengan kata lain Ritual Misalin ber-
makna agar warga Galuh melakukan salin diri
dari perilaku buruk menjadi baik (wawancara
dengan Abah Latif, 4 Mei 2019).

Ritual Misalin dilaksanakan di Situs
Sanghyang Cipta Permana Prabudigaluh
Salawe, yang terletak di Dusun Tunggulrahayu,
Desa Cimaragas, Kecamatan Cimaragas,
Ciamis. Tidak seperti munggahan pada umum-
nya, dalam pelaksanaannya Ritual Misalin
tidak hanya melibatkan keluarga saja, tetapi
juga melibatkan masyarakat luas. Semua orang
dapat ikut berpartisipasi dalam acara ini,
khususnya masyarakat yang tinggal di Desa
Cimaragas. Rangkaian acara Ritual Misalin
dilaksanakan sesuai dengan norma dan adat
leluhur. Pelaksanaannya pun dilakukan di tem-
pat tertentu yang dikeramatkan dan memiliki
tradisi lisan yang tumbuh dan berkembang di
masyarakatnya. Masyarakat Desa Cimaragas
meyakini bahwa ritual Misalin yang mereka
lakukan masih memiliki kaitan dengan
Sanghyang Cipta Permana yang menjadi
penguasa Kerajaan Galuh Gara Tengah atau
yang dikenal dengan Kerajaan Galuh Salawe
pada masanya.

Menurut Aip Saripudin (wawancara
pada 6 Mei 2019) Misalin merupakan kegiatan
memperbaiki diri atau salin diri, dalam hal ini
perilaku buruk ke perilaku baik sebelum
memasuki bulan Ramadhan, baik secara
lahiriyah maupun secara bathiniyah. Selain itu,
terdapat satu pengertian lain lagi berkenaan
dengan Misalin. Berikut penjelasannya.

“Sebenarnya ada dua pengertian Misalin
yang cukup menonjol. Pertama, adalah kita
sebagai seorang Muslim dalam menghadapi
bulan Ramadhan itu harus memperbaiki
diri, bersalin dari hal yang jelek ke hal yang
baik. Kedua, menurut orang tua zaman
dahulu, inti Misalin itu sendiri ialah sebuah
acara di mana Juru Kunci dan juga Juru
Pelihara/Jupel disalinan atau digantikan
bajunya oleh bupati. Dahulu setiap tahun
juru kunci dan juru pelihara selalu berganti



baju dengan baju yang diberikan oleh
bupati. Itu merupakan simbolik pergantian
dari sesuatu yang buruk ke sesuatu yang
baik.” (wawancara dengan Aip Saripudin, 6
Mei 2019).

Aktivitas tersebut sampai sekarang
masih tetap dilaksanakan sebagai salah satu tata
cara pelaksanaan Ritual Misalin. Adapun
beberapa perubahan yang terjadi dalam prosesi
ritual ini adalah akibat adanya keterlibatan
pemerintah secara luas di berbagai aspek dan
ini pun baru terjadi pada tahun 2011 dan
berlaku sampai sekarang. Hal ini diungkapkan
oleh Aip Saripudin, bahwa:

“Sampai sekarang pun nyalinan Juru Kunci
masih tetap dilaksanakan, hanya saja
bajunya tidak benar-benar langsung dari
bupati. Baju sudah disediakan oleh pihak
panitia. Namun saya harap ke depannya
bajunya itu harus langsung dari bupati,
dikembalikan lagi ke masa dulu. Dibuatkan
oleh bupati, kemudian disalinan oleh bupati
juga. Untuk sekarang mungkin seperti ini
dulu, karena kan tidak bisa langsung yah,
harus ada proses dulu. Biar mereka tahu
dulu, nanti kemudian diusahakan supaya
bisa kembali lagi seperti dulu.” (wawancara
Aip Saripudin, 6 Mei 2019).

Ritual Misalin diwariskan secara turun-
temurun melalui tradisi lisan. Sejauh pene-
lusuran peneliti, belum ada bukti tertulis yang
menyatakan tentang kapan tepatnya Ritual
Misalin dimulai, di mana ritual ini dilaksanakan
pada mulanya dan juga siapa penciptanya
secara pasti dan diakui. Tulisan-tulisan yang
ada kebanyakan hanyalah membahas tentang
apa itu Misalin dan seperti apa prosesnya. Itu
pun tulisan-tulisan yang dibuat dewasa ini,
bukan tulisan dari zaman dulu. Ritual ini terus
dilaksanakan oleh masyarakat Desa Cimaragas
karena merupakan warisan dari karuhun/
leluhur mereka dan memiliki nilai-nilai luhur
yang dapat menunjang harmonisasi dalam
kehidupan bermasyarakat. Seperti yang disam-
paikan oleh Abah Latif pada wawancara 4 Mei
2019, yaitu sebagai berikut:

“Saya tidak tahu pasti awal mula lahirnya
Misalin. Namun dari cerita para leluhur,
Misalin  berkaitan dengan perjalanan
Sanghyang Cipta Permana, masuk Islam

77

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

karena menikah dengan Tanjungan Dian-
jung. Kemudian kemungkinan peristiwa itu
terjadi dekat dengan bulan Ramadhan, jadi
begitulah. Yang jelas, bagi orang Salawe
Misalin itu warisan karuhun yang harus
dilestarikan dan banyak mengandung nilai-
nilai luhur untuk menjalani kehidupan agar
menjadi lebih baik.” (wawancara Abah
Latif, 4 Mei 2019).

Bergantinya status keagamaan Sang-
hyang Cipta Permana dari Hindu ke Islam yang
menguasai Galuh Gara Tengah atau Galuh
Salawe pada masa itu diprediksi menjadi cikal
bakal lahirnya Ritual Misalin yang dilak-
sanakan di Situs Sanghyang Cipta Permana
Prabudigaluh Salawe pada masa kini.

Selain itu menurut Aip, mungkin Ritual
Misalin ini merupakan perkembangan dari
kebiasaan Sanghyang Cipta Permana ziarah ke
tempat petilasan dilarungnya abu jenazah
ayahnya di Bagolo. Hal tersebut tercermin dari

cerita rakyat Sanghyang Cipta Permana
Prabudigaluh ~ Salawe (wawancara  Aip
Saripudin, 15 Juni 2019).

Ritual Misalin dilaksanakan pada

minggu terakhir di bulan Sya’ban, yaitu
seminggu sebelum memasuki bulan Ramadhan.
Sejak posisi kuncen diambil alih oleh Abah
Latif, hampir setiap tahunnya secara kebetulan
Ritual Misalin dilaksanakan pada hari Minggu.
Abah Latif berpendapat bahwa mungkin
leluhurnya tidak keberatan dan tidak meng-
halangi, ditambah lagi banyak pertimbangan
yang mempengaruhi dipilihnya hari Minggu/
Ahad sebagai hari pelaksanaan Ritual Misalin.

Pertimbangan tersebut antara lain untuk
memperkenalkan Ritual Misalin, mencakup
keseluruhan prosesnya, yang di dalamnya ter-
dapat pemaparan tentang sejarah  Situs
Sanghyang Cipta Permana Prabudigaluh
Salawe kepada generasi penerus dan khalayak
ramai. Lebih jauh juga untuk memberikan
pengetahuan mengenai adanya perubahan
kepercayaan dari agama Hindu ke agama Islam
di tempat tersebut. Selain itu juga karena
kebanyakan orang di hari Minggu tidak terikat
dengan situasi apapun seperti pekerjaan,
sekolah dan kegiatan lainnya yang biasa dilak-
sanakan di hari-hari kerja. Sehingga diharapkan
masyarakat lebih leluasa dalam mengikuti acara



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

ini (wawancara dengan Abah Latif, 4 Mei
2019).

Ritual Misalin pada mulanya tidak
dibuka untuk umum. Pelaksanaannya hanya
terbatas oleh masyarakat Salawe saja (masya-
rakat sekitar situs). Pemerintah pun kurang
terlibat di dalam penyelenggaraan, hanya se-
batas menjadi tamu undangan, dan terlibat
dalam proses nyalinan juru kunci saja. Barulah
pada 1991, setelah tampuk juru kunci dipegang
oleh Raden Latif Adiwijaya atau yang akrab
disapa Abah Latif, Ritual Misalin pun lebih
terbuka untuk umum, sehingga masyarakat di
luar kampung Salawe bisa ikut melaksanakan
Ritual Misalin. Kemudian di tahun 2011,
pemerintah mulai dilibatkan lebih banyak
dalam pelaksanaan. Dengan keterlibatan pihak
pemerintah sedikit banyak cukup membantu
dalam berbagai aspek, seperti aspek pendanaan,
pendokumentasian, dan juga publikasi sehingga
informasi mengenai Ritual Misalin tidak hanya
bisa didapatkan dari masyarakat sekitar dan
orang-orang yang terlibat sejak awal saja,
melainkan juga dipublikasikan secara resmi
oleh pemerintah. Ditambah dengan kemajuan
teknologi informasi mengenai Ritual Misalin
dapat tersebar ke masyarakat yang lebih luas.

C. Tata Cara Ritual Misalin

Sebelum Ritual Misalin dilaksanakan
pada sekitar seminggu sebelum memasuki
Bulan Ramadhan, malam hari sebelum
pelaksanaan ritual, diadakan Ritual Ngadamar
atau Abah Latif sendiri menyebutnya Ngada-
mar Ngabanyu Urip. Ngadamar berasal bahasa
Sunda, dari kata nga yang berarti melakukan
kegiatan, dan damar yang berarti memberi
penerangan. Jadi Ritual Ngadamar dapat
diartikan sebagai memberikan pengetahuan
atau penerangan dalam rangka pelaksanaan
Ritual Misalin esok hari yang ditandai dengan
menyalakan 25 buah damar/lentera sebagai
simbol 25 kebaikan yang harus dikerjakan oleh
manusia setiap harinya, oleh para tokoh dan
tamu undangan yang hadir.

Sedangkan Ngabanyu Urip, berasal dari
kata banyu yang berarti air dan urip berarti
kehidupan, dapat diartikan sebagai air kehi-
dupan. Hal tersebut disimbolkan dengan air
yang diambil dari tujuh mata air yang masing-
masing dimasukkan dalam sebuah lodong atau
bambu besar kosong dan kemudian disatukan

78

dalam sebuah gentong. Air tersebutlah yang
akan digunakan besok dalam ritual kuramasan.
Air tersebut diharapkan dapat membawa berkah
kepada para peserta kuramasan (wawancara
dengan Abah Latif, 27 April 2019).

Ritual Misalin dimulai pada sekitar
pukul delapan pagi keesokan harinya. Para
peserta dikumpulkan di kawasan gerbang
masuk Kampung Salawe. Setelah persiapan
selesai, seluruh peserta berjalan menuju situs
diiringi oleh shalawatan yang dikumandangkan
oleh ibu-ibu pengajian setempat.

Perjalanan dihentikan ketika rombo-
ngan sampai di pintu gerbang Situs Sanghyang
Cipta Permana Prabudigaluh. Sama halnya
seperti kita bertamu ke kediaman orang lain,
kita harus permisi dahulu sampai diijinkan
masuk oleh pemilik rumah. Hal ini pun berlaku
di sini, meski malam sebelumnya telah
dilaksanakan sanduk-sanduk papalaku.

Perjalanan pun dilanjutkan, seluruh
peserta beriringan menuju Pamidangan. Area
tersebut adalah tempat dilaksanakannya tawa-
sulan. Namun sebelum tawasulan dimulai, juru
kunci, para tokoh masyarakat, tokoh peme-
rintahan, panitia yang bertugas dan masyarakat
(yang ingin ikut) diarahkan dulu ke tempat
pemandian yang ada di pinggir sungai
Citanduy. Hanya sebagian kecil masyarakat
yang ikut, terutama yang putra-putrinya men-
jadi peserta kuramasan. Kebanyakan hanya
menunggu di Pamidangan.

Prosesi kuramasan yang mirip dengan
ritual siraman pada upacara pernikahan meru-
pakan inovasi dalam perkembangan aktivitas
Ritual Misalin. Namun atas keputusan bersama,
kuramasan kemudian dimasukkan ke dalam
aktivitas ritual, dengan harapan membawa ber-
kah khususnya kepada para peserta kuramasan
yang diidentikan dengan anak-anak. Prosesi
kuramasan mulai dimasukan ke dalam rang-
kaian acara pada sekitar tahun 2014
(wawancara dengan Aip Saripudin, 6 Mei
2019).

Air yang digunakan untuk prosesi kura-
masan merupakan air yang sudah diberkahi
dengan doa-doa sehingga sebagian masyarakat
percaya air tersebut memiliki khasiat. Terbukti
dengan adanya sekelompok masyarakat yang
masuk ke area pemandian untuk sekedar
mencuci muka, mencuci tangan, dan seba-
gainya setelah prosesi kuramasan selesai.



Selanjutnya masyarakat yang ikut ke
tempat pemandian kemudian kembali ke
pamidangan®. Sebelum tawasulan dimulai,
dibacakan terlebih dahulu pemaparan sejarah
Kerajaan Galuh secara singkat yang bertujuan
untuk memberikan pengetahuan kepada masya-
rakat yang hadir berkaitan dengan sejarah
Kerajaan Galuh dan hubungannya dengan
tempat dilaksanakannya Ritual Misalin terse-
but, serta untuk meneladani para leluhur,
khususnya Prabu Cipta Permana sebagai ratu
Galuh pertama yang memeluk Islam.

Acara dilanjutkan dengan tawasulan
yang dipimpin oleh salah satu perwakilan dari
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Tawasulan
atau dalam istilah masyarakat khususnya
masyarakat Sunda disebut dengan hadiahan,
merupakan rangkaian doa-doa yang dipan-
jatkan kepada Allah SWT untuk mendoakan
para leluhur masyarakat, baik yang termasuk ke
dalam silsilah Kerajaan Galuh maupun yang
tidak namun dimakamkan di tempat itu.

Setelah tawasulan selesai, para peserta
kemudian berbondong-bondong menuju ke
area Alun-Alun Salawe untuk menyaksikan
berbagai kreasi seni budaya dan prosesi
nyalinan Kuncen oleh pihak pemerintahan,
yang diawali dengan penyambutan tamu yang
disimbolkan dengan pemasangan iket oleh Juru
Kunci dan rengrengannya kepada para tamu
undangan dari pemerintahan yang menghadiri
acara, mencakup Kades, Camat, dan pihak-
pihak yang mewakili Dinas Pariwisata, Dinas
Kebudayaan Pemuda dan Olahraga, dan Pemda
Kabupaten Ciamis.

Setelah seluruh tamu undangan menem-
pati tempat yang telah disediakan, acara
dilanjutkan dengan Pembukaan. Acara ini
mencakup pembacaan ayat suci Al-Qur’an,
prakata panitia dan sambutan-sambutan yang
disampaikan oleh para tokoh terkait, dilan-
jutkan dengan pembukaan acara yang ditandai
dengan pemukulan bedug oleh perwakilan dari
tokoh-tokoh yang hadir sebanyak tujuh orang,
baik tokoh masyarakat, tokoh budaya, maupun
tokoh pemerintah.

Acara kemudian dilanjutkan dengan
penampilan kreasi seni budaya yang diselingi
oleh prosesi nyalinan Juru Kunci dan Juru

? Salah satu patilasan dengan area terluas, tempat
berkumpul atau mengadakan pertemuan.

79

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

Pelihara oleh Bupati yang diwakili oleh pihak
pemerintah yang hadir, pembagian santunan
kepada para kaum dhuafa terpilih dan penilaian
stan-stan bazar kuliner dari beberapa desa lain
di Kecamatan Cimaragas oleh para tokoh
pemerintahan yang hadir, yang ikut meme-
riahkan acara.

Acara sempat dihentikan karena datang-
nya waktu dzuhur. Waktu tersebut diman-
faatkan masyarakat yang hadir untuk istirahat,
sholat dan makan. Makanan sebenarnya sudah
disediakan oleh masyarakat secara gotong-
royong dalam wadah yang disebut dengan
pontrang’, walaupun menurut mereka seadanya
tetapi ternyata jumlahnya cukup besar. Namun
tidak banyak masyarakat yang ikut memakan
makanan tersebut dan malah memilih jajan di
stan-stan makanan ataupun pedagang yang
sengaja datang menawarkan produknya. Maka-
nan yang disediakan biasanya lebih banyak
dimakan oleh para tamu undangan.

Acara dilanjutkan kembali pada sekitar
pukul 13.00 WIB dengan penampilan Kesenian
Ronggeng. Penampilan kesenian ronggeng
merupakan kesenian terakhir yang ditampilkan
dalam acara ini. Seluruh rangkaian acara
akhirnya selesai pada sekitar pukul 15.00 WIB
bertepatan dengan berkumadangnya adzan
ashar.

D. Akulturasi dan Perubahan Budaya
Ritual Misalin

Suatu kebudayaan akan terus bergerak
dinamis seiring dengan perkembangan kebu-
tuhan manusia pelakunya. Beberapa ahli
mengatakan bahwa suatu kebudayaan akan
tetap hidup jika terus dipelihara oleh masya-
rakatnya, namun juga perlahan mati jika tidak
disesuaikan dengan kebutuhan dan keadaan
zaman. Sehingga bukan tidak mungkin jika
kebudayaan tersebut mengalami perubahan,
baik itu secara keseluruhan maupun hanya
sebagian tanpa menghilangkan kebudayaan
aslinya.

Edi Ekadjati menyatakan bahwa
sepanjang sejarahnya, ternyata masyarakat
Sunda selamanya merupakan masyarakat
terbuka yang mudah sekali menerima pengaruh
dari luar, tetapi juga kemudian menyerap

3 Wadah makanan zaman dulu yang terbuat dari daun
kelapa. Dewasa ini dikreasikan menjadi kesenian
Pontrangan oleh masyarakat.



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

pengaruh itu sedemikian rupa sehingga menjadi
miliknya sendiri (Ekadjati, 1984: 133). Hal
tersebut terjadi dalam Ritual Misalin di
Cimaragas, Ciamis. Dalam ritual bernuansa
Islam tersebut penulis melihat adanya berbagai
pengaruh dari beberapa agama dan keper-
cayaan, di antaranya adalah kepercayaan lama,
Hindu, dan Islam. Pengaruh-pengaruh tersebut
mempengaruhi Ritual Misalin dan disinyalir
berakulturasi sehingga membentuk prosesi
ritual yang terjadi pada masa kini.

Asumsi tersebut muncul setelah penulis
menemukan fakta bahwa daerah tersebut
merupakan daerah penganut kepercayaan lama
sebelum Hindu masuk, kemudian penganut
Hindu, setelah akhirnya Islam masuk dan
menjadi satu-satunya agama yang dianut
masyarakat daerah tersebut di masa kini.
Masyarakat Desa Cimaragas seluruhnya ber-
agama Islam. Berdasarkan data desa pada Juni
2018, Islam merupakan satu-satunya agama
yang dianut oleh masyarakat Cimaragas, meski
terdapat beberapa etnis seperti Jawa dan Betawi
yang menetap di desa tersebut.

1. Pengaruh Kepercayaan Lama

Berdasarkan fenomena, pengaruh
kepercayaan lama dalam ritual ini dapat
terlihat dari berbagai aspek. Dalam prosesi
ngabanyu urip misalnya, prosesi tersebut
merupakan prosesi kawin cai atau penya-
tuan air dari tujuh kabuyutan di Ciamis. Air
dipercayai sebagai sumber kehidupan dan
lambang kesuburan sehingga harus dihor-
mati keberadaannya. Sedangkan tujuh sen-
diri merupakan suatu jalan dalam mencapai
kesempurnaan.

Pengaruh kepercayaan lama juga
terlihat dari cara permohonan ijin, atau
masyarakat setempat menyebutnya sebagai
sanduk-sanduk papalaku atau amitan.
Masyarakat percaya akan adanya yang
menempati tempat dilakukannya ritual
sehingga mereka melakukan sanduk-san-
duk papalaku untuk memohon kelancaran
dan keselamatan kepada Tuhan Yang Maha
Esa serta merupakan tanda penghormatan
masyarakat untuk memohon ijin kepada
leluhur yang ada di sekitar situs.

Selain itu, pengaruh kepercayaan
lama juga dapat terlihat dari beberapa alat
yang digunakan seperti 3 buah sintung/

80

muncung kelapa, 3 obor dalam satu tiang,
dan juga kemenyan. Alat-alat ini digunakan
pada saat sanduk-sanduk papalaku dan
tawasulan. 3 buah sintung/muncung kelapa
merupakan lambang tiga saudara dalam
satu keturunan Galuh Gara Tengah; obor
melambangkan cahaya atau penerang,
berjumlah 3 melambangkan tiga saudara
keturunan Galuh Gara Tengah; sedangkan
kemenyan digunakan untuk meningkatkan
konsentrasi pada saat berdoa agar lebih
khidmat, serta untuk mencegah gangguan
binatang yang hidup di sekitar situs,
misalnya nyamuk. Tumpeng juga masih
tersedia sebagai makanan yang disediakan
untuk kemudian dimakan bersama pada
akhir acara atau ketika istirahat.

Sintung merupakan salah satu
media pembakaran kemenyan. Dari bebe-
rapa media yang biasa digunakan untuk
pembakaran seperti arang kayu, arang
batok, sintung kelapa, sabut kelapa dan
jerami, penulis menginterpretasi bahwa
pemilihan sintung berakar dari salah satu
pantun yang berbunyi “jauh ka sintung
kalapa” yang artinya jauh ka indung ka bapa
atau jauh dari orang tua. Dalam catatan
sejarah tidak disebutkan siapa ibu dari tiga
saudara dalam keturunan Galuh Gara
Tengah. Sang ayah pun pergi setelah mewa-
riskan kerajaan tersebut kepada Sanghyang
Cipta Permana. Interpretasi ini diperkuat
dengan ungkapan bunyi pantun tersebut
yang diucapkan oleh Abah Latif pada saat
membahas penggunaan sintung.

Tiga buah sintung dan tiga buah
obor kemungkinan merupakan perwujudan
dari tritangtu yang merupakan salah satu
dasar filosofi Sunda. Jakob Sumardjo me-
nyatakan ungkapan filu sapamilu atau
tritangtu merupakan dasar pemahaman dari
benda-benda budaya bahkan pula sistem
kepercayaannya yang bagi pemilik budaya-
nya sendiri mungkin tidak disadari (2015:
7). Pola pengaturan tritangtu atau tilu
sapamilu adalah Tekad, Ucap, Lampah atau
keinginan (rasa), pikiran, perbuatan. Ke-
tiganya berbeda namun setara dan ada
bersama. Tidak ada hidup tanpa ketiganya.
Ketiganya adalah jiwa dan sukma manusia
(Sumardjo, 2015:9).



Filsafat yang tidak mengubah apa-
pun tidak banyak gunanya, sehingga
Mangkunegara IV, menyatakan bahwa
“ilmu (filsafat) itu terwujudnya lewat laku”.
Hanya laku atau di Sunda disebut dengan
“lampah”, perbuatan nyata manusia, yang
mengubah dunia. Tekad dan Ucap, ke-
inginan dan pikiran, tidak akan mengubah
apa pun jika tidak dilaksanakan dalam
perbuatan nyata. Meskipun demikian tidak
akan ada lampah tanpa tekad dan ucap.
Dengan lampah itulah manusia berubah
dalam tingkat jiwa yang lebih tinggi
sehingga “mencapai apa yang berada di luar
dunia nyata”. (Sumardjo, 2015: 45-46).

Sedangkan pada kemenyan dan nasi
tumpeng kemungkinan merupakan simbol
penghubung antara dunia bawah dengan
dunia atas. Jakob Sumardjo menyatakan,
pembakaran kemenyan, bentuk nasi tum-
peng, daun hanjuang atau beringin yang
berasal dari pohon-pohon menjulang ke atas
tanpa dahan merupakan simbol axis mundi
atau tiang penghubung antara dunia fisikal
dunia manusia dengan alam metafisik di
dunia atas (Sumardjo, 2014: 94).

Pakaian yang digunakan oleh
panitia yang sebagian besar laki-laki adalah
pakaian adat Sunda, yaitu pangsi hitam dan
iket untuk panitia laki-laki dan kebaya
untuk panitia perempuan. Sedangkan juru
kunci menggunakan pangsi putih, dan
masyarakat umum yang hadir menggu-
nakan pakaian bebas asalkan tetap sopan.
Tentang penggunaan warna pakaian ter-
sebut tidak diperoleh keterangan yang jelas
dari para informan.

Dalam Ritual Misalin terdapat suatu
piranti budaya yang dapat dikatakan ber-
bentuk sesajen. Namun hasil wawancara
dengan Didi Hadiwijaya menyatakan bah-
wa hal tersebut bukanlah sesajen, meski
begitu keberadaannya hampir seperti sesa-
jen. Menurut Jakob Sumardjo, sesajian
berupa penganan dan makanan tidak boleh
diubah atau diganggu siapa pun selama
pertunjukan berlangsung, dan baru dapat
dimakan oleh manusia setelah selesai per-
tunjukan (Sumardjo, 2014: 94). Dalam
Ritual Misalin piranti budaya berbentuk
sesajen tersebut memang dimakan setelah

81

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

diperbolehkan, namun masih bisa diubah
atau pun dipindahkan.

2. Pengaruh Hindu

Ritual Misalin dilakukan di sebuah
situs petilasan bernama Situs Sanghyang
Cipta Permana Prabudigaluh Salawe. Situs
tersebut dipercayai merupakan salah satu
tombak penyebaran agama Islam di wilayah
kampung Salawe. Sanghyang Cipta
Permana merupakan raja pertama yang
menganut Islam, sedangkan sang ayah me-
rupakan penganut Hindu.

Menurut cerita, Sanghyang Cipta
Permana dipilih oleh sang ayah Maharaja
Cipta Sanghyang untuk mencegah masuk-
nya Islam ke kerajaan tersebut, sedangkan
ia pergi ke timur untuk menahan pengaruh
Islam dari arah timur. Namun kemudian
Sanghyang Cipta Permana memutuskan
untuk masuk Islam karena menikah dengan
Tanjungan Dianjung yang pada saat itu
sudah beragama Islam. Sehingga bukan
tidak mungkin Ritual Misalin terpengaruh
oleh kebudayaan sebelumnya yaitu agama
Hindu. Apalagi Sanghyang Cipta Permana
sempat memberikan syarat berupa perjan-
jian bahwa ia akan masuk Islam asalkan
adat yang sudah ada di wilayah Galuh
Salawe tetap dapat dilaksanakan dan syarat
tersebut diterima oleh Raja Cirebon.

Salah satu artefak yang ada di situs
Sanghyang Cipta Permana yang bernama
batu entog atau batu wisnu murti diyakini
merupakan peninggalan Hindu yang ber-
bentuk angsa. Namun tentang hal ini tidak
diperoleh keterangan lebih lanjut. Selain itu
ada pula struktur bangunan yang berbentuk
punden berudak yang diyakini oleh juru
kunci merupakan salah satu peninggalan
Hindu pula. Tempat tersebut bahkan sering
pula disebut dengan kabuyutan oleh masya-
rakat setempat. Lubis menyatakan bahwa
tempat-tempat suci keagamaan bernama ka-
buyutan (tempat suci baik berupa sisa-sisa
bangunan, makam, mata air, atau gua)
lemah dewasasana (tempat belajar), kawi-
kwan dan mandala (pertapaan) serta
parahiyangan (tempat para hyang atau
leluhur yang telah diperdewa). Penamaan
tersebut tidak terlepas dari pengaruh budaya
Hindu dan Buddha yang menghasilkan



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

corak budaya tersendiri sesuai dengan
kearifan lokal masyarakat Sunda (Lubis,
2015: 156).

Pengaruh agama Hindu terlihat dari
beberapa aktivitas dalam ritual Misalin,
yaitu aktivitas kuramasan, membakar dupa
atau kemenyan, menabuh beduk pada saat
pembukaan. Kebiasaan ritual Hindu yang
dianggap sebagai ritual adat salah satunya
adalah  berlangir  sebelum  berpuasa
(Marzdedeq: 111). Menurut KBBI,
berlangir adalah keramas dengan meng-
gunakan langir, yaitu tanaman perdu yang
kulit kayu dan daunnya pada zaman dahulu
sering digunakan untuk mencuci rambut
dan kulit kepala.

Kemudian membakar dupa atau
kemenyan. Praktik yang sering dilakukan
ini tidak ada dalam Islam. Marzdedeq
menyatakan bahwa tidak ada dalil yang me-
nyuruh berdoa disertai pembakaran ke-
menyan (Marzdedeq: 61). Dalam agama
Hindu membakar dupa atau kemenyan di-
lakukan pada saat malam turun dewa, yaitu
malam Anggara dan Sukra (Marzdedeq:
108).

Selanjutnya menabuh beduk pada
saat pembukaan acara. Aktivitas yang
kemungkinan bertujuan untuk memberi
tanda kepada khalayak bahwa acara telah
dimulai tersebut merupakan tanda dalam
Hindu. Menurut Marzdedeq, sebagian sekte
Hindu, Surya menghentikan keretanya tepat
tengah hari, sehingga segala pekerjaan
harus berhenti, sebab akan keluar dewa-
dewa jahat. Untuk tanda harus berhenti dan
diam sejenak itulah kemudian dipukullah
dhak (beduk) (Marzdedeq, 62). Pada saat
Islam tersebar di Asia Tenggara dan
sekitarnya, banyak terdapat kuil-kuil ber-
beduk yang dijadikan mesjid. Beduk terse-
but tidak disingkirkan tetapi dimanfaatkan
sebagai penanda shalat lima waktu
(Marzdedeq: 62). Beduk akhirnya diadopsi
oleh masyarakat sebagai penada shalat
hingga kini.

3. Pengaruh Islam

Ritual Misalin merupakan suatu
ritual yang dilaksanakan dalam rangka
menyambut datangnya bulan Ramadhan.

82

Dari hal itu saja sudah jelas Islam ber-
pengaruh kuat dalam ritual ini. Karena
tujuan tersebut, banyak aktivitas-aktivitas
bernuansa Islam yang kemudian dimasuk-
kan ke dalam prosesi Misalin masa kini.
Seperti misalnya, doa yang dipanjatkan
pada saat tawasulan merupakan doa-doa
secara Islam, prosesi kuramasan yang di-
kaitkan dengan salah satu bentuk keimanan,
dan pemberian santunan kepada kaum
duafa pada momen tersebut. Acara juga
melibatkan banyak tokoh agama Islam,
bahkan untuk tawasulan sendiri dipimpin
oleh seseorang yang didatangkan dari pihak
Majelis Ulama Indonesia (MUI).

Selain itu, banyak aktivitas yang
dimaknai secara Islami, seperti menyalakan
25 damar. Selain diambil dari nama daerah,
yaitu Salawe yang dalam bahasa Indonesia
berarti 25 dan juga jumlah Nabi yang wajib
diketahui adalah 25, damar yang dinyalakan
merupakan simbol dari 25 kebaikan yang
harus dilakukan oleh manusia setiap
harinya. Penyatuan air dari tujuh sumber
mata air juga dimaknai secara Islami, di
mana aktivitas tersebut merupakan peng-
hormatan terhadap air yang menjadi sumber
kehidupan pemberian Allah SWT dan diha-
rapkan penyatuan tersebut dapat membawa
berkah bagi para peserta kuramasan.
Kemudian membersihkan diri dan ling-
kungan dari kotor menjadi bersih, dari
buruk menjadi baik dalam ritual ini dimak-
nai sebagai salah satu bentuk keimanan
dalam Islam. Pedoman mereka dalam hal
ini adalah kebersihan sebagian dari iman.
Dalam sanduk-sanduk papalaku pun mere-
ka berpegang pada keyakinan tentang
adanya mahluk ciptaan Allah SWT yang
lain selain yang kasat mata, sehingga hal
tersebut dilakukan untuk saling menghor-
mati sesama mahluk ciptaan Allah SWT.

Kesenian-kesenian yang ditampil-
kan juga banyak di antaranya yang ber-
nuansa Islam. Lagu-lagu yang ditampilkan
dalam masing-masing kesenian seperti
kesenian Rudat, kesenian Bangbaraan dan
Rebana biasanya bernuansa Islam dan
kasundaan. Pengajian pada saat menjelang
Ritual Misalin pun, mengarahkan bahasan-
nya pada keutamaan, makna dan tujuan
ritual Misalin. Para pemuka agama selalu



menekankan pada masyarakat untuk
mupusti (melestarikan) bukan migusti
(menuhankan).

Pengaruh Islam dalam ritual Misalin
dibenarkan oleh para tokoh seperti juru
kunci, tokoh budaya, pihak panitia dan
masyarakat. Mereka menyatakan hal itu
karena Sanghyang Cipta Permana yang
berkuasa di daerah tersebut merupakan raja
pertama yang memeluk Islam. Islam
kemudian diyakini sebagai agama yang
melatarbelakangi lahirnya Misalin. Abah
Latif menyatakan bahwa mungkin Misalin
terlahir sebagai wujud bergantinya agama
yang dianut oleh Sanghyang Cipta Permana
dari Hindu ke Islam, dengan waktu yang
berdekatan dengan datangnya bulan
Ramadhan. Hal ini kemudian berdampak
pada Ritual Misalin masa kini yang kental
dengan unsur Islam.

4. Akulturasi dan Perubahan Budaya
Ritual Misalin

Menurut Gillin dan Gillin akulturasi
dapat terjadi apabila adanya: (1) kesetiaan
dan keserasian sosial; (2) kesempatan
dalam bidang ekonomi; (3) persamaan
kebudayaan; (4) perkawinan campuran, dan
(5) adanya ancaman dari luar (Gillin dan
Gillin, 1954: 487). Beberapa faktor tersebut
terjadi dalam Ritual Misalin, yaitu kesem-
patan dalam bidang ekonomi, persamaan
kebudayaan dan perkawinan campuran.

Selain untuk melestarikan suatu
tradisi, pelaksanaan ritus di Indonesia
dewasa ini sering dikaitkan dengan ke-
sempatan pemajuan perekonomian daerah
melalui pariwisata. Banyak pihak yang
memandang kearifan lokal adalah suatu
keunikan yang hanya dimiliki oleh suatu
masyarakat yang dapat menarik perhatian
khalayak sehingga harus diperkenalkan ke
muka umum. Hal tersebut dilakukan
semata-mata untuk meningkatkan pereko-
nomian daerah pemiliknya. Keunikan-ke-
unikan tersebut biasanya dipadukan dengan
berbagai unsur baru sehingga memung-
kinkan untuk terjadinya proses akulturasi.
Hal tersebut juga terjadi dalam Ritual
Misalin.

Banyak pihak baik dari pihak
masyarakat pelaksana ritual maupun pihak

83

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

pemerintah yang melihat Ritual Misalin
dapat menjadi salah satu potensi wisata
religi yang mampu menarik perhatian ma-
syarakat luas karena keunikannya. Ke-
unikan-keunikan tersebut kemudian dipa-
dukan dengan berbagai unsur baru dengan
harapan masyarakat luas semakin banyak
yang tertarik dan ikut berpartisipasi dalam
acara. Semakin banyak masyarakat luas
yang tertarik maka semakin banyak pula
peluang ekonomi yang terbuka, misalnya
dari penjualan kuliner, souvenir-souvenir
dan lain-lain yang terasa atau tidak ikut
menambah pendapatan per kapita.

Faktor persamaan kebudayaan dapat
dikatakan sebagai faktor utama suatu
kebudayaan dapat berakulturasi. Kemirip-
an-kemiripan tersebut terlihat pada berba-
gai pengaruh yang masih diadopsi dalam
melakukan suatu tradisi atau ritus yang
kemudian membuatnya menjadi satu ke-
satuan yang utuh. Contoh yang paling nyata
adalah kuramasan atau mandi. Baik dalam
kepercayaan lama, Hindu maupun Islam
bersuci merupakan suatu ide atau gagasan
atau aktivitas yang ada dan sering
dilakukan. Kebiasaan berlangir atau mandi
sebelum berpuasa merupakan sisa-sisa
Hindu yang masih dilakukan. Dalam Islam,
bulan Ramadhan merupakan bulan suci
yang harus disambut dengan sukacita.
Kegiatan tersebut kemudian masih dilaku-
kan meski dalam Islam tidak ada ritual
semacam itu (Marzdedeq: 62). Hanya saja
kegiatan tersebut dikaitkan dengan salah
satu aspek keimanan yaitu kebersihan
sebagian dari iman.

Persamaan lainnya yang terlihat
adalah penggunaan dupa atau kemenyan
dalam kepercayaan lama dan Hindu. Dua
kepercayaan dan agama ini sudah ada dan
dianut sejak lama oleh masyarakat Sunda
terutama masyarakat Sunda di Cimaragas.
Kemungkinan aktivitas ini masih dilakukan
sekalipun dalam ritual bernuansa Islam
karena sudah terlalu terbiasa dilakukan
sejak dahulu sehingga berdoa dirasa akan
lebih khidmat jika diiringi oleh pembakaran
kemenyan. Namun pada masa kini, selain
untuk meningkatkan daya konsentrasi, hal
tersebut kemungkinan tersamarkan dengan



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

pencegahan gangguan binatang yang ada
dalam situs.

Penggunaan beduk juga dapat
dikatakan sebagai persamaan kebudayaan
karena beduk yang konon berasal dari
budaya Hindu kemudian diadopsi penggu-
naannya oleh budaya Islam. Penggunaan
beduk pada dua kebudayaan ini sama-sama
digunakan sebagi suatu tanda dari suatu
peristiwa. Hal ini juga terjadi dalam Ritual
Misalin yang mengadopsi penggunaan
beduk sebagai tanda, yaitu tanda bahwa
acara telah dimulai.

Selain itu, penulis juga menggo-
longkan fenomena trans pada kesenian
Pontrangan pada persamaan kebudayaan.
Dalam kesenian ini salah satu atau beberapa
penari prianya mengalami trans. Menurut
Marzdedeq tarian trans atau kerasukan
merupakan sisa-sisa dari agama Hindu
(Marzdedeq: 112). Di Bali terdapat sebuah
tari bernama Tari Sanghyang yang merupa-
kan salah satu contoh tarian kerasukan.
Jakob Sumardjo menyatakan bahwa konsep
agama tarian ini telah diisi oleh unsur
agama Hindu, sehingga yang merasuki para
penari bukan lagi roh nenek moyang tetapi
Batara Gana Kumara atau Dewa
Wigheswara (Dewa penghalang musuh atau
segala bencana) (Sumardjo, dkk, 2001:
110). Dari kutipan tersebut secara tidak
langsung menyatakan bahwa fenomena
tarian trans ada pada konsep kepercayaan
lama dan juga pada agama Hindu.

Persamaan lainnya terdapat pada
pesta makan bersama dalam ritual ke-
agamaan. Dalam upacara-upacara agama
animisme dinamisme dipenuhi oleh pesta
makan bersama disertai dengan penghi-
dangan seni seni pertunjukan. Hal tersebut
masih dihidupkan dalam agama Hindu dan
Buddha yakni dengan pesta upacara di
candi-candi atau di istana-istana dan desa-
desa (pemasangan prasasti raja) (Sumardjo,
dkk, 2001: 128). Dalam Islam konsep
tersebut sering dikaitkan dengan konsep
silaturahmi. Kegiatan ini dilakukan pula
dalam Ritual Misalin.

Sedangkan faktor perkawinan cam-
puran terjadi jauh berabad-abad sebelum-
nya. Tepatnya, ketika Sanghyang Cipta
Permana yang pada awalnya beragama

84

Hindu kemudian  menikah  dengan
Tanjungan Dianjung yang beragama Islam.
Sanghyang Cipta Permana menikah dengan
syarat harus masuk Islam. Syarat tersebut
disetujui dengan syarat lain yang diajukan
Sanghyang Cipta Permana, yaitu rakyat
Galuh tetap boleh melaksakan tradisi-tra-
disi yang sudah ada. Hal tersebut tentunya
menjadi satu faktor yang dapat meng-
akibatkan terjadinya akulturasi pada Ritual
Misalin pada masa itu dan kemudian
berlaku hingga sekarang.

Haviland menyatakan bahwa meka-
nisme perubahan salah satunya adalah
invention atau penemuan. Penemuan terjadi
apabila seseorang di dalam masyarakat
mendapatkan sesuatu yang baru yang
kemudian yang diterima oleh anggota lain
dari masyarakat (Haviland, 1988: 521).
Sedangkan menurut Parsudi Suparlan
penemuan ada 2, yaitu discovery dan
invention. Discovery biasanya membuka
pengetahuan baru tentang sesuatu yang
pada dasarnya sudah ada. Sedangkan
invention adalah penciptaan bentuk baru
dengan mengkombinasikan kembali penge-
tahuan dan materi-materi yang ada (Maran,
2000: 51). Dari kedua pendapat tersebut
penulis menyimpulkan bahwa penemuan
(invention) merupakan sesuatu yang baru
yang didapatkan melalui penciptaan bentuk
baru dengan mengkombinasikan kembali
pengetahuan dan materi yang ada yang
kemudian diterima oleh masyarakat.

Terkait dengan Ritual Misalin,
penemuan yang terjadi tampak pada
fenomena masuknya konsep kuramasan
dalam Ritual Misalin, dibuatnya struktur
acara yang memiliki tujuan untuk lebih
menarik partisipasi masyarakat, masuknya
konsep penyatuan air dari 7 sumber mata
air, penggunaan teknologi modern seperti
sound system, pembaharuan komunikasi
bewara, memasukkan even hiburan yang
berupa penyajian seni-seni tradisi, peru-
bahan dari sakral ke profan.

Masuknya  konsep  kuramasan
dalam Ritual Misalin dilatarbelakangi oleh
proses mandi dan bersuci yang lazim
dilakukan masyarakat Salawe dalam meng-
hadapi bulan Ramadhan. Sebelum dimasuk-
kan ke dalam salah satu tata cara dalam



Ritual Misalin, masyarakat sudah biasa
melakukan kuramasan secara terpisah.
Setelah menjadi bagian dari ritual, anak-
anak dipilih sebagai model kuramasan yang
diperlihatkan kepada khalayak, karena pada
hakikatnya kuramasan harus dilakukan
oleh siapa pun untuk mensucikan diri
menjelang bulan Ramadhan.

Kemudian struktur acara dibuat
sedemikian rupa sehingga hal tersebut di-
harapkan dapat menarik partisipasi masya-
rakat. Hal tersebut dapat dilihat dari ba-
nyaknya gagasan-gagasan baru yang kemu-
dian dilaksanakan dalam momen Misalin.
Seperti prosesi pemukulan beduk sebagai
tanda pembukaan acara. Prosesi tersebut
dilakukan sebanyak 7 kali oleh 7 orang
berbeda, diutamakan merupakan perwa-
kilan dari 7 komunitas yang mengelola 7
kabuyutan di Ciamis. Hal tersebut be-
rangkat dari konsep 7 jalan menuju ke-
sempurnaan. Prosesi lainnya yaitu berbagi
kerberkahan yang berupa pembagian san-
tunan kepada kaum duafa.

Sama halnya dengan masuknya
konsep kuramasan, konsep penyatuan air
dari 7 sumber mata air dalam Ritual Misalin
juga merupakan gagasan baru yang ke-
mungkinan berasal dari konsep kawin cai
yang sudah ada di kehidupan masyarakat
Sunda sejak lama.

Prosesi sebuah acara pada masa kini
tentu saja tidak akan terlepas dari peng-
gunaan teknologi modern. Penggunaan
sound system atau pengeras suara, peng-
gunaan kamera dalam mendokumentasikan
acara bahkan penggunaan mp3, dvd, tape,
dan penghasil musik tidak langsung lainnya
menjadi sangat penting dan nyaris tidak bisa
ditinggalkan. Begitu pula dalam Ritual
Misalin, alat-alat tersebut diperlukan untuk
digunakan sebagaimana fungsinya.

Cara publikasi pun turut menjadi
salah satu unsur yang mengalami pemba-
haruan. Jika dahulu publikasi dilakukan
hanya dari mulut ke mulut, masa kini
publikasi dilakukan dengan memasang
poster besar di pinggir jalan, dibantu pula
oleh pemasangan poster di media sosial.
Adapun untuk mengundang para tokoh
masa kini menggunakan undangan tertulis
sehingga terkesan lebih formal.

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

Tahun 1990 adalah tahun pertama
kali di mana even hiburan yang berupa
penyajian seni-seni tradisi dimasukkan ke
dalam rangkaian acara Ritual Misalin. Hal
itu seiring dengan masuknya listrik ke
wilayah Salawe pada tahun tersebut.
Momen-momen tradisi memang biasanya
digunakan untuk ajang gelar budaya seni-
seni tradisi. Tujuannya tentu saja sebagai
ajang edukasi bagi masyarakat tentang seni-
seni tradisi sekaligus melestarikan kesenian
tersebut. Masyarakat tidak akan tertarik
bahkan tidak akan mengenal jika kesenian-
kesenian tersebut tidak dipertunjukkan
secara umum kepada mereka. Pada saat
ritual tradisi dilaksanakan, masyarakat
biasanya akan berkumpul, dan itu dapat
menjadi kesempatan bagus dalam rangka
memperkenalkan kesenian-kesenian terse-
but. Bahkan tidak jarang terjadi simbiosis
mutualisme, di mana masyarakat luas dapat
tertarik pada suatu tradisi ritus karena
melihat seni pertunjukkannya ataupun seba-
liknya, masyarakat tertarik pada suatu
kesenian tradisi karena sering menghadiri
tradisi ritusnya.

Perubahan dari sakral ke profan
cukup terasa dalam Ritual Misalin. Masuk-
nya pemerintah biasanya cenderung meng-
giring suatu tradisi ritus ke bidang pari-
wisata. Kearifan lokal dewasa ini memang
cukup menarik perhatian banyak pihak
sehingga bukan tidak mungkin hal tersebut
menjadi potensi wisata yang menjanjikan.
Meski begitu, tidak sedikit pula masyarakat
yang menyadari hal tersebut sehingga
mereka berusaha untuk terus menarik apre-
siasi masyarakat yang lebih luas semata-
mata untuk memajukan ekonomi daerah-
nya. Jika hal itu terjadi maka banyak ritus-
ritus yang tadinya sakral lambat laun
berubah menjadi profan, meski tidak terlalu
drastis. Dalam Ritual Misalin perubahan
tersebut cukup terlihat dengan masuknya
berbagai komponen tambahan dalam
rangka menarik apresiasi masyarakat yang
lebih luas.

SIMPULAN

Dari hasil pemaparan di atas, penulis

memperoleh beberapa simpulan dari hasil
penelitian, yaitu sebagai berikut.



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

A. Ritual Misalin merupakan ritual yang
tumbuh dan berkembang di kehidupan
masyarakat, serta diwariskan secara turun
temurun oleh masyarakat Dusun Tunggul-
rahayu, Desa Cimaragas, Kecamatan Cima-
ragas, Ciamis. Ritual ini merupakan ritual
tahunan dalam rangka menyambut bulan
Ramadhan. Ritual Misalin tidak diketahui
secara pasti kapan mulai dilaksakannya, apa
alasan dilaksanakannya dan siapa yang
menciptakannya. Namun masyarakat Cima-
ragas meyakini bahwa Ritual Misalin sangat
erat kaitannya dengan penguasa kerajaan
Galuh Gara Tengah atau Galuh Salawe yang
pertama masuk Islam, yaitu Sanghyang
Cipta Permana Prabudigaluh Salawe yang
memerintah selama kurang lebih 23 tahun,
yaitu dari tahun 1595 M sampai dengan 1618
M.

B. Ritual Misalin diprediksi berasal dari
kebiasaan Sanghyang Cipta Permana yang
sering melakukan nyekar ke tempat ayahnya
dilarung yang diikuti oleh masyarakat
hingga sekarang. Kebiasaan tersebut sangat
mungkin dilakukan pada saat itu karena
sebelum menganut Islam, Sanghyang Cipta
Permana adalah penganut Hindu, sedangkan
ia meminta kebiasaan rakyat Galuh sebelum
menganut Islam tetap boleh dilaksanakan
dan hal tersebut disetujui.

C.Dalam Bahasa Sunda, mi berarti melaku-
kan kegiatan dan salin berarti mengganti.
Salin dalam bahasa Sunda yaitu mengganti
dari kotor menjadi bersih. Jadi, Misalin
dapat diartikan sebagai membersihkan diri
dari segala macam perbuatan yang berten-
tangan dengan norma-norma agama baik
secara lahir maupun secara batin dalam
menyambut bulan Ramadhan. Kegiatan inti
Misalin adalah ziarah dan tawasulan, dan
prosesi nyalinan juru kunci yang kemudian
diakhiri dengan makan bersama. Kemudian
kegiatan nyalinan juru kunci pada salah satu
prosesi Ritual Misalin pada awalnya
mungkin merupakan kegiatan nyalinan baju
Sanghyang Cipta Permana sendiri oleh
Sultan Cirebon sebagai tanda bahwa ia telah
berganti status keagamaan menjadi Islam,

86

mengingat berganti pakaian biasanya identik
dengan pergantian status.

D. Ritual Misalin yang dilaksakan masyarakat
Cimaragas mengalami proses akulturasi dan
perubahan kebudayaan. Banyak unsur-unsur
atau komponen-komponen dalam Ritual
Misalin yang menurut interpretasi penulis
terpengaruh dari beberapa agama dan keper-
cayaan, yaitu kepercayaan lama, agama
Hindu dan agama Islam, mengingat di dae-
rah tersebut merupakan penganut keperca-
yaan lama sebelum Hindu datang, penganut
Hindu yang taat sebelum Islam masuk dan
menjadi penganut Islam yang taat hingga
kini menjadi satu-satunya agama yang di-
anut masyarakat. Sehingga bukan tidak
mungkin proses akulturasi terjadi.

E. Proses akulturasi antar agama yang terjadi
kemudian membentuk suatu bentuk ritual
yang utuh dalam Ritual Misalin. Selain itu
terlihat berbagai perubahan kebudayaan
yang penulis identifikasikan ke dalam suatu
invention atau penemuan baru yang tercipta
dengan mengkombinasikan kembali penge-
tahuan dan materi yang ada yang kemudian
diterima oleh masyarakat. Hal ini terlihat
pada fenomena masuknya konsep kurama-
san dalam Ritual Misalin, dibuatnya struktur
acara yang memiliki tujuan untuk lebih
menarik partisipasi masyarakat, masuknya
konsep penyatuan air dari 7 sumber mata air,
penggunaan teknologi modern seperti sound
system, pembaharuan komunikasi bewara,
memasukkan even hiburan yang berupa
penyajian seni-seni tradisi, perubahan dari
sakral ke profan.

DAFTAR PUSTAKA

Agus, B. 2007. Agama dalam Kehidupan
Manusia. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Berry, J.W., et. al. 1999. Psikologi Lintas
Budaya. Diterjemahkan oleh Edi
Suhardono. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Ekadjati., E.S., 1984. Masyarakat Sunda dan
Kebudayaannya. Jakarta: PT Girimukti
Pusaka.

Gillin and Gillin. 1954. Cultural Sociology.
New York. MacMillan Company.



Hadi, S., 1987. Metodologi
Yogyakarta: Andi Offset.

Hidayat, E., 2017. Perkembangan Tradisi

Riset 1.

Misalin di  Cimaragas Kabupaten
Ciamis: Sebuah kajian historis tahun
1991-2016. Bandung:  Universitas
Pendidikan Indonesia.

Koentjaraningrat. 1985. Beberapa Pokok
Antropologi  Sosial. Jakarta: Dian
Rakyat.

Koentjaraningrat.  1987.  Sejarah  Teori
Antropologi I. Jakarta: Ul Press.

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar Illmu

Antropologi. Jakarta: PT Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. 2001. Pengantar Antropologi
Jilid I. Jakarta: PT Rineka Cipta.

87

Sarah N. Fadhilla — Akulturasi dan Perubahan.....

Maryaeni. 2005. Metode Penelitian
Kebudayaan. Jakarta: Bumi Aksara.
Marzdedeq, A.D.E. (tanpa tahun). Parasit

Agidah. Bandung: Yayasan Ibnu
Ruman.
Sumardjo, J. 2014. Estetika Paradoks.

Bandung: Kelir.
Sumardjo, J. 2015. Sunda Pola Rasionalitas
Budaya. Bandung: Kelir.

Sumardjo, J. dkk. 2001. Seni Pertunjukan
Indonesia. Bandung: STSI Press.
Suprayogo, 1., 2001. Metodologi Penelitian
Sosial-Agama.  Bandung:  Remaja

Rosdakarya.



Jurnal Budaya Etnika, Vol. 3 No. 1 Juni 2019

88



