PENELITIAN

MASJID SEBAGAI PELESTARI TRADISI

(Kajian Fungsi Masjid Wonokromo Bantul
Yogyakarta dalam Perspektif Historis)

R. ARIS HIDAYAT

Peneliti bidang Lektur dan Khazanah Keagamaan
pada Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Semarang
Telp. 024-7601327 Fax. 024-7611386
e-mail : hroch_aris@yahoo.co.id
Naskah di terima tanggal : 19 Oktober 2011
Naskah disetujui tanggal : 24 Oktober 2011

ABSTRAK

Masjid memiliki peran strategis dalam perkembangan kebudayaan Is-
lam di Jawa. Secara historis, masjid-masjid yang didirikan oleh keraton
tidak hanya berfungsi secara religi, tetapi juga ada kepentingan politik ker-
aton untuk mewujudkan tatanan masyarakat yang diinginkan. Penelitian
ini ingin mengetahui sejauhmana masjid keraton itu memiliki fungsi historis
sebagai pelestari tradisi. Penelitian ini menggunakan pendekatan sejarah
dengan metode deskriptif kualitatif. Sasaran penelitian ini Masjid Taqwa
Wonokromo, Kecamatan Pleret, Kabupaten Bantul, Yogyakarta. Hasil pene-
litian menunjukkan, bahwa Masjid Taqwa Wonokromo berdasarkan in-
skripsi yang ditemukan, diperkirakan telah berusia sekitar dua abad. Salah
satu tradisi yang masth dipertahankan di masjid ini yaitu tradisi kirab lem-
per pada hari Rabu terakhir bulan Sapar dalam penanggalan Islam. Tra-
disi ini disebut Rebo Pungkasan atau Rebo Wekasan. Tujuannya adalah
untuk mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa dan
mengenang pertemuan Sultan Hamengku Buwana I dengan Kyai Fakih Us-
man, tokoh yang berperan penting dalam masuknya Islam di Wonokromo
dan berjasa menyembuhkan wabah penyakit. Masyarakat berharap agar
melalui tradisi Rebo Wekasan akan mendapatkan berkah dari raja Yogya-
karta.

Kata kunci: Sejarah, Fungsi Masjid, Tradisi.

ABSTRACT

Mosque has strategic roles in developing Javanese culture, especially
in the “keraton” (courts). Historically, the mosques built by the courts did

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 228



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

not only have religious function but also political interest because they were
used to set up social order. The question was how far those mosques played
their roles as the preservers of Javanese traditions. This was a descriptive
qualitative study which applied historical approach; and the object was the
“Masjid Taqwa”in Wonokromo, Pleret, Bantul, Yogyakarta. Some important
findings of the study were: the “Masjid Taqwa” has existed since about two
centuries ago; and a tradition preserved by the mosque was “kirab lemper”
which is held in the last Wednesday of the Sapar (a name of month in Java-
nese calendrical system). This tradition, which is also called as “Rebo Pung-
kasan” or “Rebo Wekasan” is held to express the gratitude to Allah. In addi-
tions, the tradition is also to commemorate the meeting of Sultan Hamengku
Buwana I and Kyai Fakih Usman, a leading figure who introduced Islam to
the people of Wonokromo and also helped them to cure disease outbreaks at
that time. Through the tradition of “Rebo Wekasan” the people always expect
to get blessing of the King of Yogyakarta.

Keywords: History, The Function of Mosques, Tradition.

PENDAHULUAN

Perkembangan agama Islam di Indonesia ditandai adanya penempatan
pusat-pusat lingkaran peradaban di tiga titik utama yaitu istana, pesantren,
dan pasar. Pada masing-masing titik pusat lingkaran peradaban itu, masjid
memiliki peranan cukup strategis. Istana sebagai pusat kekuasaan berperan
dibidang politik dan penataan kehidupan sosial. Di sini hukum Islam diru-
muskan dan diterapkan, dengan dukungan ulama yang terlibat langsung
dalam birokrasi pemerintahan. Di istana ini pula kitab sejarah ditulis sebagai
landasan legitimasi bagi penguasa. Di kompleks istana umumnya dibangun
masjid sebagai simbol dan representasi keberagamaan raja dan keluarganya.

Pondok pesantren berperan di bidang pendidikan, dan merupakan pusat
kebudayaan kedua setelah istana. Di sini jaringan-jaringan pengajian agama
di lingkungan masyarakat luas dibangun, di kota atau pedesaan, begitu pula
tema-tema pengajian. Di sini pula kitab-kitab keagamaan ditulis dan disa-
lin untuk disebarkan. Peran pesantren, atau dayah dan meunasah di Aceh,
surau di Minangkabau, semakin menonjol di seluruh pelosok Nusantara pada
sekitar abad ke-18 M. Pesantren juga kadang-kadang berperan sebagai pu-
sat kegiatan tarekat para sufi. Lembaga yang semula bersifat kedaerahan ini
berkembang menjadi lembaga supradaerah yang kepemimpinan dan peserta
didiknya tidak lagi berdasarkan kesukuan. Ia tumbuh menjadi lembaga uni-
versal yang menerima guru dan murid tanpa memandang latarbelakang suku
dan daerah asal. Pada masa itulah pesantren atau dayah mampu membentuk
jaringan kepemimpinan intelektual dan penyebaran agama Islam dalam ber-
bagai tingkatan dan antardaerah (lihat juga Azyumardi Azra, 1995: 35-36). Di
kompleks pesantren atau dayah/meunasah umumnya juga ditemukan mas-
jid sebagai pusat kegiatan keagamaan.

229:  Jurnal ‘“Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

Pasar berperan di bidang ekonomi dan perdagangan. Pasar merupakan
daerah pemukiman para saudagar, kaum terpelajar dan kelas menengah lain,
termasuk para perajin, yang berhadapan langsung dengan situasi kultural yang
sedang berkembang. Di sini orang dari berbagai etnik dan ras yang berbeda
bertemu dan berinteraksi. Di sini pula perkembangan bahasa mengalami di-
namika yang menentukan luasnya penyebaran bahasa itu ke berbagai wilayah
lain di Nusantara. Di kompleks pasar umumnya juga ditemukan masjid se-
bagai pusat kegiatan keagamaan para pedagang dan umat Islam di sekitar
pasar. Tiga titik pusat lingkaran peradaban Islam ini secara historis memiliki
peranan cukup strategis bagi perkembangan Islam di Nusantara. Tiga titik ini
pula pada perkembangannya saling mendukung satu dengan yang lain, dan
saling berinteraksi. Ini tercermin misalnya dalam tatanan kota yang dibangun
pada zaman kejayaan Islam dan fungsionalisasi masjid sebagai representasi
aktualisasi diri masyarakat muslim.

Pada komunitas yang majemuk ini, masjid senantiasa hadir dan men-
jadi tempat yang penting dan strategis. Masjid pada dasarnya adalah tempat
untuk beribadah kepada Allah dan sebagai pusat kebudayaan Islam (Fatwa
dalam KODI, 1975: 21). Masjid dalam pengertian ini mengandung dua fungsi
pokok yaitu sebagai tempat ibadah kepada Allah dan sebagai pusat kebuda-
yaan Islam. Masjid merupakan tempat mereka berkumpul dan menghadiri pe-
ngajian-pengajian keagamaan. Di sekitar masjid ini pula madrasah-madrasah
didirikan, dan buku-buku keagamaan ditulis atau didatangkan dari negeri
Arab dan Persia, dikirim ke pesantren, disalin, disadur atau diterjemahkan
agar dapat disebarluaskan kepada masyarakat. Di sini pula dirancang strategi
penyebaran agama mengikuti jaringan-jaringan yang telah mereka bina sejak
lama.

Masjid dan kesultanan di Indonesia, berfungsi sebagai pusat penyebaran
Islam yang cukup strategis. Secara historis diketahui bahwa sejarah perkem-
bangan Islam di Nusantara ditandai adanya masjid-masjid kuno yang seba-
gian di antaranya masih bertahan sampai sekarang. Meskipun secara fisik,
bangunan masjid sebagian telah mengalami perubahan, namun secara fung-
sional masjid-masjid itu masih memiliki fungsi dan peranan yang tidak bisa
diabaikan. Masjid-masjid kuno tersebar di berbagai daerah, termasuk di Yog-
yakarta. Keberadaan masjid-masjid kuno itu merupakan bukti bahwa proses
Islamisasi telah terjadi di Yogyakarta.

Masjid dibangun untuk memenuhi kebutuhan ibadah dan kegiatan so-
sial keagamaan bagi umatnya. Dalam kaitan itu, fungsi dan peranan masjid
ditentukan oleh lingkungan, tempat, dan zaman di mana masjid itu didiri-
kan (Sumalyo, 2006: 1). Hal itu berarti bentuk dan fungsi masjid dilihat dari
dimensi ruang dan waktu bisa berbeda. Perbedaan masjid berdasarkan di-
mensi ruang dan waktu diduga berpengaruh terhadap kompleksitas fungsi
dan peranan masjid itu di tengah masyarakat. Selain itu, juga berpengaruh
terhadap corak arsitektur yang dimilikinya. Apabila hal itu benar, maka mas-
jid di perkotaan seharusnya jauh lebih beragam fungsi, peranan, dan corak

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 230



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

arsitekturnya dibandingkan dengan masjid di pedesaan. Demikian halnya
masjid yang dibangun pada masa sekarang seharusnya jauh lebih beragam
fungsi, peranan, dan corak arsitekturnya dibandingkan dengan masjid yang
dibangun ratusan tahun yang lalu atau masjid kuno. Namun, hal itu masih
perlu diuji kebenarannya.

Penelitian ini ingin mengetahui fungsi masjid sebagai pelestari tradisi
masyarakat setempat. Sasaran penelitian yakni masjid Wonokromo, Bantul,
Yogyakarta. Alasan pemilihan lokasi penelitian ini bersifat sosio-kultural. Se-
cara sosio-kultural desa Wonokromo, Bantul, Yogyakarta memiliki karakter-
istik yang unik. Yogyakarta--termasuk desa Wonokromo, Bantul-- merupa-
kan salah satu pusat kebudayaan Jawa yang cukup penting. Pergumulan yang
intensif antara kebudayaan Jawa dengan Islam yang dinamis sangat mungkin
berpengaruh terhadap corak Islam di daerah itu, termasuk keberadaan mas-
jidnya. Corak atau warna Islam lokal dapat dilihat di antaranya pada fungsi
masjid dan corak arsitekturnya.

Secara historis diketahui bahwa masjid pada zaman Nabi Muhammad
Saw. sudah dikelola dengan baik. Hal ini dapat dijadikan model ideal dalam
pengembangan fungsi masjid pada masa kini. Pada zaman itu masjid tidak
hanya digunakan untuk tempat beribadah atau salat berjamaah, tetapi juga
digunakan untuk berbagai fungsi baik fungsi sosial, politik, kultural, dan
ekonomi (Sumalyo, 2006: 1). Quraish Shihab (1997: 459) menjelaskan tidak
kurang dari sepuluh peranan dan fungsi Masjid Nabawi yaitu sebagai tempat
ibadah (salat, zikir); konsultasi dan komunikasi berbagai masalah termasuk
ekonomi, sosial, budaya, pendidikan, santunan sosial, latihan militer dan per-
siapan peralatannya, pengobatan korban perang, perdamaian dan pengadilan
sengketa, menerima tamu (di aula), menawan tahanan dan pusat peneran-
gan atau pembelaan agama. Hal ini menunjukkan bahwa masjid pada zaman
Rasulullah tidak hanya digunakan untuk tempat beribadah, tetapi juga digu-
nakan untuk kegiatan keislaman lainnya.

Pada kondisi masyarakat sekarang dengan tingkat kompleksitas masalah
yang semakin tinggi, perlu kiranya ada upaya mengkaji kembali fungsi masjid,
khususnya masjid kuno. Tujuannya untuk mencari format yang tepat dalam
melakukan optimalisasi fungsi masjid kuno pada masa sekarang dan masa
mendatang. Berdasarkan alasan tersebut di atas, penting kiranya dilakukan
penelusuran secara mendalam sejarah fungsi dan keberadaan masjid-masjid
kuno di Nusantara, khususnya di Yogyakarta pada masa lalu.

Masjid selama ini telah berperan nyata dalam pengembangan kehidup-
an keagamaan masyarakat (Ricklefs, 2008). Pada masa awal, masjid pada
dasarnya hanya berfungsi sebagai tempat ibadah (salat) atau tempat menyem-
bah Tuhan. Namun, dalam perkembangannya masjid juga memiliki fungsi
sebagai pusat kebudayaan Islam. Pada awalnya masjid berfungsi sebagai lem-
baga pendidikan keagamaan bagi masyarakat. Selanjutnya, seiring perkemban-
gan zaman, fungsi masjid mengalami perkembangan. Masjid kadang-kadang
menonjol dalam fungsi sosialnya, namun pada waktu lain fungsi politik atau

231:  Jurnal “Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

budaya yang kadang-kadang lebih menonjol. Masjid juga bisa digunakan seb-
agai basis perjuangan politik, untuk mempertahankan eksistensi Islam. Bah-
kan pada era otonomi daerah di Indonesia, masjid ada yang digunakan oleh
sekelompok orang tertentu untuk alat perjuangan partai tertentu. Dengan
demikian, jelas bahwa seiring perkembangan zaman masjid memiliki multi-
fungsi yang sangat penting dan strategis bagi umat Islam sejak dulu sampai
sekarang.

Mencermati dinamika yang terjadi pada fungsi masjid, menarik kiranya
diteliti fungsi masjid dalam kehidupan masyarakat, khususnya sebagai pusat
pelestarian tradisi. Dalam hal ini, tradisi yang dimaksud adalah tradisi Jawa
yang ada dan berkembang di sekitar masjid Wonokromo, Bantul, Yogyakarta.
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui 1) Fungsi Masjid Tagwa di Desa
Wonokromo, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta sebagai agen pelestari tra-
disi. 2) Sejarah Masjid Taqwa di Wonokromo, Bantul, Daerah Istimewa Yog-
yakarta pada masa awal berdiri dan masa sekarang, dan 3) Kondisi Masjid
Taqwa di Wonokromo, Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta pada masa awal
berdiri dan masa sekarang

Penelitian ini merupakan penelitian sosiohistoris. Metode yang digu-
nakan pada penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif dan analisis
data menggunakan metode sejarah dan sosiologi. Untuk menjelaskan fungsi
masjid ini sebagai agen pelestari tradisi Jawa maka akan digunakan metode
lain yang relevan, misalnya metode antropologi. Teknik pengumpulan data
menggunakan wawancara, pengamatan, dan studi dokumen. Metode sejarah
ini digunakan untuk mengungkap fakta-fakta sejarah tentang masjid kuno
tersebut. Langkah-langkah yang ditempuh sebagai berikut.

1) Heuristik, kegiatan mencari dan menemukan sumber-sumber primer mau-
pun sekunder yang diperlukan untuk penelitian sejarah masjid kuno ini,
mencakup kegiatan penelusuran sumber-sumber arsip, dokumen, buku,
majalah/jurnal, surat kabar, sumber sejarah lisan dan lainnya,

2) Kritik sumber atau verifikasi, kegiatan mencari dan menilai sumber-sum-
ber sejarah secara kritis,

3) Interpretasi, menafsirkan makna satu fakta dengan fakta lainnya secara
objektif, dan rasional,

4) Historiografi, menuliskan atau merangkaikan fakta-fakta secara kronolo-
gis/ diakronis dan sistematis menjadi sebuah tulisan sejarah mengenai
suatu objek, dalam hal ini masjid kuno di daerah tersebut (Abdurrahman,

2007: 54).

TEMUAN PENELITIAN

Tradisi Islam di Masjid Wonokromo, Bantul, Yogyakarta

Kesultanan Yogyakarta memiliki tradisi yang kental dengan nuansa keis-
laman. Salah satu tradisi Islam yang sangat dikenal masyarakat Wonokromo,

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011232



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

Bantul, Yogyakarta yakni tradisi Rebo Pungkasan. Tradisi Rebo Pungkasan
--beberapa orang Jawa menyebutnya Rebo Wekasan-- dalam bahasa Jawa
berarti tradisi yang dilaksanakan pada hari Rabu terakhir bulan Sapar dalam
tahun Islam.

Upacara Rebo Pungkasan adalah upacara yang dilaksanakan oleh ma-
syarakat di desa Wonokromo, Kecamatan Pleret, Kabupaten Bantul, Yogya-
karta. Upacara ini dikatakan sebagai Rebo Pungkasan, karena dilaksanakan
pada hari terakhir pada bulan Sapar. Kata Sapar berasal dari bahasa Arab
yaitu Safar, yang merupakan bulan kedua dalam tahun Islam. Sesuai dengan
lidah Jawa kemudian berubah menjadi Sapar. Rebo Pungkasan sudah ada
sejak tahun 1784 M.

Tradisi Rebo Pungkasan dianggap sakral dan penting bagi masyarakat
Yogyakarta, karena menurut cerita pada hari Rabu terakhir tersebut meru-
pakan waktu pertemuan antara Sri Sultan Hamengkubuwono I dengan Mbah
Kyai Faqih Usman, seorang ulama Islam terkenal di Yogyakarta. Tradisi Rebo
Wekasan atau Rebo Pungkasan dilaksanakan sebagai wujud ungkapan rasa
syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa atas peristiwa bersejarah itu. Tradisi
Rebo Pungkasan pada awalnya digelar oleh masyarakat Desa Wonokromo,
Pleret, Bantul, Yogyakarta di Masjid Tagwa Wonokromo, namun karena lo-
kasi masjid kurang memadai sehingga perayaan tradisi ini selanjutnya dilaku-
kan di lapangan desa.

Puncak acara dalam tradisi ini adalah kirab lemper (makanan yang ter-
buat dari beras ketan) raksasa berukuran tinggi 2,5 m dengan diameter 45
cm, dari Masjid Taqwa desa Wonokromo menuju Balai Desa Wonokromo.
Kirab ini diawali dengan barisan Keraton Yogyakarta, disusul lemper raksasa,
dan kelompok kesenian rakyat seperti shalawatan, kubrosiswo, rodat dan
sebagainya. Lemper tersebut pada akhirnya akan dibagikan kepada para un-
dangan, dan diperebutkan oleh masyarakat karena dianggap sebagai berkah
bagi yang bisa membawa pulang. Pergelaran tradisi ini juga diisi dengan pesta
rakyat berupa pasar malam dan pergelaran seni tradisional.

Rebo Pungkasan bagi orang Jawa memang istimewa, karena dengan
merayakannya mereka merasa memiliki kedekatan emosional dengan kebu-
dayaan, raja dan tokoh agama mereka. Keistimewaan lain dari tradisi Rebo
Pungkasan adalah adanya keyakinan masyarakat Jawa akan datangnya
berkah dari raja. Hal ini masih sangat membekas dalam jiwa mereka, meski-
pun saat ini raja tidak lagi memiliki kekuasaan seperti dahulu.

Rebo Pungkasan biasa digelar di Masjid Taqwa Wonokromo dan lapang-
an desa Wonokromo, sebagai wujud pelestarian tradisi keagamaan darileluhur
mereka. Lokasi ini berada sekitar tujuh kilometer dari kota Yogyakarta.

Pelaksanaan upacara tersebut selain bertujuan sebagai ungkapan rasa
syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, juga untuk mengenang jasa Mbah
Kiai Welit atau Kiai Fakih Usman. Berkat jasanya, wilayah Wonokromo telah
terhindar dari wabah penyakit. Dia dianggap orang yang mempunyai kelebih-

233%  Jurnal ‘“Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

an ilmu dalam bidang agama dan bidang ketabiban. Kiai Welit bisa menyem-
buhkan penyakit dengan cara suwuk yaitu dibacakan ayat-ayat suci al-Qur’an
melalui segelas air kemudian diberikan kepada pasiennya. Ketenaran dia
didengar oleh masyarakat luas, termasuk Sultan Hamengku Buwono I. Ke-
mudian Kiai Welit dipanggil oleh Sultan agar mempraktikkan ilmunya. Oleh
karena kelebihan yang dimiliki Kyai Fakih Usman, orang datang berduyun-
duyun ke tempat itu untuk berobat. Konon, karena semakin banyak orang
datang, Kyai Fakih Usman kemudian menyuruh orang-orang itu untuk beren-
dam di sungai di dekat masjid Wonokromo. Setelah Kiai Welit meninggal ma-
syarakat beranggapan bahwa mandi dipertemuan Sungai Opak dan Sungai
Gajah Wong akan bisa menyembuhkan berbagai penyakit dan mendapatkan
berkah.

Berdasarkan cerita rakayat setempat, dahulu di tempuran (pertemuan
dua sungai) ini setiap Rebo Pungkasan di bulan Sapar yaitu pada malam Se-
lasa dipakai tempat penyeberangan orang-orang yang akan menuju ke Gu-
nung Permoni yang terletak di Desa Karangwuni, Tri Mulyo. Pada saat menye-
berang mereka melontarkan kata-kata kotor. Tradisi itu kemudian diteruskan
oleh masyarakat sampai sekarang. Pada tahun 1990 Tradisi Rebo Pungkasan
dikoordinir oleh panitia, agar pelaksanaannya lebih tertib. Sebelum prosesi
upacara dimulai, diawali dengan pembacaan doa. Puncak acaranya adalah ki-
rab lemper raksasa yang diarak dari Masjid Wonokromo menuju balai desa,
dengan di ikuti oleh pasukan berkuda, prajurit Keraton Yogyakarta. Selanjut-
nya di belakangnya diikuti beberapa kelompok kesenian seperti sholawatan,
kubrosiswo, dan rodat. Setelah sampai di balai desa lemper tersebut kemu-
dian dibagi-bagikan kepada para pengunjung.

Tradisi itu sangat erat kaitannya dengan masuknya Islam di Yogyakarta
bagian selatan. Secara historis, tradisi Islam di daerah ini sudah dimulai se-
jak zaman Mataram, mengingat di dekat masjid Wonokromo pernah menjadi
pusat pemerintahan Mataram. Daerah itu bernama Kerta dan Pleret. Tahap-
an penting yang dilalui pada masa pemerintahan Mataram yakni terjadinya
Perjanjian Giyanti. Kerajaaan Mataram berdasarkan perjanjian Giyanti pada
tanggal 13 Pebruari 1755 dipecah menjadi dua yakni Surakarta dan Yogya-
karta. Kerajaan Mataram di Surakarta bernama Kasunanan Surakarta Had-
iningrat di bawah kepemimpinan Sunan Paku Buwana III, sedangkan di Yog-
yakarta bernama Kesultanan Ngayogyakarta Hadiningrat yang dipimpin oleh
Pangeran Mangkubumi atau Sultan Hamengku Buwana I (Widiyastuti, 1995:
38; MC. Ricklefs, 1981: 92-93; Adrisijanti, 1997: 105). Sejak saat itu, masing-
masing kerajaan mengembangkan tradisi Mataram sesuai dengan keinginan
penguasa saat itu.

Berdasarkan Perjanjian Giyanti, maka dimulailah babak baru sejarah
Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat yang dipimpin oleh Pangeran Mang-
kubumi bergelar Sri Sultan Hamengku Buwana I atau lengkapnya Ngarsa
Dalem Sampeyan Dalem Ingkang Sinuwun Kanjeng Sultan Hamengku Bu-
wana Senapati Ingalaga Abdurrahman Sayyidin Panatagama Khalifatul-

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 234



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

lah Ingkang Jumeneng Ing Nagari Yogyakarta Hadiningrat Ingkang Jume-
neng Sapisan (Dwiyanto, 2009: 14). Langkah penting yang dilakukan Sultan
Hamengku Buwana I setelah ditandatangani Perjanjian Giyanti adalah mem-
bangun istana Keraton Ngayogyakarta Hadiningrat pada tahun 1756 Masehi.
Langkah selanjutnya, Sultan memerintahkan untuk membangun masjid kare-
na masjid merupakan tempat ibadah Sultan dan rakyatnya untuk menyembah
Tuhan Yang Maha Esa. Hal ini merupakan implementasi dari gelar Sultan
Hamengku Buwana sebagai Sayyidin Panatagama Khalifatullah. Salah satu
masjid yang dibangun Sultan adalah Masjid Gedhe Kauman. Selain memba-
ngun Masjid Gedhe Kauman, Sultan juga memerintahkan untuk membangun
Masjid Pathok Negara dan Masjid Kagungan Dalem termasuk masjid Wono-
kromo.

Kasultanan Yogyakarta, pada awalnya, dipimpin oleh Pangeran Mang-
kubumi atau Sultan Hamengku Buwana I yang bertahta di Pesanggrahan Am-
barketawang (Darmosugito, 1956: 17; Widiyastuti, 1995: 40). Setelah pem-
bangunan keraton selesai pada tahun 1756, Sultan menempati istana yang
baru di selatan hutan Beringan (sekarang pasar Beringharjo) yang bernama
Kampung Garjitawati. Pada masa Sunan Paku Buwana II nama kampung itu
diganti menjadi Ngayogya atau Ayodya (Darmasugito, 1956: 17; M.C. Rick-
lefs, 1974: 80). Itulah sebabnya nama daerah itu kemudian disebut Yogya-
karta yang berarti “Kota yang damai/tenteram”.

Sultan Hamengku Buwana I mulai memimpin Kesultanan Yogyakarta se-
jak 13 Pebruari 1755 sampai 24 Maret 1792 M. Berdasarkan teks sastra kera-
ton, ia dianggap sebagai Sultan yang kuat agamanya, kuat dalam memegang
prinsip, dan seorang priyayi yang juga kuat bertapanya (Ki Sabdacarakatama,
2010: 201-204). Sultan Hamengku Buwana I sebelum naik tahta sudah ter-
tarik pada ilmu kebatinan “Sangkan Paraning Dumadi”, dan ilmu agama Is-
lam serta tradisi keislaman. Di dalam teks sastra keraton, ia juga dikatakan se-
bagai sosok yang memiliki kepribadian yang baik dan tegas, budi pekerti yang
baik, jujur, menepati janji, dan seorang raja yang bijaksana (Purwadi, 2007:
480). Dalam Babad Giyanti digambarkan sebagai seorang ksatria agung yang
tampan, cerdas, orator, dan cekatan (Purwadi, 2007: 485).

Pada perkembangannya, Yogyakarta telah menunjukkan peranannya
yang cukup besar bagi upaya pelestarian tradisi Islam di Jawa. Peran yang
sangat besar dari Kesultanan Yogyakarta terhadap pelestarian tradisi Islam
tidak bisa dilepaskan dari peran Sultan sebagai Sayyidin Panatagama Khali-
fatulah. Di samping itu, Kesultanan Yogyakarta juga berperan besar terha-
dap lahirnya Negara Kesatuan Republik Indonesia. Oleh karena itu sangatlah
pantas dan wajar apabila Yogyakarta mendapatkan status sebagai Daerah Is-
timewa. Perjalanan panjang Kasultanan Yogyakarta sejak awal berdiri sam-
pai diproklamasikannya kemerdekaan Indonesia, merupakan pengalaman
berharga bagi bangsa Indonesia. Kelahiran negara kesatuan Republik Indo-
nesia tidak bisa dipisahkan dari keberadaan Kasultanan Yogyakarta. Sema-
ngat tahta untuk rakyat yang dijadikan pegangan Sultan Hamengku Buwana

235%  Jurnal ‘“Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

IX menjadikan dia sangat dicintai dan dihormati seluruh rakyat, tidak hanya
rakyat Yogyakarta tetapi seluruh rakyat Indonesia.

Yogyakarta tidak hanya dikenal dengan sebutan kota perjuangan, tetapi
juga dikenal dengan berbagai atribut yang menyertainya, misalnya kota ke-
budayaan, kota pelajar atau kota pendidikan, kota wisata, dan lainnya. Yog-
yakarta sebagai kota kebudayaan memiliki berbagai tradisi keagamaan yang
cukup beragam, dan peninggalan kuno yang bernilai sejarah sangat tinggi.
Peninggalan kebudayaan yang bersifat arkeologis pada masa Islam meliputi
masjid, makam, keraton, dan kota (Widiyastuti, 1995: 4). Salah satu pening-
gal-an kebudayaan di Yogyakarta pada masa lalu yang sampai sekarang ma-
sih dipertahankan bahkan masih digunakan (living monument) yaitu masjid.
Salah satu masjid dimaksud adalah masjid Wonokromo di Bantul, Yogyakar-
ta.

Masjid di Kesultanan Yogyakarta berdasarkan statusnya dibedakan atas
masjid agung atau Masjid Gedhe, dan Masjid Kagungan Dalem. Masjid agung
adalah masjid kerajaan yang hanya berjumlah satu buah, sedangkan Masjid
Kagungan Dalem merupakan masjid milik raja atau Sultan yang berjumlah
lebih dari satu dan terdapat di berbagai daerah wilayah Kesultanan Yogyakar-
ta. Masjid Kagungan Dalem atau disebut juga Masjid Sulthoni berdasarkan
catatan di Kawedanan Pengulon Keraton Yogyakarta Tahun 1981 berjumlah
78 buah (Albiladiyah, 2006: 15). Namun dokumen lain di Kawedanan Pe-
ngulon Keraton Yogyakarta menyebutkan bahwa jumlah Masjid Kagungan
Dalem Kasultanan Yogyakarta hanya berjumlah 16 buah, terdiri atas satu
Masjid Agung Yogyakarta, lima Masjid Pathok Negara, dan sepuluh Masjid
Kagungan Dalem Biasa (Widiyastuti, 1995: 7).

Masjid Wonokromo merupakan salah satu masjid milik Keraton Ke-
sultanan Yogyakarta yang berada di Kabupaten Bantul. Berbagai peninggal-
an kerajaan Mataram cukup banyak ditemukan di Kabupaten Bantul. Balai
Pelestarian Peninggalan Purbakala (BP3) Yogyakarta pada tahun 1985 telah
menginventarisir berbagai benda peninggalan purbakala di Kecamatan Pleret,
Kabupaten Bantul sekitar 50 buah, terdiri atas benda bekas keraton, makam,
dan masjid. Benda-benda purbakala itu kondisinya sangat memprihatinkan,
terutama bekas bangunan keraton Pleret dan masjid kauman Pleret. Masjid
Tagwa Wonokromo belum masuk dalam benda cagar budaya, namun masjid
ini telah berusia ratusan tahun sehingga perlu dilindungi dan dilestarikan.

Sejarah Masjid Taquwa Wonokromo

Masjid Wonokromo adalah masjid kuno di Desa Wonokromo, Kecamatan
Pleret, Kabupaten Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta. Masjid ini sekarang
dikenal dengan nama Masjid Taqgwa Wonokromo. Nama masjid “Taqwa”
merupakan nama baru yang diberikan kepada masjid itu pada akhir abad ke-20
(Tahun 1986). Sebelumnya masjid itu dikenal dengan nama “Masjid Wono-
kromo” karena berada di Desa Wonokromo. Pemberian nama “Taqwa” sen-
diri diberikan oleh KH. Makmun pada masa kepengurusannya (1969-1990).

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011236



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

Mengenai nama “Taqwa” menurut KH. Makmun dimaksudkan agar masjid
itu digunakan untuk meningkatkan ketakwaan semua orang yang menggu-
nakan masjid itu, tidak hanya untuk orang-orang tertentu. Masjid itu tidak
dinamakan “At-Taqwa” karena memiliki pengertian berbeda dengan “Taqwa”.
Menurut KH. Makmun, kata Tagwa adalah kata dalam bentuk isim nakirah,
yang mengandung pengertian umum atau untuk siapa saja. Jadi, siapa saja
dari tingkatan kyai sampai tingkatan orang awam boleh masuk dan beribadah
di masjid itu. Sedangkan kata At-Taqwa merupakan isim ma’rifah yang me-
ngandung arti khusus. Jadi, apabila menggunakan kata itu maka yang boleh
masuk atau beribadah di masjid itu hanya kyai saja, orang-orang salih saja,
atau kelompok/golongan tertentu saja. Karena itu, KH. Makmun lebih setuju
menggunakan kata Tagwa da-ripada kata At-Taqwa (Ismalil, tt :3).

Masjid Tagwa berada di Dusun Wonokromo I. Masjid ini dianggap kuno
karena diperkirakan telah berusia lebih dari 200 tahun atau dua abad. Berke-
naan dengan usia Masjid Taqgwa Wonokromo, sejauh penelusuran peneliti be-
lum ditemukan dokumen yang memberikan informasi meyakinkan tentang
hal itu. Akibatnya, muncul beberapa pendapat berkenaan dengan usia Masjid
Taqwa Wonokromo.

Paling kurang ada dua pendapat berbeda tentang kapan masjid itu diba-
ngun. Masing-masing pendapat didukung dengan sumber yang cukup kuat.
Salah satu sumber menyebutkan bahwa Masjid Tagwa Wonokromo berdiri
pada tahun 1755 Masehi, berdasarkan sengkalan berbunyi “Nyoto Luhur
Pandhito Ratu”yang ditafsirkan berangka tahun 1682 Jawa atau 1755 Masehi.
Namun, sumber lain menyebutkan bahwa Masjid Tagwa Wonokromo diba-
ngun jauh setelah itu, yakni sekitar tahun 1819 Masehi. Hal itu berarti Masjid
Taqwa Wonokromo dibangun setelah selesai pembangunan Keraton Yogya-
karta (tahun 1756 Masehi) dan pembangunan Masjid Gedhe Kauman (1773
M). Hal ini berdasarkan asumsi bahwa keraton dan Masjid Gedhe Kauman
merupakan simbol penyatuan gelar Sultan sebagai Senapati Ing Ngalaga
(pemimpin dalam medan perang dan pemerintahan) dan Sayyidin Pana-
tagama Khalifatullah (pemimpin agama dan wakil Allah di dunia). Keduanya
memiliki arti penting bagi keberadaan Kasultanan Yogyakarta.

Masjid Tagwa Wonokromo berdasarkan dokumen di Kawedanan Reh
Pangulon Kasultanan Yogyakarta merupakan salah satu Masjid Kagungan
Dalem (milik Raja/Sultan) atau Masjid Sulthoni (Biladiyah, 2006: 15). Jum-
lah Masjid Kagungan Dalem di seluruh wilayah Yogyakarta berjumlah 78
buah, baik di dalam kota (kotaraja) maupun yang tersebar di daerah luar kota
(negari agung) di Kabupaten Sleman, Gunungkidul, Kulonprogo, dan Bantul.
Masjid-masjid ini dibangun setelah berdiri Masjid Gedhe Kauman (1773 M)
dan Masjid Pathok Negara yang ada di sekitar kota Yogyakarta. Hal ini mem-
perkuat dugaan bahwa Masjid Taqwa Wonokromo dibangun setelah Masjid
Gedhe Kauman tahun 1773 M.

Pendapat serupa berkaitan dengan pendirian Masjid Tagwa Wonokromo
dikemukakan oleh Wahid, yang mengatakan bahwa masjid Wonokromo diba-

237%  Jurnal ‘“Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

ngun pada tahun 1741 Jawa atau 1819 Masehi (Widiyastuti, 1995: 31; Wiba-
wa, 1996: 137). Menurutnya, masjid ini dibangun pada masa pemerintahan
Sultan Hamengku Buwana IV (1804-1822 M). Ia mendasarkan pendapatnya
pada candrasengkala yang berbunyi “Nyata Luhur Pandhito Ratu” yang di-
tafsirkan berangka tahun 1741 Jawa atau 1819 Masehi. Namun, sebagian ahli
sejarah menolak pendapat itu dengan alasan dasar yang digunakan kurang
kuat.

Beberapa pendapat tentang waktu pendirian Masjid Taqgwa Wonokromo
di atas menunjukkan bahwa belum ada kata sepakat di antara para ahli me-
ngenai hal itu. Hal ini sangat wajar karena tidak ada dokumen atau alat bukti
yang sangat kuat dan meyakinkan tentang kapan masjid itu dibangun. Salah
satu sumber sejarah yang juga bisa dipertimbangkan yaitu cerita lisan dalam
masyarakat. Meskipun harus secara hati-hati menggunakan sumber sejarah
ini, namun sebagian ahli menyetujuinya bahwa cerita lisan dapat digunakan
sebagai salah satu sumber sejarah. Cerita lisan yang berkembang di kalangan
masyarakat Wonokromo dan sekitarnya menyatakan bahwa Masjid Taqwa
Wonokromo dibangun pada masa pemerintahan Sultan Hamengkubuwana I.

Selanjutnya, berkenaan dengan pendiri Masjid Tagwa Wonokromo dapat
dikemukakan hal-hal penting sebagai berikut. Berdasarkan penelusuran sum-
ber-sumber sejarah yang ada, sementara dapat dikemukakan bahwa pendiri
Masjid Tagwa Wonokromo adalah Kyai Muhammad Fakih. Kyai Muhammad
Fakih ini memiliki nama lengkap Kyai Fakih Ibrahim Diponingrat, penghulu
hakim pada zaman Sultan Hamengku Buwana I yang berasal dari Dusun Ke-
tangga Desa Wonokromo. Kyai Muhammad Fakih masih memiliki hubungan
kekerabatan dekat dengan Sultan karena istri Kyai Muhammad Fakih ma-
sih bersaudara dengan istri Sultan Hamengku Buwana I. Karena itu, suatu
hal yang wajar apabila Sultan memberikan hadiah kepada Kyai Muhammad
Fakih berupa tanah perdikan dan Masjid Kagungan Dalem di Wonokromo.

Kyai Muhammad Fakih dianggap mampu dalam bidang ilmu agama dan
masih memiliki hubungan kekerabatan yang dekat dengan keluarga Sultan
Hamengku Buwana I, maka wajar pula apabila Sultan mengangkat Kyai Mu-
hammad Fakih menjadi Penghulu Hakim di Masjid Gedhe Kauman. Kyai
Muhammad Fakih sebagai Penghulu Hakim membawahi empat orang Pathok
Negara, yang ditempatkan di Mlangi (Sleman), Ploso Kuning (Sleman), Dong-
kelan (Bantul), dan Babadan (Bantul). Di masing-masing daerah itu kemu-
dian dibangun masjid, yang dikenal dengan sebutan Masjid Pathok Negara.
Sebagai hadiah atas jasa dan kemampuannya itu, Sultan Hamengku Buwana
I memberikan hadiah berupa tanah perdikan di selatan dusun Ketangga yang
masih berupa hutan atau alas awar-awar dan kemudian tempat itu diberi
nama Desa Wonokromo. Kemudian Sultan juga memberikan gelar Diponing-
rat kepada Kyai Muhammad Fakih Ibrahim dan jabatan penting berupa Peng-
hulu Hakim di Kasultanan Yogyakarta. Selain itu, Sultan juga memberi tugas
kepada Kyai Muhammad Fakih untuk mengurus Masjid Gedhe Kauman serta
menjadi imam salat Jum’at di masjid itu.

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 238



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

Berkenaan dengan istilah Masjid Pathok Negara, Widiyastuti (1995: 8)
menyatakan bahwa yang dimaksud Masjid Pathok Negara adalah masjid
yang dipakai sebagai tanda kekuasaan raja dan tanda tersebut tidak dapat di-
ubah. Lebih lanjut, Widiyastuti (1995: 52) menjelaskan bahwa dalam struktur
birokrasi di Kesultanan Yogyakarta ada bagian pemerintahan yang bertang-
gung jawab terhadap masalah-masalah keagamaan. Bagian pemerintahan itu
disebut Kawedanan Pengulon. Kawedanan ini dipimpin oleh penghulu yang
berfungsi sebagai rohaniawan kerajaan.

Penghulu di Kawedanan Pengulon ini sering disebut penghulu gede atau
wedana kaum (Widiyastuti, 1995: 52). Kelompok abdi dalem yang bertugas
membantu penghulu dalam menjalankan tugas-tugas keagamaan di kera-
jaan disebut Wadana Mutihan atau Golongan Pangulon. Penghulu selain
sebagai pengageng (pemimpin) di Kawedanan Pengulon, juga berkewajiban
memimpin upacara-upacara keraton yaitu, 1) membacakan risalah Nabi Mu-
hammad saw. setiap malam tanggal 12 Rabiul Awwal di Masjid Agung yang
dihadiri Sultan dan para pangeran, 2) membacakan kisah Isro’ Mi’roj Nabi
Muhammad saw. pada malam tanggal 27 Rajab di Masjid Agung, 3) memba-
cakan doa pada upacara Garebeg di Masjid Agung, 4) menikahkan putra-put-
ri Sultan, dan 5) memimpin upacara pelepasan jenazah raja dan keluarganya
(Widiyastuti, 1995: 53).

Sebutan pathok negara di kalangan Reh Kawedanan Pangulon Keraton
Ngayogyakarta ditujukan kepada abdi dalem yang membantu tugas penghu-
lu hakim di Pengadilan Surambi (Widiyastuti, 1995: 55; Carey, 1981: 302).
Pathok negara juga bisa berarti masjid (Carey, 1981: 258), karena ulama yang
menduduki jabatan sebagai pathok negara umumnya juga mengurusi atau
mengelola masjid. Bahkan, Widiyastuti (1995: 42) menyatakan bahwa pathok
negara juga bisa berarti status sebuah desa.

Pada awal berdirinya, belum dikenal istilah takmir masjid untuk mereka
yang mengurusi masjid. Urusan masjid mutlak berada di tangan otoritas Kyai,
baik untuk urusan fisik masjid maupun urusan peribadatannya. Kyai Muham-
mad Fakih merupakan kyai pertama yang mengurusi masjid ini.

Tahun 1913 M orang-orang yang mengurus segala urusan masjid baik
fisik maupun peribadatan disebut dengan istilah khodimul ummah. Perangkat
pengurus masjid memiliki nama dan peran masing masing misalnya: khatib
disebut abdi dalem kaji selosin. Muazin disebut abdi dalem muadzin. Masing
masing muazin memiliki tugas melakukan azan pada lima waktu salat. Adapun
orang-orang yang mengurus urusan fisik masjid dari menyapu lantai hingga
menggelar tikar untuk salat dan mengisi air wudu disebut dengan abdi dalem
merbot. Semua yang mengurusi fisik masjid ini mendapat Surat Keputusan
(SK) dari Keraton Ngayogyakarta yang disebut dengan Serat Kekancingan.

Tahun 1969 M, pola kepengurusan masjid diganti dengan sistem ima-
mah. Segala sesuatu yang menyangkut urusan masjid secara mutlak kepu-
tusannya di tangan imam. Pada periode itu imamnya adalah Kyai Makmun.
Setelah Kyai Makmun wafat pada tanggal 2 Mei 1990 M, pola kepengurusan

239:  Jurnal “Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

masjid diganti dengan takmir masjid sampai sekarang.

Kondisi Masjid Taqwa Wonokromo

Berdasarkan informasi dari informan diketahui bahwa dahulu pada masa
awal dibangunnya Masjid Tagwa Wonokromo terdapat prasasti berupa seng-
kalan berbunyi “Nyata Luhur Pandhita Ratu”, namun saat ini prasasti itu
tidak diketahui lagi keberadaannya. Ada banyak tafsiran tentang bunyi seng-
kalan itu, yang dikaitkan dengan awal pendirian masjid.

Bentuk bangunan Masjid Tagwa Wonokromo saat ini, sebagian masih
mempertahankan bentuk aslinya namun sebagian besar sudah banyak meng-
alami perubahan. Pada saat awal dibangun, atap bangunan utama berbentuk
kerucut kemudian pada tahun 1867 oleh KH. Muhammad Fakih II diganti
berbentuk atap tumpang sampai sekarang. Atap serambi sejak awal diba-
ngun sampai sekarang masih tetap berbentuk limasan. Puncak atap tumpang
bangunan utama terdapat mustaka yang pada awalnya terbuat dari kuwali
(Jw.), kemudian diganti dengan kayu nangka berbentuk bawangan.

Pada masa kepemimpinan KH. Muhammad Fakih II juga terjadi pe-
rubahan pada dinding bangunan, kerangka utama bangunan, penambahan
pawestren, dan tempat wudu. Kemudian pada tahun 1958 juga telah dilaku-
kan penambahan gulu melet pada atap bangunan utama, perluasan serambi
masjid, penutupan kolam tempat wudu, penggantian tiang utama masjid,
pembuatan rumah-rumahan kecil semacam gazebo sebagai tempat khatib,
dan penambahan kanopi di depan serambi. Pada tahun 1986 dilakukan re-
habilitasi besar atas bangunan utama, dan perluasan ruang utama masjid.
Kemudian pada tahun 2003 dibangun gedung pertemuan, perubahan pada
kulah (tempat wudu), penambahan bangunan kanopi, dan dihidupkannya
kembali kolam di sisi kanan dan kiri serambi masjid, serta dilakukan penyem-
purnaan dapur.

Bangunan serambi Masjid Tagwa Wonokromo pada awalnya tidak se-
luas sekarang yang berukuran panjang 18 meter dan lebar 10 meter. Bentuk
atap pada serambi sejak awal sampai sekarang masih tetap yaitu limasan.
Pada awalnya atap sangat sederhana terbuat dari welit yang ditumpangkan
di atas bambu. Pintu pada serambi hanya satu di depan, sedangkan dinding
terbuat dari gedhek (anyaman bambu) yang dipasang mengelilingi serambi.
Tidak ditemukan dokumen yang memberikan informasi tentang waktu peng-
gantian atap bangunan serambi sampai dengan tahun 1867. Informasi yang
ada (Ismail, tt: 1) menyebutkan bahwa pada tahun 1867 baru dilakukan peng-
gantian atap serambi dengan genteng terbuat dari tanah liat.

Pawestren adalah bagian ruangan masjid yang digunakan untuk salat
kaum wanita. Ruang pawestren di Masjid Tagwa Wonokromo dibangun pada
tahun 1867, pada masa kepengurusan K.H. Muhammad Fakih II. Biasanya
ruangan ini terletak di sebelah kanan masjid (Alba, 1983: 23), namun ruang
pawestren di Masjid Tagwa Wonokromo berada di sayap atau sisi kanan dan
kiri ruang utama masjid. Ruang pawestren berukuran lebih kecil dibanding-

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 240



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

kan dengan ruang utama masjid. Ukuran ruang pawestren lebar sekitar dua
meter namun memanjang ke belakang sesuai ukuran ruang utama masjid.
Ruang pawestren dan ruang utama masjid dibatasi dinding, namun ada pintu
dan jendela pada dinding pembatas itu.

Ruang pawestren di Masjid Taqwa Wonokromo ini saat ini tidak digu-
nakan sebagai tempat salat karena ada kontroversi di tengah masyarakat. Se-
belumnya, ruang pawestren ini agak ke tengah sebelum ada perluasan ruang
utama masjid. Setelah ruang utama masjid diperluas, maka ruang pawestren
sebelah selatan digeser lebih ke arah selatan, sedangkan ruang pawestren
sebelah utara digeser lebih ke arah utara. Padahal sebelumnya tempat itu
adalah makam. Dengan kata lain, ruang pawestren dibangun di atas makam.
Hal itu dilakukan pada masa kepengurusan Kyai Makmun. Hal itu menimbul-
kan kontroversi di tengah masyarakat, sehingga sementara ruang pawestren
itu tidak digunakan untuk salat. Saat ini kaum wanita melakukan salat ber-
jamaah di belakang jamaah laki-laki dengan dibatasi oleh pembatas papan
sebagai pemisah antara jamaah laki-laki dan perempuan.

Pada sisi utara dan selatan serambi pada awalnya terdapat sumur dan
pohon randu, yang airnya digunakan untuk berwudu. Tempat wudu berupa
padasan diletakkan di dekat sumur. Pada perkembangannya, untuk tempat
wudu dibuatkan kolam yang airnya dialirkan melalui parit dari sumber air
(belik) yang jaraknya cukup jauh dari masjid. Kolam itu berukuran sekitar 2 x
10 meter di depan dan sisi kanan serta kiri serambi. Karena ada kesulitan un-
tuk mengisi air pada kolam itu, kemudian pada tahun 1958 kolam itu ditutup
dan diganti dengan sumur pompa dengan pompa dragon.

Pada kompleks halaman Masjid Tagwa Wonokromo terdapat tanah cu-
kup luas, pagar tembok mengelilingi bangunan masjid, kolam di depan se-
rambi, pintu gerbang di depan, samping kanan dan kiri halaman. Selain itu,
sekarang pada kompleks halaman masjid juga terdapat tempat parkir, lampu
penerangan dan beberapa buah pot bunga.

Halaman Masjid Tagwa Wonokromo pada awalnya masih berupa tanah
lapang yang ditumbuhi rumput, sumur dan beberapa pohon. Ada dua sumur
yang berada di sisi utara dan selatan masjid. Di halaman masjid ini dahulu
terdapat pohon Tanjung, Kantil, Sawo Kecik dan Kelapa. Pohon Tanjung be-
rada di depan kolam sekitar empat meter dari kolam. Jumlah pohon Tanjung
waktu itu sebanyak dua pohon, berada di sisi utara dan selatan berjarak seki-
tar lima meter. Pohon Kantil sebanyak dua pohon juga berada di kanan dan
kiri halaman masjid. Di sebelah timur dari pohon Kantil, juga terdapat dua
pohon Sawo Kecik di sisi utara dan selatan. Selain itu, di sepanjang pagar hal-
aman masjid ini terdapat tanaman kelapa yang berjajar dari utara ke selatan.
Jumlah tanaman kelapa sebanyak lima belas pohon. Kemudian pada perkem-
bangannya, sebagian besar tanaman itu ditebang dan diganti tanaman lain.
Pada bagian depan serambi di bangun kembali kolam yang sudah ditutup.

Makam berada di sebelah barat dari Masjid Taqwa. Letak makam berada
satu kompleks dengan masjid dan hanya dipisahkan dengan tembok. Luas

241%  Jurnal “Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

makam sekitar 2.000 meter persegi. Makam ini diperkirakan telah ada se-
jak masjid ini dibangun. Tidak ada yang tahu persis nama-nama orang yang
dimakamkan di makam itu. Berdasarkan informasi masyarakat, tokoh yang
dimakamkan di tempat itu di antaranya bernama K.H. Abdurrauf, K.H. Kho-
lil, dan Kyai Bajuri. Kyai Haji Abdurrauf atau Syekh Abdurrauf dipercaya ma-
syarakat sebagai tokoh agama yang membawa ajaran tarekat Syatariyah di
daerah itu. Ajaran itu dilanjutkan oleh putranya bernama Kyai Bajuri.

Syekh Abdurrauf atau KH. Abdurrauf diperkirakan berasal dari Watu-
congol, Magelang. Makam KH. Abdurrauf berada di samping masjid, satu
kompleks dengan makam istri dan anaknya. Selain makam KH. Abdurrauf
dan keluarganya, menurut informasi masyarakat di tempat itu juga dimakam-
kan pengikut Pangeran Diponegoro yang meninggal pada Perang Diponegoro.
Meskipun demikian, masyarakat pada umumnya tidak mengetahui secara
jelas nama-nama orang yang dimakamkan di tempat itu.

Ada kurang lebih seratus nisan di tempat itu, baik besar maupun kecil.
Nisan-nisan itu pada umumnya tidak ada inskripsi yang menunjukkan ten-
tang identitas orang yang dimakamkan di tempat itu. Biasanya orang yang
dimakamkan di tempat ini adalah para pejuang Islam dan para syuhada atau
keluarga yang masih ada hubungannya dengan keduanya (Elba, 1983: 30).

Fungsi utama masjid pada umumnya adalah sebagai tempat salat lima
waktu, dan salat Jum’at secara berjamaah (Elba, 1983: 2; Sumalyo, 2006: 1).
Demikian halnya Masjid Tagwa Wonokromo ini juga digunakan sebagai tem-
pat salat lima waktu, dan salat Jum’at secara berjamaah (Ismail, tt: 4). Pada
awalnya, Masjid Tagwa Wonokromo didirikan oleh Kyai Muhammad Fakih
untuk menampung warga sekitar Wonokromo yang ingin melaksanakan
salat.

Masjid Tagwa Wonokromo juga berfungsi utama sebagai tempat salat
Jum’at. Masjid ini digunakan sebagai tempat pelaksanaan salat Jum’at bagi
masyarakat sekitar Desa Wonokromo dan sekitarnya. Masjid ini mampu me-
nampung jamaah sekitar seribu orang, baik di ruang utama maupun pada ru-
ang serambi.

Pada awal pendirian masjid dahulu, pelaksanaan salat Jum’at di mas-
jid Wonokromo cukup unik. Keunikan pelaksanaan salat Jum’at di masjid ini
di antaranya pada pelaksanaan azan. Pada azan pertama dan kedua, petugas
yang melakukan azan berjumlah lima orang. Masing-masing orang meng-
hadap ke arah kiblat di depan mimbar. Dahulu para muazin ini ketika azan
menghadap ke arah barat laut dan timur laut, namun pada perkembangannya
hanya menghadap ke arah kiblat. Sebelum mereka melaksanakan azan, se-
cara bergantian mereka membaca bacaan sebelum azan salat Jum’at. Mereka
secara bersama-sama mengumandangkan azan di depan khatib dan jamaah.
Suara azan mereka cukup keras.

Petugas yang melaksanakan azan pada pelaksanaan salat Jum’at adalah
muazin yang juga petugas azan salat lima waktu di masjid itu. Jumlah muazin

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 242



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

sebanyak lima orang, masing-masing bertugas melaksanakan azan untuk
salat lima waktu, meliputi salat subuh, zuhur, asar, magrib, dan isya. Pada
pelaksanaan salat Jum’at semua muazin itu bertugas sebagai petugas azan.

Meskipun masjid ini tidak memiliki abdi dalem pathok negara, namun
masjid ini termasuk Masjid Kagungan Dalem yang selain berfungsi sebagai
pusat penyebaran Islam, juga berfungsi sebagai tempat pengaduan masyara-
kat yang sedang mengalami masalah, khususnya masalah agama. Masyarakat
yang sedang mendapatkan masalah, biasanya meminta bantuan abdi dalem
yang ada di masjid ini. Abdi dalem yang ada di masjid ini terdiri atas Kyai dan
Jajar barjamaah.

Masjid Taqwa Wonokromo memiliki fungsi politik, di antaranya sebagai
lembaga penguat ideologi Islam, sebagai basis perjuangan melawan penjajah
dan mempertahankan kemerdekaan negara Indonesia. Sultan Hamengku Bu-
wana membangun masjid memiliki makna strategis dalam upaya melanggeng-
kan kekuasannya. Masjid Wonokromo pernah menjadi basis kekuatan militer
dan pejuang serta kekuatan masyarakat dalam berjuang melawan Belanda
yang bermarkas di Pleret maupun di Bantul. Masjid ini pernah menjadi tem-
pat kekuatan militer kompi III Batalion I Brigade 10 yang saat itu dipimpin
Letda Komarudin.

Meskipun tidak terlalu menonjol, Masjid Taqwa Wonokromo juga memi-
liki fungsi ekonomi. Fungsi ekonomi pada Masjid Tagwa Wonokromo dapat
dilihat pada pengelolaan zakat, infaq dan sadagah di masjid ini, dan pengelo-
laan harta milik keraton.

PENUTUP

Masjid Tagwa Wonokromo merupakan masjid yang masih mempertah-
ankan tradisi. Salah satu tradisi yang masih dipertahankan di masjid ini beru-
pa tradisi Rebo Pungkasan. Tradisi ini untuk mengungkapkan rasa syukur ke-
pada Tuhan Yang Maha Kuasa dan mengenang pertemuan Sultan Hamengku
Buwana I dengan Kyai Fakih Usman, tokoh yang berperan penting dalam ma-
suknya Islam di daerah itu. Selain itu, tradisi ini untuk mengenang jasa Kyai
Fakih Usman yang telah berhasil menyembuhkan masyarakat dari berbagai
macam penyakit. Hal itu merupakan wujud fungsionalisasi masjid sebagai
pelestari tradisi, di samping fungsi utamanya sebagai tempat ibadah.

Masjid Taqgwa Wonokromo, berdasarkan inskripsi yang ditemukan di
masjid ini, diperkirakan telah berusia sekitar dua abad. Inskripsi berupa sen-
gkal-an pernah ditemukan di pintu masuk masjid, namun kini inskripsi itu
hilang setelah dilakukan renovasi bangunan masjid. Sengkalan itu berbunyi
“Nyoto Luhur Pandhita Ratu”. Bunyi sengkalan itu ternyata ditafsirkan be-
ragam oleh masyarakat. Masjid Taqwa Wonokromo menurut sumber di Per-
pustakaan Widya Budaya Keraton Yogyakarta tidak termasuk Masjid Pathok

243%  Jurnal “Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

Negara, namun sumber di Kawedanan Pengulon Keraton Yogyakarta dan
cerita masyarakat di sekitar Masjid Taqwa Wonokromo menyatakan bahwa
Masjid Tagwa Wonokromo merupakan Masjid Pathok Negara.

Kondisi fisik Masjid Tagwa Wonokromo saat ini telah berubah dari kon-
disi awal masjid itu dibangun. Perubahan terjadi secara bertahap, baik pada
bangunan utama masjid maupun pada bangunan penunjang, termasuk hala-
man masjid. Fungsi utama Masjid Tagwa Wonokromo tentunya untuk tempat
salat, baik salat lima waktu, salat Hari Raya maupun salat Jum’at. Namun,
masjid ini juga memiliki fungsi lain yakni fungsi sosial, fungsi budaya/ kul-
tural, fungsi hukum, fungsi politik, dan fungsi ekonomi.

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 244



Masjid sebagai Pelestari Tradisi

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, Dudung. 2007. Metodologi Penelitian Sejarah. Yogyakarta:
Ar-Ruzz Media.

Adrisijanti, Inajati. 1997. Kota Gede, Plered, dan Kartasura sebagai Pusat
Pemerintahan Kerajaan Mataram Islam (1578 TU - 1746 TU) Suatu Ka-
jian Arkeologi. Disertasi Universitas Gadjah Mada Yogyakarta.

Albiladiyah, Samrotul Ilmi. 2006. “Sekilas Tentang Pathok Negara”. Jurnal
Sejarah dan Budaya Jantra, Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional
Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, Vol. I, No. 1, Juni 2006.

Al-Qaradhawi, Yusuf. 2000. Tuntunan Membangun Masjid. Diterjemahkan
oleh Al-Kattani, Abdul Hayyie. Jakarta: Gema Insani Press.

Andrisijantiromli, Inajati, dkk. (ed). 2009. Mosaik Pusaka Budaya Yogya-
karta. Yogyakarta: Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Yogyakarta.

Azra, Azyumardi. 2007. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nu-
santara Abad XVII & XVIII, Akar Pembaharuan Islam Indonesia. Ja-
karta: Kencana.

Bahari, Hamid. 2010. Wisata Sejarah Nusantara. Jogyakarta: FlashBooks.

Chawari, Muhammad. 1989. Pasang Surut Masa Perkembangan Pemba-
ngunan Masjid Besar Kauman Yogyakarta, Studi Berdasarkan Sumber
Prasasti. Skripsi Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada Yogyakarta.

Departemen Kebudayaan dan Pariwisata. 2005. Makna Ritus dan Upacara
Ritual di Keraton Yogyakarta. Jakarta: Direktorat Jenderal Nilai Buda-
ya, Seni, dan Film.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan.
1985. Laporan Inventarisasi di Kec. Pleret Kabupaten Bantul. Yogyakar-
ta: Kantor Suaka Peninggalan Sejarah dan Purbakala Daerah Istimewa
Yogyakarta.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 1997. Himpunan Peraturan Pe-
rundang-undangan Republik Indonesia tentang Benda Cagar Budaya.
Jakarta: Direktorat Perlindungan dan Pembinaan Peninggalan Sejarah
dan Purbakala.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 1982/1983. Pemikiran Biografi,
dan dan Kesejarahan, Suatu Kumpulan Prasaran pada Berbagai Loka-
karya. Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional.

Dwiyanto, Djoko. 2009. Keraton Yogyakarta, Sejarah Nasionalisme & Te-
ladan Perjuangan. Jogyakarta: Penerbit Paradigma Indonesia.

Elba, Drs, Mundzirin Yusuf. 1983. Mesjid Tradisional di Jawa. Yogyakarta:
Penerbit Nur Cahaya.

Ricklefs, M.C. 2008. Sejarah Indonesia Modern 1200-2004. Jakarta: PT. Se-
rambi Ilmu Semesta.

245%  Jurnal “Analisa”Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011



R. Aris Hidayat

Sumalyo, Yulianto. 2006. Arsitektur Masjid dan Monumen Sejarah Muslim.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Jurnal “Analisa” Volume XVIII, No. 02, Juli - Desember 2011 £ 246



