WIHDAH AL-WUJUD PUISI AHMAD ARAN

The unity of being in poetry of Ahmad Aran

KHAIRUL FUAD

Balai Bahasa Provinsi Kalimantan ABSTRACT

Barat . .. . , .
JI Ahmad Yani Pontianak 7821 Islamic mysticism had influence in West Borneo through the thought of Muhammad Khatibal-

Telp. (0561) 583839, 7054094 Sambasty, an inisiator ofQadiriahNagsabandiah Sufi Path (tarikat). One field that has strong
Facs. (0561) 582104 tasawuf influence is literature as exemplified by the works of AhmadAran, a literature writer
e-mail: khairulfuad72@yahoo.com of West Borneo, , especially his poetry. His works are compiled inan antology entitled Jepin
Naskah diterima: 24 Januari 2014 | Kapuas RinduPuisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat. Except Aran’s poetry, poetries from
Naskah direvisi: 19-23 Mei 2014 | - ther writers were also found on the anthology published by KomiteSastraDewanKesenian
Naskah disetujui: 17 Juni 2014 Kalimantan Barat (DKKB) at 2000. WahdatulWujud a discourse of Islamic mysticism was
used by Ahmad Aran in his poetry. Through hermeneutic approach, especially exoteric exegete
(tafsir), this study concludes that wahdatulwujud was actualized by Ahmad Aran indeed in

his poetry

Keywords: wihdatulwujud, poetry, and Ahmad Aran.

ABSTRAK

Tasawuf memiliki pengaruh di Kalimantan Barat melalui pemikiran Ahmad Khatib al-
Sambasty, penggagas Tarikat Qadiriah Nagsabandiah (TQN); dan aspek yang paling mudah
dipengaruhi adalah sastra. Selain Odhy’s, puisi-puisi Ahmad Aran juga dipengaruhi oleh
tasawuf yang berkembang di wilayah tersebut. Karya puisinya Aran terdapat di dalam
antologi Jepin Kapuas Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat. Selain karya Ahmad
Aran, puisi-puisi sastrawan Kalimantan Barat lainnya juga dimuat di dalam antologi
yang dipublikasikan oleh Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan Barat (DKKB) pada
tahun 2000., puisi-puisi lain juga terdapat di dalam antologi itu yang dipublikasikan oleh
Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan Barat (DKKB) pada 2000 ini. Wihdah al-Wujud
merupakan wacana tasawuf yang digunakan oleh Ahmad Aran dalam puisinya. Oleh
karena itu, konsep ini menjadi rumusan masalah dan teknik untuk menganalisis puisinya.
Dengan menggunakan pendekatan hermeneutik, khususnya tafsir (exoteric exegete) akhirnya
ditemukan bahwa wihdah al-Wujud sebagai pengaruh tasawuf, memang diaktualisasikan
oleh Ahmad Aran di dalam puisinya

Kata kunci: Wihdah al-Wujud, puisi, dan Ahmad Aran.

105



Jurnal ‘Analisa” \Volume 21 Nomor 01 Juni 2014
halaman 105-115

PENDAHULUAN

Sufisme sudah lama bersentuhan dengan
masyarakat Kalimantan Barat. Ahmad Khatib
Sambas, mistikus Sambas dari kampung Dagang,
telah memperkenalkan sufisme melalui tarikat
pada masa kehidupannya antara 1803 sampai
dengan 1875 Masehi. Perannya memberi pengaruh
besar terhadap perkembangan sufisme di Kalim-
antan Barat, bahkan di Nusantara karena mayori-
tas ulama Nusantara berguru kepadanya (http://
ahmad-nu.blogspot.com, 13 Desember 2012).

Dengan demikian, sufisme dapat dipastikan
menjadibagian kehidupan masyarakat Kalimantan
Barat. Selain aplikasinya melalui kelompok-
kelompok salikin tarikat yang masih berkembang
sampai sekarang ini, pemikiran-pemikirannya
sering menjadi landasan utama dalam karya-karya
nonfiksi dan fiksi para penulis Kalimantan Barat,
baik fiksi maupun nonfiksi. Sufisme memang
menarik sebagai kajian lanjutan dalam proses
keberagamaan laten seseorang, dalam arti kata,
otomatisasi muncul dalam proses tersebut.

Sebagai karya fiksi, sastra memiliki landasan-
landasan etika tertentu dalam membangun
estetikanya (keindahan) sendiri. Menurut
Prodolokusumo dan Sardjono, Etika landasannya
memiliki kegunaan sebagai media didaktik
sekaligus efek katarsis yang dapat dijadikan
pegangan bagi pembacanya. Selanjutnya,
keindahan karena etika itu diungkapkan melalui
keindahan isi dan bahasanya (Effendy, 2003: 1).

Sastra dan sufisme yang telah berpengaruh
di Kalimantan Barat yang didasari oleh
multilandasan ini di satu sisi memudahkan
terjadinya internalisasi, sedang di sisi lain terjadi
mutualisme antar keduanya. Sastra sufistik
menunjukkan geliat perkembangannya di
Kalimantan Barat dari pemikiran tarikat Ahmad
Khatib Sambas sampai puisi-puisi sufistik Odhy’s.
Perkembangan sastra Kalimantan Barat tidak
bisa mengesampingkan peran sastra sufistik.

Selain Odhy’s yang dikenal akrab dengan
sufistik di akhir karir sastranya, Ahmad Aran
sebagai jajaran penulis sastra Kalimantan Barat

106

juga memanfaatkan wacana sufistik untuk
membangun karya sastra. Penulis satu ini
mungkin jarang diketahui di blantika kesastraan
Kalimantan Barat karena memang jarang
memublikasikan puisi-puisinya. Tercatat puisi-
puisinya hanya dipublikasikan di antologi Jepin
Kapuas Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan
Barat yang disunting oleh Yudhiswara dan
diterbitkan oleh Komite Sastra Dewan Kesenian
Kalimantan Baratpada2000. Antologiinimenjadi
lema dalam Ensiklopedi Sastra Kalimantan Barat
yang disusun oleh tim ensiklopedi Balai Bahasa
Provinsi Kalimantan Barat pada 2010.

Selain puisi Ahmad Aran, antologi tersebut
juga memuat puisi-puisi para penulis Kalimantan
Barat, baik yang masih hidup maupun sudah
meninggal dunia. Para penulis tersebut adalah
Amru Marwan Vidya (alm), Arno Aryo Morario,
A.S. Fan Ananda, Arfani Arief, Abu Bakar Emdjes
(alm), Asmayadi, Amy Syamsuddin, Chandra Arga
Dinata, Ellyas Suryani (Muhyas Surya), Fransiska
Purwani Rahayu, H. Munawar Kalahan (alm),
Harun Das Putra, Ibnu H.S, Jurli Agus (alm),
Lukman Thsan Ellong, Mizard Bazarvio (alm),
dan Odhy’s (alm). Kemudian, Pradono, Susani
Ais (alm), SM. Hardjana, Sataruddin Ramli, Uray
Khas, Tulus Sumaryadi, Wyas Ibnu Sinentang,
Yudhiswara (alm), dan Zailani Abdullah (Fuad
dkk, 2010: 88).

Puisi-puisi Ahmad Aran dalam antologi
tersebut berjudul Kepada Siapa, Tiga Jalan,
Sang Kekasth, Makna Katamu Tuhan, dan
Sanggupkah. Dalam sebuah kegiatan Ensiklopedi
Bahasa dan Sastra yang diselenggarakan pada 1
Juni 2008, dia memberikan puisinya yang belum
ia beri judul; sebuah puisi yang sangat kental
dengan nilai-nilai sufistik (mysticism values).
(Fuad dkk, 2008: 503)

Dia berada di segala rupa yang ada

Dia nyata di segala rupa yang nyata

Dia terlihat di segala rupa yang nyata

Dia tersembunyi di segala rupa yang tersembunyi

Dia rahasia di segala rupa yang rahasia



Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran
Khairul Fuad

Dalam sebuah wawancara pengumpulan data
Ensiklopedi Bahasa dan Sastra di tahun 2008,
Ahmad Aran mengaku enggan memuplikasikan
puisinya karena khawatir isinya disalahartikan
oleh kalayak. Ia menyadari bahwa puisi-puisinya
mengandungnilai-nilaisufistikyangsangatrentan
disalahpahami oleh mereka yang tidak memiliki
pemahaman mendalam tentang tasawuf.

Nilai sufistik yang menjadi mainstream (arus
utama) puisi-puisi Ahmad Aran di atas adalah
Wihdah al-Wujud. Kemudian, Wihdatul Wujud
sebagai konsep sufistik akan dijadikan acuan
dalam menganalisis puisi-puisinya. Kemunculan
konsep ini cukup menjadi alasannya untuk tidak
sering memublikasikan karya sastranya. Dengan
demikian, konsep ini digunakan untuk menepis
alasan itu sekaligus puisinya tidakdisalahartikan
jika melalui pemahaman yang semestinya.

Pengaruh sufisme dalam puisi-puisi Ahmad
Aran tampaknya melalui proses perenungan
yang ia lakukan saat masih sering melakukan
perjalanan mengarungi lautan dengan sebuah
kapal. Ia pernah menjadi mualim kapal dari 1981
sampai dengan 1990 karena bekerja di Kantor
Navigasi Departemen Perhubungan. Selain itu
menurut pengakuannya, ia menulis puisi karena
didorong oleh Yudishwara, sastrawan Kalimantan
Barat, yang kebetulan satu kantor dengannya
(Fuad dkk, 2008: 501).

Rumusan masalah dalam artikel ini adalah
bagaimana Wihdah al-Wujud dalam puisi-
puisi Ahmad Aran? Tujuan penulisan ini adalah
untuk mengungkapkan Wihdah al-Wujud
dalam puisi-puisi Ahmad Aran. Sementara itu,
manfaat penelitian ini adalah untuk memperoleh
pemilahan lebih khusus (spesifik) dari data
global yang telah dikumpulkan dari kegiatan
Ensiklopedia Sastra Kalimantan Barat pada 2008.
Mengetahui keberlanjutan pemikiran sufistik
yang pernah berkembang di Kalimantan Barat.

Tinjauan Pustaka

Penelitian terkait yang pernah dilakukan
sebelumnya sebagai berikut:

1. Penelitian yang dilakukan oleh Khairul Fuad

berjudul Meretas Sastra Sufistik Kalimantan
Barat Pramodern dan Modern, yang
diterbitkan oleh Analisa Jurnal Pengkajian
Masalah Sosial Keagamaan Volume 19 No.
01, Januari-Juni 2012 Balai Penelitian dan
Pengembangan Agama Semarang.

2. Penelitian yang dilakukan oleh Khairul Fuad
berjudul Hermeneutika Rohani Puisi Odhy’s,
yang diterbitkan oleh Sawerigading Jurnal
Bahasa dan Sastra Volume 18, Nomor 2,
Agustus 2012 Balai Bahasa Provinsi Sulawesi
Selatan dan Provinsi Sulawesi Barat.

KERANGKA TEORI

Tulisan ini menggunakan konsep Wihdah al-
Wujuddalamwacanasufisme (Islamicmysticism).
Wihdah al-Wujud memiliki beberapa makna,
di antaranya Kesatuan Eksistensi (The Unity of
Existence), Kesatuan Yang Ada (The Oneness of
Being), dan Kesatuan Yang Dicari (The Oneness
of Finding). Di akhir perjalanan (path) hanya
Allah yang didapatkan atau ditemui (Armstrong,
1995: 254).

Berbicara Wihdatul wujud selalu terkait
dengan Ibnu ‘Arabi, tokoh yang pertama kali
memunculkan konsep tersebut. Ibnu Arabi yang
bergelar al-Syaikh al-Akbar dalam dunia sufistik,
lahir di Mursia Spanyol pada 1165 Masehi. Ia
mendapat pendidikan dari dua perempuan qudus
(suci), satu di antaranya adalah Fatima dari
Cordoba, kemudian berguru dengan tokoh-tokoh
terkenal di bidang ilmu pengetahuan seperti
filosof Ibnu Rashid, seorang tabib istana dinasti
Berber. Ketika di Tunisia, ia mempelajari karya
Ibnu Qusyai Khalan Na'layn, yang 150 tahun
kemudian dikecam oleh Ibnu Khaldun untuk
dibakar karena dipenuhi oleh gagasan-gagasan
bid’ah (Schimmel, 1986: 272).

Wihdah al-Wujud yang dibangun oleh Ibnu
Arabi tertuju kepada kebiasaan wujud pada
umumnya, wujud yang ada terkait erat dengan
wujudyang mutlakada, yaitu Allah. Secarakhusus,
pemikiran tersebut menjelaskan bahwa hakikat
sifat ketuhanan tampak jelas pada fenomena
keberadaan para Nabi (al-anbiya’ alaihim al-

107



Jurnal ‘Analisa” \Volume 21 Nomor 01 Juni 2014
halaman 105-115

salam). Faset dari faset-faset-Nya terdapat
dalam lingkup hakikat keberadaan Nabi-Nabi-
Nya, dengan kata lain, sifat ketuhanan terdapat
dalam faset Nabi Adam, Nuh, Idris, Ishaq, Ismail,
dan Nabi Muhammad dengan sifatnya masing-
masing (Mahmud, 1966: 495).

Akan tetapi, ketuhanan dalam Allah (khalik)
itu tidak menyatu (wihdat) dengan ciptaan-
Nya (makhluk) seperti yang disebutkan Louis
Massignon dengan monisme esksistensial (satu
kesatuan esksitensi, wujud) untuk memahami
wihdatul wujud. Dalam konsep wihdatul wujud
tidak terkandung pengertian adanya kontinuitas
yang sungguh-sungguh ada antara Tuhan dan
ciptaan-Nya (Schimmel, 1986: 276). Dua realitas,
Realitas Allah dan realitas ciptaan-Nya, sama
sekali tidak menyatu, Allah dan ciptaan-Nya
berbeda sama sekali. Jika dikatakan penyatuan,
hanya ilmu (knowledge) Allah, bukan Allah
sendiri karena Dia tidak dapat diketahui di dalam
hakikat-Nya (Armstrong, 1995: 142).

Dalam pandangan al-Hallaj, lahut dan nasut,
diibaratkan oleh Ibnu Arabi melalui wihdatul
wujud adalah dua wajah yang berbeda watak
dan terpisah dalam satu hakikat. Wajah yang
menampakkan sisi eksoterik disebut dengan
nasut, sedangkan wajah yang menampakkan sisi
esoterik disebut dengan lahut . Kedua istilah itu
sering dipersamakan dengan kata dhahir dan
bathin, tampak dan inti. Menurut Ibnu Arabi,
Realitas Allah muncul (t@jalliy) di semua bentuk,
sedangkan realitas yang muncul dalam diri
manusia terdapat di bentuk yang paling tinggi
seperti dalam pemikiran al-qutbiyyah dan al-
insan al-kamil (Mahmud, 1966: 496).

Annamarie Schimmel menyebutkan bahwa
wihdatul wujud itu ciptaan-ciptaan Allah dan
eksistensinya tidak identik dengan Allah, tetapi
ciptaan-ciptaan-Nya merupakan pantulan-
pantulan dari sifat-sifat-Nya (1986: 276).
Dengan demikian, wihdatul wujud Ibnu Arabi
tidak bertentangan dengan aqidah tauhid Islam
yang membedakan sama sekali antara Allah
dan makhluk-Nya, yang sering disebut dengan
mukhalafat li al-hawadisti.

108

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif
dengan metode deskriptif. Objek kajiannya
adalah puisi-puisi karya Ahmad Aran yang
terkumpul di dalam antologi Jepin Kapuas
Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat,
yang disunting oleh Yudhiswara dan diterbitkan
oleh Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan
Barat (DKKB) pada 2000. Antologi tersebut
berisi puisi-puisi sastrawan Kalimantan Barat,
termasuk karya Ahmad Aran.

teknik  penelitian ini
hermeneutika

Sementara itu,
menggunakan pendekatan
yang dipahami sebagai cara-cara menafsirkan
menggunakan asas-asas tertentu sesuai dengan
kodrat atau jenis teks yang dikaji. Dalam tradisi
intelektual Islam terdapat dua jenis penafsiran
teks, yaitu tafsir (exoteric exegete) dan takwil
(ecoteric exegete) (Hadi WM, 2008: 138). Karena
teks-teks puisi Ahmad Aran lebih cenderung
kepada ungkapan lahiriah, penelitian ini lebih
menitikberatkan kepada teknik tafsir daripada
takwil walaupun kajian yang dipilih adalah
sufisme, yaitu wihdatul wujud. Penggunaan
teknik tafsir disebabkan oleh realitas teks-teks
puisi Ahmad Aran yang tidak dipenuhi oleh diksi-
diksi yang perlu pemahaman khusus.

Tafsir sering dikaitkan dengan
teknik memahami teks-teks kitab suci
al-Qur’an, yaitu menyingkapkan dan menjelaskan
makna (al-Khuli dan Zayd, 2004: 1). Kemudian,
penyingkapan dan penjelasan terhadap puisi
Ahmad Aran untuk memeroleh makna wihdatul
wujud sebagai kajian sufisme. Namun demikian,
sebagai kajian sufistik digunakan teknik takwil
untuk menguatkan teknik yang telah digunakan
sekaligus memperoleh kajian yang diinginkan.
Teknik takwil ini digunakan jika terdapat teks
yang perlu teknik tersebut.

HAsSIL DAN PEMBAHASAN

Makna KataMu Tuhan
Setelah kukaji makna kataMu Tuhan
Tunduk dan insyaflah aku



Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran
Khairul Fuad

Karna telah banyak

Melanggar laranganMu dan

Lupa melaksanakan perintahMu Tuhan
Nafsu telah membawa jasad dan jiwaku
Berlabuh di laut Merah penuh karang
Kemudian di bilik hati tumbuh lumut hitam
Dan luka dalam, sehingga

Bergelimang dosa menyembah berhala
Dalam gelisahku

Kukaji lagi makna katamu Tuhan

Tak sadar meneteslah air mata penyesalan

Karna banyak kesalahan

Karena banyak kealpaan

Tentang keberdaan Tuhan

Kini ampunilah dosaku Tuhan

Kumohon sinarMu selalu menyelimutiku
Kumohon hidayahMu selalu genggamanku
Kumohon rahmatMu meliputi seluruh jiwaku
Tafakurlah diriku dengan

Mengucap Astaghfirullah

Mengucap salawat kekasihMu

Sebagai wasilah atas diriku

Kudzikirkan tubuhku dengan

kalimahMu La ilaha illa Allah

kudzikirkan hatiku dengan

kalimahMu Allah Allah Allah

kudzikirkan sirku dengan

kalimahMu Hua Hua Hua

kudzikirkan zatku dalam zatMu
mengalirlah makna kataMu Tuhan

menembus urat nadiku keluar masuk dalam
nafasku

membakar latifah rabbaniyyahku
terimalah ujudku Tuhan

yang sekian lama tak menatap wajahMu
Pontianak 881991

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 24: 2000)

Puisi di atas merupakan bagian dari
antologi bersama Jepin Kapuas Rindu.
Tidak hanya puisi Ahmad Aran saja, tetapi
puisi-puisi sastrawan Kalbar termasuk di
dalamnya, seperti Munawar Kalahan, Aryo
Arno Morario, Odhy’s, Mizar Bazarvio,
Pradono, dan lain-lain. Para sastrawan
tersebut sebagian masih hidup dan sebagian
sudah meninggal. Ahmad Aran sendiri masih
hidup, hanya saja jarang memublikasikan
karya-karyanya karena disadarinya rentan
menimbulkan salah pemahaman. Walaupun
demikian, puisi Ahmad Aran menambah
khazanah sastra Kalimantan Barat dalam
ranah sastra sufistik (Fuad, 2012: 55-67).

Dalam pembahasan puisi tersebut diperinci
ke dalam tiga subbab yang menandakan proses
menuju wihdah al-Wujud, yaitu makna dhahiri
(eksoterik), proses laku sufistik (ikhtiar), dan
makna batini (esoterik).

Makna Dhahiri (Eksoterik)

Setelah kukaji makna kataMu Tuhan
Tunduk dan insyaflah aku

Karna telah banyak

Melanggar laranganMu dan

Lupa melaksanakan perintahMu Tuhan
Nafsu telah membawa jasad dan jiwaku
Berlabuh di laut Merah penuh karang
Kemudian di bilik hati tumbuh lumut hitam
Dan luka dalam, sehingga

Bergelimang dosa menyembah berhala

Bait-bait puisi di atas merupakan pengakuan
diriatassegalakesalahan kepada Allah, yaitutidak
melaksanakan takwa, melanggar laranganMu
dan//lupa melaksanakan perintahMu Tuhan.
Hal itu menyebabkan hati sebagai titik-pusat
seorang hamba menjadi hitam tertutup oleh
kesalahan yang telah diperbuat. Otomatis, dosa
selalu menghampiri hamba tersebut.

Ahmad Aran mengungkapkan seperti itu
menunjukkan bahwa laku sufistik harus diawali
oleh pengakuan kepada Allah atas segala

109



Jurnal ‘Analisa” \Volume 21 Nomor 01 Juni 2014
halaman 105-115

keagungan-Nya. Menyerahkan diri sepenuhnya
kepada Allah merupakan awal penting sebelum
menapaki  tingkatan  seterusnya. = Dalam
bahasa laku sufistik tahapan tersebut disebut
dengan takhalli, yaitu seorang hamba harus
mengasingkan diri dengan menarik dari segala
apapun yang mengalihkan dirinya dari Allah
(Armstrong, 1995: 231).

Proses Laku Sufistik (Ikhtiar)

Dalam gelisahku

Kukaji lagi makna katamu Tuhan

Tak sadar meneteslah air mata penyesalan
Karna banyak kesalahan

Karena banyak kealpaan

Tentang keberdaan Tuhan

Kini ampunilah dosaku Tuhan

Kumohon sinarMu selalu menyelimutiku
Kumohon hidayahMu selalu genggamanku
Kumohon rahmatMu meliputi seluruh jiwaku
Tafakurlah diriku dengan

Mengucap Astaghfirullah

Mengucap salawat kekasihMu

Sebagai wasilah atas diriku

Dalam menuju penyatuan Realitas Wujud
diperlukan usaha sebagai proses laku sufistik.
Seorang hamba harus mengusahakan hal itu
dengan sungguh-sungguh jika ingin menuju ke
sana, tanpa usaha maksimal hanya akan sia-
sia. Ahmad Aran menyadari proses laku sufistik
menuju Realitas Wujud. Dengan segala upaya
ditempuh maka cahaya-Nya dimohon untuk
menyinari laku sufistik, kumohon sinarMu selalu
menyelimutiku//kumohon hidayahMu selalu
genggamanku//kumohon rahmatMu meliputi
seluruh jiwaku.

Proses ini sebagai kerangka mencapai tingka-
tan tahalli pacatempuh tingkatan takhalli, yang
kemudian memasuki tingkatan tajalli. Tahalli
berarti seorang hamba menghiasi dengan sifat-
sifat ketuhanan, bahkan sifat kehambaan (‘ubu-
da) total yang mengisi ketidaklalaian atas petun-
juk keagungan Allah (rabbaniyya) (Armstrong,

110

1995: 229). Oleh karena itu, sinar (nur) dari Allah
dijadikan diksi demi mukasyafah (unveiling) un-
tuk sarana memasuki tingkatan berikutnya.

Makna Batini (Esoterik)

Dalam penyatuan dengan Realitas puncak
Wujud (wihdah al-wujud), Ahmad Aran tetap
memperhatikan proses amaliah syariah terlebih
dahulu. Ia tidak terjebak dalam konsep manung-
galing kawula gusti (penyatuan diri dengan Tu-
han) semata dalam puisinya karena tetap mem-
bedakan ranah lahiriah dan batiniah. Diksi tubuh
dan hati dalam ranah lahiriah, sedangkan diksi
sir (rahasia) dan zat dalam ranah batiniah.

Konsep manusia sebagai mikrokosmos
dalam rangkaian kosmos yang lebih besar
(makrokosmos) terdiri dari badan dan spirit.
Jika kedua entitas tersebut dapat dioptimalkan
semaksimal mungkin, manusia akan menjadi
sosok insan kamil. Walaupun, menurut al-Jilli,
insan kamil hanya patut disandang oleh Nabi
Muhammad saw. (al-Jili, 2005: 316). Sosok
insan kamil ini yang kemudian menjadi spirit
kosmos yang memang terdiri dari badan dan
spirit sebagaimana mikrokosmosnya (manusia).
Tanpa insan kamil, kosmos bakal seperti tubuh
yang terbuang Armstrong, 1995: 90).

Kudzikirkan tubuhku dengan
kalimahMu La ilaha illa Allah
kudzikirkan hatiku dengan
kalimahMu Allah Allah Allah
kudzikirkan sirku dengan
kalimahMu Hua Hua Hua
kudzikirkan zatku dalam zatMu

Setelah pemenuhan jalan sufi, baik dalam
ranah badan dan spirit dalam konsep insan ka-
mil, manusia akan mengalami penyatuan dengan
Realitas Wujud. Ahmad Aran sangat menekankan
laku tasawuf sunni atau tasawuf akhlaki diband-
ingkan dengan tasawuf falsafi yang tidak
menekankan jalan sufi dalam ranah lahiriah.

secara akhlaki
tersebut dengan

laku tersebut
dalam  puisi

Tahapan
tergambar



Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran
Khairul Fuad

penyebutan secara tertib dari la ilaha illa Allah,
Allah, dan hua (hu). La ilaha illa Allah (tidak ada
Tuhan selain Allah) merupakan kalimat kesaksian
(syahadah) dan pernyataan ketauhidan (Tawhid,
Unity) (Armstrong, 1995:123), sedangkan
Allah merupakan tujuan yang selalu di depan
para salikin (travellers) (Armstrong, 1995: 15).
Selanjutnya, hu merupakan kata yang memiliki
kekuatan dalam proses dzikir (rememberance)
dan ketika seorang salik mengalami fana’, tidak
ada yang berdua, tidak ada dzikir hu kecuali
Wujud Nyata, kecuali Yang Dicintai (Mahbub)
(Armstrong, 1995: 74).

mengalirlah makna kataMu Tuhan

menembus urat nadiku keluar masuk dalam
nafasku

membakar latifah rabbaniyyahku
terimalah ujudku Tuhan

yang sekian lama tak menatap wajahMu

Kemudian, terjadi penyatuan (wihdah) antara
wujud kemanusiaan dan Wujud Nyata (Reality
of Finding) melalui fana’ (penghancuran);
“Membakar latifah rabbaniyyahku”.
Penghancuran merupakan proses penyatuan
diri dengan Wujud Nyata sebagai pemusnahan
batas-batas dalam keadaan penyatuan (union)
(Armstrong,1995:46).Segalalatifahrabbaniyyah
(kesempurnaan subtil manusia) musnah demi
diterima wujud kemanusiaannya saat menuju
penyatuan dengan Wujud Nyata.

Ahmad Aran Ahmad Aran menyatakan
sesuatu yang tidak ada hubungan fungsional
dengan  bait-bait sebelumnya. Hubungan
fungsioanl bait “sehingga dapat menatap
wajahMu” diperoleh setelah penyatuan diri. Tidak
adanya hubungan fungsional dapat dipahami
bahwa Ahmad Aran masih menjaga kehati-hatian
dalam merealisasikan penyatuan dengan Wujud
Nyata”. Sejurus, pembicaraannya mengenai
keengganan publikasi puisinya karena khawatir
disalahartikan.

Namun demikian, bait terakhir tetap
menunjukkan proses lanjutan menuju ke tingkat
yang lebih tinggi. “menembus urat nadiku keluar

masuk dalam nafasku dan diksi “membakar”
tanda proses yang lebih tinggi. Membakar
(fana’) merupakan tingkatan akhir menuju
mi'raj (ascent) ke Allah (Armstrong, 1995: 46).
Jika dihubungkan dengan subbab sebelumnya,
ranah ini menuju tingkatan tajalli, yaitu Allah
mukasyafah (singkap) kepada hamba-Nya.

Dengan tajalli terjadi wihdah al-Wujud yang
tertulis di dalam puisi tersebut melalui dasar
tingkatan yang diharapkan oleh laku sufistik
yang semestinya meski kadang disalahartikan.
Ahmad Aran berharap seperti itu bahwa wihdah
al-Wuyjud bukan berarti penyatuan secara
eksoterik, melainkan secara esoterik melalui sifat
yang dimiliki dengan membawahi dasar proses
tingkatan sufistik sebagai laku sufistik yang
mu’tabar.

Sang Kekasih

ALIF LAAM MIIM

Kubaca firmanMu

Penuh rahasia tentang kalamMu

Dan gemetarlah tubuhku

Karna rahasiaMu Tuhan

Telah duduk dalam mimbar batinku

Berbahagialah bila sang kekasih

Bertemu dengan kekasih

Engkau bisikkan nuraniku

Janji ridaMu

Dalam kasih sayangMu

Lupa dan fana fillah aku

Dan sentuhan wujudMu

Tak dapat dirasakan oleh rasa

Tak dapat diucapkan oleh kata

Karna hamba sudah lenyap

Dalam rahasiaMu

Tiadalah sudah hambaMu di alam ini
Tak ada lagi kata

Tak ada lagi rupa

Bisu dan mati

Sehingga hamba tak dapat lagi berpikir

111



Jurnal ‘Analisa” \Volume 21 Nomor 01 Juni 2014
halaman 105-115

Siapa hamba

Dan siapa Engkau

Karna asyik dan mansyuk
Berenang

Tenggelam

Dalam lautan ahadiyatMu
Pontianak 12031994

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 23: 2000)

Wihdah al-Wujud

Berbeda dengan puisi sebelummya yang
cenderung berhati-hati, dalam Sang Kekasih
Ahmad Aran mengeksplor Wahdah al-Wujud
secara lebih mendalam. Konsep Wihdah al-
Wujud ditampakkan gamblang dalam puisi
tersebut. Kejelasan pengungkapan Wihdah al-
Wujud ini menunjukkan proses-kreatifnya dalam
membangun makna puisi. Penyatuan dengan
Wujud Nyata (Reality of Finding) terekam dalam
puisinya di bawah ini.

Dalam kasih sayangMu

Lupa dan fana fillah aku

Dan sentuhan wujudMu

Tak dapat dirasakan oleh rasa

Tak dapat diucapkan oleh kata

Karna hamba sudah lenyap

Dalam rahasiaMu

Tiadalah sudah hambaMu di alam ini
Tak ada lagi kata

Tak ada lagi rupa

Bisu dan mati

Sehingga hamba tak dapat lagi berpikir
Siapa hamba

Dan siapa Engkau

Karna asyik dan mansyuk

Berenang

Tenggelam

Dalam lautan ahadiyatMu

Setelah mengalami penyatuan, hamba dan
Tuhannya tidak ada bedanya melalui proses

112

fana fillah, yaitu penghancuran di dalam Allah
(Annihlation in Allah). Fana fillah merupakan
tingkatan akhir dalam perjalanan kembali ke
Allah. Keadaan pecinta hancur dan terserap
ke dalam keadaan yang Dicintai (Beloved)
(Armstrong, 1995:46). Kata asyik dan mansyuk
merupakan kata padanan yang berarti pecinta
(lover) dan yang Dicintai (Beloved).

Konsep fana fillah tidak menyamakan
antara Khalik dan makhluk melalui Wihdah
al-Wujud seperti pembedaan antara pecinta
(habib) dan Yang Dicinta (mahbub). Demikian
juga, asyik dan Mansyuk dalam diksi puisi di
atas merupakan pembedaan jelas antara khalik
dan makhluk. Menurut Annamarie Schimmel,
penyatuan itu terjadi karena kesamaan sifat-sifat
yang dipantulkan melalui sang Khalik. Asyik
dan Mansyuk dipersatukan dengan sifat ‘isyq
(cinta) yang dipantulkan oleh Allah, bukan secara
lahiriah (jasad).

Isyg adalah cintayang mengebu-gebudengan
Allah dan tingkatan tertinggi sebelum terserap
di dalam Allah. Tsyqg membakar segalanya dari
pecinta (‘asyiq) yang kemudian mengubahnya ke
dalam Yang Dicinta (Ma‘syuq) (Armstrong, 1995:
92). Dengan demikian, diksi asyik dan Mansyuk
memiliki korelasi sinkronisasi dengan Wihdah
al-Wujud melalui fana fillah atau jam‘ al-jam’
(Union of union).

Sementara itu, dalam proses perjalanan
menuju Allah dilalui proses tingkatan sampai
ke tingkatan tinggi, ‘isyq, sebelum fana fillah,
tingkatan di bawahnya dilalui juga di antaranya
jam’ al-tafriga. Tingkatan tersebut adalah
kesadaran individu tentang dirinya sendiri yang
berbeda dengan Yang Dicintai (beloved) saat
berproses menuju tingkatan yang lebih tinggi.
Penyatuan dengan pembedaan (tafriga) adalah
yang paling benar (Armstrong, 1995: 100).

Penyatuan dengan pembedaan tergambar di
akhir puisi Ahmad Aran di atas bahwa berenang
dan tenggelam adalah dua entitas (wujud) yang
menyatu tapi terpisah antarkeduanya. Walaupun
demikian, penyatuan tetap terjadi di dalam
lautan ahadiyatMu melalui proses iluminasi dan



Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran
Khairul Fuad

emanasi menuju transendensi Allah.

Lautan dan ahadiyat merupakan proses
emanasi dan iluminasi menuju Wujud Nyata
(Reality of Finding). Dengan kata lain, Ahmad
Aran tetap beranggapan bahwa hamba harus
mengikuti dari tahapan tingkatan terendah
sehingga memperoleh iluminasi dari Allah demi
menuju tingkatan tertinggi untuk memunculkan
emanasi pada diri hamba tersebut. Syariah,
makrifah, dan hakikat tetap dipegang Ahmad
Aran melalui puisinya menuju Allah dengan
kerangka Wihdah al-Wujud.

Bagi Ahmad Aran, Wihdah al-Wujud bukan
penyatuan antar-Khalik dan makhluk dengan
maksud sesungguhnya, melainkan penyatuansifa-
sifat sehingga makhluk merasa selalu bersama
dan menyatu di setiap saat. Proses menjadi
bagian penting melalui tahapan semestinya demi
terjadinya penyatuan, yang tergambar jelas pada
puisinya. Proses eksoterik harus dijalani terlebih
dahulu sebelum memasuki ranah esoterik menuju
Wihdah al-Wujud.

Tiga Jalan

Kulihat dalam bening kaca

Ada rupaku dalam rupaMu

Aku adalah bayang-bayang

Aku adalah sebuah majas

Aku adalah bias sediakalaMu

Yang tersimpan dalam sangkarMu

Kemudian Engkau lepas

Menjadi khalifah membawa tugas

Untuk mengibarkan janji-janji

Kekuasaan yang tertulis

Di papan kebesaranMu

Dan Engkau hiasi diriku

Dengan pakaian dan mainan
Engkau telah berfirman

Di sana ada tiga jalan

Kusediakan untukMu

Jalan yang pertama di sebelah kiri

Jalan yang kedua di sebelah kanan

Dan jalan yang terakhir di tengah-tengah
Ttulah jalan menuju kepadaku
Pontianak 14071997

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 22: 2000)

Perumpamaan Wihdah al-Wujud

Dalam puisi berikutnya, Tiga Jalan,
diperlihatkan oleh Ahmad Aran gambaran atau
perumpamaan yang kerap dijadikan contoh
dalam menjelaskan wihdah al-Wujud. Bening
kaca dipahami sebagai cermin sebagai sarana
perumpamaan itu. Wajah di depan cermin
adalah sama dengan wajah di dalam kaca cermin,
dua wujud itu menyatu walau sebenarnya tidak
menyatu. Wajah di dalam cermin merupakan
pantulan dari wajah di depan cermin sebagai
wujud nyata.

Sebenarnya Wujud Nyata (Reality of
Finding) adalah Allah, sedangkan pantulan-
Nya adalah manusia, sebagaimana diungkapkan
Ahmad Aran, ada rupaku dalam rupaMu.
Titik pumpunan tetap kepada Allah sehingga
tidak terjadi konsep monisme-panteistik dalam
wacana Wihdah al-Wujud. Sepertinya, Ahmad
Aran tidak menginginkan penyatuan makhluk
dan Khalik, dalam puisinya tersebut. Oleh karena
itu, melalui pembacaan terhadap puisi-puisinya
dihasilkan keterbacaan sehingga kekhawatiran
Ahmad Aran saat karya-karyanya dipublikasikan
dapat diminimalisasi.

Dalam konsep lahut dan nasut tidak akan
diperoleh paham monisme-panteistik di dalam
wacana Wihdah al-Wujud. Wujud kemanusiaan
atau nasut memiliki sisi lahut saat memasuki
relung yang terdalam pada dirinya. Lahut (Di-
vine Nature) merupakan rahasia kehidupan atau
muatan (content) wujud kemanusiaan, seorang
makrifah dan kekasih (habib) Allah dapat melihat
lahut ketika melihat nasut (human nature) (Arm-
strong, 1995: 123). Sebaliknya, nasut merupakan
wujud kemanusiaan dan ciptaan, yang dimasuki
oleh sisi lahut (Armstrong, 1995: 172).

Berbeda dari puisi sebelumnya, dalam
puisi Tiga Jalan ini konsep Wihdah al-Wujud

113



Jurnal ‘Analisa” \Volume 21 Nomor 01 Juni 2014
halaman 105-115

dikedepankan untuk memberi pemahaman
tentang konspe penciptaan manusia. Wujud
kemanusiaan diciptakan hakikatnya telah
dimasuki Wujud Ketuhanan (Divine Nature)
melalui firman Allah dalam surat al-Hijr: 29 dan
Shad: 72.

cpdrlu dligndd 9y e ad Condig dzygu 131

“Maka apabila telah kusempurnakan
kejadiannya dan Aku tiupkan kepadanya ruh
(ciptaan)Ku maka hendaklah kamu tersungkur
dengan bersujud”.

Tiupan (nafakh) sarana kosmos (alam-
semesta) memasuki ranah eksistensinya
(Armstrong, 1995: 167), termasuk esksistensi
mikrokosmos (manusia) melalui tiupan untuk
memperoleh ilham (inspirasi). Setelah proses
tiupan, manusia dilepas oleh Allah sebagai
pengganti-Nya (khalifah) di dunia dengan
harapan dapat menentukan jalan dari tiga jalan
yang ditunjukkan dalam puisinya tersebut.

Kemudian Engkau lepas

Menjadi khalifah membawa tugas

Untuk mengibarkan janji-janji

Kekuasaan yang tertulis

Di papan kebesaranMu

Dan Engkau hiasi diriku

Dengan pakaian dan mainan

Engkau telah berfirman

Di sana ada tiga jalan

Kusediakan untukMu

Jalan yang pertama di sebelah kiri

Jalan yang kedua di sebelah kanan

Dan jalan yang terakhir di tengah-tengah

Ttulah jalan menuju kepadaku

Pada awalnya, wujud kemanusian mengalami
penyatuan dengan Wujud Ketuhanan sebagai
sarana memperoleh pengetahuan saat kemudian
diturunkan ke dunia menjadi khalifat fi al-‘ardl.
Pengetahuan ini dibutuhkan untuk menuntun

114

(guidance) manusia mengarungi dunia. Jika
pengetahuan itu dipelahara, penyatuan dengan
Wujud Nyata (wihdah al-Wujud) akan terjadi
melalui ritus sufistik.

Proses menuju Wihdah al-Wujud diakui oleh
Ahmad Aran, yang dapat dipahami dari bait-bait
terakhir puisinya. Satu sisi, sebelah kiri dapat
dipahami sebagai jalan keduniawian, sedangkan
sebelah kanan sebagai jalan keakhiratan. Akan
tetapi, jalan yang sebenarnya adalah jalan ten-
gah (tawasuth). Jalan yang tidak terdapat ke-
cenderungan, baik sebelah kiri maupun kanan.

Di sisi lain, penyatuan dengan Wujud
Nyata sebagai jalan tengah harus ditempuh
melalui sebelah kiri (ranah dhohiriah) dan
sebelah kanan (ranah bathiniah. Dengan
demikian, bagi Ahmad Aran, Wihdah
al-Wujudberarti dicapai melaluilaku sufistikyang
semestinyasertatidakdipahamisebagaimonisme-
panteistik karena melalui jalan tengah yang tetap
memasukkan unsur wujud kemanusiaan (nasut)
dan unsur Wujud Ketuhanan (lahut). Wujud
Ketuhanan sebagai pumpunan (focus) tujuan
maka ada wujud yang menuju dan Wujud yang
dituju, sebagai dua wujud yang terpisah.

Pada akhirnya, jalan tengah adalah jalan
semestinya menuju Allah, yaitu menggabungkan
jalan syariah dan jalan sufistik demi makrifah
kepada Allah sebagai tujuan akhir (Allah The Last
Aim). Dengan kata lain, jalan tengah merupakan
jalan semestinya (tahagqaqa) sebagai hakikat
menuju penyatuan dengan Allah.

PeENUTUP

Wihdah al-Wujud dalam puisi Ahmad Aran
bukan menyaran kepada penyatuan secara ek-
soterik (lahiriah), melainkan penyatuan secara
esoterik (batiniah). Dalam pencapian wihdah
al-Wujud dibutuhkan proses semestinya dan se-
benarnya, meminjam wacana tarikat, melalui
maqgam-maqgam tertentu dan hal-hal (state) yang
dirasakan. Dengan demikian, puisinya tidak dalam
kerangka penyesatan yang menyamakan eksitensi
Khalik dan makhluk (monisme-panteistik).



Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran
Khairul Fuad

Melaluipendekatanwacanasufistikterurai
dengan jelas puisi Ahmad Aran sesuai dengan
ketentuan yang tidak melanggar kaidah dan
syariat Islam. Pendekatan tersebut sebagai kajian
telah menepis kekhawatiran pengarang (baca:
Ahmad Aran) terhadap puisi-puisi berikutnya
apabila nanti dipublikasikan saat dipublikasikan
nanti karena dapat memicu kesalahartian dan
kesalahpahaman para pembaca. Selain itu,
pendekatan ini dapat memberikan pemahaman
terhadap para pembaca saat dihadapkan kepada
karya-karya sastra sufisttik.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’an al-Karim

al-Jili, Syeikh Abdul Karim Ibn Ibrahim. 2005.
Insan Kamil Ikhtiar Memahami Kesejatian
Manusia dengan Sang Khaliq hingga Akhir
Zaman, diterjemahkan Misbah El Majid,
Surabaya: Pustaka Hikmah Perdana.

al-Khuli, Amin dan Zayd, Nashr Hamid Abu.
2004. Metode Tafsir Sastra. Diterjemahkan
Khairon Nahdiyyin. Yogyakarta: Penerbit
Adab Press.

Armstrong, Amatullah. 1995. Sufi Terminology
(Al-Qamus Al-Sufi) The Mystical Language
of Islam. Kuala Lumpur: A.S. Noordeen.

Effendy, Adam. 2003. Kemampuan Apresiasi
Cerita Rekaan Siswa SMU Favorit Kota
Pontianak. Pontianak: Kantor Bahasa
Pontianak.

Fuad, Khairul. 2012. Meretas Sastra Sufistik
Kalimantan Barat Pramodern dan Modern.
Analisa Jurnal Pengkajian Masalah Sosial
Kegamaan. Vol. 19 No. o01. Januari-Juni
2012.

Fuad, Khairul dkk. 2008. Ensiklopedi Bahasa
dan Sastra Kalimantan Barat. Pontianak:
Balai Bahasa Kalimantan Barat.

. 2010. Ensiklopedi Bahasa dan Sastra
Kalimantan Barat. Pontianak: Balai Bahasa
Kalimantan Barat.

Hadi WM, Abdul. 2008. Hermeneutika Sastra
Barat dan Timur. Jakarta: Pusat Bahasa
Departemen Pendidikan Nasional.

Jember, Ahmad. Syech Ahmad Khatib Sambas
(1803-1875), Guru Para Ulama Nusantara.
diunduh 13 Desember 2012. http://ahmad-
nu.blogspot.com.

Mahmud, Abd al-Qadir. 1966. Al-Falsafah
al-Sufiyyah fi al-Islam Masadiruha wa
Nadhariyyatuha wa Makanuha min al-Din
wa al-Hayat. Beirut: Dar al-Fikri al-‘Arabiy.

Schimmel, Annemarie.1986. Dimensi Mistik
Islam.diterjemahkan Sapardi Djoko Damono,
Achadiati Ikram, Siti Chasanah Buchari, dan
Mitia Muzhar. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Antologi Puisi. 2000 Jepin Kapuas Rindu Puisi.
Pontianak: Komite Sastra Dewan Kesenian
Kalimantan Barat.

115



