
B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

105

WIHDAH AL-WUJUD PUISI AHMAD ARAN

The unity of being in poetry of Ahmad Aran

khAIrUL FUAd

Balai Bahasa Provinsi Kalimantan 

Barat

Jl. Ahmad Yani Pontianak 7821

Telp. (0561) 583839, 7054094

Facs. (0561) 582104

  e-mail: khairulfuad72@yahoo.com

Naskah diterima: 24 Januari 2014

Naskah direvisi: 19-23 Mei 2014

Naskah disetujui:  17 Juni 2014

AbstrAct
Islamic mysticism had influence in West Borneo through the thought of Muhammad Khatibal-
Sambasiy, an inisiator ofQadiriahNaqsabandiah Sufi Path (tarikat). One field that has strong 
tasawuf influence is literature as exemplified by the works of  AhmadAran, a literature writer 
of West Borneo, , especially his poetry. His works are compiled  inan antology entitled Jepin 
Kapuas RinduPuisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat. Except Aran’s poetry, poetries from 
other writers were also found on the  anthology published by KomiteSastraDewanKesenian 

Kalimantan Barat (DKKB) at 2000. WahdatulWujud a discourse of Islamic mysticism was 

used by Ahmad Aran in his poetry. Through hermeneutic approach, especially exoteric exegete 
(tafsir), this study concludes that wahdatulwujud was actualized by Ahmad Aran indeed in 
his poetry 

Keywords: wihdatulwujud, poetry, and Ahmad Aran.

AbstrAk
Tasawuf memiliki pengaruh di Kalimantan Barat melalui pemikiran Ahmad Khatib al-

Sambasiy, penggagas Tarikat Qadiriah Naqsabandiah (TQN); dan aspek yang paling mudah 
dipengaruhi adalah sastra. Selain Odhy’s, puisi-puisi Ahmad Aran juga dipengaruhi oleh 
tasawuf yang berkembang di wilayah tersebut. Karya puisinya Aran terdapat di dalam 

antologi Jepin Kapuas Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat. Selain karya Ahmad 

Aran, puisi-puisi sastrawan Kalimantan Barat lainnya juga dimuat di dalam antologi 
yang dipublikasikan oleh Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan Barat (DKKB) pada 

tahun 2000., puisi-puisi lain juga terdapat di dalam antologi itu yang dipublikasikan oleh 
Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan Barat (DKKB) pada 2000 ini. Wihdah al-Wujud 

merupakan wacana tasawuf yang digunakan oleh Ahmad Aran dalam puisinya. Oleh 

karena itu, konsep ini menjadi rumusan masalah dan teknik untuk menganalisis puisinya. 
Dengan menggunakan pendekatan hermeneutik, khususnya tafsir (exoteric exegete) akhirnya 
ditemukan bahwa wihdah al-Wujud sebagai pengaruh tasawuf, memang diaktualisasikan 
oleh Ahmad Aran di dalam puisinya

Kata kunci: Wihdah al-Wujud, puisi, dan Ahmad Aran.



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 01 Juni 2014

halaman 105-115

106

PendahuLuan 

Sufisme sudah lama bersentuhan dengan 
masyarakat Kalimantan Barat. Ahmad Khatib 
Sambas, mistikus Sambas dari kampung Dagang, 
telah memperkenalkan sufisme melalui tarikat 
pada masa kehidupannya antara 1803 sampai 

dengan 1875 Masehi. Perannya memberi pengaruh 

besar terhadap perkembangan sufisme di Kalim-

antan Barat, bahkan di Nusantara karena mayori-
tas ulama Nusantara berguru kepadanya (http://
ahmad-nu.blogspot.com, 13 Desember 2012).

Dengan demikian, sufisme dapat dipastikan 
menjadi bagian kehidupan masyarakat Kalimantan 

Barat. Selain aplikasinya melalui kelompok-

kelompok salikin tarikat yang masih berkembang 

sampai sekarang ini, pemikiran-pemikirannya 

sering menjadi landasan utama dalam karya-karya 

nonfiksi dan fiksi para penulis Kalimantan Barat, 
baik fiksi maupun nonfiksi. Sufisme memang 
menarik sebagai kajian lanjutan dalam proses 

keberagamaan laten seseorang, dalam arti kata, 

otomatisasi muncul dalam proses tersebut.

Sebagai karya fiksi, sastra memiliki landasan-
landasan etika tertentu dalam membangun 

estetikanya (keindahan) sendiri. Menurut 

Prodolokusumo dan Sardjono, Etika landasannya 
memiliki kegunaan sebagai media didaktik 

sekaligus efek katarsis yang dapat dijadikan 

pegangan bagi pembacanya. Selanjutnya, 

keindahan karena etika itu diungkapkan melalui 

keindahan isi dan bahasanya (Effendy, 2003: 1).

Sastra dan sufisme yang telah berpengaruh 
di Kalimantan Barat yang didasari oleh 

multilandasan ini di satu sisi memudahkan 

terjadinya internalisasi, sedang di sisi lain terjadi 

mutualisme antar keduanya.  Sastra sufistik 
menunjukkan geliat perkembangannya di 

Kalimantan Barat dari pemikiran tarikat Ahmad 
Khatib Sambas sampai puisi-puisi sufistik Odhy’s. 
Perkembangan sastra Kalimantan Barat tidak 

bisa mengesampingkan peran sastra sufistik.  

Selain Odhy’s yang dikenal akrab dengan 

sufistik di akhir karir sastranya, Ahmad Aran 
sebagai jajaran penulis sastra Kalimantan Barat 

juga memanfaatkan wacana sufistik untuk 
membangun karya sastra. Penulis satu ini 

mungkin jarang diketahui di blantika kesastraan 

Kalimantan Barat karena memang jarang 

memublikasikan puisi-puisinya. Tercatat puisi-

puisinya hanya  dipublikasikan di antologi Jepin 

Kapuas Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan 

Barat yang disunting oleh Yudhiswara dan 
diterbitkan oleh Komite Sastra Dewan Kesenian 
Kalimantan Barat pada 2000. Antologi ini menjadi 
lema dalam Ensiklopedi Sastra Kalimantan Barat 
yang disusun oleh tim ensiklopedi Balai Bahasa 

Provinsi Kalimantan Barat pada 2010.  

Selain puisi Ahmad Aran, antologi tersebut 
juga memuat puisi-puisi para penulis Kalimantan 

Barat, baik yang masih hidup maupun sudah 

meninggal dunia. Para penulis tersebut adalah 

Amru Marwan Vidya (alm), Arno Aryo Morario, 
A.S. Fan Ananda, Arfani Arief, Abu Bakar Emdjes 
(alm), Asmayadi, Amy Syamsuddin, Chandra Arga 
Dinata, Ellyas Suryani (Muhyas Surya), Fransiska 
Purwani Rahayu, H. Munawar Kalahan (alm), 
Harun Das Putra, Ibnu H.S, Jurli Agus (alm), 
Lukman Ihsan Ellong, Mizard Bazarvio (alm), 
dan Odhy’s (alm). Kemudian, Pradono, Susani 

Ais (alm), SM. Hardjana, Sataruddin Ramli, Uray 
Khas, Tulus Sumaryadi, Wyas Ibnu Sinentang, 
Yudhiswara (alm), dan Zailani Abdullah (Fuad 
dkk, 2010: 88). 

Puisi-puisi Ahmad Aran dalam antologi 
tersebut berjudul Kepada Siapa, Tiga Jalan, 

Sang Kekasih, Makna Katamu Tuhan, dan 

Sanggupkah. Dalam sebuah kegiatan Ensiklopedi 
Bahasa dan Sastra yang diselenggarakan pada 1 

Juni 2008, dia memberikan puisinya yang belum 
ia beri judul; sebuah puisi yang sangat kental 
dengan nilai-nilai sufistik (mysticism values). 
(Fuad dkk, 2008: 503)

Dia berada di segala rupa yang ada

Dia nyata di segala rupa yang nyata

Dia terlihat di segala rupa yang nyata

Dia tersembunyi di segala rupa yang tersembunyi

Dia rahasia di segala rupa yang rahasia



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

107

Dalam sebuah wawancara pengumpulan data 
Ensiklopedi Bahasa dan Sastra di tahun 2008, 
Ahmad Aran mengaku enggan memuplikasikan 
puisinya karena khawatir isinya disalahartikan 

oleh kalayak. Ia menyadari bahwa puisi-puisinya 

mengandung nilai-nilai sufistik yang sangat rentan 
disalahpahami oleh mereka yang tidak memiliki 

pemahaman mendalam tentang tasawuf. 

Nilai sufistik yang menjadi mainstream (arus 

utama) puisi-puisi Ahmad Aran di atas adalah 
Wihdah al-Wujud. Kemudian, Wihdatul Wujud 

sebagai konsep sufistik akan dijadikan acuan 
dalam menganalisis puisi-puisinya. Kemunculan 

konsep ini cukup menjadi alasannya untuk tidak 

sering memublikasikan karya sastranya. Dengan 
demikian, konsep ini digunakan untuk menepis 

alasan itu sekaligus puisinya tidakdisalahartikan 

jika melalui pemahaman yang semestinya.   

Pengaruh sufisme dalam puisi-puisi Ahmad 
Aran tampaknya melalui proses perenungan 
yang ia lakukan saat masih sering melakukan 

perjalanan mengarungi lautan dengan sebuah 

kapal. Ia pernah menjadi mualim kapal dari 1981 

sampai dengan 1990 karena bekerja di Kantor 

Navigasi Departemen Perhubungan. Selain itu 
menurut pengakuannya, ia menulis puisi karena 

didorong oleh Yudishwara, sastrawan Kalimantan 
Barat, yang kebetulan satu kantor dengannya 

(Fuad dkk, 2008: 501).

Rumusan masalah dalam artikel ini adalah 

bagaimana Wihdah al-Wujud dalam puisi-

puisi Ahmad Aran? Tujuan penulisan ini adalah 
untuk mengungkapkan Wihdah al-Wujud 

dalam puisi-puisi Ahmad Aran. Sementara itu, 
manfaat penelitian ini adalah untuk memperoleh 

pemilahan lebih khusus (spesifik) dari data 
global yang telah dikumpulkan dari kegiatan 

Ensiklopedia Sastra Kalimantan Barat pada 2008. 
Mengetahui keberlanjutan pemikiran sufistik 
yang pernah berkembang di Kalimantan Barat.

Tinjauan Pustaka

Penelitian terkait yang pernah dilakukan 

sebelumnya sebagai berikut:

Penelitian yang dilakukan oleh Khairul Fuad 1. 

berjudul Meretas Sastra Sufistik Kalimantan 
Barat Pramodern dan Modern, yang 

diterbitkan oleh Analisa Jurnal Pengkajian 
Masalah Sosial Keagamaan Volume 19 No. 
01, Januari-Juni 2012 Balai Penelitian dan 
Pengembangan Agama Semarang.

 Penelitian yang  dilakukan oleh Khairul Fuad 2. 
berjudul  Hermeneutika Rohani Puisi Odhy’s, 

yang diterbitkan oleh Sawerigading Jurnal 

Bahasa dan Sastra Volume 18, Nomor 2, 
Agustus 2012 Balai Bahasa Provinsi Sulawesi 
Selatan dan Provinsi Sulawesi Barat. 

KerangKa teorI 

Tulisan ini menggunakan konsep Wihdah al-

Wujud dalam wacana sufisme (Islamic mysticism). 

Wihdah al-Wujud memiliki beberapa makna, 

di antaranya Kesatuan Eksistensi (The Unity of 

Existence), Kesatuan Yang Ada (The Oneness of 

Being), dan Kesatuan Yang Dicari (The Oneness 

of Finding). Di akhir perjalanan (path) hanya 

Allah yang didapatkan atau ditemui (Armstrong, 
1995: 254).  

Berbicara Wihdatul wujud selalu terkait 

dengan Ibnu ‘Arabi, tokoh yang pertama kali 
memunculkan konsep tersebut. Ibnu Arabi yang 
bergelar al-Syaikh al-Akbar dalam dunia sufistik, 
lahir di Mursia Spanyol pada 1165 Masehi. Ia 

mendapat pendidikan dari dua perempuan qudus 

(suci), satu di antaranya adalah Fatima dari 

Cordoba, kemudian berguru dengan tokoh-tokoh 

terkenal di bidang ilmu pengetahuan seperti 

filosof Ibnu Rashid, seorang tabib istana dinasti 
Berber. Ketika di Tunisia, ia mempelajari karya 

Ibnu Qusyai Khal’an Na’layn, yang 150 tahun 

kemudian dikecam oleh Ibnu Khaldun untuk 

dibakar karena dipenuhi oleh gagasan-gagasan 

bid’ah (Schimmel, 1986: 272).

Wihdah al-Wujud yang dibangun oleh Ibnu 

Arabi tertuju kepada kebiasaan wujud pada 
umumnya, wujud yang ada terkait erat dengan 

wujud yang mutlak ada, yaitu Allah. Secara khusus, 
pemikiran tersebut menjelaskan bahwa hakikat 

sifat ketuhanan tampak jelas pada fenomena 

keberadaan para Nabi (al-anbiya’ alaihim al-



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 01 Juni 2014

halaman 105-115

108

salam). Faset dari faset-faset-Nya terdapat 
dalam lingkup hakikat keberadaan Nabi-Nabi-
Nya, dengan kata lain, sifat ketuhanan terdapat 
dalam faset Nabi Adam, Nuh, Idris, Ishaq, Ismail, 
dan Nabi Muhammad dengan sifatnya masing-
masing (Mahmud, 1966: 495). 

Akan tetapi, ketuhanan dalam Allah (khalik) 
itu tidak menyatu (wihdat) dengan ciptaan-

Nya (makhluk) seperti yang disebutkan Louis 
Massignon dengan monisme esksistensial (satu 

kesatuan esksitensi, wujud) untuk memahami 

wihdatul wujud. Dalam konsep wihdatul wujud 

tidak terkandung pengertian adanya kontinuitas 

yang sungguh-sungguh ada antara Tuhan dan 

ciptaan-Nya (Schimmel, 1986: 276). Dua realitas, 
Realitas Allah dan realitas ciptaan-Nya, sama 
sekali tidak menyatu, Allah dan ciptaan-Nya 
berbeda sama sekali. Jika dikatakan penyatuan, 

hanya ilmu (knowledge) Allah, bukan Allah 
sendiri karena Dia tidak dapat diketahui di dalam 
hakikat-Nya (Armstrong, 1995: 142). 

Dalam pandangan al-Hallaj, lahut dan nasut, 

diibaratkan oleh Ibnu Arabi melalui wihdatul 

wujud adalah dua wajah yang berbeda watak 

dan terpisah dalam satu hakikat. Wajah yang 
menampakkan sisi eksoterik disebut dengan 

nasut, sedangkan wajah yang menampakkan sisi 

esoterik disebut dengan lahut . Kedua istilah itu 

sering dipersamakan dengan kata dhahir dan 

bathin, tampak dan inti. Menurut Ibnu Arabi, 
Realitas Allah muncul (tajalliy) di semua bentuk, 

sedangkan realitas yang muncul dalam diri 

manusia terdapat di bentuk yang paling tinggi 

seperti dalam pemikiran al-qutbiyyah dan al-

insan al-kamil (Mahmud, 1966: 496). 

Annamarie Schimmel menyebutkan bahwa 
wihdatul wujud itu ciptaan-ciptaan Allah dan 
eksistensinya tidak identik dengan Allah, tetapi 
ciptaan-ciptaan-Nya merupakan pantulan-
pantulan dari sifat-sifat-Nya (1986: 276). 
Dengan demikian, wihdatul wujud Ibnu Arabi 
tidak bertentangan dengan aqidah tauhid Islam 

yang membedakan sama sekali antara Allah 
dan makhluk-Nya, yang sering disebut dengan 
mukhalafat li al-hawadisti.

Metode PeneLItIan

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif 

dengan metode deskriptif. Objek kajiannya 

adalah puisi-puisi karya Ahmad Aran yang 
terkumpul di dalam antologi Jepin Kapuas 

Rindu Puisi Kumpulan Puisi Kalimantan Barat, 

yang disunting oleh Yudhiswara dan diterbitkan 
oleh Komite Sastra Dewan Kesenian Kalimantan 
Barat (DKKB) pada 2000. Antologi tersebut 
berisi puisi-puisi sastrawan Kalimantan Barat, 

termasuk karya Ahmad Aran.

Sementara itu, teknik penelitian ini 

menggunakan pendekatan hermeneutika 

yang dipahami sebagai cara-cara menafsirkan 

menggunakan asas-asas tertentu sesuai dengan 

kodrat atau jenis teks yang dikaji. Dalam tradisi 
intelektual Islam terdapat dua jenis penafsiran 

teks, yaitu tafsir (exoteric exegete) dan takwil 

(ecoteric exegete) (Hadi WM, 2008: 138). Karena 
teks-teks puisi Ahmad Aran lebih cenderung 
kepada ungkapan lahiriah, penelitian ini lebih 

menitikberatkan kepada teknik tafsir daripada 

takwil walaupun kajian yang dipilih adalah 

sufisme, yaitu wihdatul wujud. Penggunaan 

teknik tafsir disebabkan oleh realitas teks-teks 

puisi Ahmad Aran yang tidak dipenuhi oleh diksi-
diksi yang perlu pemahaman khusus.    

Tafsir sering dikaitkan dengan 

teknik memahami teks-teks kitab suci  

al-Qur’an, yaitu menyingkapkan dan menjelaskan 

makna (al-Khuli dan Zayd, 2004: 1). Kemudian, 
penyingkapan dan penjelasan terhadap puisi 

Ahmad Aran untuk memeroleh makna wihdatul 

wujud sebagai kajian sufisme. Namun demikian, 
sebagai kajian sufistik digunakan teknik takwil 
untuk menguatkan teknik yang telah digunakan 

sekaligus memperoleh kajian yang diinginkan. 

Teknik takwil ini digunakan jika terdapat teks 

yang perlu teknik tersebut. 

hasIL dan PeMbahasan    

Makna KataMu Tuhan

Setelah kukaji makna kataMu Tuhan

Tunduk dan insyaflah aku



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

109

Karna telah banyak

Melanggar laranganMu dan

Lupa melaksanakan perintahMu Tuhan

Nafsu telah membawa jasad dan jiwaku

Berlabuh di laut Merah penuh karang

Kemudian di bilik hati tumbuh lumut hitam

Dan luka dalam, sehingga

Bergelimang dosa menyembah berhala

Dalam gelisahku

Kukaji lagi makna katamu Tuhan

Tak sadar meneteslah air mata penyesalan

Karna banyak kesalahan

Karena banyak kealpaan

Tentang keberdaan Tuhan

Kini ampunilah dosaku Tuhan

Kumohon sinarMu selalu menyelimutiku

Kumohon hidayahMu selalu genggamanku

Kumohon rahmatMu meliputi seluruh jiwaku

Tafakurlah diriku dengan

Mengucap Astaghfirullah

Mengucap salawat kekasihMu

Sebagai wasilah atas diriku

Kudzikirkan tubuhku dengan 

kalimahMu La ilaha illa Allah

kudzikirkan hatiku dengan 

kalimahMu Allah Allah Allah

kudzikirkan sirku dengan

kalimahMu Hua Hua Hua

kudzikirkan zatku dalam zatMu

mengalirlah makna kataMu Tuhan

menembus urat nadiku keluar masuk dalam 
nafasku

membakar latifah rabbaniyyahku

terimalah ujudku Tuhan

yang sekian lama tak menatap wajahMu

Pontianak 881991

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 24: 2000)

Puisi di atas merupakan bagian dari 

antologi bersama Jepin Kapuas Rindu. 

Tidak hanya puisi Ahmad Aran saja, tetapi 
puisi-puisi sastrawan Kalbar termasuk di 

dalamnya, seperti Munawar Kalahan, Aryo 
Arno Morario, Odhy’s, Mizar Bazarvio, 
Pradono, dan lain-lain. Para sastrawan 

tersebut sebagian masih hidup dan sebagian 

sudah meninggal. Ahmad Aran sendiri masih 
hidup, hanya saja jarang memublikasikan 

karya-karyanya karena disadarinya rentan 

menimbulkan salah pemahaman. Walaupun 
demikian, puisi Ahmad Aran menambah 
khazanah sastra Kalimantan Barat dalam 

ranah sastra sufistik (Fuad, 2012: 55-67). 

Dalam pembahasan puisi tersebut diperinci 
ke dalam tiga subbab yang menandakan proses 

menuju wihdah al-Wujud, yaitu makna dhahiri 

(eksoterik), proses laku sufistik (ikhtiar), dan 
makna batini (esoterik).

Makna Dhahiri (Eksoterik)

Setelah kukaji makna kataMu Tuhan

Tunduk dan insyaflah aku

Karna telah banyak

Melanggar laranganMu dan

Lupa melaksanakan perintahMu Tuhan

Nafsu telah membawa jasad dan jiwaku

Berlabuh di laut Merah penuh karang

Kemudian di bilik hati tumbuh lumut hitam

Dan luka dalam, sehingga

Bergelimang dosa menyembah berhala

Bait-bait puisi di atas merupakan pengakuan 

diri atas segala kesalahan  kepada Allah, yaitu tidak 
melaksanakan takwa, melanggar laranganMu 

dan//lupa melaksanakan perintahMu Tuhan. 
Hal itu menyebabkan hati sebagai titik-pusat 

seorang hamba menjadi hitam tertutup oleh 

kesalahan yang telah diperbuat. Otomatis, dosa 

selalu menghampiri hamba tersebut.

Ahmad Aran mengungkapkan seperti itu 
menunjukkan bahwa laku sufistik harus diawali 
oleh pengakuan kepada Allah atas segala 



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 01 Juni 2014

halaman 105-115

110

keagungan-Nya. Menyerahkan diri sepenuhnya 
kepada Allah merupakan awal penting sebelum 
menapaki tingkatan seterusnya. Dalam 
bahasa laku sufistik tahapan tersebut disebut 
dengan takhalli, yaitu seorang hamba harus 

mengasingkan diri dengan menarik dari segala 

apapun yang mengalihkan dirinya dari Allah 
(Armstrong, 1995: 231).

Proses Laku Sufistik (Ikhtiar)

Dalam gelisahku

Kukaji lagi makna katamu Tuhan

Tak sadar meneteslah air mata penyesalan

Karna banyak kesalahan

Karena banyak kealpaan

Tentang keberdaan Tuhan

Kini ampunilah dosaku Tuhan

Kumohon sinarMu selalu menyelimutiku

Kumohon hidayahMu selalu genggamanku

Kumohon rahmatMu meliputi seluruh jiwaku

Tafakurlah diriku dengan

Mengucap Astaghfirullah

Mengucap salawat kekasihMu

Sebagai wasilah atas diriku

Dalam menuju penyatuan Realitas Wujud 
diperlukan usaha sebagai proses laku sufistik. 
Seorang hamba harus mengusahakan hal itu 

dengan sungguh-sungguh jika ingin menuju ke 

sana, tanpa usaha maksimal hanya akan sia-

sia. Ahmad Aran menyadari proses laku sufistik 
menuju Realitas Wujud. Dengan segala upaya 
ditempuh maka cahaya-Nya dimohon untuk 
menyinari laku sufistik, kumohon sinarMu selalu 
menyelimutiku//kumohon hidayahMu selalu 
genggamanku//kumohon rahmatMu meliputi 
seluruh jiwaku.

Proses ini sebagai kerangka mencapai tingka-

tan tahalli pacatempuh tingkatan takhalli, yang 

kemudian memasuki tingkatan tajalli. Tahalli 

berarti seorang hamba menghiasi dengan sifat-

sifat ketuhanan, bahkan sifat kehambaan (‘ubu-

da) total yang mengisi ketidaklalaian atas petun-

juk keagungan Allah (rabbaniyya) (Armstrong, 

1995: 229). Oleh karena itu, sinar (nur) dari Allah 
dijadikan diksi demi mukasyafah (unveiling) un-

tuk sarana memasuki tingkatan berikutnya.

Makna Batini (Esoterik) 

Dalam penyatuan dengan Realitas puncak 
Wujud (wihdah al-wujud), Ahmad Aran tetap 
memperhatikan proses amaliah syariah terlebih 

dahulu. Ia tidak terjebak dalam konsep manung-

galing kawula gusti (penyatuan diri dengan Tu-

han) semata dalam puisinya karena tetap mem-

bedakan ranah lahiriah dan batiniah. Diksi tubuh 
dan hati dalam ranah lahiriah, sedangkan diksi 

sir (rahasia) dan zat dalam ranah batiniah.

Konsep manusia sebagai mikrokosmos 

dalam rangkaian kosmos yang lebih besar 

(makrokosmos) terdiri dari badan dan spirit. 

Jika kedua entitas tersebut dapat dioptimalkan 

semaksimal mungkin, manusia akan menjadi 

sosok insan kamil. Walaupun, menurut al-Jilli, 
insan kamil hanya patut disandang oleh Nabi 
Muhammad saw. (al-Jili, 2005: 316). Sosok 
insan kamil ini yang kemudian menjadi spirit 

kosmos yang memang terdiri dari badan dan 

spirit sebagaimana mikrokosmosnya (manusia). 

Tanpa insan kamil, kosmos bakal seperti tubuh 

yang terbuang  Armstrong, 1995: 90).

Kudzikirkan tubuhku dengan 

kalimahMu La ilaha illa Allah

kudzikirkan hatiku dengan 

kalimahMu Allah Allah Allah

kudzikirkan sirku dengan

kalimahMu Hua Hua Hua

kudzikirkan zatku dalam zatMu

Setelah pemenuhan jalan sufi, baik dalam 
ranah badan dan spirit dalam konsep insan ka-

mil, manusia akan mengalami penyatuan dengan 

Realitas Wujud. Ahmad Aran sangat menekankan 
laku tasawuf sunni atau tasawuf akhlaki diband-

ingkan dengan tasawuf falsafi yang tidak 
menekankan jalan sufi dalam ranah lahiriah. 

Tahapan laku tersebut secara akhlaki 

tergambar dalam puisi tersebut dengan 



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

111

penyebutan secara tertib dari la ilaha illa Allah, 

Allah, dan hua (hu). La ilaha illa Allah (tidak ada 

Tuhan selain Allah) merupakan kalimat kesaksian 

(syahadah) dan pernyataan ketauhidan (Tawhid, 

Unity) (Armstrong, 1995:123), sedangkan 
Allah merupakan tujuan yang selalu di depan 
para salikin (travellers) (Armstrong, 1995: 15). 
Selanjutnya, hu  merupakan kata yang memiliki 

kekuatan dalam proses dzikir (rememberance) 

dan ketika seorang salik mengalami fana’, tidak 

ada yang berdua, tidak ada dzikir hu kecuali 

Wujud Nyata, kecuali Yang Dicintai (Mahbub) 

(Armstrong, 1995: 74).          

mengalirlah makna kataMu Tuhan

menembus urat nadiku keluar masuk dalam 
nafasku

membakar latifah rabbaniyyahku

terimalah ujudku Tuhan

yang sekian lama tak menatap wajahMu

Kemudian, terjadi penyatuan (wihdah) antara 

wujud kemanusiaan dan Wujud Nyata (Reality 

of Finding) melalui fana’ (penghancuran); 
“Membakar latifah rabbaniyyahku”. 
Penghancuran merupakan proses penyatuan 

diri dengan Wujud Nyata sebagai pemusnahan 
batas-batas dalam keadaan penyatuan (union) 

(Armstrong, 1995: 46). Segala latifah rabbaniyyah 

(kesempurnaan subtil manusia) musnah demi 

diterima wujud kemanusiaannya saat menuju 

penyatuan dengan Wujud Nyata. 

Ahmad Aran Ahmad Aran menyatakan 
sesuatu yang tidak ada hubungan fungsional 

dengan bait-bait sebelumnya. Hubungan 

fungsioanl bait “sehingga dapat menatap 
wajahMu” diperoleh setelah penyatuan diri. Tidak 
adanya hubungan fungsional dapat dipahami 

bahwa Ahmad Aran masih menjaga kehati-hatian 
dalam merealisasikan penyatuan dengan Wujud 
Nyata”. Sejurus, pembicaraannya mengenai 
keengganan publikasi puisinya karena khawatir 

disalahartikan.

Namun demikian, bait terakhir tetap 
menunjukkan proses lanjutan menuju ke tingkat 

yang lebih tinggi. “menembus urat nadiku keluar 

masuk dalam nafasku dan diksi “membakar” 
tanda proses yang lebih tinggi. Membakar 

(fana’) merupakan tingkatan akhir menuju 

mi’raj (ascent) ke Allah (Armstrong, 1995: 46). 
Jika dihubungkan dengan subbab sebelumnya, 

ranah ini menuju tingkatan tajalli, yaitu Allah 
mukasyafah (singkap) kepada hamba-Nya.

Dengan tajalli terjadi wihdah al-Wujud yang 

tertulis di dalam puisi tersebut melalui dasar 

tingkatan yang diharapkan oleh laku sufistik 
yang semestinya meski kadang disalahartikan. 

Ahmad Aran berharap seperti itu bahwa wihdah 

al-Wujud bukan berarti penyatuan secara 

eksoterik, melainkan secara esoterik melalui sifat 

yang dimiliki dengan membawahi dasar proses 

tingkatan sufistik sebagai laku sufistik yang 
mu’tabar.          

Sang Kekasih

ALIF LAAM MIIM

Kubaca firmanMu

Penuh rahasia tentang kalamMu

Dan gemetarlah tubuhku

Karna rahasiaMu Tuhan 

Telah duduk dalam mimbar batinku

Berbahagialah bila sang kekasih

Bertemu dengan kekasih

Engkau bisikkan nuraniku

Janji ridaMu

Dalam kasih sayangMu

Lupa dan fana fillah aku

Dan sentuhan wujudMu

Tak dapat dirasakan oleh rasa

Tak dapat diucapkan oleh kata

Karna hamba sudah lenyap

Dalam rahasiaMu

Tiadalah sudah hambaMu di alam ini

Tak ada lagi kata

Tak ada lagi rupa

Bisu dan mati

Sehingga hamba tak dapat lagi berpikir



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 01 Juni 2014

halaman 105-115

112

Siapa hamba

Dan siapa Engkau

Karna asyik dan mansyuk

Berenang 

Tenggelam

Dalam lautan ahadiyatMu

Pontianak 12031994

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 23: 2000)

Wihdah al-Wujud

Berbeda dengan puisi sebelummya yang 

cenderung berhati-hati, dalam Sang Kekasih 

Ahmad Aran mengeksplor Wahdah al-Wujud 
secara lebih mendalam. Konsep Wihdah al-

Wujud ditampakkan gamblang dalam puisi 

tersebut. Kejelasan pengungkapan Wihdah al-

Wujud ini menunjukkan proses-kreatifnya dalam 

membangun makna puisi. Penyatuan dengan 

Wujud Nyata (Reality of Finding) terekam dalam 

puisinya di bawah ini.  

Dalam kasih sayangMu

Lupa dan fana fillah aku

Dan sentuhan wujudMu

Tak dapat dirasakan oleh rasa

Tak dapat diucapkan oleh kata

Karna hamba sudah lenyap

Dalam rahasiaMu

Tiadalah sudah hambaMu di alam ini

Tak ada lagi kata

Tak ada lagi rupa

Bisu dan mati

Sehingga hamba tak dapat lagi berpikir

Siapa hamba

Dan siapa Engkau

Karna asyik dan mansyuk

Berenang 

Tenggelam

Dalam lautan ahadiyatMu

Setelah mengalami penyatuan, hamba dan 

Tuhannya tidak ada bedanya melalui proses 

fana fillah, yaitu penghancuran di dalam Allah 
(Annihlation in Allah). Fana fillah merupakan 

tingkatan akhir dalam perjalanan kembali ke 

Allah. Keadaan pecinta hancur dan terserap 
ke dalam keadaan yang Dicintai (Beloved) 

(Armstrong, 1995:46). Kata asyik dan mansyuk 

merupakan kata padanan yang berarti pecinta 

(lover) dan yang Dicintai (Beloved).

Konsep fana fillah tidak menyamakan 

antara Khalik dan makhluk melalui Wihdah 

al-Wujud seperti pembedaan antara pecinta 

(habib) dan Yang Dicinta (mahbub). Demikian 
juga, asyik dan Mansyuk dalam diksi puisi di 

atas merupakan pembedaan jelas antara khalik 

dan makhluk. Menurut Annamarie Schimmel, 
penyatuan itu terjadi karena kesamaan sifat-sifat 

yang dipantulkan melalui sang Khalik. Asyik 

dan Mansyuk dipersatukan dengan sifat ‘isyq 

(cinta) yang dipantulkan oleh Allah, bukan secara 
lahiriah (jasad).

‘Isyq adalah cinta yang mengebu-gebu dengan 

Allah dan tingkatan tertinggi sebelum terserap 
di dalam Allah. ‘Isyq membakar segalanya dari 

pecinta (‘asyiq) yang kemudian mengubahnya ke 

dalam Yang Dicinta (Ma‘syuq) (Armstrong, 1995: 
92). Dengan demikian, diksi asyik dan Mansyuk 
memiliki korelasi sinkronisasi dengan Wihdah 

al-Wujud melalui fana fillah atau jam‘ al-jam‘ 

(Union of union). 

Sementara itu, dalam proses perjalanan 

menuju Allah dilalui proses tingkatan sampai 
ke tingkatan tinggi, ‘isyq, sebelum fana fillah, 

tingkatan di bawahnya dilalui juga di antaranya 

jam’ al-tafriqa. Tingkatan tersebut adalah 

kesadaran individu tentang dirinya sendiri yang 
berbeda dengan Yang Dicintai (beloved) saat 

berproses menuju tingkatan yang lebih tinggi. 

Penyatuan dengan pembedaan (tafriqa) adalah 

yang paling benar (Armstrong, 1995: 100).

Penyatuan dengan pembedaan tergambar di 

akhir puisi Ahmad Aran di atas bahwa berenang 
dan tenggelam adalah dua entitas (wujud) yang 

menyatu tapi terpisah antarkeduanya. Walaupun 
demikian, penyatuan tetap terjadi di dalam 

lautan ahadiyatMu melalui proses iluminasi dan 



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

113

emanasi menuju transendensi Allah. 

Lautan dan ahadiyat merupakan proses 
emanasi dan iluminasi menuju Wujud Nyata 
(Reality of Finding). Dengan kata lain, Ahmad 
Aran tetap beranggapan bahwa hamba harus 
mengikuti dari tahapan tingkatan terendah 

sehingga memperoleh iluminasi dari Allah demi 
menuju tingkatan tertinggi untuk memunculkan 

emanasi pada diri hamba tersebut. Syariah, 

makrifah, dan hakikat tetap dipegang Ahmad 
Aran melalui puisinya menuju Allah dengan 
kerangka Wihdah al-Wujud.  

Bagi Ahmad Aran, Wihdah al-Wujud bukan 

penyatuan antar-Khalik dan makhluk dengan 

maksud sesungguhnya, melainkan penyatuan sifa-

sifat sehingga makhluk merasa selalu bersama 

dan menyatu di setiap saat. Proses menjadi 

bagian penting melalui tahapan semestinya demi 

terjadinya penyatuan, yang tergambar jelas pada 

puisinya. Proses eksoterik harus dijalani terlebih 

dahulu sebelum memasuki ranah esoterik menuju 

Wihdah al-Wujud.

Tiga Jalan

Kulihat dalam bening kaca

Ada rupaku dalam rupaMu

Aku adalah bayang-bayang

Aku adalah sebuah majas

Aku adalah bias sediakalaMu

Yang tersimpan dalam sangkarMu

Kemudian Engkau lepas

Menjadi khalifah membawa tugas

Untuk mengibarkan janji-janji

Kekuasaan yang tertulis

Di papan kebesaranMu

Dan Engkau hiasi diriku

Dengan pakaian dan mainan

Engkau telah berfirman

Di sana ada tiga jalan

Kusediakan untukMu

Jalan yang pertama di sebelah kiri

Jalan yang kedua di sebelah kanan

Dan jalan yang terakhir di tengah-tengah 

Itulah jalan menuju kepadaku

Pontianak 14071997

(Jepin Kapuas Rindu Puisi, 22: 2000)

Perumpamaan Wihdah al-Wujud 

Dalam puisi berikutnya, Tiga Jalan, 

diperlihatkan oleh Ahmad Aran gambaran atau 
perumpamaan yang kerap dijadikan contoh 

dalam menjelaskan wihdah al-Wujud. Bening 

kaca dipahami sebagai cermin sebagai sarana 

perumpamaan itu. Wajah di depan cermin 
adalah sama dengan wajah di dalam kaca cermin, 

dua wujud itu menyatu walau sebenarnya tidak 

menyatu. Wajah di dalam cermin merupakan 
pantulan dari wajah di depan cermin sebagai 

wujud nyata.

Sebenarnya Wujud Nyata (Reality of 

Finding) adalah Allah, sedangkan pantulan-
Nya adalah manusia, sebagaimana diungkapkan 
Ahmad Aran, ada rupaku dalam rupaMu. 

Titik pumpunan tetap kepada Allah sehingga 
tidak terjadi konsep monisme-panteistik dalam 

wacana Wihdah al-Wujud. Sepertinya, Ahmad 
Aran tidak menginginkan penyatuan makhluk 
dan Khalik, dalam puisinya tersebut. Oleh karena 

itu, melalui pembacaan terhadap puisi-puisinya 

dihasilkan keterbacaan sehingga kekhawatiran 

Ahmad Aran saat karya-karyanya dipublikasikan 
dapat diminimalisasi. 

Dalam konsep lahut dan nasut tidak akan 

diperoleh paham monisme-panteistik di dalam 

wacana Wihdah al-Wujud. Wujud kemanusiaan 
atau nasut memiliki sisi lahut saat memasuki 

relung yang terdalam pada dirinya. Lahut (Di-

vine Nature) merupakan rahasia kehidupan atau 

muatan (content) wujud kemanusiaan, seorang 

makrifah dan kekasih (habib) Allah dapat melihat 
lahut ketika melihat nasut (human nature) (Arm-

strong, 1995: 123). Sebaliknya, nasut merupakan 

wujud kemanusiaan dan ciptaan, yang dimasuki 

oleh sisi lahut (Armstrong, 1995: 172).

Berbeda dari puisi sebelumnya, dalam 

puisi Tiga Jalan ini konsep Wihdah al-Wujud 



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 01 Juni 2014

halaman 105-115

114

dikedepankan untuk memberi pemahaman 

tentang konspe penciptaan manusia. Wujud 
kemanusiaan diciptakan hakikatnya telah 

dimasuki Wujud Ketuhanan (Divine Nature) 

melalui firman Allah dalam surat al-Hijr: 29 dan 
Shad: 72.

“Maka apabila telah kusempurnakan 
kejadiannya dan Aku tiupkan kepadanya ruh 
(ciptaan)Ku maka hendaklah kamu tersungkur 

dengan bersujud”.

Tiupan (nafakh) sarana kosmos (alam-

semesta) memasuki ranah eksistensinya 

(Armstrong, 1995: 167), termasuk esksistensi 
mikrokosmos (manusia) melalui tiupan untuk 

memperoleh ilham (inspirasi). Setelah proses 

tiupan, manusia dilepas oleh Allah sebagai 
pengganti-Nya (khalifah) di dunia dengan 
harapan dapat menentukan jalan dari tiga jalan 

yang ditunjukkan dalam puisinya tersebut.    

Kemudian Engkau lepas

Menjadi khalifah membawa tugas

Untuk mengibarkan janji-janji

Kekuasaan yang tertulis

Di papan kebesaranMu

Dan Engkau hiasi diriku

Dengan pakaian dan mainan

Engkau telah berfirman

Di sana ada tiga jalan

Kusediakan untukMu

Jalan yang pertama di sebelah kiri

Jalan yang kedua di sebelah kanan

Dan jalan yang terakhir di tengah-tengah 

Itulah jalan menuju kepadaku

Pada awalnya, wujud kemanusian mengalami 

penyatuan dengan Wujud Ketuhanan sebagai 
sarana memperoleh pengetahuan saat kemudian 

diturunkan ke dunia menjadi khalifat fi al-’ardl. 
Pengetahuan ini dibutuhkan untuk menuntun 

(guidance) manusia mengarungi dunia. Jika 

pengetahuan itu dipelahara,  penyatuan dengan 

Wujud Nyata (wihdah al-Wujud) akan terjadi 

melalui ritus sufistik.

Proses menuju Wihdah al-Wujud diakui oleh 

Ahmad Aran, yang dapat dipahami dari bait-bait 
terakhir puisinya. Satu sisi, sebelah kiri dapat 

dipahami sebagai jalan keduniawian, sedangkan 

sebelah kanan sebagai jalan keakhiratan. Akan 
tetapi, jalan yang sebenarnya adalah jalan ten-

gah (tawasuth). Jalan yang tidak terdapat ke-

cenderungan, baik sebelah kiri maupun kanan.

Di sisi lain, penyatuan dengan Wujud 
Nyata sebagai jalan tengah harus ditempuh 
melalui sebelah kiri (ranah dhohiriah) dan 

sebelah kanan (ranah bathiniah. Dengan 
demikian, bagi Ahmad Aran, Wihdah  

al-Wujud berarti dicapai melalui laku sufistik yang 
semestinya serta tidak dipahami sebagai monisme-

panteistik karena melalui jalan tengah yang tetap 

memasukkan unsur wujud kemanusiaan (nasut) 

dan unsur Wujud Ketuhanan (lahut). Wujud 
Ketuhanan sebagai pumpunan (focus) tujuan 

maka ada wujud yang menuju dan Wujud yang 
dituju, sebagai dua wujud yang terpisah. 

Pada akhirnya, jalan tengah adalah jalan 

semestinya menuju Allah, yaitu menggabungkan 
jalan syariah dan jalan sufistik demi makrifah 
kepada Allah sebagai tujuan akhir (Allah The Last 

Aim). Dengan kata lain, jalan tengah merupakan 
jalan semestinya (tahaqqaqa) sebagai hakikat 

menuju penyatuan dengan Allah.

PenutuP

Wihdah al-Wujud dalam puisi Ahmad Aran 
bukan menyaran kepada penyatuan secara ek-

soterik (lahiriah), melainkan penyatuan secara 

esoterik (batiniah). Dalam pencapian wihdah 

al-Wujud dibutuhkan proses semestinya dan se-

benarnya, meminjam wacana tarikat, melalui 

maqam-maqam tertentu dan hal-hal (state) yang 

dirasakan. Dengan demikian, puisinya tidak dalam 
kerangka penyesatan yang menyamakan eksitensi 

Khalik dan makhluk (monisme-panteistik).

          



B
al

ai
 P

en
el

iti
an

 d
an

 P
en

gem
ban

gan
 A

gam
a 

Sem
ar

an
g

Wihdah al-Wujud Puisi Ahmad Aran

Khairul Fuad

115

 Melalui pendekatan wacana sufistik terurai 
dengan jelas puisi Ahmad Aran sesuai dengan 
ketentuan yang tidak melanggar kaidah dan 

syariat Islam. Pendekatan tersebut sebagai kajian 

telah menepis kekhawatiran pengarang (baca: 

Ahmad Aran) terhadap puisi-puisi berikutnya 
apabila nanti dipublikasikan saat dipublikasikan 

nanti karena dapat memicu kesalahartian dan 

kesalahpahaman para pembaca. Selain itu, 

pendekatan ini dapat memberikan pemahaman 

terhadap para pembaca saat dihadapkan kepada 

karya-karya sastra sufisttik.     

daftar PustaKa

Al-Qur’an al-Karim

al-Jili, Syeikh Abdul Karim Ibn Ibrahim. 2005. 
Insan Kamil Ikhtiar Memahami Kesejatian 

Manusia dengan Sang Khaliq hingga Akhir 

Zaman, diterjemahkan Misbah El Majid, 
Surabaya: Pustaka Hikmah Perdana.

al-Khuli, Amin dan Zayd, Nashr Hamid Abu.  
2004. Metode Tafsir Sastra. Diterjemahkan 
Khairon Nahdiyyin. Yogyakarta: Penerbit 
Adab Press.

Armstrong, Amatullah. 1995. Sufi Terminology 
(Al-Qamus Al-Sufi) The Mystical Language 
of Islam. Kuala Lumpur: A.S. Noordeen.

Effendy, Adam. 2003. Kemampuan Apresiasi 

Ccrita Rekaan Siswa SMU Favorit Kota 
Pontianak. Pontianak: Kantor Bahasa 

Pontianak.

Fuad, Khairul. 2012. Meretas Sastra Sufistik 
Kalimantan Barat Pramodern dan Modern. 

Analisa Jurnal Pengkajian Masalah Sosial 
Kegamaan. Vol. 19 No. 01. Januari-Juni 
2012.

Fuad, Khairul dkk. 2008. Ensiklopedi Bahasa 

dan Sastra Kalimantan Barat. Pontianak: 

Balai Bahasa Kalimantan Barat.

___. 2010. Ensiklopedi Bahasa dan Sastra 

Kalimantan Barat. Pontianak: Balai Bahasa 

Kalimantan Barat.

Hadi WM, Abdul. 2008. Hermeneutika Sastra 

Barat dan Timur. Jakarta: Pusat Bahasa 

Departemen Pendidikan Nasional.

Jember, Ahmad. Syech Ahmad Khatib Sambas 

(1803-1875), Guru Para Ulama Nusantara. 

diunduh 13 Desember 2012. http://ahmad-
nu.blogspot.com.

Mahmud, Abd al-Qadir. 1966. Al-Falsafah 
al-Sufiyyah fi al-Islam Masadiruha wa 
Nadhariyyatuha wa Makanuha min al-Din 
wa al-Hayat. Beirut: Dar al-Fikri al-‘Arabiy.

Schimmel, Annemarie.1986. Dimensi Mistik 

Islam. diterjemahkan Sapardi Djoko Damono, 
Achadiati Ikram, Siti Chasanah Buchari, dan 
Mitia Muzhar. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Antologi Puisi. 2000 Jepin Kapuas Rindu Puisi. 

Pontianak: Komite Sastra Dewan Kesenian 
Kalimantan Barat.


