
175Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

PENDAHULUAN

Latar Belakang

Secara ideal,   agama merupakan rahmat bagi seluruh alam sebagai 

bentuk cinta kasih Allah  kepada makhluknya. Cinta kasih itulah yang 

VHPHVWLQ\D� GLUHÀHNVLNDQ� GDODP� NHKLGXSDQ� PHODOXL� KXEXQJDQ� VRVLDO�� DJDU�

bisa    saling mengenal. Dalam teologi Kristen dikenal istilah  credenta dan 

agenda. Credenta mengacu pada apa yang diimani atau dipercayai, yang 

dapat diungkapkan melalui pengakuan iman dan konfesi. Sedangkan agenda 

menunjukkan pada perilaku dan sikap etis serta moral yang dikerjakan 

berdasarkan credenta.  Konsep teologi Kristen ini juga dimiliki oleh agama-

DJDPD�ODLQ���VHSHUWL��iman, islam, dan ikhsan dalam Islam). Dengan konsep 

itu, seharusnya keimanan sesorang pada Tuhannya tidak bisa diwujudkan 

REFLEKSI  POLA KERUKUNAN 
UMAT BERAGAMA

(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan
Kalimantan Barat)

OLEH  ARIFUDDIN ISMAIL* 1 

* Drs. H. Arifuddin Ismail, M.Pd. adalah peneliti bidang kehidupann keagamaan pada 
Balai Litbang Agama Semarang

ABSTRACT :

In a plural community, harmony among religious followers is unde-
QLDEOH�DOWKRXJK�LQ�IDFW�WKHUH�KDYH�EHHQ�PDQ\�VRFLDO�FRQÀLFWV�ZLWK�UHOLJLRXV�
nuance in some part of Indonesia. Focus of this research is how the pattern of 
harmony in Indonesia connected with social dimension does. Finding of this 
research shows that religious tolerance will grow up when there is a space 
for dialogue. In social and cultural space discussion among believers will be 
naturally developed without any coercion. By a local tradition dialog, an ego 
can decrease indirectly. Even a cloth of religion recognized as identity can 
be leaved. 

Keywords : Dialogue, culture, harmony 

3(1(/,7,$1



176 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

5HÀHNVL�3ROD�.HUXNXQDQ�8PDW�%HUDJDPD
(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan Kalimantan Barat)

secara abstrak semata, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan kongkrit 

dalam kehidupan di masyarakat. 

Namun  dalam kenyataan, prinsip yang baik ini tidak selalu dijalankan 

sebagaimana mestinya. Dalam sejarahnya, agama secara ideal dan normatif, 

diharapkan membawa kesejukan sebagai rahmat umat manusia, tetapi 

faktanya tidak selalu demikian. Agama justru sering dimanfaatkan untuk 

membenarkan tindakan permusuhan.

Dalam sejarah umat manusia,   sinyalemen pemanfaatan agama sebagai 

VHQMDWD�XQWXN�NRQÀLN�WHODK�WHUEXNWL��3DGD�DEDG�SHUWHQJDKDQ��GL�(URSD�PLVDOQ\D��

berkorban perang salib dengan dalih membela Yerusalem dari serangan 

Islam. Begitu juga yang dilakukan oleh Portugis, Spanyol, dan Inggris. Bangsa 

ini  memporakporandakan kebudayaan negeri jajahan atas nama salib. Di  

Srilangka, separatis Tamil memakai nama agama untuk tujuan memisahkan 

GLUL��'L�,QGLD��3DUWDL�-DQDWD�PHPEDQJNLWNDQ�NRQÀLN�HPRVL�NHDJDPDDQ�XQWXN�

memperoleh  simpati dari kaum Hindu Ortodoks. Di Nigeria, Islam dan Kristen 

dipertentangkan hanya agar seseorang tetap bertahan sebagai presiden. Di 

Sudan, kaum Kristen menjadi kurban berbagai intimidasi, tetapi di Kosovo, 

umat Islam ditindas oleh kaum Kristen Ortodoks demi kemenangan politik. 

(Yewangoe, AA. 2009)

6LWXDVL�NRQÀLN�DJDPD�MXJD�GLDODPL�,QGRQHVLD�GDODP�GDVDZDUVD�WHUDNKLU��

Berbagai kerusuhan terjadi di daerah, antara lain di Tasikmalaya, Situbondo, 

Kupang, Sambas, Poso dan juga di Maluku. Padahal, Indonesia selama ini 

dikenal sebagai bangsa yang plural, beradab, dan memiliki  semangat teloransi 

antara satu dengan yang lainnya dengan semangat kerukunan. Perbedaan 

agama di Indoensia bukan merupakan hal baru, akan tapi sudah terpatri sejak 

nenek moyang.  Sayang sekali, suasana kerukunan kehidupan di masyarakat 

itu diusik secara brutal oleh berbagai kepentingan sempit dari pihak-pihak 

\DQJ�PHQJLJLQNDQ��,QGRQHVLD�EHUFHUDL�EHUDL�PHODOXL�NRQÀLN�VRVLDO�

Upaya untuk membangun kerukunan agama kembali setelah tercerai-

EHUDLQ\D� � PDV\DUDNDW� DNLEDW� GDUL� NRQÀLN� DJDPD� VDQJDW� GLSHUOXNDQ� GDODP�

membangun harmoni kehidupan. Kerukunan umat beragama merupakan 

bagian dari pilar pembangunan, yang memberikan pengaruh besar pada 

keberhasilan. Dengan semakin mantapnya kerukunan antar umat beragama 

maupun intern umat beragama,   akan semakin kokoh pula persatuan dan 

kesatuan bangsa. Pada saat yang sama, upaya untuk memanfaatkan agama 

XQWXN�PHOHJLWLPDVL��NRQÀLN�VRVLDO�DNDQ�VHPDNLQ�VXOLW�GLODNXNDQ�ROHK�SLKDN�

pihak yang tidak bertanggungjawab.

Masalah   Penelitian

Dari latar belakang di atas, penelitian ini mengkaji mengenai 

bentuk kerukunan umat beragama di Indonesia, dan dimensi sosial yang 

mempengaruhi bentuk kerukunan umat beragama di Indonesia dimaksud.



177Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Ari fuddin Ismai l

Metode Penelitian

Penelitian  dilakukan di tiga provinsi, yaitu Jawa Tengah, Bali, dan 

Kalimantan Barat. Wilayah Jawa Tengah dipilih Kabupaten Semarang, 

tepatnya Ambarawa; Kabupaten Temanggung, yaitu di Kecamatan Kaloran, 

Kota Salatiga dan Kabupaten Kudus.  Untuk wilayah Provinsi Bali dipilih  Kota 

Denpasar dan Kabupaten Tabanan.  Kemudian,  untuk wilayah Kalimantan 

Barat  dipilih  Kota Singkawang, Kota Pontianak, dan  Kabupaten Sungai 

Pinyuh. Penentuan lokasi penelitian ditentukan secara purposif. Pertimbangan  

bahwa ada pola-pola kerukunan yang berbeda antar wilayah  berdasarkn pada 

keunikan khasanah lokal.

Secara umum metode penelitian  ini  menggunakan pendekatan kualitatif, 

dengan teknik pengambilan data melaui wawancara, studi dokumen, dan 

pengamatan. Data diambil dengan teknik snowball melalui informan kunci 

yaitu tokoh agama/adat yang berpengaruh. Informasi awal dari informan 

kunci terus dikembangkan. Data-data yang tidak mendukung fokus penelitian 

direduksi. Hasil dari proses reduksi data setelah mendapat pengujian derajat 

kepercayaan (credibility), keteralihan (transferability), ketergantungan 

(dependability), dan kepastian �FRQ¿UPDELOLW\� di sajikan dalam paparan 

data untuk dianalisa guna mendapatkan kesimpulan. 

TEMUAN  PENELITIAN

Potensi kerukunan umat beragama berada dalam ranah sosial, di mana 

masing-masing  umat yang berbeda agama melakukan interaksi dalam 

kehidupan sosial mereka. Dengan kata lain, mereka tidak dipertemukan dalam 

lintas iman, melainkan dalam lingkungan sosial.  Ini artinya,  kerukunan 

beragama tidak bisa dan memang tidak perlu menyentuh ranah teologis. 

Ranah sosial inilah yang harus dipelihara, dijaga sebagai bentuk ruang 

dialog. Secara umum, dari hasil penelitian di sembilan lokasi ditemukan ada 

faktor-faktor yang bisa menjadi sarana/wadah sosial terciptanya kerukunan 

yaitu, tradisi, adat/budaya, tokoh agama, dan organisasi kelembagaan 

masyarakat/pemerintah yang mestinya dapat dikembangkan. Dari hasil 

analisa pengelompokan data berdasarkan wilayah provinsi, ditemukan 

adanya tipologi yang berbeda antarwilayah, sesuai ruang interaksi antar umat 

beragama. 

Kerukunan Masyarakat di  Jawa Tengah

Dari empat lokasi penelitian yang dilakukan di Provinsi Jawa Tengah, 

pola interaksi umat beragama yang mengarah pada bentuk kerukunan yang 

terwadahi dalam tradisi lokal.  Di Kecamatan Kaloran Temanggung, ditemukan 

tradisi gotong-royong, nyadran. Di Ambarawa terdapat tradisi cheng beng 

(nyadran ala Khonghucu), sonjo, dan lebaran bersama. Sementara untuk 

wilayah Kudus ditemukan tradisi larangan menyembih sapi, sebagai bentuk 



178 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

5HÀHNVL�3ROD�.HUXNXQDQ�8PDW�%HUDJDPD
(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan Kalimantan Barat)

penghormatan pada kepercayaan Hindu.

Gotong rotong dalam istilah Jawa disebut sambatan yaitu melakukan 

kegiatan bersama untuk sebuah tujuan tertentu. Gotong royong biasa dilakukan 

dalam rangka memperbaiki rumah, sarana sosial, perhelatan perkawinan, 

SHUNXEXUDQ��GDQ�DNWL¿WDV�DNWL¿WDV�VRVLDO�ODLQQ\D�WHUPDVXN�SHUEDLNDQ�WHPSDW�

ibadah. Dalam acara gotong-royong, tokoh yang paling berperan yaitu tokoh 

masyarakat.

Nyadran adalah tradisi yang biasanya dilakukan pada bulan Ruwah 

(penanggalan jawa) atau Sya’ban. Nyadran  dilakukan dalam bentuk mengirim 

GR¶D�SDGD�DUZDK�OHOXKXU��QHQHN�PR\DQJ��NHUDEDW��\DQJ�WHODK�PHQLQJJDO�GXQLD��

Nyadran dapat dilakukan di perkuburan atau dirumah sendiri melalui acara  

kenduri. Nyadran yang mengandung nilai kerukunan yaitu nyadran yang 

dilakukan diperkuburan desa, karena bisa melibatkan berbagai kelompok 

agama. Kelompok agama yang terlibat, dengan kesadarannya meningalkan 

atribut keagamaan lebur dalam ritual tradisi. 

Tradisi “sonjo” dilakukan sebagai bentuk silaturahmi antar warga, sanak 

famili, kerabat, dan saudara. Pada bentuk sosial, sonjo umumnya untuk 

menghormati kematian dengan “melek-melek” (terjaga sampai malam), 

atau dalam malam-malam perhelatan berkaitan dengan upacara daur hidup. 

Dengan sonjo�PDV\DUDNDW�GDSDW�PHQGR¶DNDQ�VHVHRUDQJ�\DQJ�WHODK�PHQLQJJDO�

dunia tanpa membedakan agama apapun.(Sulaiman, 2010)

Lebaran bersama dimaksudkan sebagai bentuk ungkapan saling 

memaafkan atas kesalahan  yang dilakukan sebagai sesama manusia. Lebaran 

bersama diisi dengan  saling mengunjungi antar kerabat, saudara, teman, 

tanpa membedakan agama. Dalam pertemuan itulah, mereka bisa saling 

memberikan maaf atas kesalahan yang dilakukan selama bergaul, tanpa 

membedakan latar belakang agama.

Kalau ditengok pada literature lain, sebagian dari tradisi lokal yang 

ditemukan hampir dapat ditemukan pada wilayah lain di Jawa Tengah. Tradisi 

lokal seperti gotong royong, nyadran, sonjo, dan lebaran bersama merupakan 

bagian dari kearifan tradisi Jawa. Tradisi itu merupakan bagian dari tradisi 

ODPD�\DQJ�WHODK�PHQGDSDWNDQ�NRQGL¿NDVL�GDUL�DJDPD�DJDPD�EDUX��WHUXWDPD�

Islam. Sehingga melalui tradisi ini dapat terjalin  komunikasi antara  sebuah 

komunitas dengan keyakinan lokal yang telah menggumpal. (Sulaiman, 2010; 

Sodli, 2010; Fauzi, 2010; Ismail 2010) 

Pola Kerukunan Kalimantan Barat

Pada ranah sosial, pola interaksi antar umat beragama di Kalimantan Barat 

PHQJDUDK�SDGD�VLPEROLVDVL�DGDW�GHQJDQ�DJDPD���,GHQWL¿NDVL�SHPHOXN�DJDPD�

WHUNDLW�GHQJDQ�LGHQWL¿NDVL�HWQLV�GHQJDQ�VLVWHP�DGDWQ\D��6HSHUWL�SHPHOXN�,VODP�

di Kalimantan Barat diidentikkan dengan etnis Melayu, meskipun itu berasal 

dari suku dayak. Bahkan anggota suku Dayak yang  memeluk Islam dianggap 



179Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Ari fuddin Ismai l

telah keluar dari anggota suku dengan menanggalkan identitas budayanya. 

(Rahmadani, 2010)

Kekuatan pengaruh suku yang begitu kuat dalam masyarakat Kalimantan 

memunculkan pengukukan identitas etnis dalam bentuk organisasi massa 

seperti Dewan Adat Dayak (DAD), Majelis Adat Budaya Melayu (MABM), 

Ikatan Keluarga Besar Madura (IKBM), Kerukunan Sulawesi Selatan (KSS) 

Paguyuban Masyarakat Jawa (PMJ), Kerabat Batak (KB) dan Majelis Adat 

Budaya Tionghoa (MABT). 

Dengan adanya organisasi massa beridentitas etnik tentu diharapkan bisa 

mempermudah pembentukan pola kerukunan umat beragama di Kalimantan. 

Akan tetapi dalam praktek kehidupan sosial, keberadaan organisasi massa itu 

justru lebih dekat bersentuhan dengan politik praktis.  Padahal organisasi 

massa tersebut selain sebagai identitas etnis juga melekat simbol-simbol 

agama. 

Dominasi adat dalam kehidupan masyarakat sebetulnya bisa menjadi 

modal sosial menciptakan kerukunan umat beragama. Akan tetapi adat 

justru lebih berperan dalam ranah politik.  Akibatnya pola kerukunan umat 

beragama di Kalimantan Barat tidak membumi. Dalam pola kerukunan di 

Kalimantan Barat tidak ditemukan bentuk kerukunan yang terwadahi secara 

kuat dalam kultur budaya. Akibatnya, pola kerukunan antar umat beragama 

masih berada pada dataran kulit, hanya sebatas untuk menjaga kestabilan 

sosial dan ekonomi.

Akibat dari pola sosial seperti itu, bentuk kerukunan yang ada hanya 

sebatas kerukunan sebagai warga masyarakat. Bentuk kerukunan yang 

ada yaitu saling mengunjungi ketika ada perhelatan perkawinan, kelahiran 

atau kematian. Bentuk kerukunan yang lebih luas, yaitu ketika terjadi acara 

berkaitan dengan peringatan hari-hari besar nasional seperti peringatan hari 

kemerdekaan RI, upacara robok-robok, upacara capgomeh, dan upacara naik 

dangau. Keterlibatan anggota agama lain dalam acara itu, hanya sebatas tamu 

undangan, penonton atau panitia pendukung. (Haryanto, 2010; Rahmadhani, 

2010; Mawardi, 2010) 

Pola Kerukunan di Bali

Nilai-nilai budaya di Bali tidak bisa terlepas dengan pengaruh Agama 

Hindu. Tidak dapat dihindari bahwa pengaruh Agama Hindu dan budaya 

India di Bali demikian besarnya, hal ini dibuktikan dari berbagai peninggalan 

SXUEDNDOD�VHSHUWL�GLXQJNDSNDQ�ROHK�6ZHOOHQJUHEHO� �����������\DLWX��VXPEHU�

utamanya adalah prasasti-prasasti yang dikeluarkan oleh para raja yang banyak 

jumlahnya baik yang tertulis pada batu maupun pada logam (tembaga).

Prasasti-prasasti itu menceritakan para raja yang memerintah dan para 

menterinya, hubungannya dengan administrasi pemerintahan pusat dan 

orang-orang di desa-desa, peraturan di bidang keagamaan, aturan yang 



180 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

5HÀHNVL�3ROD�.HUXNXQDQ�8PDW�%HUDJDPD
(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan Kalimantan Barat)

berhubungan dengan pengairan, perpajakan, dan sebagainya. Sumber lainnya 

adalah peninggalan purbakala, arca-arca dan artifak-artifak, sumber-sumber 

teks berupa berbagai manuskrip (lontar) yang cukup banyak jumlahnya. 

Posisi agama sebagai bagian dari budaya di masyarakat Bali, menjadikan 

agama Hindu menempati posisi penting dalam ranah sosial. Dominasi 

kebudayaan Hindu sebagai mayoritas  menjadikan pola kehidupan di Bali 

di pengaruhi oleh ajaran-ajaran Hindu, sehingga posisi agama-agama lain  

hanya  menjadi bagian kecil dari warna sosial. Dalam posisi seperti itu maka  

ruang interaksi budaya antar umat agama dengan agama lain hampir tidak 

ada karena  agama lain di luar agama Hindu tidak mampu mewarnai corak 

budaya Bali. 

Dalam sosial budaya seperti itu,  Lembaga Adat  Banjar sebagai pusat 

kegiatan sosial menempati posisi cukup strategis untuk  menjaga harmoni 

kerukunan umat beragama. Fungsi Banjar sebagai bagian dari penjaga 

EXGD\D�%DOL�PHPEHULNDQ�SHQJDUXK�NXDW�GLPDV\DUDNDW�GDODP�DNWL¿WDV�VRVLDO��

Konsep “nyama braya” hidup bersama menempatkan persaudaraan senegara, 

persaudaraan sebangsa, dan persaudaraan sesama umat manusia. 

Selain nyama bray di Banjar Adat juga  memiliki tradisi sima karma 

yaitu upaya untuk menyerap aspirasi masyarakat baik dalam bentuk saran, 

masukan hingga kritik, yang diadakan sebulan sekali dengan tidak melihat  

latar belakangnya. Mereka yang datang dalam forum sima karma  bisa 

berdialog dengan bebas tanpa membedakan latar bekang agama. 

Pada kegiatan sosial terdapat tradisi gotong-royong. Gotong royong 

dilakukan sebagai kewajiban warga terhadap lingkungan sosialnya. Gotong 

royong biasanya dilakukan atas perintah ketua adat dalam bentuk kebersihan 

lingkungan atau persiapan dalam acara perhelatan seperti pernikahan. Dalam 

pernikahan inilah ada tradisi  ngejot. Ngejot merupakan bentuk penghormatan 

pada tamu muslim pada perhelatan perkawinan dengan memberikan hidangan 

khusus, yaitu hidangan yang diolah dengan cara muslim untuk menghindari  

terampurnya makanan dengan daging bagi. (Darno, 2010; Dahlan, 2010)  

ANALISIS HASIL

Selama ini masyarakat dan negara masih terjebak oleh slogan Indonesia 

adalah negara yang masyarakatnya penuh dengan toleransi, sehingga 

FHQGHUXQJ��PHQD¿NDQ�UHDOLWDV�EDKZD�DJDPD�PHQJDQGXQJ�VXPEHU�³SHQ\DNLW´�

\DLWX�SRWHQVL�NRQÀLN��6ORJDQ�WHORUDQVL�PHQMDGLNDQ�PDV\DUDNDW�GDQ�SHPHULQWDK�

lupa memetakan  dan teruatama menjaga potensi-pontensi kerukunan antar 

XPDW�EHUDJDPD��6HKLQJJD�NHWLND�WHUMDGL�NRQÀLN�EHUQXDQVD�DJDPD�PHUHEDN�GL�

Indonesia, masyarakat dan pemerintah menjadi terkaget-kaget. 

Jauh sebelumnya, Huntington (2005) meramalkan akan terjadi 

EHQWXUDQ� SHUDGDEDQ�PHPLFX� NRQÀLN� \DQJ� GLGDODPQ\D� DJDPD�PHPEHULNDQ�

SHUDQ��0HVNLSXQ� VHFDUD� VXEVWDQVL�� NRQÀLN�\DQJ� WHUMDGL�EXNDQ� VHPDWD�PDWD�



181Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Ari fuddin Ismai l

NRQÀLN� DJDPD� WHWDSL� EHQWXUDQ�EHQWXUDQ� VRVLDO� GL� PDV\DUDNDW� \DQJ� GLSLFX�

oleh kepentingan sosial ekonomi. Sejalan dengan Huntington, menurut 

0H\HU� �GDODP�0DQRSSR� �� ������ VXEVWDQVL� GDVDU� SHQ\HEDE� NRQÀLN� DGDODK�

ketidakseimbangan pemenuhan kebutuhan manusia yang  didukung oleh 

IDNWRU�IDNWRU�SHPLFX�ODLQ�\DLWX��QLODL��VWUXNWXU��VHMDUDK��HPRVL�GDQ�NRPXQLNDVL��

seperti pada gambar.1

3HWD�.RQÀLN�6RVLDO�

*DPEDU����

Posisi agama sebagai ajaran secara substansial harus diakui rawan akan 

NRQÀLN��+DO� LQL� GLNDUHQDNDQ� DMDUDQ� DJDPD�PHPLOLNL� NHWHULNDWDQ� HPRVLRQDO�

menyangkut nilai kebenaran yang diyakini. Agama mengandung nilai-

nilai kebenaran absolut yang tidak bisa diganggu gugat. Ajaran agama bagi 

pemeluknya adalah pegangan sepanjang hidupnya. Kebenaran absolut agama 

ini dibutuhkan sebagai peneguh eksistensi keyakinan untuk menghilangkan 

kebimbangan. 

Kegamangan dialog agama pada sisi substansi agama sebagai ajaran, 

tentu membutuhkan ruang pada ranah sosial. Dialog umat beragama hanya 

bisa dibangun dan dimungkinkan terwujud ketika ada ruang sosial yang 

dibangun bersama oleh umat beragama tanpa ada unsur paksaan dari pihak 

lain, termasuk pemerintah. Faktor yang memungkinkan terbangunnya ruang 

sosial sebagai ruang dialog secara alamiah adalah melalui pendekatan budaya. 

Oleh karenanya pemeliharaan khasanah tradisi budaya lokal menjadi sangat 

diperlukan. 

Dari hasil temuan penelitian, forum-forum pertemuan yang secara alamiah 

terbentuk di masyarakat sebagai bagian dari tradisi lokal memungkinkan 

WHUEHQWXN�UXDQJ�GLDORJ�DQWDU�DJDPD��'HQJDQ�DGDQ\D�GLDORT�PHODOXL� WUDGLVL��

secara tidak langsung ego agama  menjadi berkurang. Bahkan “baju” agama 

yang dipandang sebagai pegangan hidup dapat ditanggalkan sementara. 

Dialog agama pada ruang budaya melalui tradisi ini nampak dimiliki oleh 

masyarakat Jawa Tengah. Pelaksanaan tradisi seperti nyadran, sonjo, tidak 

menyembelih sapi, dilaksanakan bukan atas pertimbangan ajaran agama, 

tetapi untuk menjalankan tradisi nenek-moyang.

Untuk wilayah Kalimantan Barat, karena dominasi adat dalam ruang  sosial 

Dasar



182 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

5HÀHNVL�3ROD�.HUXNXQDQ�8PDW�%HUDJDPD
(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan Kalimantan Barat)

yang didalamnya terdapat kepentingan politik, maka bentuk kerukunan yang 

ada di Kalimantan tidak dapat dibangun secara utuh. Kesadaran umat untuk 

melakukan hubungan kerukunan hanya sebatas dilakukan  untuk menjaga 

stabilitas sosial. Nampak  masih ada kepentingan yang bersifat kesukuan, rasa 

ingin menonjolkan suku masih ada. Padahal keberadaan majlis adat sangat 

berkaitan dengan simbol-simbol agama.  Maka ketika ada kepentingan politik 

yang jauh lebih besar, bangunan kerukunan yang ada akan mudah runtuh. 

Seperti yang terjadi pada realitas sosial masyarakat di Sungaipinyuh. Akibat 

dari pengelompokan masyarakat berdasarkan keasalan (suku), seringkali 

terjadi benturan dengan pola tradisi adat yang semula masalah pribadi 

berlanjut menjadi solidaritas etnis yang membawa bendera agama.  Bahkan, 

dengan adanya legalitas kelompok yang terwadahi dalam dewan adat, muncul 

perasaan berkuasaa. Seperti contoh kasus ketika pemerintah Kota Pontianak 

PHQJHOXDUNDQ�6.�1R������7DKXQ������WHQWDQJ�MXDO�EHOL��SHPDVDQJDQ�SHWDVDQ��

dan pelaksanaan arakan naga/barongsai. Bagi kalangan Cina itu dianggap 

membatasi ekspresi warga keturunan Cina di Kalimantan Barat. Sementara 

itu kelompok Dekrarasi Melayu Bersatu menyatakan dukungannya terhadap 

kebijakan pemerintah. 

Di propinsi Bali, dominasi Hindu dalam kebudayaan Bali  memberikan 

dampak besar pada pola kerukunan masyarakat Bali. Pada posisi ini, kehidupan 

sosial keagamaan tidak luput dari hegemoni agama Hindu. Akibatnya, 

pendatang/agama lain diluar Bali tidak memiliki ruang budaya secara longgar 

dalam mengekspresikan keyakinan agama. Karena ranah budaya Bali telah 

menyatu dengan ranah agama Hindu. 

Penguasaan agama pada ranah budaya di Bali memberikan dampak 

pola kerukunan umat beragama hanya bisa dimungkinkan tercipta ketika 

ada kebesaran hati agama  Hindu  dan kesadaran dari para pendatang untuk 

memahami kebudayaan masyarakat Bali. Di sinilah posisi tenting para 

tokoh agama, untuk menyadarkan umat agar bisa saling memahami, dan 

saling menghormati.  Peran kuat para tokoh adat dan tokoh agama menjadi 

sangat penting untuk membangun kesadaran   saling menghormati. Tokoh 

agama dapat menjadi jembatan komunikasi antara warga mayoritas dengan 

minoritas.

Pada dataran formal, hubungan umat beragama membutuhkan pola 

pengaturan yang dapat dipahami oleh semua agama. Peran FKUB dalam 

kegiatan sosial keagamaan menjadi sangat penting. FKUB sebagai wadah 

kerukunan umat beragama, menempati posisi sebagai penengah, pemberi 

informasi, dan membawa suasana kerukunan. Pada tingkatan formal 

hubungan kemasyarakatan, terutama pada perayaan hari-hari besar agama 

seperti nyepi menuntut semua agama terlibat dalam bentuk penghormatan.

Konteks kerukunan yang didominasi oleh salah satu agama sebagai 

mayoritas yang menguasai budaya dapat menumbuhkan perasaan 



183Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Ari fuddin Ismai l

*DPEDU����
Pola Kerukunan di Jawa Tengah

*DPEDU����
Pola Kerukunan di Kalimantan Barat

1. Pusat Kerukunan
2. Tradisi Lokal
3. Ajaran Agama
4. Tokoh Agama
5. Kelembagaan Masyarakat/Pemerintah 

 

1. Pusat Kerukunan
2. Adat
3. Tokoh Adat/Agama
4. Ajaran  Agama
5. Kelembagaan Masyarakat/Pemerintah

keterpaksaan bagi minoritas.  Karena itu, jika  kelompok minoritas agama di 

Bali dapat tumbuh menyamai agama Hindu sebagai mayoritas,  ekses sosial 

terkait dengan agama dapat dengan mudah muncul. 

Dari analisa ini dapat dirumuskan sebuah sintesa tiga tipe kerukuan 

atas dasar faktor yang berpengaruh. Tiga tipe kerukunan dapat digambarkan 

VHEDJDL�EHULNXW��

Dari  analisa di atas, idealnya bangunan kerukunan beragama adalah  

sebagaimana yang ada di Jawa Tengah, meskipun tidak berarti tidak  

memiliki tantangan yang cukup besar dari kalangan internal agama itu 

sendiri. Tantangan yang ada yaitu nilai-nilai adat yang dijalankan oleh umat 

beragama bisa jadi  dinilai mengotori kemurnian ajaran agama. Tradisi adat 

tertentu  dinilai mengandung nilai kesyirikan, sehingga ajaran agama perlu 



184 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

5HÀHNVL�3ROD�.HUXNXQDQ�8PDW�%HUDJDPD
(Fenomena Keagamaan di Jawa Tengah, Bali dan Kalimantan Barat)

dimurnikan seperti sumber aslinya. 

3URVHV� SXUL¿NDVL� DWDX� SHPXUQLDQ� LQL� DNDQ� PHQMDGL� DZDO� PXQFXOQ\D�

ketegangan antara agama di satu sisi dan tradisi lokal di sisi yang lain.  Saat 

LQL�� DGD� NHFHQGHUXQJDQ� SURVHV� RWHQWL¿NDVL� SHQ\HEDUDQ� DJDPD�DJDPD� GL�

masyarakat. Agama yang semula mesra dengan tradisi cultural setempat 

mulai digugat kemurniannya. Agama adalah sakral, sementara tradisi 

NXOWXUDO�DGDODK�SURIDQ�GDQ�EDJLDQ�GDUL�ELG¶DK��7UDGLVL�ORNDO�SDWXW�GLEHUVLKNDQ�

digantikan dengan ajaran-ajaran agama sebagaimana hadir dari sumbernya 

yang pertama.

Padahal dengan dialog Budaya dalam bentuk pelaksanaan tradisi lokal 

dapat membuka perasaan saling memiliki suasana sosial, keterbukaan 

sosial, menghilangkan rasa curiga, dan sikap fanatik yang berlebihan dalam 

beragama.  Forum-forum pertemuan yang terwadahi dalam tradisi lokal bisa 

mengkontruksi kebersamaan, rasa saling memiliki hubungan persaudaraan, 

dan saling mengenal. 

Pendekatan yang memungkinkan secara rasional dilakukan untuk 

memulihkan kerukunan yaitu melalui pendekatan budaya sebagai bentuk 

tindakan preventif.  Pola-pola kerukunan  perlu dipetakan untuk  mencegah 

VHGLQL� PXQJNLQ� JHMDOD� NRQÀLN� DJDPD�� ,EDUDW� VDNLW�NLWD� VXGDK� PHQFHJDK�

sebelum sakit itu muncul, yaitu misalnya dengan pola hidup sehat. Tidak baru 

ketika sakit kita berobat. 

Dalam konteks Indonesia, ruang kerukunan hanya akan bisa dibentuk 

ketika budaya masyarakat mampu menciptakan sarana pertemuan  diluar 

konteks agama. Pada posisi inilah dibutuhkan pelestarian arena interaksi 

umat dari berbagai agama secara alami. Ruang interaksi yang benar-benar 

tumbuh dari kesadaran umat beragama untuk berbaur dengan kelompok 

agama lain, bukan arena interaksi yang secara politis dipaksakan. 

PENUTUP

Kerukunan umat beragama dimungkinkan akan tumbuh ketika agama 

*DPEDU����
Pola Kerukunan di Bali

1. Pusat Kerukunan
2. Budaya Bali
3. Tokoh Adat dan Agama
4. Kelembagaan Masyarakat/Pemerintah



185Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Ari fuddin Ismai l

GLEHULNDQ� UXDQJ� XQWXN� EHUGLDORT� GDODP� UXDQJ� EXGD\D� WDQSD� DGD� XQVXU�

paksaan dari pihak lain.  Dengan dialog,  kerukunan beragama akan menjadi 

nyata melalui peningkatan pemahaman ajaran agama pada masing-masing 

pengikut/umat beragama; menjunjung tinggi perbedaan dan keanekaragaman 

pemahaman keagamaan; mengesampingkan pikiran-pikiran yang 

menganggap pendekatan budaya tidak relevan. Lewat dialog itu pula akan 

tumbuh kedewasaan beragama, yakni kesanggupan untuk menghormati 

perbedaan keyakinan dalam beragama.



186 Jurnal “Analisa” Volume XVII, No. 02, Juli - Desember 2010

Dahlan. 2010. Kerukunan Umat Beragama di Kota Denpasar.�6HPDUDQJ��

Balai Litbang Agama.

Darno. 2010. Peran FKUB Dalam Kerukunan Antar Umat Beragama di 

Tabanan.�6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Fauzi, Romzan. Peran Pemuka Agama Dalam Merajut Kerukunan Antar 

Umat Beragama di Kota Salatiga.�6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Haryanto, Joko Tri. 2010. Interaksi Sosial Dalam Kerukunan Umat 

Beragama di Kota Singkawang.�6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Huntington, Samuel P. 2005. Benturan Antar Peradaban Dan Masa Depan 

Politik Dunia.�<RJ\DNDUWD���4DODP����

Ismail, Arifuddin. Majelis Taklim Hidayatullah di Perusahaan Non Muslim 

Kudus : Suatu Fenomena Kerukunan Umat Beragama.� � 6HPDUDQJ��

Balai Litbang Agama.

Manopo, Pieter George. 2005. 5HIROXVL� .RQÀLN� ,QWHUDNWLI� %HUEDVLV�

Komunitas. 6XUDED\D���37��'LHWD�3UDWDPD�

Mawardi, Marmiati. 2010. Tokoh Agama Di Tengah Keragaman Etnis dan 

Agama.�6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Rachmadhani, Arnis. 2010. Pola Kerukunan Umat Beragama : Studi Di 

Kota Pontianak. 6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Sodli. Ahmad. 2010. Kerukunan Antra Umat Islam dan Umat Budha di 

Kecamatan Kaloran.�6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

Sulaiman. 2010. Pola Kerjasama Antar Umat Beragama di Ambarawa. 

6HPDUDQJ��%DODL�/LWEDQJ�$JDPD�

6ZHOOHQJUHEHO��-�/�������Bali Studies in Life, Thought, and Ritual, Ed. The 

+DJXH�DQG�%DQGXQJ��:��9DQ�+RHYH�/WG�

DAFTAR PUSTAKA


