MUATAN NILAI-NILAI MULTIKULTURAL DAN
ANTI-MULTIKULTURAL DARI MIMBAR MASJID

DI KOTA SOLO

Multiculturalism and Antimulticulturalism

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri

(STAIN) Salatiga

JIn. Tentara Pelajar No. 2 Salatiga
50721

Telp. (0298) 323706 Faks. (0298)
323433

e-mail : profetika@yahoo.com
Naskah diterima : 8 Juli 2014
Naskah direvisi : 2-18 Oktober 2014
Naskah disetujui: 17 Nopember
2014

From Pulpits of Mosques

ZAKIYUDDIN BAIDHAWY

ABSTRACT

This research aims to identify the scope of religious sermons and materials in different
mosques in Solo, and identify multicultural and anti-multicultral aspects presented
in sermons. Using qualitative method and content analysis, the research found the
following conclusions: First, the diversity of communities—ethnic, cultural, or religious—
has received little attention from the preacher at various mosques and majelis taklim.
Second, in addition to multicultural values, sermons and religious lectures contains
some values of anti-multicultural, such as prejudice and stereotypes against other
groups, particularly in relation to the non-Muslim and western countries. Third, the
sermons material and religious lectures implied the intensity of purification. Along with
the movement, religious preaching implied resistance to local culture (Java), which is
considered as the main source of religious impurity. Finally, the development trend of
Islam in Solo implies religious radicalization as reflected in hostility towards the local
culture, foreigners and non-Muslims.

Keywords: multiculturalism, antimulticulturalism, radicalism, mosque, religious speech

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi lingkup materi khotbah agama dan
khotbah di masjid-masjid dan majelis taklim di Solo, dan mengidentifikasi aspek-aspek
multikultural dan anti-multikultural yang disampaikan dalam khotbah dan ceramah.
Riset ini menggunakan metode penelitian kualitatif dan analisis isi. Studi ini menemukan
kesimpulan sebagai berikut: Pertama, keragaman masyarakat—etnis, budaya, atau
agama—mendapat sedikit perhatian dari pengkhotbah di berbagai masjid dan majelis
taklim. Kedua, di samping nilai-nilai multikultural, khotbah dan ceramah keagamaan
berisi beberapa nilai-nilai anti-multikultural, seperti prasangka dan stereotip terhadap
kelompok lain, khususnya dalam hubungan dengan non-Muslim dan negara-negara
barat. Ketiga, materi khotbah dan ceramah keagamaan tersirat intensitas gerakan
pemurnian. Seiring dengan gerakan, berkhotbah keagamaan tersirat perlawanan
terhadap budaya lokal (Jawa), yang dianggap sebagai sumber utama ketidakmurnian
agama. Akhirnya, perkembangan Islam di Solo menyiratkan kecenderungan radikalisasi
agama sebagaimana tercermin dalam sikap permusuhan terhadap budaya lokal, orang
asing, dan non-Muslim.

Kata kunci: multikulturalisme, anti-multikulturalisme, radikalisasi, masjid, ceramah
keagamaan

173



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

PENDAHULUAN

Solo adalah tipikal kota multikultural. Kota ini
dikenal dalam lintasan sejarah pergolakan bangsa
sebagai tempat persemaian benih-benih gerakan
nasionalisme, sosialisme dan keagamaan. Di
daerah ini, tidak saja dijumpai pergulatan politik
dibawah kekuasaan keraton dan kompeni, namun
juga tempat munculnya tunas-tunas gerakan
nasionalisme. Selama seperempat pertama abad
ke-20, Solo dan wilayah-wilayah sekitarnya
menyaksikan kemunculan dan kehancuran partai
berikut perhimpunan politik, seperti Syarikat
Islam, Insulinde, National-Indische Partij, PKI,
dan Sarekat Ra’jat. Kota ini juga melahirkan
banyak tokoh penting, seperti Presiden pertama
RI Soekarno, aktivis dan jurnalis radikal
Marco Kartodikromo, sosialis ternama Tjipto
Mangunkusumo, dan komunis terkemuka Haji
Mohammad Misbach(Shiraishi, 1990).

Radikalisme berbasis etnik juga meng-
gambarkan dinamika sosial Solo sebagai akibat
dari fragmentasi sosial dan kontak etnisitas, di
satu sisi, dan status ekonomi, kekuasaan politik,
keragamaan kultur dan agama, serta tingkat
pendidikan di sisi lain (Nurhadiantomo, 2004;
Mulyadi and Soedarmono, 1999; Remmelink,
1994). Ada beberapa peristiwa konflik etnik
antara Jawa-Cina dan Jawa-Encik (keturunan
Arab), sekaligus juga antara penduduk pribumi
dan non-pribumi (yaitu antara Jawa dan non-
Jawa).

Radikalisme berbasis keagamaan di Solo
terus membentuk hubungan-hubungan sosial
sebagaimana dicatat oleh media internasional
sejak kejatuhan Soeharto pada medio 1998
(Fananie, 2002; Fananie and Sabardilla, 2000).
Sebagian organisasi massa Islam terlibat aktif
dalam aksi-aksi sosial, seperti protes menentang
Pendeta Wilson, tuntutan agar diskotik dan klub-
klub malam tutup selama bulan Ramadhan,
penentangan terhadap invasi militer Amerika
Serikat ke Irak, dan tuntutan penerapan syariah
di Indonesia.

Radikalisasi Islam juga menjadi lebih nyata
setelah peristiwa bom Bali pada 12 Oktober

174

2001. Solo dianggap sebagai tempat persemaian
(breeding ground) Islam radikal yang memiliki
jaringan dengan Jamaah Islamiyah dan teroris
internasional, termasuk dengan KMMM
(Kelompok Militer Muslim Malaysia). Para pelaku
pengeboman di Bali dan di berbagai tempat
lainnya disinyalir memiliki keterkaitan dengan
Ustaz Abubakar Ba’asyir, yang merupakan
pemimpin Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki
dan sekaligus imam Majelis Mujahidin Indonesia
(MMI) dan Jamaah Ansorit Tauhid (JAT).

Radikalisasi telah menjadikan ruang-ruang
dan aktivitas sosial-keagamaan sebagai wilayah
kontestasi bagi kelompok-kelompok radikal.
Masjid-masjid di berbagai tempat menjadi lahan
perebutan pengaruh antara kelompok-kelompok
radikal dan moderat. Muhammadiyah dan NU
adalah dua organisasi sosial-keagamaan yang
sering menjadi korban karena sebagian masjid
milik mereka direbut oleh kelompok Salafi
radikal. Dari masjid-masjid pula kelompok-
kelompok Salafi radikal melakukan penyebaran
pengaruh kepada masyarakat lebih luas melalui
ceramah-ceramah dan pengajian-pengajian (al-
Makassary & Gaus, 2010).

Uraian di depan menunjukkan bahwa Solo
merupakan suatu representasi dari realitas
pluralisme dan multikulturalisme yang belum
dikelola secara baik. Di satu sisi, terdapat
kelompok-kelompok Islam yang moderat, atau
bahkan cair, tetapi di sisi lain juga terdapat
kelompok-kelompok Islam garis keras atau
radikal, yang sebagian berakar dari masjid-
masjid dan kelompok-kelompok laskar dan
pengajian. Meski Solo belum mempunyai sejarah
konflik sosial antarkelompok dalam Islam,
kecuali perkelahian antarpendukung partai
Islam, kenyataan keragaman corak keagamaan
tersebut merupakan potensi konflik yang besar,
terutama bila proses militansi dan radikalisasi
disalahgunakan untuk tujuan-tujuan politik
kekuasaan. Perbedaan dan keragaman baik
antaragama maupun intra agama belum mampu
menciptakan ruang bersama untuk berdialog
dan bekerjasama.



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

Kajian ini dimaksudkan untuk menjawab
beberapa persoalan pokok terkait dengan:
bagaimana mengidentifikasi lingkup materi
khotbah/ceramah di mimbar masjid-masjid
yang berbeda di Solo, terkait dengan aspek-
aspek multikultural dan anti-multikultural.
Serta apakah materi khotbah/ceramah di
mimbar masjid kota Solo berkontribusi terhadap
munculnya radikalisme keagamaan?

Asumsi yang dapat diajukan adalah bahwa
ceramah keagamaan di berbagai masjid dan
majelis taklim di Solo lebih bersifat normatif,
menekankan pada kesalehan individual, dan
kurang mengedepankan isu-isu yang terkait
dengan hidup bersama dalam pluralisme
dan multikulturalisme (living together in
pluralism and multiculturalism), sehingga
kurang memberikan ruang toleransi terhadap
bermacam-macam perbedaan, baik etnik, agama
maupun subkultur.

Adapun manfaat yang diharapkan dari
penelitian ini adalah sebagai berikut: hasil
penelitian ini dapat menambah khazanah ilmu
pengetahuan, terutama informasi yang terkait
dengan muatan ceramah keagamaan Islam di Solo;
dan hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan
bagi upaya-upaya untuk meningkatkan toleransi,
baik antarkomunitas Muslim maupun antara
komunitas Muslim dan komunitas agama lain.

Isu tentang radikalisme, fundamentalisme
keagamaan dan multikulturalisme masih
menjadi tema penting sejak dekade 9o0-an hingga
kini. Kajian-kajian seputar isu ini juga terus
berkembang pesat. Beberapa di antaranya dapat
disebutkan di sini. Studi mengenai hubungan
pendidikan agama dan multikulturalisme
dikemukakan dalam karya Baidhawy (2005).
Karya ini mengungkapkan betapa pentingnya
mengenali ideologi yang berperan di balik
pendidikan agama. Sejauh ini ideologi yang
bermain di belakang pendidikan agama meren-
tang dari eksklusivisme, inklusivisme, pluralisme
dan multikulturalise.Sayangnya kebanyakan
pendidikan agama yang berjalan di Indonesia
lebih banyak diwarnai eksklusivisme, sehingga

berpengaruh terhadap lahirnya pandangan,
sikap dan perilaku radikal di kalangan siswa-
siswi.Sesuai dengan kebutuhan kini, pendidikan
agama dipandang perlu menerapkan paradigma
multikulturalisme.

Karya Nur Syam (2009) menganalisis
tentang berbagai tantangan multikulturalisme
dalam kehidupan bangsa Indonesia. Menurutnya,
tantangan multikulturalisme bisa datang dari
dua arah yang saling berlawanan: globalisme
dan fundamentalisme. Globalisme cenderung
merengkuh bangsa-bangsa dalam keseragaman,
sementara fundamentalisme condong menarik
bangsa-bangsa ke dalam parokialisme dan
primordialisme. Yang pertama mendorong umat
manusia lebur dalam identitas mondial yang
tunggal, dan yang terakhir menarik diri dalam
kungkungan identitas partikular.

Pandangan para pemuka agama mengenai
multikulturalisme  dan mengatasi
fundamentalisme agama menjadi fokus studi
Aulia (2009). Kajian ini memperlihatkan
fakta bahwa sebagian pemuka agama masih
asing dengan gagasan multikulturalisme, dan
sebagian lain bahkan anti-multikulturalisme
karena mereka memandangnya sebagai -isme
yang datangnya dari Barat dan identik dengan
pluralisme. Padahal paham pluralisme—bersama
dengan paham sekularisme dan liberalisme—
telah diharamkan oleh fatwa MUI pada Juli 2005.
Namun optimisme masih ada dan datang dari
para pemuka agama berhaluan moderat yang
mayoritas berasal dari kalangan Muhammadiyah
dan NU. Mereka inilah yang dapat diharapkan
sebagai garda depan dalam gerakan counter-
radicalism.

cara

Bagaimana radikalisme keagamaan mesti

diatasi, kajian Baidi (2010) dapat menjadi
salah satu alternatif jawabannya. Menurut
penulisnya, = masyarakat Indonesia  yang

multikultural dan multireligi memang ibarat
pedang bermata dua. Di satu sisi keragaman
itu merupakan berkah, dan dapat pula menjadi
laknat di sisi lain. Karenanya, bangsa Indonesia
perlu menggali dan mendorong nilai-nilai

175



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

agama sebagai sumber dan pendekatan dalam
mengatasi konflik sosial. Agama, Islam utamanya
kaya dengan khazanah dan nilai kerukunan,
toleransi dan penghargaan atas perbedaan
dan keragaman. Semua itu merupakan modal
sosial penting untuk membangkitkan kesadaran
multikultural dalam bingkai persatuan NKRI.

Dukungan terhadap  multikulturalisme
dan bagaimana peran kelekatan, kebanggaan,
dan komitmen terhadap kelompok agama (i.e.
identitas keagamaan) merupakan pokok telaah
dari studi Burhan (dkk, 2013). Kajian atas
kelompok-kelompok keagamaan di Sumatera
Utara ini menemukan rendahnya dukungan
atas multikulturalisme. Orientasi mereka
berpotensi mengarah pada hubungan konfliktual
dan problematikal, yakni orientasi akulturasi
asimilasi, segregasi, dan eksklusi. Mereka juga
menunjukkan persepsi ancaman antarkelompok
agama yang tinggi. Individu-individu yang
memiliki identitas keagamaan yang tinggi
cenderung untuk mempersepsikan kelompok
lain sebagai ancaman.

Berbeda dari dan melengkapi kajian-kajian di
atas, studi ini mencoba melihat intensitas muatan
multikulturalisme dan anti-multikulturalisme
dalam ceramah-ceramah keagamaan dan
bagaimana ceramah-ceramah itu menjadi
wahana sosialisasi atas paham-paham dan
gerakan radikal yang berkembang di kota Solo.

Keberadaan masyarakat dengan individu-
individu yang beragam latarbelakang agama,
etnik, bahasa, dan ras bukanlah fenomena khas
Barat. Robert W. Hefner (1998: 6) menegaskan
bahwa fenomena masyarakat dengan keragaman
agama, etnik, bahasa, dan ras dalam sebuah
negara atau kerajaan pernah terjadi di Kerajaan
Mughal India, Usmani di Asia, dan Majapahit di
Jawa. Dapat dikatakan bahwa multikulturalisme
bukanlah fakta yang unik pada abad modern ini.

Konsep multikulturalisme kali pertama
diwacanakan di Amerika dan negara-negara
Eropa Barat oleh para cendekiawan, tidak lain
untuk meningkatkan derajat manusia dan
kemanusiaannya (Suparlan, 2002: 2-3).Dalam

176

konsep multikulturalisme dikandung mosaik yang
mencakup semua kebudayaan dari masyarakat-
masyarakat yang lebih kecil (microculture) yang
membentuk terwujudnya masyarakat yang lebih
besar (macroculture) (Gollnick, 1983: 23).

Dalam wacana kontemporer, multikul-
turalisme pada awalnya dipahami sebagai “istilah
yang mengandung pengertian ras, gender, etnik,
kelas, dan alternatif gaya hidup” (Aldridge,
2002). Gollnick (1983: 22-3) mendefinisikan
multikulturalisme sebagai “keadaan di mana
seseorang telah menguasai pengetahuan dan
mengembangkan Kketerampilan (skill) yang
diperlukan untuk merasakan bahagia dan
berkomunikasi secara efektif: (1) kepada orang
lain yang memiliki kebudayaan berbeda, dan (2)
dalam berbagai situasi yang melibatkan kelompok
orang dengan latar belakang kebudayaan yang
beragam.” Konsep Gollnick memberi ruang
kemungkinan untuk hidup bersama (living
together) antarindividu yang berbeda-beda latar
belakang etnik, budaya, dan agamanya.

Berkaitan dengan peluang untuk hidup
bersama, Mahayana (2001) menegaskan kehadiran
multikulturalisme bertumpu pada dua keyakinan
bahwa: semua kelompok budaya secara sosial
dapat diwujudkan, direpresentasikan, dan hidup
berdampingan; dan rasisme dapat direduksi oleh
penetapan citra positif keanekaragaman etnik dan
melalui pengetahuan kebudayaan-kebudayaan
lain. Ricci (2002) melengkapinya dengan
unsur-unsur keragaman (diversity), kesetaraan
(equality), dan penghargaan (respect). Senada
dengan Ricci, Blum (2002: 19) menyebutkan tiga
nilai: menegaskan identitas kultural seseorang;
menghormati dan berkeinginan untuk memahami
dan belajar tentang (dan dari) kebudayaan-
kebudayaan lain; serta menilai dan merasa senang
dengan perbedaan kebudayaan itu sendiri.

Dalam perspektif Islam, Sachedina (2001:
11) memetakan dimensi-dimensi sosial-politik
dalam doktrin Islam dan praktiknya ke dalam
tiga kelompok: nilai kesatuan kemanusiaan (the
unity of humankind), kompetisi dalam kebaikan
(competition in good works), dan seruan untuk



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

memberikan maaf kepada orang lain (forgiveness
toward humankind).

Hussain (2003: 253-58) mengemukakan
bahwa Islam pertama kali hadir dan berkembang
pada masyarakat yang sangat pluralistik dan
politeistik. Baik di Mekkah maupun di Madinah,
Islam merupakan tradisi keagamaan minoritas
di tengah-tengah tradisi Kristen, Yahudi, dan
Zoroaster. Bedanya, ketika di Mekkah Islam
menempati posisi minoritas yang tertindas dan
dimarginalkan, sementara ketika di Madinah,
meskipun menempati posisi minoritas, Islam
dapat hidup berdampingan secara damai dengan
komunitas non-Muslim.

Di pihak lain, Lawrence (1999: 1) mencatat
bahwa peradaban Islam dibentuk oleh beragam
kebudayaan Arab, Persia, Turki, Bengal, Punjab,
Sindhi, Maghribi (Afrika Utara), Afrika Barat,
Asia Tengah, dan Asia Tenggara. Peradaban Islam
yang melibatkan beragam kebudayaan tersebut,
memberi ruang dan perhatian yang sama kepada
orang-orang Muslim dan non-Muslim, meskipun
orang-orang Muslim dalam posisi yang dominan.

Simpulan dari konsep multikulturalisme yang
dikemukakan oleh Aldridge, Gollnick, Mahayana,
Ricci, dan Blum di satu pihak, dan fakta tentang
multikulturalisme dalam Islam oleh Sachedina,
Hussain, dan Lawrence pada pihak yang lain,
maka multikulturalisme adalah nilai-nilai uni-
versal kemanusiaan yang mencakup (1) kesatuan
kemanusiaan [unity of humankind], (2) kompetisi
dalam kebaikan [competition in good works], (3)
memberi maaf kepada orang lain [forgiveness to-
ward humankind], (4) dialog atau ko-eksistensi
dan pro-eksistensi, (5) kehidupan bersama [liv-
ing together], (6) kesederajatan [equality atau
egalitarianism], (7) saling memahami [mutual
understanding], (8) saling menghargai [mutual
respect], (9) kejujuran [trust], (10) berpikir positif
(positive thinking], (11) toleran [tolerance], (12)
rekonsiliasi [reconsiliation], (13) resolusi konflik
[conflick resolution], (14) kedamaian [peace], (15)
menghindari kekerasan [non violence], dan (16)
kesejahteraan sosial [social justice].

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang
dilakukan di Kota Solo selama tahun 2013. Data-
data diambil dari lapangan, di mana populasi
penelitiannya mencakup seluruh masjid-masjid
yang di dalamnya dirayakan dengan peristiwa-
peristiwa keagamaan dan penyampaian ceramah
keagamaan. Penentuan representasi populasi
dilakukan melalui teknik stratified purposive
sampling dengan mempertimbangkan tiga aspek,
yaitu:  variasi organisasi sosial-keagamaan;
variasi lokasi dan ketersebarannya; dan variasi
cakupan geografis dari gerakan (lokal, nasional,
regional, internasional). Teknik pengumpulan
data dilakukan dengan cara observasi non-
partisipan, wawancara, dan dokumentasi.

Masjid yang dipilih yaitu masjid yang
memiliki jamaah dengan kegiatan pengajian
berbentuk ceramah atau mimbar. Dari hasil
pengamatan lapangan peneliti menemukan
10 masjid yaitu: Al-Riyadhah, Al-Mufassir,
Al-Jami’, Al-Ishlah, Al-Muslim, Al-Kabir, Al-
Maghrib, Al-Ashalah, Al-Sunnah, dan Al-Qaim.
Jamaah-jamaah pengajian tersebut tersebar
di berbagai lokasi di Kota Solo, dan mewakili
variasi kelembagaan dan corak keislaman. Secara
kategoris 10 jamaah di atas dapat dibagi ke dalam
empat kelompok: Pertama, jamaah dengan
anggota kecil (kurang dari 40 orang) yang terdiri
dari orang-orang dewasa dan lanjut usia. Kedua,
jamaah pengajian yang memiliki jumlah peserta
lebih besar (mencapai ratusan) dan sebagian di
antaranya adalah kaum muda. Ketiga, jamaah
yang relatif homogen dan monokultural karena
hampir semua anggota jamaah ini berasal
dari etnik Jawa dan mengikuti ceramah dari
narasumber yang memiliki corak keagamaan
sama, yaitu “Islam salafi”. Keempat, jamaah
pengajian yang berasal dari latar belakang yang
beraneka ragam, baik dalam arti etnik, tingkat
sosial-ekonomi, organisasi sosial keagamaan,
maupun partai politik, sehingga relatif lebih cair
dan multikultural.

Data terkumpul kemudian dianalisis dengan
menggunakan content analysis. Analisis isi di

177



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

sini digunakan untuk menelaah lingkup materi
khotbah agama dan ceramah di masjid-masjid
yang berbeda di Solo, dan mengidentifikasi
aspek-aspek multikultural dan anti-multikultural
yang disampaikan dalam khotbah dan ceramah.
Analisis isi juga berupaya mengungkap
hiddenmeaning dari suatu artikulasi bahasa
dalam memproyeksikan atau merepresentasikan
realitas yang dipahami dan ditampilkan secara
subjektif oleh penceramah keagamaan.

Secara fokus penelitian ini hanya membahas
corak masjid “Islam Salafi”. Pertimbangan
pengambilan fokus yaitu masjid dengan corak
lislam Salafi” memiliki potensi besar dalam

penyebaran multikulturaslisme atau anti-
multikutural. Sehingga dengan memfokusan
pada masjid “Islam Salafi” permasalahan

penelitian akan dapat dengan mudah terjawab.
Namun demikian corak masjid yang lain tetap
kami singung sebatas sebagai data pendamping
untuk melengkapi, atau pempertegas hasil dari
penelitian ini.

HAsIL DAN PEMBAHASAN
Kecenderungan Puritanisme di Mimbar
Masjid Kota Solo

Diantarasepuluhjamaah masjid sebagaimana
disebutkan dalam metode penelitian, ada
empat jamaah masjid yang sangat menonjol
karakteristik Salafinya yaitu: Al-Ishlah, Al-Jami,
Al-Mufassir, Al-Ashalah. Kempat jamaah masjid
memiliki kesamaan misi, yaitu mengajarkan Islam
berdasarkan kemurnian tauhid dan puritanisme
kaku. Jaringan di antara mereka dibentuk oleh
jamaah-jamaah masjid tersebut, terutama
jamaah lokal, yang tidak bersifat struktural
tetapi koordinatif, terutama melalui tokoh-tokoh
yang sekaligus narasumber di beberapa jamaah
pengajian lainnya. Sekurang-kurangnya terdapat
empat faktor yang mempertemukan keempat
jamaah tersebut.

Pertama, keempat jamaah tersebut memiliki
corak keagamaan yang dalam dokumen Al-Ishlah
disebut dengan “Islam Salafi”. Ustaz Mu’allim
sebagai salah satu tokoh penting dalam jaringan

178

keempat jamaah tersebut selalu menghindari
sebutan-sebutan yang menunjukkan kategorisasi.
Ia menyebutnya dengan istilah "Dien al-Islam”
atau "Al-Islam saja”. Menurut tokoh ini, Islam
yang diberi kata sifat tertentu bukanlah Islam
yang sebenarnya. Jamaah pengajian Salafi ini
kebanyakan muncul pada era Orde Baru dan
era Reformasi. Kecenderungan mereka tampak
mengulangi gerakan puritan yang pernah
dilakukan oleh Muhammadiyah pada paruh
pertama abad ke-20. Namun sifat puritan
mereka melampaui apa yang ditunjukkan oleh
Muhammadiyah. Muhammadiyah memang
melakukan ”purifikasi keimanan”, sebagaimana
ditunjukkan oleh Peacock (19778), namun moderat
dalam pendekatan terhadap sasaran dakwah.
Apa yang ditunjukkan oleh empat jamaah ini
bukan sekadar melakukan pelabelan dengan
TBC (takhayul, bid’ah dan churafat), bahkan
sebagian di antara mereka melakukannya dengan
kekerasan.

Paham keagamaan “puritan berlebih”
semacam itu tentu saja menunjukkan nilai-
nilai anti-multikultural. Karena mereka tidak
dapat menunjukkan sikap penghormatan dan
penghargaan atas kelompok-kelompok lain dan
berbeda. Bahkan pada satu titik mereka telah
melakukan “kekerasan” baik yang bersifat verbal
(berupa caci maki, pelabelan yang cenderung
menyerang) maupun fisik (seperti pembubaran
pengajian komunitas lain).

Kedua, keempat jamaah masjid tersebut
memiliki orientasi politik "Ukhuwwah Islam-
iyyah” (persaudaraan Islam) yang bertujuan
untuk mempersatukan umat Islam dalam arti
politik dan kekuasaan. Secara ideologis, keempat
jamaah pengajian tersebut mempunyai hubungan
dengan jamaah Al-Muslim awal yang didirikan
oleh Kiai Ahmad Dahlan pada masa sebelum
kemerdekaan RI, yang diilhami oleh gerakan
Pan-Islamisme di Arab Saudi pada awal abad
ke-20. Orientasi semacam ini terkait dengan
karakteristik yang pertama, puritanisme berlebih.
Paham tauhid jamaah ini agak menyerupai tauhid
hakimiah, seperti yang pernah ditunjukkan dalam



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

ajaran NII Kartosuwiryo. Maka wajar bila ada
kecenderungan di kalangan jamaahnya pada cita-
cita menegakkan syariah Islam dalam konteks
politik. Inilah yang membawa mereka juga pada
harapan akan lahirnya “pan-Islamisme” baru
seperti yang pernah digaungkan oleh Jamaluddin
al-Afghani dan Hizbut Tahrir.

Ketiga, tokoh-tokoh  penting dalam
keempat jamah masjid tersebut memiliki tradisi
pembelajaran yang sama, yaitu tradisi tafsir.
Sebagian besar rujukan yang digunakan oleh para
penceramah di empat jamaah pengajian tersebut
berupa kitab-kitab tafsir (semacam Tafsir al-
Qurtuby, Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Abbas,
Tafsir al-Manar, Tafsir Al-Maraghi, dan Tafsir
Sayyid Qutub FiDhilal al Quran) dan Kkitab-
kitab hadis, terutama kutub al-sittah (Shahih
Bukhary, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud,
Sunan Tirmizy, Sunan Nasa’i, dan Sunan Ibnu
Majah), di samping kitab-kitab hadis tentang
fikih, semacam Bulughul Maram, Nailul Author,
dan Ibanatul Ahkam.

Keempat, jamaah-jamaah pengajian tersebut
memiliki misi yang sama, yaitu memurnikan
ajaran Islam. Sasaran utama jamaah pengajian
ini adalah masyarakat Muslim sendiri yang
selama ini dianggap telah tercemari oleh unsur-
unsur yang berasal dari luar Islam. Dalam
konteks ini, mereka ingin agar umat Islam bersih
dari anasir animisme, dinamisme, agama-agama
dan kepercayaan lain yang berkembang dalam
budaya lokal Jawa. Karena itu, mereka sering
melontarkan kritikan tajam pada paham “Islam
Kejawen” dan sinkretisme. Budaya Jawa yang
sangat lekat dengan kehidupan masyarakat
Solo menjadi sasaran utama ceramah-ceramah
mereka. Dengan demikian, karakteristik hatred
speech atas budaya lokal/budaya Jawa cukup me-
warnai dalam syiar keagamaan jamaah mereka.

Ceramah keagamaan pada dasarnya
merupakan suatu proses sosialisasi dan
internalisasi nilai-nilai yang memberikan

kontribusi pada konstruksi corak keagamaan
masyarakat. Oleh karena itu, identifikasi
kecenderungan muatan ceramah keagamaan

ini dapat membantu menjelaskan sejumlah
fenomena yang ditengarai sebagai radikalisasi
masyarakat.

Gambaran di atas menunjukkan bahwa
kemurnian ajaran Islam, merupakan persoalan
utama yang mendasari kelembagaan
sebagian besar jamaah pengajian. Penekanan
ini tak bisa dilepaskan dari konteks lebih luas
dialektika Islam dan budaya Jawa. Komunitas
Muslim berada di titik pusat tarik-menarik
antara Islam dan budaya Jawa. Oleh karena itu,
praktik-praktik yang mengandung simbol budaya
Jawa, semacam ritus perjalanan hidup (sejak
pra-kelahiran hingga pasca kematian [rites de
passage]), yang masih menjadi bagian penting
dari kehidupan sebagian masyarakat, merupakan
sasaran penting dakwah bagi sebagian besar
jamaah pengajian.

misi

Fakta lain yang mendukung kecenderungan
puritanisme itu adalah jaringan penceramah
dan khatib. Para penceramah dan khatib dari
masjid Al-Mufassir, Al-Ishlah, Al-Jami’, dan
Al-Ashalah membuka diri untuk memberikan
ceramah dan khutbah di masjid-masjid yang
tersebar di kota Solo, termasuk di masjid Al-
Maghrib, Al-Riyadhah, Al-Muslim, Al-Sunnah
dan Al-Qaim. Para penceramah mereka bahkan
berinisiatif untuk mengisi ceramah di masjid
manapun. Mereka menawarkan diri kepada para
takmir masjid lain untuk agar mereka dapat
berceramah dan khutbah di masjid-masjid yang
mereka kelola. Sementara itu, Al-Kabir kurang
memberikan tempat kepada para penceramah
tersebut karena alasan penentangan mereka
terhadap tradisi-tradisi yang diuri-uri oleh
masjid ini di bawah dukungan Keraton. Pada saat
yang sama, masjid Al-Mufassir, Al-Ishlah, Al-
Jami’, Al-Ashalah melakukan seleksi sangat ketat
terhadap para penceramah dari luar kelompok
mereka. Hanya penceramah yang segaris dengan
ideologi mereka yang dapat menjadi penceramah
dan khatib di tempat-tempat ini.

Tumbuh dan berkembangnya jamaah Al-
Mufassir, Al-Ishlah, Al-Jami’, Al-Ashalah,
dan sampai pada tingkat tertentu Al-Maghrib

179



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

merupakan manifestasi  “perceraian” atau
setidak-tidaknya penarikan jarak antara Islam
dan budaya Jawa. Oleh karena itu, beberapa
tradisi budaya Jawa, termasuk beberapa praktik
yang diselenggarakan oleh Keraton Kasunanan di
masjid Al-Kabir, merupakan persoalan-persoalan
yang menjadi topik di jamaah-jamaah masjid ini.
Al-Kabir karena sangat erat hubungannya dengan
keraton, masjid ini menjadi salah satu pusat
pewarisan dan pelestarian praktik-praktik tradisi
dan kebiasaan-kebiasaan Jawa, seperti gerebeg
maulud, gerebeg besar, malam selikuran, dan
sebagainya yang merepresentasikan kukuhnya
pengaruh budaya Jawa dalam ritual keagamaan
yang terkait dengan Islam.

Salah satu faktor yang memberikan kontribusi
pada persepsi negatif dan sikap negatif Islam
terhadap budaya Jawa ini adalah karena sebagian
kesenian Jawa digunakan sebagai propaganda
paham komunisme dan diadopsi oleh Gereja dan
lembaga-lembaga pendidikan Kristen sebagai
media penyebaran agama, sehingga berbagai
jamaah masjid menempatkan budaya Jawa
sebagai kekuatan yang dapat mengancam ajaran
Islam, sebagaimana halnya komunisme dan
Kristenisasi.

Hanya jamaah Al-Kabir yang menerima
dialog antara Islam dan budaya Jawa. Hingga saat
ini, Al-Kabir dikelola bersama oleh Departemen
Agama, MUI, dan Pangageng Parentah Keraton
Kasunanan. Pengurusdan narasumberdi Al-Kabir
lebih didominasi oleh orang-orang tradisionalis.
Kaum puritan, apalagi kaum salafi, kurang
berpengaruh di sini. Ceramah-ceramah agama
dan khutbah disinilebih banyak didominasi corak
keagamaan pengurus dan narasumber didasarkan
atas pertimbangan-pertimbangan pro tradisi
karena Keraton Kasunanan sendiri, yang secara
historis merupakan pemilik masjid Al-Kabir,
juga menyadari keberadaan lembaga-lembaga
Islam yang berseberangan dengan tradisinya. Ini
mendorongKeraton Kasunanan dan masjid Al-
Kabir selama ini sangat menunjukkan preferensi
tradisionalis daripada organisasi-organisasi
Islam lainnya.

180

Hal ini menyiratkan adanya “potensi
perebutan kekuasaan” dalam jamaah Al-Kabir,
yang cepat atau lambat akan “meletus” baik
secara ramai ataupun diam-diam. Al-Kabir
merupakan wilayah strategis dan menjadi titik
pusat kontestasi antara Islam modernis, Islam
tradisional, Keraton Kasunanan, dan pemerintah.
Penguasaan atas Al-Kabir bisa menjadi simbol
penting dominasi yang satu atas lainnya.

Kontestasi di muka dapat dimaknai dari
dua sisi. Sejalan dengan tesis Sachedina (2001),
perebutan  pengaruh  merupakan  cermin
kelaziman dari “pluralisme demokratis”.
Dalam arena ini, tampak bahwa paham-paham
keagamaan yang ada memiliki ruang dan peluang
yang sama untuk hidup dan berkembang. Konteks
ini membuka kemungkinan pola negosiasi
dan kompromi, sehingga secara ideal maupun
praktik multikultural akan muncul ”ruang
bersama” untuk berkomunikasi, sebagaimana
analisis Gollnick (1983). Pada saat yang sama,
kontestasi ini juga bisa mengarah pada terjadinya
kompetisi dalam hal-hal kebaikan, sebagaimana
ditegaskan oleh Sachedina. Kemungkinan untuk
terjadinya hibridasi juga sangat terbuka di sini.
Namun di sisi lain, boleh jadi kontestasi itu
mendorong kelompok-kelompok keagamaan
itu menarik diri dari relasi dan komunikasi
multikultural dengan “orang luar”. Tentu saja
ini berpotensi mengukuhkan sikap dan perilaku
anti-multikultural karena mereka menciptakan
segregasi dari kelompok lainnya.

Kontestasi Radikal dalam Mimbar Masjid
Kelompok “Salafi”

Tema-tema ceramah keagamaan dalam
jamaah-jamaah masjid secara garis besar dapat
dikategorikan menjadi lima, yaitu: kesalehan
individual, = kesalehan  sosial, nilai-nilai
multikulturalisme internal (Muslim), nilai-nilai
multikulturalisme eksternal, serta nilai-nilai
anti-multikulturalisme dan stigma kepada orang
lain, dan isu terorisme.

Tema-tema ceramah di berbagai jamaah
pengajian lebih menekankan pada kesalehan



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

individu, dan kesalehan sosial utamanya dalam
konteks hubungan sesama Muslim (hubungan
intraagama). Persoalan-persoalan mengenai
interaksidengan pihaklain, terutamanon-Muslim
(hubungan antaragama), kurang mendapatkan
perhatian cukup, sehingga materi ceramah yang
terkait dengan nilai-nilai multikulturalisme
sangat sedikit dibandingkan dengan kesalehan,
baik yang terkait dengan akhlak, fikih ibadah
maupun tauhid.

Kecenderungan ini menunjukkan bahwa
umumnya jamaah masjid/pengajian secara sosial
baruberadapadatahapan “koeksistensi” minimal.
Mereka memang hidup bersama dengan “orang
lain agama”, tetapi sikap dan perilaku mereka
masih “ignorance”, masa bodoh atas kehadiran
orang lain agama tersebut. “Hidup bersama”
semacam ini, meminjam analisis Aldridge,
berarti masih memaknai multikulturalisme
dalam definisi paling sederhana sebagai tatanan
yang terdiri dari ragama etnik, budaya dan
agama. Bahkan kondisi ini bisa disebut sebagai
anti-multikultural karena mereka tidak menyapa
dan bergaul dengan dan dalam keragaman
masyarakat itu sendiri.

Nilai multikulturalisme yang banyak
muncul adalah saling menghargai dan saling
memahami. Variasi nilai multikulturalisme
terbanyak ditemukan di jamaah pengajian Al-
Riyadhah, yang mencakup nilai kesatuan umat
manusia, berlomba dalam kebaikan, kehidupan
bersama, saling memahami, saling menghargai,
saling percaya, berpikir positif, toleransi,
perdamaian  nirkekerasan, dan keadilan
sosial. Nilai kesederajatan, saling memahami,
saling menghargai, toleransi, perdamaian,
dan nir-kekerasan ditemukan dalam jamaah
Al-Mufassir. Nilai memberi maaf pada orang
lain, saling memahami, saling menghargai,
toleransi, rekonsiliasi, perdamaian, dan nir-
kekerasan ditemukan dalam jamaah Al-Kabir.
Nilai kehidupan bersama, kesederajatan, saling

memahami, saling menghargai, kejujuran,
berfikir positif, dan toleransi ditemukan
dalam jamaah Al-Maghrib. Nilai kesatuan

umat manusia, berlomba dalam kebaikan, dan
kehidupan bersama ditemukan dalam jamaah
Al-Sunnah. Nilai kehidupan bersama, saling
menghargai, dan toleransi ditemukan dalam
jamaah Al-Ashalah. Nilai saling memahami dan
saling menghargai ditemukan dalam jamaah
Al-Jami’. Nilai perdamaian dan nirkekerasan
ditemukan dalam jamaah Al-Muslim.

Sebagian nilai-nilai yang disampaikan
dalam berbagai jamaah pengajian, terutama Al-
Riyadhah, Al-Maghrib, dan Al-Sunnah adalah
nilai-nilai multikulturalisme yang melibatkan
komunitas non-Muslim (lintas agama); yang
disampaikan dalam jamaah pengajian Al-
Mufassir dan Al-Jami’ merupakan nilai-nilai
multikulturalisme internal masyarakat Muslim,
sedangkan nilai-nilai multikulturalisme yang
disampaikan di jamaah pengajian Al-Kabir
mencakup kedua-duanya, baik hubungan
komunitas Muslim dan non-Muslim, maupun di
antara komunitas Muslim sendiri.

Pada skala tertentu, multikulturalisme
eksternal dan internal tampak dalam jamaah Al-
Riyadhah, Al-Maghrib, Al-Sunnah, dan al-Sunnah.
Tiga jamaah pertama sesungguhnya memiliki latar
belakang sebagai organisasi sosial-keagamaan
yang gencar menghadapi tantangan Kristenisasi.
Namun demikian, mereka juga jamaah yang
rasional dalam pergaulan sosial. Mereka juga
terbiasamenjadikantantangan Kristenisasisebagai
peluang untuk mengembangkan kerja-kerja nyata
di bidang pendidikan, kesehatan dan layanan
sosial. Karena itu, mereka terbiasa untuk tetap
dapat hidup berdampingan, dan saling menghargai
satu sama lain, dan bahkan siap berkompetisi
dalam dakwah dan syiar keagamaan. Jamaah
yang terakhir, Al-Kabir, menunjukkan sikap
yang sangat terbuka terhadap multikulturalisme
internal maupun eksternal, mengingat jamaah ini
berada di bawah lingkungan Keraton Kasunanan
dan Pasar Klewer. Akses untuk kehadiran
berbagai orang dengan segala kepentingan
bisa dijjumpai dalam jamaah yang sangat cair
ini. Empat jamaah pengajian ini benar-benar
representasi dari sikap dan perilaku multikultural

181



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

sebagaimana  ditegaskan  oleh  Sachedina
(2001), Gollnick (1983) dan Mahayana (2001).

Di samping nilai-nilai multikulturalisme,
ceramah di berbagai jamaah pengajian juga
menyampaikannilai-nilaianti-multikulturalisme,
semacam klaim kebenaran (hanya Islam yang
benar atau hanya mazhab/golongannya yang
benar), prasangka dan stereotip (pandangan
negatif tentang pihak lain, terutama Yahudi dan
Nasrani, serta kelompok Muslim yang tidak
sealiran), stigma dan penghakiman (pelabelan
bahwa pihak lain itu negatif dan salah atau
buruk), eksklusivisme (anjuran untuk tidak
berhubungan dengan pihak lain), arogansi
kelompok (bahwa kelompoknya lebih unggul
daripada kelompok lain), pembelaan terhadap
aksi kekerasan (ungkapan simpati terhadap
tindak kekerasan yang telah dilakukan oleh
orang-orang yang dianggap baik atau benar),
dan pembelaan terhadap aksi melanggar hukum
(ungkapan simpati pada tindakan pelanggaran
hukum negara yang telah dilakukan oleh orang-
orang yang dianggap baik atau benar).

Nilai-nilai  anti-multikulturalisme yang
ditemukan di jamaah Al-Jami’ meliputi klaim
kebenaran, prasangka, stigma dan penghakiman,
berpikir negatif, pembelaan atas tindak
kekerasan, dan pembelaan atas pelanggaran
hukum. Nilai-nilai yang ditemukan di jamaah
Al-Kabir mencakup klaim kebenaran, prasangka,
stigma, eksklusivisme, dan pembelaan atas
tindak kekerasan. Nilai-nilai yang ditemukan di
jamaah Al-Mufassir meliputi klaim kebenaran,
prasangka, stigma dan penghakiman, serta
arogansi kelompok). Nilai-nilai yang ditemukan
di jamaah Al-Ishlah meliputi klaim kebenaran,
prasangka dan stereotip, stigma, dan berpikiran
negatif.

Adapun Al-Qaim dan Al-Ishlah sama sekali
tidak memunculkan nilai-nilai multikulturalisme.
Namun demikian, dalam kaitannya dengan relasi
Muslim-non-Muslim, kedua jamaah pengajian
ini sangat berbeda. Al-Qaim tidak menyampaikan
nilai-nilai multikulturalisme karena memang
tidak membahas hubungan antara komunitas

182

Muslim dan non-Muslim; sedangkan Al-Ishlah
membahas relasi Muslim-non-Muslim tetapi
yang dimunculkan adalah nilai-nilai anti-
multikulturalisme.

Klaim kebenaran muncul di sebagian besar
jamaah pengajian, yaitu: Al-Riyadhah, Al-
Mufassir, Al-Jami’, Al-Ishlah, Al-Kabir, dan Al-
Ashalah. Prasangka dan stereotip juga muncul
di sebagian besar jamaah kecuali Al-Riyadhah,
Al-Muslim, Al-Maghrib, dan Al-Qa’im. Adapun
stigma dan penghakiman muncul di jamaah Al-
Mufassir, Al-Jami’, Al-Kabir, dan Al-Ashalah;
eksklusivisme muncul di jamaah Al-Ishlah dan
Al-Kabir; berpikiran negatif muncul di jamaah
Al-Jami’ dan Al-Ashalah; arogansi kelompok
muncul di Al-Mufassir dan Al-Maghrib;
pembelaan terhadap tindak kekerasan muncul di
Al-Jami’ dan Al-Kabir; dan pembelaan terhadap
tindakan melanggar hukum muncul di Al-Jami’.

Setelah keluarnyafatwaMUItentanglarangan
paham sekularisme, pluralisme dan liberalisme
pada bulan Juli 2005, hampir semua ceramah
keagamaan mengecam kelompok-kelompok yang
mengusung paham tersebut dengan sebutan
‘sipilis’. Jaringan Islam Liberal (JIL) dihujat di
mana-mana.

Hatred speeches atau ceramah mengandung
pesan kebencian tampaknya cukup menonjol
di beberapa jamaah pengajian. Ini menengarai
bahwa kebebasan berbicara sebagai akibat dari
reformasi pasca 1998, telah dimanfaatkan oleh
kelompok-kelompok radikal untuk menegaskan
identitas keagamaan mereka di atas permukaan
dan bahkan berhadap-hadapan dengan kelompok
lain dan kelompok lain agama. Multikulturalisme
yang pada hakikinya merupakan mosaik yang
mencerminkan  keanekaragaman  menurut
Gollnick (1983), justru membuat mereka makin
eksklusif dan anti-multikultural. Jamaah-jamaah
yang eksklusif ini menjelma sebagai microculture
yang terpisah dari kebudayaan makronya, karena
mereka mempersepsi diri sebagai kelompok yang
terkepung. Meminjam analisis Hussain, mereka
“merasa” menjadi minoritas yang tertindas dan
termarjinalkan. Mentalitas tekepung inilah yang



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

menjerumuskan mereka ke dalam “mangkuk
kalis” yang memisahkan microculture dari
macrocultureseperti minyak dan air yang enggan
berbaur. Bahkan dalam tingkatan tertentu,
menurut bahasa Ricci (2002) dan Blum (2002),
mereka tidak senang dengan perbedaan dan
keragaman kebudayaan masyarakatnya.

Pemetaan kandungan isi ceramah keagamaan
di atas menyiratkan terjadinya dinamika relasi
sosial masyarakat, baik antarkomunitas Muslim
maupun antara komunitas Muslim dan non-
Muslim, yang menunjukkan kontinuitas dan
perubahan. Pertama, di kalangan sebagian
masyarakat Muslim terjadi suatu proses
“radikalisasi” keagamaan melalui bentuk-bentuk
klaim kebenaran (self-righteousness) yang kurang
memberikan apresiasi pada keanekaragaman dan
praktik hidup berdampingan. Klaim ini muncul
terutama pada waktu pembahasan tentang ajaran
Islam dikaitkan dengan ajaran agama lain dan
nilai-nilai tertentu yang dianggap berasal dari
sumber-sumber non-Islam, terutama budaya
Jawa. Klaim ini menyebabkan dialektika antara
Islam dan budaya Jawa menjadi kurang selaras.
Sikap positif terhadap budaya Jawa hanya
ditemukan di jamaah pengajian Al-Kabir. Budaya
Jawa tidak menjadi rujukan nilai bahkan menjadi
sasaran kritik dan kambing hitam terhadap
ketidakmurnian ajaran Islam. Proses ini dapat
menjelaskan alasan kelangkaan bentuk-bentuk
kerjasama antara lembaga-lembaga keagamaan
Islam dan lembaga-lembaga kebudayaan Jawa.

Kedua, sebagian masyarakat Muslim
mengalami proses radikalisasi menuju “Islam
Salafi” yang dianggap sebagai konsep ajaran Islam
yang murni dan ideal. Radikalisasi ini dipelopori
oleh jamaah pengajian yang secara historis relatif
baru (lahir sesudah tahun 1970), semacam Al-
Jami’, Al-Mufassir, dan Al-Ashalah. Radikalisasi
ini menyiratkan perkembangan tahap lanjut dari
gerakan purifikasi yang mulai berlangsung sejak
awal abad keduapuluh, seiring dengan kelahiran
Muhammadiyah yang kemudian diikuti oleh
sejumlah organisasilain. Kemunculan organisasi-
organisasi baru ini bukan semata-mata suatu

kelatahan, melainkan merupakan respon
terhadap Muhammadiyah yang dianggap lamban
atau kurang tegas dalam sejumlah persoalan
tertentu, seperti yang ditunjukkan oleh Majelis
Tafsir Al-Quran (MTA) dan Tarbiyah.

Ketiga, terdapat kecenderungan untuk
mengidentifikasi Islam sebagai kekuatan politik
yang dapat dimobilisasi untuk tujuan-tujuan
tertentu. Kekuatan politik ini tidak dipahami
dalam pengertian partai politik atau kekuasaan
dalam pemerintahan, tetapi sebagai kekuatan
tawar-menawar (bargaining power) atau
kelompok penekan (pressure group) terhadap
kekuatan-kekuatan kelompok lain, sebagaimana
tercermin melalui peran yang dimainkan oleh
Front Pembela Islam Solo (FPIS) dalam kebijakan
pemerintah Kota terhadap tempat-tempat
hiburan selama bulan puasa, aksi sweeping warga
Amerika di sejumlah hotel di Solo sebagai protes
terhadap invasi Amerika terhadap Irak, dan aksi
penutupan Radio PTPN sebagai protes terhadap
Pendeta Wilson yang dianggap menghina Islam,
dan sebagainya.

Dengan demikian, bagi sebagian komunitas
Muslim Solo, orientasi menuju Islam Salafi
merupakan suatu kebutuhan penegasan identitas.
Penegasan identitas ini diperlukan bukan hanya
dalam kaitannya dengan relasi Muslim dan non-
Muslim, atau Islam dan budaya Jawa, melainkan
juga dalam kaitannya dengan kekuatan-kekuatan
global asing.

Menyempitnya Ruang Multikulturalisme
Penyebab Munculnya Radikalisme

Orientasi keagamaan jamaah pengajian
secara garis besar dapat dibedakan menjadi
dua, yaitu orientasi umum dan orientasi khusus.
Yang dimaksud dengan orientasi umum adalah
karakteristik-karakteristik yang menjadi ke-
cenderungan semua organisasi jamaah pe-
ngajian: yakni beorientasi pada pengajaran
dan pengamalan ajaran Islam dalam praktik
kehidupan sehari-hari, baik sebagai individu
maupun kelompok; sebagian besar materi
ceramah bersifat umum (tanpa gradasi atau

183



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

spesifikasi) dan; berorientasi pada dakwah amar
ma’ruf nahi munkar kepada sesama Muslim,
bukan non-Muslim; dan tidak memiliki khalayak
sasaran dakwah secara Kkhusus, semacam
pengajian khusus untuk anak-anak, remaja, kaum
muallaf, kelompok pendakwah, atau khalayak
sasaran khusus lainnya.

Orientasi khusus jamaah pengajian dapat
dikelompokkan menjadi empat kategori: Pertama,
memfasilitasi pembelajaran agama, menyediakan
kesempatan kepada masyarakat Muslim untuk be-
lajar agama Islam dengan cara menyediakan sum-
ber belajar seperti (kiai/ustaz, kitab, dan tempat
(seperti jamaah Al-Riyadhah, Al-Qaim, Al-Sunnah,
dan Al-Muslim). Kedua, membangun keselarasan
antara ajaran Islam dan kebudayaan Jawa, yang
hanya dijumpai dalam jamaah Al-Kabir. Ketiga,
memurnikan ajaran Islam, membersihkan dari
unsur-unsur non-Islam, baik yang berasal dari
keyakinan dalam agama-agama sebelum Islam
(Hindu, Buddha, animisme dan dinamisme), mau-
pun praktik-praktik tradisi dalam budaya Jawa
(seperti jamaah Al-Mufassir, Al-Jami’, Al-Ishlah,
dan Al-Maghrib). Keempat, meluruskan pemaha-
man Ahlu al-Sunnah wa al-Jamaah dan budaya
Jawa (jamaah Al-Ashalah), yaitu mengembalikan
hal-hal yang tidak sesuai kepada ajaran Islam yang
benar. Ini didasarkan pada pemikiran bahwa ali-
ran Ahlu al-Sunnah wa al-Jamaah, sampai pada
tingkat tertentu sudah menyimpang dari ajaran Is-
lam sebagaimana yang dipraktikkan oleh Rasulull-
ah dan para sahabat (Salaf al-Shalih). Salah satu
faktor yang memberikan kontribusi pada penyim-
pangan tersebut adalah budaya Jawa yang berakar
pada agama-agama sebelum Islam (Hindu, Bud-
dha, animisme dan dinamisme).

Uraian diatas menunjukkan bahwa kontestasi
antara Islam dan budaya Jawa masih terus
berlangsung dan mengarah pada pola “konflik”
yang lebih eksplisit. Pada awal abad keduapuluh,
seiring lahirnya Muhammadiyah, dialektika
Islam dan budaya Jawa mulai mengambil bentuk
“konflik”, terutama pada waktu Muhammadiyah
menyatakan “perang” melawan “takhayul,
bid’ah, dan khurafat’. Langkah ini kemudian

184

diikuti oleh beberapa organisasi lain yang lahir
sesudahnya, semacam Al-Ishlah dan Al-Mufassir,
serta metamorfosis Al-Jami’ setelah tahun 1970-
an di bawah pimpinan ustaz Mu’allim.

Budaya Jawa yang secara historis memiliki
kelenturan luar biasa dalam menaturalisasikan
unsur-unsur dari luar, termasuk dari Islam,
kini mulai tampak kelelahan pada waktu
berhadapan dengan kekuatan Islam modernis
yang berorientasi purifikasi. Di satu sisi, Islam
modernis menjadi semakin kuat, terutama karena
didukung oleh berbagai sekolah dan majelis
taklim yang diselenggarakan oleh organisasi-
organisasi Islam modernis (Peacock, 1978). Di
sisi lain, Keraton tidak mempunyai cukup energi
untuk mempertahankan keselarasan Islam dan
budaya Jawa, sementara lembaga-lembaga
pengembangan budaya Jawa lainnya mulai
kehilangan peminat seiring dengan gelombang
modernisasi yang menekankan pada nilai-nilai
rasionalitas dan pragmatisme.

Pondok pesantren Al-Muslim, yang secara
historis mempunyai hubungan erat dengan
Keraton Kasunanan dan lembaga pendidikan
Mambaul ’'Ulum, sehingga memiliki apresiasi
yang tinggi pada budaya Jawa, sempat mengalami
metamorfosis menjadi organisasi ideologis,
dan kemudian pecah. Salah satu faksinya kini
menjadi Al-Muslim perguruan yang berorientasi
pada pendidikan.

Jamaah  pengajian  Al-Ashalah  juga
mengklaim bahwa Islam adalah ”Al-Islam”,
sebagaimana yang diajarkan dalam jamaah
pengajian ini. Bentuk-bentuk lainnya, yang diberi
embel-embel (Islam liberal, Islam sekular, Islam
progresif, Islam moderat, dan lain-lain) adalah
Islam palsu.

Ceramah-ceramah terkait dengan Islam
liberal, Islam sekular, Islam progresif, dan
Islam moderat menunjukkan sarkasme para dai
terhadap isu-isu tersebut. Gayung bersambut
atas fatwa MUI tentang paham sekularisme,
pluralisme dan liberalisme, mereka memandang
paham-paham itu adalah sesat dan menyesatkan.
Mereka sering menyingkatnya dengan sipilis”.



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

Menurut mereka, macam-macam Islam di atas
merupakan refleksi ketidakberdayaan Islam atas
imperialisme budaya Barat. Retorika mereka
selalu mengkaitkan paham-paham Islam di
muka dengan kepentingan ideologi Barat.
Baratlah yang berada di balik semua pemikiran
dan gerakan tersebut. Mereka sering melaknat
Amerika, Australia dan Israel sebagai dalang
dalam melemahkan akidah kaum Muslimin. Islam
Liberal dan Jaringan Islam Liberal (JIL) dituduh
sebagai corong Liberalisme Barat. Pemahaman
mereka ini sejalan dengan pandangan Leonard
Binder (1988), bahwa kaum liberal di kalangan
tokoh dan intelektual Muslim pada hakikatnya
menjadi media bagi diseminasi ide-ide mengenai
sekularisme dan liberalisme di dunia Islam.

Bersamaan dengan isu sipilis”, para
penceramah juga mendiskreditkan Barat
berhubungan dengan masalah ”Islam dan

Terorisme”. Amerika Serikat dan Australia
menjadi  “bulan-bulanan” retorika mereka.
Skenario Amerika dan Awustralia, menurut

mereka, hanyalah bualan dan pantulan dari
Islamophobia atas Islam dan kaum Muslim.
Perang Amerika dan Australia atas terorisme
sesungguhnya, dalam pandangan jamaah,
merupaka sikap paranoid yang tak beralasan.
Perangatasterorismejuga, menurut mereka, lebih
menyajikan "Perang Salib” dalam kemasan baru.

Sementara itu, orientasi pemurnian ajaran
Islam berkembang semakin meluas dan menjadi
isu penting di berbagai jamaah pengajian,
terutama yang mempunyai jumlah besar anggota,
semacam Al-Mufassir, Al-Jami’, dan Al-Ashalah,
atau jamaah pengajian yang menjadi bagian dari
organisasi yang memiliki struktur hingga tingkat
nasional, semacam Al-Ishlah dan Al-Maghrib.
Orientasi purifikasi ini semakin mengkristal
dan mulai menjelma dalam bentuknya yang
lebih radikal berupa Islam Salafi melalui kredo
”Salaf al-Shalih”, sebagaimana tercermin dalam
munculnya Al-Ashalah.

Popularitas jamaah pengajian yang ber-
orientasi purifikasi menunjukkan kecende-
rungan keseragaman corak keislaman di

kalangan masyarakat Muslim, yang di masa-
masa mendatang memungkinkan terjadinya
ideal bersama, sehingga perbedaan-perbedaan
antarkomunitas Muslim, yang sering menjadi
penghalang dalam upaya-upaya mempersatukan
umat Islam, secara relatif menjadi semakin
berkurang. Selain itu, masuknya agenda
meluruskan budaya Jawa dalam misi purifikasi
jamaah pengajian Al-Ashalah merupakan bentuk
penegasan posisiberseberanganjamaah pengajian
ini terhadap budaya Jawa dan sekaligus lembaga-
lembaga yang mengembangkan budaya Jawa.

Fenomena-fenomena tersebut menyiratkan
bahwa pada saat perbedaan antarkomunitas
Muslim semakin kecil dan jarak antara corak
keislaman masyarakat dan budaya Jawa semakin
lebar, pada saat itu ruang multikulturalisme
semakin menyempit. Bila tidak diciptakan
mekanisme-mekanisme tertentu yang memung-
kinkan terjadinya dialog antarkomunitas,
sempitnya ruang multikulturalisme akan
memperbesar potensi konflik antarkelompok,
baik Muslim dan non-Muslim, maupun antara
Muslim modernis dan Muslim tradisional.

PenuruP

Di samping kurangnya nilai-nilai multi-
kulturalisme dalam ceramah keagamaan di
berbagai jamaah pengajian, terdapat materi
ceramah yang dapat dikategorikan sebagai anti-
multikulturalisme, semacam klaim kebenaran
(self-righteousness), prasangka dan stereotip
tentang kelompok masyarakat lain, terutama
dalam konteks hubungan dengan non-Muslim
dan negara-negara Barat, terutama Amerika dan
Australia. Non-Muslim sering disejajarkan Kafir,
Musyrik, Yahudi, dan Nasrani. Selain itu, negara-
negara Barat, khususnya Amerika, hampir selalu
diidentikkan dengan label-label tersebut.

Matericeramah keagamaan menyiratkan ada-
nya peningkatan intensitas gerakan pemurnian
ajaran Islam. Gerakan pemurnian akidah Islam
mengalami intensitas yang lebih tinggi pada
paruh akhir abad keduapuluh, yang kemudian
mengalami kristalisasi dengan dipopulerkannya

185



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014
halaman 173-187

ideal “Salaf al-Shalih”. Di sini pula dijumpai
semacam proses ~pengarusutamaan Salafi”
melalui berbagai ceramah keagamaan — dengan
basis empat jamaah pengajian — dan penyebaran
para penceramah mereka ke banyak jamaah
pengajian lainnya. Dengan cara ini, ideologi
Salafi memperoleh perluasan ke berbagai jamaah
pengajian lainnya. Seiring dengan meningkatnya
intensitas tersebut, ceramah keagamaan juga
menyiratkan resistensi terhadap budaya Jawa,
yang dianggap memiliki peran besar dalam
“mencemari” kemurnian ajaran Islam.

Akhirnya, perkembangan keagamaan Islam
di Indonesia menunjukkan kecenderungan
radikalisasi yang ditunjukkan melalui sikap
bermusuhan dan hatred speeches pada pihak-
pihak tertentu yang dianggap sebagai ancaman
terhadap Islam, yaitu: budaya lokal (yang
dianggap sebagai sumber Tahayyul, Bid’ah, dan
Khurafat), bangsa asing (yang dianggap identik
dengan Barat, terutama Amerika, Australia dan
Israel, yang merupakan sumber sekuralisme,
pluralisme, dan liberalisme), dan warga non-
Muslim (yang dianggap identik dengan kaum
Yahudi dan Nasrani).

Mengingat proses radikalisasi di atas
pentingnya kiranya kelompok-kelompok Islam
moderat yang selama ini seperti silent majority,
untuk mulai mewaspadai penyebaran aliran
radikal melalui berbagai aktivitas keagamaan
di masjid-masjid. Para pengelola masjid sudah
semestinya memiliki agenda yang jelas untuk
mengcounter gerakan Islam radikal tersebut.
Mereka perlu mengelola sedemikian rupa siapa
yang berhak menjadi penceramah dan khatib
masjiddanmaterikeagamaanapayangseyogyanya
disampaikan dalam forum-forum ceramah dan
khutbah itu. Para pembicara perlu disaring,
demikian substansi dari isi ceramah keagamaan
dan pengajian. Pada saat yang sama, pengelola
masjid juga perlu melakukan diversifikasi
aktivitas keagamaan di masjid untuk menarik
minat jamaah dan komunitas Muslim umumnya
agar tidak tertarik mengikuti kajian-kajian Islam
yang cenderung fundamentalis dan radikal.

186

DAFTAR PusTAKA

Al-Makassary, Ridwan dan Gaus AF, Ahmad
(eds.).2010. Benih-benih IslamRadikal di
Masjid: Studi Kasus Jakarta dan Solo.
Jakarta: CSRC.

Aulia, Faizal Yan. 2009. "Pandangan Pemuka
Agama tentang Multikulturalisme dalam
Mengatasi Fundamentalisme Agama dan
Implikasinya terhadap Ketahanan Nasional

Budaya: Studi di Kota Yogyakarta”, Tesis
UGM.
Baidhawy, Zakiyuddin. 2005. Pendidikan

Agama Berwawasan Multikultural. Jakarta:
Erlangga.

Baidi. 2010. "Agama dan Multikulturalisme:
Pengembangan Kerukunan Masyarakat
melalui Pendekatan Agama”, Millah edisi
khusus (2010): 1-29.

Binder, Leonard. 1988. Islamic Liberalism: A
Critique of Development Ideologies. Chicago
& London: The Chicago University Press.

Burhan, Omar Khalifa, Purba, Ridlo M., Irmawati.
2013. “Peran Identitas Keagamaan dan
Persepsi Ancaman AntarKelompok Agama
terhadap Sikap Multikulturalisme Agama”,
Sakkara USU.

Blum, Lawrence A. 2001. “Antirasisme,
Multikulturalisme, dan Komunitas antarRas:
Tiga Nilai yang Bersifat Mendidik bagi Sebuah
Masyarakat Multikultural”, dalam Larry
May, Etika Terapan I Sebuah Pendekatan
Multikultural, edisi terj. Sinta Carolina, dkk.
Jogjakarta: Tiara Wacana.

Fananie, Zainuddin dan Sabardilla, Atiqa.
2000.Sumber Konflik Masyarakar
Muslim Muhammadiyah-NU  Perspektif
Keberterimaan Tahlil. Solo: Muhammadiyah
University Press.

Fananie, Zainuddin et.al. 2002.Radikalisme
Keagamaan dan Perubahan Sosial. Solo:
Muhamamdiyah University Press dan The
Asia Foundation.



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo
Zakiyuddin Baidhawy

Gollnick, Donna M. 1983.“Culture and Pluralism”,
dalam Donna M. Gollnick dan Philip C.
Chinn.Multicultural Education in Pluralistic
Society. London: The CV Mosby Company.

Hefner, Robert W. 1998.”Civil Society and
Democracy”, dalam Electronic Journal, edisi
May-June, vol. 2.no. 3, http: //civnet.org/
journal/issue7/ ftrhefn.htm.

Hussain, = Amir.2003.”Muslims,  Pluralism,
and Interfaith Dialog”, dalam Omid Safi,
Progressive Muslims: on Justice, Gender,
and Pluralism. Oxford: Bell & Bain Ltd.,
252-269.

Mahayana, Maman. 2001.“Sastra Indonesia
dalam Perspektif Multikulturalisme”, dalam
Media Indonesia Edisi Akhir Tahun 2001:
Satu Indonesia, http: //www.mediaindo.
co.id/cetak/ berita.asp?

Mulyadi, M. Hari dan Soedarmono (dkk).
1999. Runtuhnya Kekuasaan Keraton
Alit: Studi Radikalisasi Sosial “Wong Sala”
dan Kerusuhan Mei 1998. Solo: LPTP.

Nurhadiantomo. 2004.Konflik-konflik Sosial
Pri-Non Pri dan Hukum Keadilan Sosial.
Solo: Muhammadiyah University Press.

Peacock, James L. 1978. Purifying the Faith: The
Muhammadiyah Movement in Indonesian
Islam.Menlo Park, California: The Benjamin/
Cummings Publishing Company.

Remmelink, Willem. 2001. The Cihinese War
and the Collapse of the Javanese State, 1725-
1743. Leiden: KITLV, 1994. Edisi Indonesia
terjemahan Anas Syahrul Alimi, Perang Cina
dan Runtuhnya Negara Jawa. Yogyakarta:
Jendela.

Ricci, Nino.2002. “What is
Multiculturalism?”, dalam Journal of
Canadian Heritage Multiculturalism, vol.
March 21, http: // www.pch.ge.ca/multi/
what-multi-e.shtml.

Sachedina, Abdulaziz. 1990. The Islamic Roots
of Democratic Pluralism. New York: Oxford
University Press.

Shiraishi, Takashi. 1990. An Age in Motion:
Popular Radicalism in Java, 1912-1926. New
York: Cornell University Press.

Suparlan, Parsudi. 2002.“Menuju Masyarakat
Indonesia yang Multikultural”, Makalah
Simposium Internasional ke-3, Jurnal
Antropologi Indonsia, Denpasar Bali, 16-21
Juli.

Syam, Nur. 2009. Tantangan Multikulturalisme
Indonesia: Dari Radikalisme Menuju
Kebangsaan. Yogyakarta: Kanisius.

187



