
Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

173

MUATAN NILAI-NILAI MULTIKULTURAL DAN 

ANTI-MULTIKULTURAL DARI MIMBAR MASJID 

DI KOTA SOLO

Multiculturalism and Antimulticulturalism 
From Pulpits of Mosques

AbstrAct 

This research aims to identify the scope of religious sermons and materials in different 
mosques in Solo, and identify multicultural and anti-multicultral aspects presented 
in sermons. Using qualitative method and content analysis, the research found the 
following conclusions: First, the diversity of communities—ethnic, cultural, or religious—
has received little attention from the preacher at various mosques and majelis taklim. 
Second, in addition to multicultural values, sermons and religious lectures contains 

some values of anti-multicultural, such as prejudice and stereotypes against other 
groups, particularly in relation to the non-Muslim and western countries. Third, the 
sermons material and religious lectures implied the  intensity of purification. Along with 
the movement, religious preaching implied resistance to local culture (Java), which is 
considered as the main source of religious impurity. Finally, the development trend of 
Islam in Solo implies religious radicalization as reflected in hostility towards the local 
culture, foreigners and non-Muslims.

Keywords: multiculturalism, antimulticulturalism, radicalism, mosque, religious speech

AbstrAk

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi lingkup materi khotbah agama dan 
khotbah di masjid-masjid dan majelis taklim di Solo, dan mengidentifikasi aspek-aspek 
multikultural dan anti-multikultural yang disampaikan dalam khotbah dan ceramah. 
Riset ini menggunakan metode penelitian kualitatif dan analisis isi. Studi ini menemukan 
kesimpulan sebagai berikut:  Pertama, keragaman masyarakat—etnis, budaya, atau 
agama—mendapat sedikit perhatian dari pengkhotbah di berbagai masjid dan majelis 
taklim. Kedua, di samping nilai-nilai multikultural, khotbah dan ceramah keagamaan 
berisi beberapa nilai-nilai anti-multikultural, seperti prasangka dan stereotip terhadap 
kelompok lain, khususnya dalam hubungan dengan non-Muslim dan negara-negara 
barat. Ketiga, materi khotbah dan ceramah keagamaan tersirat intensitas gerakan 
pemurnian. Seiring dengan gerakan, berkhotbah keagamaan tersirat perlawanan 
terhadap budaya lokal (Jawa), yang dianggap sebagai sumber utama ketidakmurnian 
agama. Akhirnya, perkembangan Islam di Solo menyiratkan kecenderungan radikalisasi 
agama sebagaimana tercermin dalam sikap permusuhan terhadap budaya lokal, orang 
asing, dan non-Muslim.

Kata kunci: multikulturalisme, anti-multikulturalisme, radikalisasi, masjid, ceramah 
keagamaan

ZAKIYUDDIN BAIDHAWY

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

(STAIN) Salatiga

Jln. Tentara Pelajar No. 2 Salatiga 

50721

Telp. (0298) 323706  Faks. (0298) 

323433

e-mail : profetika@yahoo.com

Naskah diterima : 8 Juli 2014

Naskah direvisi : 2-18 Oktober 2014

Naskah disetujui: 17 Nopember 

2014



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

174

Pendahuluan 

Solo adalah tipikal kota multikultural. Kota ini 

dikenal dalam lintasan sejarah pergolakan bangsa 

sebagai tempat persemaian benih-benih gerakan 
nasionalisme, sosialisme dan keagamaan. Di 

daerah ini, tidak saja dijumpai pergulatan politik 

di bawah kekuasaan keraton dan kompeni, namun 

juga tempat munculnya tunas-tunas gerakan 
nasionalisme. Selama seperempat pertama abad 

ke-20, Solo dan wilayah-wilayah sekitarnya 
menyaksikan kemunculan dan kehancuran partai 

berikut perhimpunan politik, seperti Syarikat 

Islam, Insulinde, National-Indische Partij, PKI, 
dan Sarekat Ra’jat. Kota ini juga melahirkan 
banyak tokoh penting, seperti Presiden pertama 

RI Soekarno, aktivis dan jurnalis radikal 
Marco Kartodikromo, sosialis ternama Tjipto 
Mangunkusumo, dan komunis terkemuka Haji 

Mohammad Misbach(Shiraishi, 1990). 

Radikalisme berbasis etnik juga meng-
gambarkan dinamika sosial Solo sebagai akibat 

dari fragmentasi sosial dan kontak etnisitas, di 

satu sisi, dan status ekonomi, kekuasaan politik, 

keragamaan kultur dan agama, serta tingkat 

pendidikan di sisi lain (Nurhadiantomo, 2004; 

Mulyadi and Soedarmono, 1999; Remmelink, 
1994). Ada beberapa peristiwa konflik etnik 
antara Jawa-Cina dan Jawa-Encik (keturunan 
Arab), sekaligus juga antara penduduk pribumi 
dan non-pribumi (yaitu antara Jawa dan non-
Jawa).

Radikalisme berbasis keagamaan di Solo 
terus membentuk hubungan-hubungan sosial 
sebagaimana dicatat oleh media internasional 

sejak kejatuhan Soeharto pada medio 1998 
(Fananie, 2002; Fananie and Sabardilla, 2000). 
Sebagian organisasi massa Islam terlibat aktif 

dalam aksi-aksi sosial, seperti protes menentang 
Pendeta Wilson, tuntutan agar diskotik dan klub-
klub malam tutup selama bulan Ramadhan, 
penentangan terhadap invasi militer Amerika 
Serikat ke Irak, dan tuntutan penerapan syariah 

di Indonesia. 

Radikalisasi Islam juga menjadi lebih nyata 
setelah peristiwa bom Bali pada 12 Oktober 

2001. Solo dianggap sebagai tempat persemaian 

(breeding ground) Islam radikal yang memiliki 
jaringan dengan Jamaah Islamiyah dan teroris 

internasional, termasuk dengan KMMM 

(Kelompok Militer Muslim Malaysia). Para pelaku 
pengeboman di Bali dan di berbagai tempat 

lainnya disinyalir memiliki keterkaitan dengan 

Ustaz Abubakar Ba’asyir, yang merupakan 
pemimpin Pondok Pesantren Al-Mukmin Ngruki 
dan sekaligus imam Majelis Mujahidin Indonesia 

(MMI) dan Jamaah Ansorit Tauhid (JAT). 

Radikalisasi telah menjadikan ruang-ruang 
dan aktivitas sosial-keagamaan sebagai wilayah 
kontestasi bagi kelompok-kelompok radikal.
Masjid-masjid di berbagai tempat menjadi lahan 
perebutan pengaruh antara kelompok-kelompok 
radikal dan moderat. Muhammadiyah dan NU 

adalah dua organisasi sosial-keagamaan yang 
sering menjadi korban karena sebagian masjid 

milik mereka direbut oleh kelompok Salafi 
radikal. Dari masjid-masjid pula kelompok-
kelompok Salafi radikal melakukan penyebaran 
pengaruh kepada masyarakat lebih luas melalui 

ceramah-ceramah dan pengajian-pengajian (al-
Makassary & Gaus, 2010).

Uraian di depan menunjukkan bahwa Solo 

merupakan suatu representasi dari realitas 

pluralisme dan multikulturalisme yang belum 

dikelola secara baik. Di satu sisi, terdapat 

kelompok-kelompok Islam yang moderat, atau 
bahkan cair, tetapi di sisi lain juga terdapat 

kelompok-kelompok Islam garis keras atau 
radikal, yang sebagian berakar dari masjid-
masjid dan kelompok-kelompok laskar dan 
pengajian. Meski Solo belum mempunyai sejarah 

konflik sosial antarkelompok dalam Islam, 
kecuali perkelahian antarpendukung partai 

Islam, kenyataan keragaman corak keagamaan 

tersebut merupakan potensi konflik yang besar, 
terutama bila proses militansi dan radikalisasi 

disalahgunakan untuk tujuan-tujuan politik 

kekuasaan. Perbedaan dan keragaman baik 

antaragama maupun intra agama belum mampu 

menciptakan ruang bersama untuk berdialog 

dan bekerjasama. 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

175

Kajian ini dimaksudkan untuk menjawab 

beberapa persoalan pokok terkait dengan:  

bagaimana mengidentifikasi lingkup materi 
khotbah/ceramah di mimbar masjid-masjid 
yang berbeda di Solo, terkait dengan aspek-
aspek multikultural dan anti-multikultural. 

Serta apakah materi khotbah/ceramah di 
mimbar masjid kota Solo berkontribusi terhadap 

munculnya radikalisme keagamaan? 

Asumsi yang dapat diajukan adalah bahwa 

ceramah keagamaan di berbagai masjid dan 

majelis taklim di Solo lebih bersifat normatif, 

menekankan pada kesalehan individual, dan 
kurang mengedepankan isu-isu yang terkait 
dengan hidup bersama dalam pluralisme 

dan multikulturalisme (living together in 

pluralism and multiculturalism), sehingga 

kurang memberikan ruang toleransi terhadap 

bermacam-macam perbedaan, baik etnik, agama 
maupun subkultur. 

Adapun manfaat yang diharapkan dari 

penelitian ini adalah sebagai berikut:  hasil 

penelitian ini dapat menambah khazanah ilmu 

pengetahuan, terutama informasi yang terkait 

dengan muatan ceramah keagamaan Islam di Solo; 

dan hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan 

bagi upaya-upaya untuk meningkatkan toleransi, 

baik antarkomunitas Muslim maupun antara 

komunitas Muslim dan komunitas agama lain. 

Isu tentang radikalisme, fundamentalisme 

keagamaan dan multikulturalisme masih 

menjadi tema penting sejak dekade 90-an hingga 
kini. Kajian-kajian seputar isu ini juga terus 
berkembang pesat. Beberapa di antaranya dapat 

disebutkan di sini. Studi mengenai hubungan 

pendidikan agama dan multikulturalisme 

dikemukakan dalam karya Baidhawy (2005).
Karya ini mengungkapkan betapa pentingnya 

mengenali ideologi yang berperan di balik 

pendidikan agama. Sejauh ini ideologi yang 

bermain di belakang pendidikan agama meren-
tang dari eksklusivisme, inklusivisme, pluralisme 
dan multikulturalise.Sayangnya kebanyakan 

pendidikan agama yang berjalan di Indonesia 

lebih banyak diwarnai eksklusivisme, sehingga 

berpengaruh terhadap lahirnya pandangan, 

sikap dan perilaku radikal di kalangan siswa-
siswi.Sesuai dengan kebutuhan kini, pendidikan 

agama dipandang perlu menerapkan paradigma 

multikulturalisme.

Karya Nur Syam (2009) menganalisis 
tentang berbagai tantangan multikulturalisme 

dalam kehidupan bangsa Indonesia. Menurutnya, 

tantangan multikulturalisme bisa datang dari 

dua arah yang saling berlawanan:  globalisme 

dan fundamentalisme. Globalisme cenderung 
merengkuh bangsa-bangsa dalam keseragaman, 
sementara fundamentalisme condong menarik 

bangsa-bangsa ke dalam parokialisme dan 
primordialisme. Yang pertama mendorong umat 

manusia lebur dalam identitas mondial yang 

tunggal, dan yang terakhir menarik diri dalam 

kungkungan identitas partikular.

Pandangan para pemuka agama mengenai 

multikulturalisme dan cara mengatasi 

fundamentalisme agama menjadi fokus studi 

Aulia (2009). Kajian ini memperlihatkan 
fakta bahwa sebagian pemuka agama masih 

asing dengan gagasan multikulturalisme, dan 

sebagian lain bahkan anti-multikulturalisme 
karena mereka memandangnya sebagai -isme 

yang datangnya dari Barat dan identik dengan 

pluralisme. Padahal paham pluralisme—bersama 

dengan paham sekularisme dan liberalisme—

telah diharamkan oleh fatwa MUI pada Juli 2005. 

Namun optimisme masih ada dan datang dari 

para pemuka agama berhaluan moderat yang 

mayoritas berasal dari kalangan Muhammadiyah 

dan NU. Mereka inilah yang dapat diharapkan 

sebagai garda depan dalam gerakan counter-

radicalism.

Bagaimana radikalisme keagamaan mesti 

diatasi, kajian Baidi (2010) dapat menjadi 
salah satu alternatif jawabannya. Menurut 

penulisnya, masyarakat Indonesia yang 

multikultural dan multireligi memang ibarat 

pedang bermata dua. Di satu sisi keragaman 

itu merupakan berkah, dan dapat pula menjadi 

laknat di sisi lain. Karenanya, bangsa Indonesia 

perlu menggali dan mendorong nilai-nilai 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

176

agama sebagai sumber dan pendekatan dalam 

mengatasi konflik sosial. Agama, Islam utamanya 
kaya dengan khazanah dan nilai kerukunan, 

toleransi dan penghargaan atas perbedaan 

dan keragaman. Semua itu merupakan modal 

sosial penting untuk membangkitkan kesadaran 

multikultural dalam bingkai persatuan NKRI.

Dukungan terhadap multikulturalisme 

dan bagaimana peran kelekatan, kebanggaan, 

dan komitmen terhadap kelompok agama (i.e. 

identitas keagamaan) merupakan pokok telaah 
dari studi Burhan (dkk, 2013). Kajian atas 
kelompok-kelompok keagamaan di Sumatera 
Utara ini menemukan rendahnya dukungan 

atas multikulturalisme. Orientasi mereka 

berpotensi mengarah pada hubungan konfliktual 
dan problematikal, yakni orientasi akulturasi 

asimilasi, segregasi, dan eksklusi. Mereka juga 

menunjukkan persepsi ancaman antarkelompok 

agama yang tinggi. Individu-individu yang 
memiliki identitas keagamaan yang tinggi 

cenderung untuk mempersepsikan kelompok 

lain sebagai ancaman. 

Berbeda dari dan melengkapi kajian-kajian di 
atas, studi ini mencoba melihat intensitas muatan 

multikulturalisme dan anti-multikulturalisme 
dalam ceramah-ceramah keagamaan dan 
bagaimana ceramah-ceramah itu menjadi 
wahana sosialisasi atas paham-paham dan 
gerakan radikal yang berkembang di kota Solo. 

Keberadaan masyarakat dengan individu-
individu yang beragam latarbelakang agama, 
etnik, bahasa, dan ras bukanlah fenomena khas 

Barat. Robert W. Hefner (1998:  6) menegaskan 
bahwa fenomena masyarakat dengan keragaman 

agama, etnik, bahasa, dan ras dalam sebuah 

negara atau kerajaan pernah terjadi di Kerajaan 

Mughal India, Usmani di Asia, dan Majapahit di 

Jawa. Dapat dikatakan bahwa multikulturalisme 

bukanlah fakta yang unik pada abad modern ini.

Konsep multikulturalisme kali pertama 

diwacanakan di Amerika dan negara-negara 
Eropa Barat oleh para cendekiawan, tidak lain 

untuk meningkatkan derajat manusia dan 

kemanusiaannya (Suparlan, 2002: 2-3).Dalam 

konsep multikulturalisme dikandung mosaik yang 

mencakup semua kebudayaan dari masyarakat-
masyarakat yang lebih kecil (microculture) yang 
membentuk terwujudnya masyarakat yang lebih 

besar (macroculture) (Gollnick, 1983: 23).

Dalam wacana kontemporer, multikul-
turalisme pada awalnya dipahami sebagai “istilah 

yang mengandung pengertian ras, gender, etnik, 

kelas, dan alternatif gaya hidup” (Aldridge, 

2002). Gollnick (1983: 22-3) mendefinisikan 
multikulturalisme sebagai “keadaan di mana 

seseorang telah menguasai pengetahuan dan 

mengembangkan keterampilan (skill) yang 
diperlukan untuk merasakan bahagia dan 

berkomunikasi secara efektif:  (1) kepada orang 
lain yang memiliki kebudayaan berbeda, dan (2) 
dalam berbagai situasi yang melibatkan kelompok 

orang dengan latar belakang kebudayaan yang 

beragam.” Konsep Gollnick memberi ruang 
kemungkinan untuk hidup bersama (living 

together) antarindividu yang berbeda-beda latar 
belakang etnik, budaya, dan agamanya.

Berkaitan dengan peluang untuk hidup 

bersama, Mahayana (2001) menegaskan kehadiran 
multikulturalisme bertumpu pada dua keyakinan 

bahwa:  semua kelompok budaya secara sosial 

dapat diwujudkan, direpresentasikan, dan hidup 

berdampingan; dan rasisme dapat direduksi oleh 

penetapan citra positif keanekaragaman etnik dan 

melalui pengetahuan kebudayaan-kebudayaan 
lain. Ricci (2002) melengkapinya dengan 
unsur-unsur keragaman (diversity), kesetaraan 
(equality), dan penghargaan (respect). Senada 
dengan Ricci, Blum (2002: 19) menyebutkan tiga 
nilai:  menegaskan identitas kultural seseorang; 

menghormati dan berkeinginan untuk memahami 

dan belajar tentang (dan dari) kebudayaan-
kebudayaan lain; serta menilai dan merasa senang 

dengan perbedaan kebudayaan itu sendiri.

Dalam perspektif Islam, Sachedina (2001: 

11) memetakan dimensi-dimensi sosial-politik 

dalam doktrin Islam dan praktiknya ke dalam 

tiga kelompok:  nilai kesatuan kemanusiaan (the 

unity of humankind), kompetisi dalam kebaikan 
(competition in good works), dan seruan untuk 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

177

memberikan maaf kepada orang lain (forgiveness 
toward humankind). 

Hussain (2003:  253-58) mengemukakan 
bahwa Islam pertama kali hadir dan berkembang 

pada masyarakat yang sangat pluralistik dan 

politeistik. Baik di Mekkah maupun di Madinah, 

Islam merupakan tradisi keagamaan minoritas 

di tengah-tengah tradisi Kristen, Yahudi, dan 

Zoroaster. Bedanya, ketika di Mekkah Islam 

menempati posisi minoritas yang tertindas dan 

dimarginalkan, sementara ketika di Madinah, 

meskipun menempati posisi minoritas, Islam 

dapat hidup berdampingan secara damai dengan 

komunitas non-Muslim.

Di pihak lain, Lawrence (1999: 1) mencatat 
bahwa peradaban Islam dibentuk oleh beragam 

kebudayaan Arab, Persia, Turki, Bengal, Punjab, 
Sindhi, Maghribi (Afrika Utara), Afrika Barat, 
Asia Tengah, dan Asia Tenggara. Peradaban Islam 
yang melibatkan beragam kebudayaan tersebut, 

memberi ruang dan perhatian yang sama kepada 

orang-orang Muslim dan non-Muslim, meskipun 
orang-orang Muslim dalam posisi yang dominan. 

Simpulan dari konsep multikulturalisme yang 

dikemukakan oleh Aldridge, Gollnick, Mahayana, 
Ricci, dan Blum di satu pihak, dan fakta tentang 
multikulturalisme dalam Islam oleh Sachedina, 

Hussain, dan Lawrence pada pihak yang lain, 

maka multikulturalisme adalah nilai-nilai uni-
versal kemanusiaan yang mencakup (1) kesatuan 
kemanusiaan [unity of humankind], (2) kompetisi 
dalam kebaikan [competition in good works], (3) 
memberi maaf kepada orang lain [forgiveness to-

ward humankind], (4) dialog atau ko-eksistensi 
dan pro-eksistensi, (5) kehidupan bersama [liv-

ing together], (6) kesederajatan [equality atau 

egalitarianism], (7) saling memahami [mutual 

understanding], (8) saling menghargai [mutual 

respect], (9) kejujuran [trust], (10) berpikir positif 
(positive thinking], (11) toleran [tolerance], (12) 
rekonsiliasi [reconsiliation], (13) resolusi konflik 
[conflick resolution], (14) kedamaian [peace], (15) 
menghindari kekerasan [non violence], dan (16) 
kesejahteraan sosial [social justice]. 

Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang 

dilakukan di Kota Solo selama tahun 2013. Data-
data diambil dari lapangan, di mana populasi 

penelitiannya mencakup seluruh masjid-masjid 
yang di dalamnya dirayakan dengan peristiwa-
peristiwa keagamaan dan penyampaian ceramah 

keagamaan. Penentuan representasi populasi 

dilakukan melalui teknik stratified purposive 
sampling dengan mempertimbangkan tiga aspek, 

yaitu:  variasi organisasi sosial-keagamaan; 
variasi lokasi dan ketersebarannya; dan variasi 
cakupan geografis dari gerakan (lokal, nasional, 
regional, internasional). Teknik pengumpulan 
data dilakukan dengan cara observasi non-
partisipan, wawancara, dan dokumentasi.

Masjid yang dipilih yaitu masjid yang 

memiliki jamaah dengan kegiatan pengajian 

berbentuk ceramah atau mimbar. Dari hasil 

pengamatan lapangan peneliti menemukan 

10 masjid yaitu:  Al-Riyadhah, Al-Mufassir, 
Al-Jami’, Al-Ishlah, Al-Muslim, Al-Kabir, Al-
Maghrib, Al-Ashalah, Al-Sunnah, dan Al-Qaim. 
Jamaah-jamaah pengajian tersebut tersebar 

di berbagai lokasi di Kota Solo, dan mewakili 

variasi kelembagaan dan corak keislaman. Secara 
kategoris 10 jamaah di atas dapat dibagi ke dalam 

empat kelompok:  Pertama, jamaah dengan 

anggota kecil (kurang dari 40 orang) yang terdiri 
dari orang-orang dewasa dan lanjut usia. Kedua, 

jamaah pengajian yang memiliki jumlah peserta 

lebih besar (mencapai ratusan) dan sebagian di 
antaranya adalah kaum muda. Ketiga, jamaah 

yang relatif homogen dan monokultural karena 

hampir semua anggota jamaah ini berasal 

dari etnik Jawa dan mengikuti ceramah dari 

narasumber yang memiliki corak keagamaan 

sama, yaitu ”Islam salafi”. Keempat, jamaah 

pengajian yang berasal dari latar belakang yang 

beraneka ragam, baik dalam arti etnik, tingkat 

sosial-ekonomi, organisasi sosial keagamaan, 

maupun partai politik, sehingga relatif lebih cair 

dan multikultural.

Data terkumpul kemudian dianalisis dengan 

menggunakan content analysis. Analisis isi di 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

178

sini digunakan untuk menelaah lingkup materi 

khotbah agama dan ceramah di masjid-masjid 
yang berbeda di Solo, dan mengidentifikasi 
aspek-aspek multikultural dan anti-multikultural 

yang disampaikan dalam khotbah dan ceramah.

Analisis isi juga berupaya mengungkap 

hiddenmeaning dari suatu artikulasi bahasa 

dalam memproyeksikan atau merepresentasikan 

realitas yang dipahami dan ditampilkan secara 

subjektif oleh penceramah keagamaan.

Secara fokus penelitian ini hanya membahas 

corak masjid “Islam Salafi”. Pertimbangan 
pengambilan fokus yaitu masjid dengan corak 

Iislam Salafi” memiliki potensi besar dalam 
penyebaran multikulturaslisme atau anti-
multikutural. Sehingga dengan memfokusan 

pada masjid “Islam Salafi” permasalahan 
penelitian akan dapat dengan mudah terjawab. 

Namun demikian corak masjid yang lain tetap 

kami singung sebatas sebagai data pendamping 

untuk melengkapi, atau pempertegas hasil dari 

penelitian ini.

hasil  dan PeMbahasan

Kecenderungan Puritanisme di Mimbar 
Masjid Kota Solo

Di antara sepuluh jamaah masjid sebagaimana 

disebutkan dalam metode penelitian, ada 

empat jamaah masjid yang sangat menonjol 

karakteristik Salafinya yaitu: Al-Ishlah, Al-Jami, 
Al-Mufassir, Al-Ashalah. Kempat jamaah masjid 
memiliki kesamaan misi, yaitu mengajarkan Islam 

berdasarkan kemurnian tauhid dan puritanisme 

kaku. Jaringan di antara mereka dibentuk oleh 

jamaah-jamaah masjid tersebut, terutama 
jamaah lokal, yang tidak bersifat struktural 

tetapi koordinatif, terutama melalui tokoh-tokoh 
yang sekaligus narasumber di beberapa jamaah 

pengajian lainnya. Sekurang-kurangnya terdapat 
empat faktor yang mempertemukan keempat 

jamaah tersebut. 

Pertama, keempat jamaah tersebut memiliki 

corak keagamaan yang dalam dokumen Al-Ishlah 
disebut dengan ”Islam Salafi”. Ustaz Mu’allim 
sebagai salah satu tokoh penting dalam jaringan 

keempat jamaah tersebut selalu menghindari 

sebutan-sebutan yang menunjukkan kategorisasi. 
Ia menyebutnya dengan istilah ”Dien al-Islam” 

atau ”Al-Islam saja”. Menurut tokoh ini, Islam 
yang diberi kata sifat tertentu bukanlah Islam 

yang sebenarnya. Jamaah pengajian Salafi ini 
kebanyakan muncul pada era Orde Baru dan 

era Reformasi. Kecenderungan mereka tampak 
mengulangi gerakan puritan yang pernah 

dilakukan oleh Muhammadiyah pada paruh 

pertama abad ke-20. Namun sifat puritan 
mereka melampaui apa yang ditunjukkan oleh 

Muhammadiyah. Muhammadiyah memang 

melakukan ”purifikasi keimanan”, sebagaimana 
ditunjukkan oleh Peacock (1978), namun moderat 
dalam pendekatan terhadap sasaran dakwah. 

Apa yang ditunjukkan oleh empat jamaah ini 

bukan sekadar melakukan pelabelan dengan 

TBC (takhayul, bid’ah dan churafat), bahkan 
sebagian di antara mereka melakukannya dengan 

kekerasan. 

Paham keagamaan ”puritan berlebih” 

semacam itu tentu saja menunjukkan nilai-
nilai anti-multikultural. Karena mereka tidak 

dapat menunjukkan sikap penghormatan dan 

penghargaan atas kelompok-kelompok lain dan 
berbeda. Bahkan pada satu titik mereka telah 

melakukan ”kekerasan” baik yang bersifat verbal 
(berupa caci maki, pelabelan yang cenderung 

menyerang) maupun fisik (seperti pembubaran 
pengajian komunitas lain).

Kedua, keempat jamaah masjid tersebut 

memiliki orientasi politik ”Ukhuwwah Islam-
iyyah” (persaudaraan Islam) yang bertujuan 
untuk mempersatukan umat Islam dalam arti 

politik dan kekuasaan. Secara ideologis, keempat 

jamaah pengajian tersebut mempunyai hubungan 

dengan jamaah Al-Muslim awal yang didirikan 
oleh Kiai Ahmad Dahlan pada masa sebelum 

kemerdekaan RI, yang diilhami oleh gerakan 
Pan-Islamisme di Arab Saudi pada awal abad 
ke-20. Orientasi semacam ini terkait dengan 
karakteristik yang pertama, puritanisme berlebih. 

Paham tauhid jamaah ini agak menyerupai tauhid 

hakimiah, seperti yang pernah ditunjukkan dalam 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

179

ajaran NII Kartosuwiryo. Maka wajar bila ada 

kecenderungan di kalangan jamaahnya pada cita-
cita menegakkan syariah Islam dalam konteks 

politik. Inilah yang membawa mereka juga pada 

harapan akan lahirnya ”pan-Islamisme” baru 
seperti yang pernah digaungkan oleh Jamaluddin 

al-Afghani dan Hizbut Tahrir. 

Ketiga, tokoh-tokoh penting dalam 
keempat jamah masjid tersebut memiliki tradisi 

pembelajaran yang sama, yaitu tradisi tafsir. 

Sebagian besar rujukan yang digunakan oleh para 

penceramah di empat jamaah pengajian tersebut 

berupa kitab-kitab tafsir (semacam Tafsir al-
Qurtuby, Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Abbas, 
Tafsir al-Manar, Tafsir Al-Maraghi, dan Tafsir 
Sayyid Qutub FiDhilal al Quran) dan kitab-
kitab hadis, terutama kutub al-sittah (Shahih 

Bukhary, Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, 

Sunan Tirmizy, Sunan Nasa’i, dan Sunan Ibnu 
Majah), di samping kitab-kitab hadis tentang 

fikih, semacam Bulughul Maram, Nailul Author, 

dan Ibanatul Ahkam.

Keempat, jamaah-jamaah pengajian tersebut 

memiliki misi yang sama, yaitu memurnikan 

ajaran Islam. Sasaran utama jamaah pengajian 

ini adalah masyarakat Muslim sendiri yang 

selama ini dianggap telah tercemari oleh unsur-
unsur yang berasal dari luar Islam. Dalam 

konteks ini, mereka ingin agar umat Islam bersih 

dari anasir animisme, dinamisme, agama-agama 
dan kepercayaan lain yang berkembang dalam 

budaya lokal Jawa. Karena itu, mereka sering 

melontarkan kritikan tajam pada paham ”Islam 

Kejawen” dan sinkretisme. Budaya Jawa yang 

sangat lekat dengan kehidupan masyarakat 

Solo menjadi sasaran utama ceramah-ceramah 
mereka. Dengan demikian, karakteristik hatred 

speech atas budaya lokal/budaya Jawa cukup me-
warnai dalam syiar keagamaan jamaah mereka. 

Ceramah keagamaan pada dasarnya 

merupakan suatu proses sosialisasi dan 

internalisasi nilai-nilai yang memberikan 

kontribusi pada konstruksi corak keagamaan 

masyarakat. Oleh karena itu, identifikasi 
kecenderungan muatan ceramah keagamaan 

ini dapat membantu menjelaskan sejumlah 

fenomena yang ditengarai sebagai radikalisasi 

masyarakat. 

Gambaran di atas menunjukkan bahwa 
kemurnian ajaran Islam, merupakan persoalan 

utama yang mendasari misi kelembagaan 

sebagian besar jamaah pengajian. Penekanan 

ini tak bisa dilepaskan dari konteks lebih luas 

dialektika Islam dan budaya Jawa. Komunitas 

Muslim berada di titik pusat tarik-menarik 
antara Islam dan budaya Jawa. Oleh karena itu, 

praktik-praktik yang mengandung simbol budaya 
Jawa, semacam ritus perjalanan hidup (sejak 

pra-kelahiran hingga pasca kematian [rites de 

passage]), yang masih menjadi bagian penting 
dari kehidupan sebagian masyarakat, merupakan 

sasaran penting dakwah bagi sebagian besar 

jamaah pengajian. 

Fakta lain yang mendukung kecenderungan 
puritanisme itu adalah jaringan penceramah 

dan khatib. Para penceramah dan khatib dari 

masjid Al-Mufassir, Al-Ishlah, Al-Jami’, dan 
Al-Ashalah membuka diri untuk memberikan 
ceramah dan khutbah di masjid-masjid yang 
tersebar di kota Solo, termasuk di masjid Al-
Maghrib, Al-Riyadhah, Al-Muslim, Al-Sunnah 
dan Al-Qaim. Para penceramah mereka bahkan 
berinisiatif untuk mengisi ceramah di masjid 

manapun. Mereka menawarkan diri kepada para 

takmir masjid lain untuk agar mereka dapat 

berceramah dan khutbah di masjid-masjid yang 
mereka kelola. Sementara itu, Al-Kabir kurang 
memberikan tempat kepada para penceramah 

tersebut karena alasan penentangan mereka 

terhadap tradisi-tradisi yang diuri-uri oleh 

masjid ini di bawah dukungan Keraton. Pada saat 

yang sama, masjid Al-Mufassir, Al-Ishlah, Al-
Jami’, Al-Ashalah melakukan seleksi sangat ketat 
terhadap para penceramah dari luar kelompok 

mereka. Hanya penceramah yang segaris dengan 

ideologi mereka yang dapat menjadi penceramah 

dan khatib di tempat-tempat ini. 

Tumbuh dan berkembangnya jamaah Al-
Mufassir, Al-Ishlah, Al-Jami’, Al-Ashalah, 
dan sampai pada tingkat tertentu Al-Maghrib 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

180

merupakan manifestasi ”perceraian” atau 

setidak-tidaknya penarikan jarak antara Islam 
dan budaya Jawa. Oleh karena itu, beberapa 

tradisi budaya Jawa, termasuk beberapa praktik 

yang diselenggarakan oleh Keraton Kasunanan di 

masjid Al-Kabir, merupakan persoalan-persoalan 
yang menjadi topik di jamaah-jamaah masjid ini. 
Al-Kabir karena sangat erat hubungannya dengan 
keraton, masjid ini menjadi salah satu pusat 

pewarisan dan pelestarian praktik-praktik tradisi 

dan kebiasaan-kebiasaan Jawa, seperti gerebeg 
maulud, gerebeg besar, malam selikuran, dan 

sebagainya yang merepresentasikan kukuhnya 

pengaruh budaya Jawa dalam ritual keagamaan 

yang terkait dengan Islam. 

Salah satu faktor yang memberikan kontribusi 

pada persepsi negatif dan sikap negatif Islam 

terhadap budaya Jawa ini adalah karena sebagian 

kesenian Jawa digunakan sebagai propaganda 

paham komunisme dan diadopsi oleh Gereja dan 
lembaga-lembaga pendidikan Kristen sebagai 
media penyebaran agama, sehingga berbagai 

jamaah masjid menempatkan budaya Jawa 

sebagai kekuatan yang dapat mengancam ajaran 

Islam, sebagaimana halnya komunisme dan 

Kristenisasi.

Hanya jamaah Al-Kabir yang menerima 
dialog antara Islam dan budaya Jawa. Hingga saat 

ini, Al-Kabir dikelola bersama oleh Departemen 
Agama, MUI, dan Pangageng Parentah Keraton 

Kasunanan. Pengurus dan narasumber di Al-Kabir 
lebih didominasi oleh orang-orang tradisionalis. 
Kaum puritan, apalagi kaum salafi, kurang 
berpengaruh di sini. Ceramah-ceramah agama 
dan khutbah di sini lebih banyak didominasi corak 

keagamaan pengurus dan narasumber didasarkan 

atas pertimbangan-pertimbangan pro tradisi 

karena Keraton Kasunanan sendiri, yang secara 

historis merupakan pemilik masjid Al-Kabir, 
juga menyadari keberadaan lembaga-lembaga 
Islam yang berseberangan dengan tradisinya. Ini 

mendorongKeraton Kasunanan dan masjid Al-
Kabir selama ini sangat menunjukkan preferensi 

tradisionalis daripada organisasi-organisasi 
Islam lainnya. 

Hal ini menyiratkan adanya ”potensi 

perebutan kekuasaan” dalam jamaah Al-Kabir, 
yang cepat atau lambat akan ”meletus” baik 

secara ramai ataupun diam-diam. Al-Kabir 
merupakan wilayah strategis dan menjadi titik 

pusat kontestasi antara Islam modernis, Islam 

tradisional, Keraton Kasunanan, dan pemerintah. 

Penguasaan atas Al-Kabir bisa menjadi simbol 
penting dominasi yang satu atas lainnya.

Kontestasi di muka dapat dimaknai dari 

dua sisi. Sejalan dengan tesis Sachedina (2001), 
perebutan pengaruh merupakan cermin 

kelaziman dari ”pluralisme demokratis”. 

Dalam arena ini, tampak bahwa paham-paham 
keagamaan yang ada memiliki ruang dan peluang 

yang sama untuk hidup dan berkembang. Konteks 

ini membuka kemungkinan pola negosiasi 

dan kompromi, sehingga secara ideal maupun 

praktik multikultural akan muncul ”ruang 

bersama” untuk berkomunikasi, sebagaimana 

analisis Gollnick (1983). Pada saat yang sama, 
kontestasi ini juga bisa mengarah pada terjadinya 

kompetisi dalam hal-hal kebaikan, sebagaimana 
ditegaskan oleh Sachedina. Kemungkinan untuk 

terjadinya hibridasi juga sangat terbuka di sini. 

Namun di sisi lain, boleh jadi kontestasi itu 

mendorong kelompok-kelompok keagamaan 
itu menarik diri dari relasi dan komunikasi 

multikultural dengan ”orang luar”. Tentu saja 
ini berpotensi mengukuhkan sikap dan perilaku 

anti-multikultural karena mereka menciptakan 

segregasi dari kelompok lainnya. 

Kontestasi Radikal dalam Mimbar Masjid 
Kelompok “Salafi” 

Tema-tema ceramah keagamaan dalam 
jamaah-jamaah masjid secara garis besar dapat 
dikategorikan menjadi lima, yaitu:  kesalehan 

individual, kesalehan sosial, nilai-nilai 

multikulturalisme internal (Muslim), nilai-nilai 

multikulturalisme eksternal, serta nilai-nilai 

anti-multikulturalisme dan stigma kepada orang 
lain, dan isu terorisme.

Tema-tema ceramah di berbagai jamaah 
pengajian lebih menekankan pada kesalehan 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

181

individu, dan kesalehan sosial utamanya dalam 
konteks hubungan sesama Muslim (hubungan 

intraagama). Persoalan-persoalan mengenai 
interaksi dengan pihak lain, terutama non-Muslim 
(hubungan antaragama), kurang mendapatkan 
perhatian cukup, sehingga materi ceramah yang 

terkait dengan nilai-nilai multikulturalisme 

sangat sedikit dibandingkan dengan kesalehan, 

baik yang terkait dengan akhlak, fikih ibadah 
maupun tauhid. 

Kecenderungan ini menunjukkan bahwa 

umumnya jamaah masjid/pengajian secara sosial 

baru berada pada tahapan “koeksistensi” minimal. 

Mereka memang hidup bersama dengan “orang 

lain agama”, tetapi sikap dan perilaku mereka 

masih “ignorance”, masa bodoh atas kehadiran 

orang lain agama tersebut. “Hidup bersama” 

semacam ini, meminjam analisis Aldridge, 

berarti masih memaknai multikulturalisme 

dalam definisi paling sederhana sebagai tatanan 
yang terdiri dari ragama etnik, budaya dan 

agama. Bahkan kondisi ini bisa disebut sebagai 

anti-multikultural karena mereka tidak menyapa 

dan bergaul dengan dan dalam keragaman 

masyarakat itu sendiri. 

Nilai multikulturalisme yang banyak 

muncul adalah saling menghargai dan saling 

memahami. Variasi nilai multikulturalisme 

terbanyak ditemukan di jamaah pengajian Al-
Riyadhah, yang mencakup nilai kesatuan umat 

manusia, berlomba dalam kebaikan, kehidupan 

bersama, saling memahami, saling menghargai, 

saling percaya, berpikir positif, toleransi, 

perdamaian nirkekerasan, dan keadilan 

sosial. Nilai kesederajatan, saling memahami, 

saling menghargai, toleransi, perdamaian, 

dan nir-kekerasan ditemukan dalam jamaah 
Al-Mufassir. Nilai memberi maaf pada orang 
lain, saling memahami, saling menghargai, 

toleransi, rekonsiliasi, perdamaian, dan nir-
kekerasan ditemukan dalam jamaah Al-Kabir. 
Nilai kehidupan bersama, kesederajatan, saling 

memahami, saling menghargai, kejujuran, 

berfikir positif, dan toleransi ditemukan 

dalam jamaah Al-Maghrib. Nilai kesatuan 

umat manusia, berlomba dalam kebaikan, dan 

kehidupan bersama ditemukan dalam jamaah 

Al-Sunnah. Nilai kehidupan bersama, saling 
menghargai, dan toleransi ditemukan dalam 

jamaah Al-Ashalah. Nilai saling memahami dan 
saling menghargai ditemukan dalam jamaah 

Al-Jami’. Nilai perdamaian dan nirkekerasan 
ditemukan dalam jamaah Al-Muslim.

Sebagian nilai-nilai yang disampaikan 

dalam berbagai jamaah pengajian, terutama Al-
Riyadhah, Al-Maghrib, dan Al-Sunnah adalah 
nilai-nilai multikulturalisme yang melibatkan 

komunitas non-Muslim (lintas agama); yang 
disampaikan dalam jamaah pengajian Al-
Mufassir dan Al-Jami’ merupakan nilai-nilai 

multikulturalisme internal masyarakat Muslim, 

sedangkan nilai-nilai multikulturalisme yang 

disampaikan di jamaah pengajian Al-Kabir 
mencakup kedua-duanya, baik hubungan 
komunitas Muslim dan non-Muslim, maupun di 
antara komunitas Muslim sendiri.

Pada skala tertentu, multikulturalisme 

eksternal dan internal tampak dalam jamaah Al-
Riyadhah, Al-Maghrib, Al-Sunnah, dan al-Sunnah. 
Tiga jamaah pertama sesungguhnya memiliki latar 
belakang sebagai organisasi sosial-keagamaan 
yang gencar menghadapi tantangan Kristenisasi. 

Namun demikian, mereka juga jamaah yang 

rasional dalam pergaulan sosial. Mereka juga 

terbiasa menjadikan tantangan Kristenisasi sebagai 

peluang untuk mengembangkan kerja-kerja nyata 
di bidang pendidikan, kesehatan dan layanan 

sosial. Karena itu, mereka terbiasa untuk tetap 

dapat hidup berdampingan, dan saling menghargai 

satu sama lain, dan bahkan siap berkompetisi 

dalam dakwah dan syiar keagamaan. Jamaah 

yang terakhir, Al-Kabir, menunjukkan sikap 
yang sangat terbuka terhadap multikulturalisme 

internal maupun eksternal, mengingat jamaah ini 

berada di bawah lingkungan Keraton Kasunanan 

dan Pasar Klewer. Akses untuk kehadiran 

berbagai orang dengan segala kepentingan 

bisa dijumpai dalam jamaah yang sangat cair 

ini. Empat jamaah pengajian ini benar-benar 
representasi dari sikap dan perilaku multikultural 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

182

sebagaimana ditegaskan oleh Sachedina 

(2001), Gollnick (1983) dan Mahayana (2001).

Di samping nilai-nilai multikulturalisme, 

ceramah di berbagai jamaah pengajian juga 

menyampaikan nilai-nilai anti-multikulturalisme, 
semacam klaim kebenaran (hanya Islam yang 

benar atau hanya mazhab/golongannya yang 
benar), prasangka dan stereotip (pandangan 
negatif tentang pihak lain, terutama Yahudi dan 

Nasrani, serta kelompok Muslim yang tidak 

sealiran), stigma dan penghakiman (pelabelan 
bahwa pihak lain itu negatif dan salah atau 

buruk), eksklusivisme (anjuran untuk tidak 
berhubungan dengan pihak lain), arogansi 
kelompok (bahwa kelompoknya lebih unggul 

daripada kelompok lain), pembelaan terhadap 
aksi kekerasan (ungkapan simpati terhadap 

tindak kekerasan yang telah dilakukan oleh 

orang-orang yang dianggap baik atau benar), 
dan pembelaan terhadap aksi melanggar hukum 

(ungkapan simpati pada tindakan pelanggaran 

hukum negara yang telah dilakukan oleh orang-
orang yang dianggap baik atau benar). 

Nilai-nilai anti-multikulturalisme yang 
ditemukan di jamaah Al-Jami’ meliputi klaim 
kebenaran, prasangka, stigma dan penghakiman, 

berpikir negatif, pembelaan atas tindak 

kekerasan, dan pembelaan atas pelanggaran 

hukum. Nilai-nilai yang ditemukan di jamaah 

Al-Kabir mencakup klaim kebenaran, prasangka, 
stigma, eksklusivisme, dan pembelaan atas 
tindak kekerasan. Nilai-nilai yang ditemukan di 

jamaah Al-Mufassir meliputi klaim kebenaran, 
prasangka, stigma dan penghakiman, serta 

arogansi kelompok). Nilai-nilai yang ditemukan 

di jamaah Al-Ishlah meliputi klaim kebenaran, 
prasangka dan stereotip, stigma, dan berpikiran 

negatif. 

Adapun Al-Qaim dan Al-Ishlah sama sekali 
tidak memunculkan nilai-nilai multikulturalisme. 

Namun demikian, dalam kaitannya dengan relasi 

Muslim-non-Muslim, kedua jamaah pengajian 

ini sangat berbeda. Al-Qaim tidak menyampaikan 
nilai-nilai multikulturalisme karena memang 

tidak membahas hubungan antara komunitas 

Muslim dan non-Muslim; sedangkan Al-Ishlah 
membahas relasi Muslim-non-Muslim tetapi 
yang dimunculkan adalah nilai-nilai anti-
multikulturalisme.

Klaim kebenaran muncul di sebagian besar 

jamaah pengajian, yaitu:  Al-Riyadhah, Al-
Mufassir, Al-Jami’, Al-Ishlah, Al-Kabir, dan Al-
Ashalah. Prasangka dan stereotip juga muncul 

di sebagian besar jamaah kecuali Al-Riyadhah, 
Al-Muslim, Al-Maghrib, dan Al-Qa’im. Adapun 
stigma dan penghakiman muncul di jamaah Al-
Mufassir, Al-Jami’, Al-Kabir, dan Al-Ashalah; 
eksklusivisme muncul di jamaah Al-Ishlah dan 
Al-Kabir; berpikiran negatif muncul di jamaah 
Al-Jami’ dan Al-Ashalah; arogansi kelompok 
muncul di Al-Mufassir dan Al-Maghrib; 
pembelaan terhadap tindak kekerasan muncul di 

Al-Jami’ dan Al-Kabir; dan pembelaan terhadap 
tindakan melanggar hukum muncul di Al-Jami’.

Setelah keluarnya fatwa MUI tentang larangan 

paham sekularisme, pluralisme dan liberalisme 

pada bulan Juli 2005, hampir semua ceramah 

keagamaan mengecam kelompok-kelompok yang 
mengusung paham tersebut dengan sebutan 

‘sipilis’. Jaringan Islam Liberal (JIL) dihujat di 
mana-mana. 

Hatred speeches atau ceramah mengandung 

pesan kebencian tampaknya cukup menonjol 

di beberapa jamaah pengajian. Ini menengarai 

bahwa kebebasan berbicara sebagai akibat dari 

reformasi pasca 1998, telah dimanfaatkan oleh 
kelompok-kelompok radikal untuk menegaskan 
identitas keagamaan mereka di atas permukaan 

dan bahkan berhadap-hadapan dengan kelompok 
lain dan kelompok lain agama. Multikulturalisme 

yang pada hakikinya merupakan mosaik yang 

mencerminkan keanekaragaman menurut 

Gollnick (1983), justru membuat mereka makin 
eksklusif dan anti-multikultural. Jamaah-jamaah 
yang eksklusif ini menjelma sebagai microculture 

yang terpisah dari kebudayaan makronya, karena 

mereka mempersepsi diri sebagai kelompok yang 

terkepung. Meminjam analisis Hussain, mereka 

”merasa” menjadi minoritas yang tertindas dan 

termarjinalkan. Mentalitas tekepung inilah yang 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

183

menjerumuskan mereka ke dalam ”mangkuk 

kalis” yang memisahkan microculture dari 

macrocultureseperti minyak dan air yang enggan 

berbaur. Bahkan dalam tingkatan tertentu, 

menurut bahasa Ricci (2002) dan Blum (2002), 
mereka tidak senang dengan perbedaan dan 

keragaman kebudayaan masyarakatnya.

Pemetaan kandungan isi ceramah keagamaan 

di atas menyiratkan terjadinya dinamika relasi 

sosial masyarakat, baik antarkomunitas Muslim 

maupun antara komunitas Muslim dan non-
Muslim, yang menunjukkan kontinuitas dan 

perubahan. Pertama, di kalangan sebagian 

masyarakat Muslim terjadi suatu proses 

”radikalisasi” keagamaan melalui bentuk-bentuk 
klaim kebenaran (self-righteousness) yang kurang 
memberikan apresiasi pada keanekaragaman dan 

praktik hidup berdampingan. Klaim ini muncul 

terutama pada waktu pembahasan tentang ajaran 

Islam dikaitkan dengan ajaran agama lain dan 

nilai-nilai tertentu yang dianggap berasal dari 

sumber-sumber non-Islam, terutama budaya 
Jawa. Klaim ini menyebabkan dialektika antara 

Islam dan budaya Jawa menjadi kurang selaras. 

Sikap positif terhadap budaya Jawa hanya 

ditemukan di jamaah pengajian Al-Kabir. Budaya 
Jawa tidak menjadi rujukan nilai bahkan menjadi 

sasaran kritik dan kambing hitam terhadap 

ketidakmurnian ajaran Islam. Proses ini dapat 

menjelaskan alasan kelangkaan bentuk-bentuk 
kerjasama antara lembaga-lembaga keagamaan 
Islam dan lembaga-lembaga kebudayaan Jawa.

Kedua, sebagian masyarakat Muslim 

mengalami proses radikalisasi menuju ”Islam 

Salafi” yang dianggap sebagai konsep ajaran Islam 
yang murni dan ideal. Radikalisasi ini dipelopori 
oleh jamaah pengajian yang secara historis relatif 

baru (lahir sesudah tahun 1970), semacam Al-
Jami’, Al-Mufassir, dan Al-Ashalah. Radikalisasi 
ini menyiratkan perkembangan tahap lanjut dari 

gerakan purifikasi yang mulai berlangsung sejak 
awal abad keduapuluh, seiring dengan kelahiran 

Muhammadiyah yang kemudian diikuti oleh 

sejumlah organisasi lain. Kemunculan organisasi-
organisasi baru ini bukan semata-mata suatu 

kelatahan, melainkan merupakan respon 

terhadap Muhammadiyah yang dianggap lamban 

atau kurang tegas dalam sejumlah persoalan 

tertentu, seperti yang ditunjukkan oleh Majelis 

Tafsir Al-Quran (MTA) dan Tarbiyah.

Ketiga, terdapat kecenderungan untuk 

mengidentifikasi Islam sebagai kekuatan politik 

yang dapat dimobilisasi untuk tujuan-tujuan 
tertentu. Kekuatan politik ini tidak dipahami 

dalam pengertian partai politik atau kekuasaan 

dalam pemerintahan, tetapi sebagai kekuatan 

tawar-menawar (bargaining power) atau 
kelompok penekan (pressure group) terhadap 
kekuatan-kekuatan kelompok lain, sebagaimana 
tercermin melalui peran yang dimainkan oleh 

Front Pembela Islam Solo (FPIS) dalam kebijakan 
pemerintah Kota terhadap tempat-tempat 
hiburan selama bulan puasa, aksi sweeping warga 

Amerika di sejumlah hotel di Solo sebagai protes 

terhadap invasi Amerika terhadap Irak, dan aksi 
penutupan Radio PTPN sebagai protes terhadap 
Pendeta Wilson yang dianggap menghina Islam, 

dan sebagainya. 

Dengan demikian, bagi sebagian komunitas 

Muslim Solo, orientasi menuju Islam Salafi 
merupakan suatu kebutuhan penegasan identitas. 

Penegasan identitas ini diperlukan bukan hanya 

dalam kaitannya dengan relasi Muslim dan non-
Muslim, atau Islam dan budaya Jawa, melainkan 

juga dalam kaitannya dengan kekuatan-kekuatan 
global asing.

Menyempitnya Ruang Multikulturalisme 
Penyebab Munculnya Radikalisme 

Orientasi keagamaan jamaah pengajian 

secara garis besar dapat dibedakan menjadi 

dua, yaitu orientasi umum dan orientasi khusus. 

Yang dimaksud dengan orientasi umum adalah 

karakteristik-karakteristik yang menjadi ke-
cenderungan semua organisasi jamaah pe-
ngajian:  yakni beorientasi pada pengajaran 

dan pengamalan ajaran Islam dalam praktik 

kehidupan sehari-hari, baik sebagai individu 
maupun kelompok; sebagian besar materi 

ceramah bersifat umum (tanpa gradasi atau 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

184

spesifikasi) dan; berorientasi pada dakwah amar 

ma’ruf nahi munkar kepada sesama Muslim, 

bukan non-Muslim; dan tidak memiliki khalayak 
sasaran dakwah secara khusus, semacam 

pengajian khusus untuk anak-anak, remaja, kaum 
muallaf, kelompok pendakwah, atau khalayak 

sasaran khusus lainnya.

Orientasi khusus jamaah pengajian dapat 

dikelompokkan menjadi empat kategori:  Pertama, 

memfasilitasi pembelajaran agama, menyediakan 

kesempatan kepada masyarakat Muslim untuk be-
lajar agama Islam dengan cara menyediakan sum-
ber belajar seperti (kiai/ustaz, kitab, dan tempat 

(seperti jamaah Al-Riyadhah, Al-Qaim, Al-Sunnah, 
dan Al-Muslim). Kedua, membangun keselarasan 

antara ajaran Islam dan kebudayaan Jawa, yang 

hanya dijumpai dalam jamaah Al-Kabir. Ketiga, 

memurnikan ajaran Islam, membersihkan dari 

unsur-unsur non-Islam, baik yang berasal dari 
keyakinan dalam agama-agama sebelum Islam 
(Hindu, Buddha, animisme dan dinamisme), mau-
pun praktik-praktik tradisi dalam budaya Jawa 

(seperti jamaah Al-Mufassir, Al-Jami’, Al-Ishlah, 
dan Al-Maghrib). Keempat, meluruskan pemaha-
man Ahlu al-Sunnah wa al-Jamaah dan budaya 

Jawa (jamaah Al-Ashalah), yaitu mengembalikan 
hal-hal yang tidak sesuai kepada ajaran Islam yang 
benar. Ini didasarkan pada pemikiran bahwa ali-
ran Ahlu al-Sunnah wa al-Jamaah, sampai pada 

tingkat tertentu sudah menyimpang dari ajaran Is-
lam sebagaimana yang dipraktikkan oleh Rasulull-
ah dan para sahabat (Salaf al-Shalih). Salah satu 
faktor yang memberikan kontribusi pada penyim-
pangan tersebut adalah budaya Jawa yang berakar 

pada agama-agama sebelum Islam (Hindu, Bud-
dha, animisme dan dinamisme). 

Uraian di atas menunjukkan bahwa kontestasi 

antara Islam dan budaya Jawa masih terus 

berlangsung dan mengarah pada pola ”konflik” 
yang lebih eksplisit. Pada awal abad keduapuluh, 

seiring lahirnya Muhammadiyah, dialektika 

Islam dan budaya Jawa mulai mengambil bentuk 

”konflik”, terutama pada waktu Muhammadiyah 

menyatakan ”perang” melawan ”takhayul, 

bid’ah, dan khurafat”. Langkah ini kemudian 

diikuti oleh beberapa organisasi lain yang lahir 

sesudahnya, semacam Al-Ishlah dan Al-Mufassir, 
serta metamorfosis Al-Jami’ setelah tahun 1970-
an di bawah pimpinan ustaz Mu’allim.

Budaya Jawa yang secara historis memiliki 

kelenturan luar biasa dalam menaturalisasikan 

unsur-unsur dari luar, termasuk dari Islam, 
kini mulai tampak kelelahan pada waktu 

berhadapan dengan kekuatan Islam modernis 

yang berorientasi purifikasi. Di satu sisi, Islam 
modernis menjadi semakin kuat, terutama karena 

didukung oleh berbagai sekolah dan majelis 

taklim yang diselenggarakan oleh organisasi-
organisasi Islam modernis (Peacock, 1978). Di 
sisi lain, Keraton tidak mempunyai cukup energi 

untuk mempertahankan keselarasan Islam dan 

budaya Jawa, sementara lembaga-lembaga 
pengembangan budaya Jawa lainnya mulai 

kehilangan peminat seiring dengan gelombang 

modernisasi yang menekankan pada nilai-nilai 

rasionalitas dan pragmatisme. 

Pondok pesantren Al-Muslim, yang secara 
historis mempunyai hubungan erat dengan 

Keraton Kasunanan dan lembaga pendidikan 

Mambaul ’Ulum, sehingga memiliki apresiasi 
yang tinggi pada budaya Jawa, sempat mengalami 

metamorfosis menjadi organisasi ideologis, 

dan kemudian pecah. Salah satu faksinya kini 

menjadi Al-Muslim perguruan yang berorientasi 
pada pendidikan. 

Jamaah pengajian Al-Ashalah juga 
mengklaim bahwa Islam adalah ”Al-Islam”, 
sebagaimana yang diajarkan dalam jamaah 

pengajian ini. Bentuk-bentuk lainnya, yang diberi 
embel-embel (Islam liberal, Islam sekular, Islam 
progresif, Islam moderat, dan lain-lain) adalah 
Islam palsu.

Ceramah-ceramah terkait dengan Islam 
liberal, Islam sekular, Islam progresif, dan 

Islam moderat menunjukkan sarkasme para dai 

terhadap isu-isu tersebut. Gayung bersambut 
atas fatwa MUI tentang paham sekularisme, 

pluralisme dan liberalisme, mereka memandang 

paham-paham itu adalah sesat dan menyesatkan. 
Mereka sering menyingkatnya dengan ”sipilis”. 



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

185

Menurut mereka, macam-macam Islam di atas 
merupakan refleksi ketidakberdayaan Islam atas 
imperialisme budaya Barat. Retorika mereka 
selalu mengkaitkan paham-paham Islam di 
muka dengan kepentingan ideologi Barat. 

Baratlah yang berada di balik semua pemikiran 

dan gerakan tersebut. Mereka sering melaknat 

Amerika, Australia dan Israel sebagai dalang 

dalam melemahkan akidah kaum Muslimin. Islam 

Liberal dan Jaringan Islam Liberal (JIL) dituduh 
sebagai corong Liberalisme Barat. Pemahaman 

mereka ini sejalan dengan pandangan Leonard 

Binder (1988), bahwa kaum liberal di kalangan 
tokoh dan intelektual Muslim pada hakikatnya 

menjadi media bagi diseminasi ide-ide mengenai 
sekularisme dan liberalisme di dunia Islam.

Bersamaan dengan isu ”sipilis”, para 

penceramah juga mendiskreditkan Barat 

berhubungan dengan masalah ”Islam dan 

Terorisme”. Amerika Serikat dan Australia 
menjadi ”bulan-bulanan” retorika mereka. 
Skenario Amerika dan Australia, menurut 

mereka, hanyalah bualan dan pantulan dari 

Islamophobia atas Islam dan kaum Muslim. 

Perang Amerika dan Australia atas terorisme 

sesungguhnya, dalam pandangan jamaah, 

merupaka sikap paranoid yang tak beralasan. 

Perang atas terorisme juga, menurut mereka, lebih 

menyajikan ”Perang Salib” dalam kemasan baru.

Sementara itu, orientasi pemurnian ajaran 

Islam berkembang semakin meluas dan menjadi 

isu penting di berbagai jamaah pengajian, 

terutama yang mempunyai jumlah besar anggota, 

semacam Al-Mufassir, Al-Jami’, dan Al-Ashalah, 
atau jamaah pengajian yang menjadi bagian dari 

organisasi yang memiliki struktur hingga tingkat 

nasional, semacam Al-Ishlah dan Al-Maghrib. 
Orientasi purifikasi ini semakin mengkristal 
dan mulai menjelma dalam bentuknya yang 

lebih radikal berupa Islam Salafi melalui kredo 
”Salaf al-Shalih”, sebagaimana tercermin dalam 
munculnya Al-Ashalah.

Popularitas jamaah pengajian yang ber-
orientasi purifikasi menunjukkan kecende-
rungan keseragaman corak keislaman di 

kalangan masyarakat Muslim, yang di masa-
masa mendatang memungkinkan terjadinya 

ideal bersama, sehingga perbedaan-perbedaan 
antarkomunitas Muslim, yang sering menjadi 

penghalang dalam upaya-upaya mempersatukan 
umat Islam, secara relatif menjadi semakin 

berkurang. Selain itu, masuknya agenda 

meluruskan budaya Jawa dalam misi purifikasi 
jamaah pengajian Al-Ashalah merupakan bentuk 
penegasan posisi berseberangan jamaah pengajian 

ini terhadap budaya Jawa dan sekaligus lembaga-
lembaga yang mengembangkan budaya Jawa. 

Fenomena-fenomena tersebut menyiratkan 
bahwa pada saat perbedaan antarkomunitas 

Muslim semakin kecil dan jarak antara corak 

keislaman masyarakat dan budaya Jawa semakin 

lebar, pada saat itu ruang multikulturalisme 

semakin menyempit. Bila tidak diciptakan 

mekanisme-mekanisme tertentu yang memung-
kinkan terjadinya dialog antarkomunitas, 

sempitnya ruang multikulturalisme akan 

memperbesar potensi konflik antarkelompok, 
baik Muslim dan non-Muslim, maupun antara 
Muslim modernis dan Muslim tradisional.

PenutuP

Di samping kurangnya nilai-nilai multi-
kulturalisme dalam ceramah keagamaan di 

berbagai jamaah pengajian, terdapat materi 

ceramah yang dapat dikategorikan sebagai anti-
multikulturalisme, semacam klaim kebenaran 

(self-righteousness), prasangka dan stereotip 
tentang kelompok masyarakat lain, terutama 

dalam konteks hubungan dengan non-Muslim 
dan negara-negara Barat, terutama Amerika dan 
Australia. Non-Muslim sering disejajarkan Kafir, 
Musyrik, Yahudi, dan Nasrani. Selain itu, negara-
negara Barat, khususnya Amerika, hampir selalu 

diidentikkan dengan label-label tersebut.

Materi ceramah keagamaan menyiratkan ada-
nya peningkatan intensitas gerakan pemurnian 

ajaran Islam. Gerakan pemurnian akidah Islam 
mengalami intensitas yang lebih tinggi pada 

paruh akhir abad keduapuluh, yang kemudian 

mengalami kristalisasi dengan dipopulerkannya 



Jurnal “Analisa” Volume 21 Nomor 02 Desember 2014

halaman 173-187

186

ideal “Salaf al-Shalih”. Di sini pula dijumpai 

semacam proses ”pengarusutamaan Salafi” 
melalui berbagai ceramah keagamaan – dengan 

basis empat jamaah pengajian – dan penyebaran 

para penceramah mereka ke banyak jamaah 

pengajian lainnya. Dengan cara ini, ideologi 

Salafi memperoleh perluasan ke berbagai jamaah 
pengajian lainnya. Seiring dengan meningkatnya 

intensitas tersebut, ceramah keagamaan juga 

menyiratkan resistensi terhadap budaya Jawa, 

yang dianggap memiliki peran besar dalam 

“mencemari” kemurnian ajaran Islam. 

Akhirnya, perkembangan keagamaan Islam 

di Indonesia menunjukkan kecenderungan 

radikalisasi yang ditunjukkan melalui sikap 

bermusuhan dan hatred speeches pada pihak-
pihak tertentu yang dianggap sebagai ancaman 

terhadap Islam, yaitu:  budaya lokal (yang 

dianggap sebagai sumber Tahayyul, Bid’ah, dan 
Khurafat), bangsa asing (yang dianggap identik 
dengan Barat, terutama Amerika, Australia dan 

Israel, yang merupakan sumber sekuralisme, 

pluralisme, dan liberalisme), dan warga non-
Muslim (yang dianggap identik dengan kaum 

Yahudi dan Nasrani).

Mengingat proses radikalisasi di atas 

pentingnya kiranya kelompok-kelompok Islam 
moderat yang selama ini seperti silent majority, 

untuk mulai mewaspadai penyebaran aliran 

radikal melalui berbagai aktivitas keagamaan 
di masjid-masjid. Para pengelola masjid sudah 
semestinya memiliki agenda yang jelas untuk 

mengcounter gerakan Islam radikal tersebut. 

Mereka perlu mengelola sedemikian rupa siapa 

yang berhak menjadi penceramah dan khatib 

masjid dan materi keagamaan apa yang seyogyanya 

disampaikan dalam forum-forum ceramah dan 
khutbah itu. Para pembicara perlu disaring, 

demikian substansi dari isi ceramah keagamaan 

dan pengajian. Pada saat yang sama, pengelola 

masjid juga perlu melakukan diversifikasi 
aktivitas keagamaan di masjid untuk menarik 
minat jamaah dan komunitas Muslim umumnya 

agar tidak tertarik mengikuti kajian-kajian Islam 
yang cenderung fundamentalis dan radikal. 

daftar Pustaka

Al-Makassary, Ridwan dan Gaus AF, Ahmad 
(eds.).2010. Benih-benih IslamRadikal di 
Masjid:  Studi Kasus Jakarta dan Solo. 
Jakarta:  CSRC.

Aulia, Faizal Yan. 2009. ”Pandangan Pemuka 
Agama tentang Multikulturalisme dalam 

Mengatasi Fundamentalisme Agama dan 
Implikasinya terhadap Ketahanan Nasional 

Budaya:  Studi di Kota Yogyakarta”, Tesis 
UGM.

Baidhawy, Zakiyuddin. 2005. Pendidikan 
Agama Berwawasan Multikultural. Jakarta:  

Erlangga.

Baidi. 2010. ”Agama dan Multikulturalisme:  

Pengembangan Kerukunan Masyarakat 

melalui Pendekatan Agama”, Millah edisi 
khusus (2010):  1-29.

Binder, Leonard. 1988. Islamic Liberalism:  A 
Critique of Development Ideologies. Chicago 

& London:  The Chicago University Press.

Burhan, Omar Khalifa, Purba, Ridlo M., Irmawati. 
2013. ”Peran Identitas Keagamaan dan 

Persepsi Ancaman AntarKelompok Agama 

terhadap Sikap Multikulturalisme Agama”, 

Sakkara USU. 

Blum, Lawrence A. 2001. “ A n t i r a s i s m e , 

Multikulturalisme, dan Komunitas antarRas:  
Tiga Nilai yang Bersifat Mendidik bagi Sebuah 
Masyarakat Multikultural”, dalam Larry 

May, Etika Terapan I Sebuah Pendekatan 
Multikultural, edisi terj. Sinta Carolina, dkk.

Jogjakarta:  Tiara Wacana. 

Fananie, Zainuddin dan Sabardilla, Atiqa. 
2000.Sumber Konflik Masyarakar 
Muslim Muhammadiyah-NU Perspektif 
Keberterimaan Tahlil. Solo:  Muhammadiyah 

University Press.

Fananie, Zainuddin et.al. 2002.Radikalisme 
Keagamaan dan Perubahan Sosial. Solo:  

Muhamamdiyah University Press dan The 
Asia Foundation.



Muatan Nilai-nilai Multikultural dan Antimultikultural dari Mimbar Masjid di Kota Solo

Zakiyuddin Baidhawy

187

Gollnick, Donna M. 1983.“Culture and Pluralism”, 
dalam Donna M. Gollnick dan Philip C. 
Chinn.Multicultural Education in Pluralistic 
Society. London:  The CV Mosby Company. 

Hefner, Robert W. 1998.”Civil Society and 
Democracy”, dalam Electronic Journal, edisi 

May-June, vol. 2.no. 3, http: //civnet.org/
journal/issue7/ ftrhefn.htm. 

Hussain, Amir.2003.”Muslims, Pluralism, 

and Interfaith Dialog”, dalam Omid Safi, 
Progressive Muslims:  on Justice, Gender, 
and Pluralism. Oxford:  Bell & Bain Ltd., 
252-269.

Mahayana, Maman. 2001.“Sastra Indonesia 

dalam Perspektif Multikulturalisme”, dalam 

Media Indonesia Edisi Akhir Tahun 2001:  
Satu Indonesia, http: //www.mediaindo.
co.id/cetak/ berita.asp?

Mulyadi, M. Hari dan Soedarmono (dkk). 
1999. Runtuhnya Kekuasaan Keraton 
Alit:  Studi Radikalisasi Sosial “Wong Sala” 
dan Kerusuhan Mei 1998. Solo:  LPTP.

Nurhadiantomo. 2004.Konflik-konflik Sosial 
Pri-Non Pri dan Hukum Keadilan Sosial. 
Solo:  Muhammadiyah University Press.

Peacock, James L. 1978. Purifying the Faith:  The 
Muhammadiyah Movement in Indonesian 
Islam.Menlo Park, California:  The Benjamin/
Cummings Publishing Company.

Remmelink, Willem. 2001. The Cihinese War 
and the Collapse of the Javanese State, 1725-
1743. Leiden:  KITLV, 1994. Edisi Indonesia 
terjemahan Anas Syahrul Alimi, Perang Cina 
dan Runtuhnya Negara Jawa. Yogyakarta:  

Jendela.

Ricci, Nino.2002. “What is 
Multiculturalism?”, dalam Journal of 
Canadian Heritage Multiculturalism, vol. 
March 21, http: // www.pch.gc.ca/multi/
what-multi-e.shtml.

Sachedina, Abdulaziz. 1990. The Islamic Roots 
of Democratic Pluralism. New York:  Oxford 
University Press.

Shiraishi, Takashi. 1990. An Age in Motion:  
Popular Radicalism in Java, 1912-1926. New 

York:  Cornell University Press.

Suparlan, Parsudi. 2002.“Menuju Masyarakat 

Indonesia yang Multikultural”, Makalah 

Simposium Internasional ke-3, Jurnal 
Antropologi Indonsia, Denpasar Bali, 16-21 
Juli.

Syam, Nur. 2009. Tantangan Multikulturalisme 
Indonesia:  Dari Radikalisme Menuju 
Kebangsaan. Yogyakarta:  Kanisius.


