
0��=DLGL�$EGDG     |     37

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

IJTIHAD UMAR IBN AL–KHATTÀB: 
TELAAH SOSIO–HISTORIS  ATAS 

PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

M. Zaidi Abdad

Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam 

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Mataram

(PDLO��=DLGLDEGDG#\DKRR�FRP�

Abstract: Umar was the second Caliph of  the khulafa al-Rosyidin 
after Abu Bakar al-Siddiq. He is known as an honest, assertive, and 
FRXUDJHRXV�FDOLSK��KLV�EUDYHU\�LV�QRW�RQO\�SXWWLQJ�RXW�LQ�WKH�EDWWOHÀHOG�
through several expansions that have been done to several areas such 
as Persia, Syria, Africa and some other cities but he also dared to 
do ijtihad in deciding a legal case often considered contrary to the 
concept of  the Qur'an and Hadith. Some legal decisions such as the 
issue of  ghanimah, thalak, converts, punishment hands cut off, and 
others are examples of  ijtihad progressive that ever decided by Umar. 
The legal decision he did based on the situation and condition of  
society at that time. In addition, considering the illah and maslahah 
is the main consideration why Umar did the ijtihad. 

Keyword: Ijtihad, illat, dan maslahat

____________________________________________________

Abstrak: Umar bin Khattab merupakan khalifah kedua dari Khulafa’ 
al-Rosyidin setelah Abu Bakar al-Shiddiq. Ia dikenal sebagai seorang 
khalifah yang jujur, tegas, dan berani. Keberaniannya tidak saja 
beliau tampakkan di medan peperangan melalui beberapa ekspansi 
yang telah dilakukannya ke kebeberapa wilayah seperti Persia, Syiria, 
Afrika dan beberapa kota lainnya. Akan tetapi beliau juga berani 
berijtihad dalam memutuskan suatu kasus hukum yang seringkali 
oleh para ulama dianggap bertentangan dengan konsep al-Quran 
dan Hadis. Beberapa keputusan hukum seperti persoalan ghanìmah, 
jumlah thalak, kasus muallaf, hukuman potong tangan, dan lain-
lain merupakan sederetan contoh  ijtihad progresif  yang pernah 
diputuskan oleh Umar. Keputusan hukum tersebut ia lakukan atas 
dasar perubahan situasi dan kondisi masyarakat pada saat itu. Selain 
itu pertimbangan illah dan maslahat yang terdapat dalam substansi 



38     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

teks al-Quran adalah menjadi pertimbangan utama mengapa Umar 
mengambil sikap yang terlihat sekilas berseberangan dengan  al-
Quran dan Hadis.

Kata Kunci: Ijtihad, illat, dan maslahat

____________________________________________________

A. Pendahuluan

Setiap kehidupan senantiasa ditandai oleh gerak dan dinamika. Bermula 

dari gerak dan dinamika itulah perubahan dan perkembangan hidup dengan 

beragam variasinya, terjadi secara terus–menerus  tanpa mengenal henti. Jika 

perubahan dan perkembangan sebagai akibat dari gerak dan dinamika itu tidak 

tanpak dalam kehidupan, maka berarti telah hilang tanda–tanda kehidupan itu 

sendiri. Demikian halnya dengan agama, keberadaannya akan dinilai memiliki 

fungsi bagi sebuah kehidupan, jika agama dalam praktiknya terbuka bagi 

tuntutan gerak dan dinamika kehidupan manusia. 

 Sosiolog terkemuka  ”Daniel Bell” sebagaimana dikutip Mashur Amin 

mengata kan bahwa letak kekuatan agama ada pada kemampuannya melakukan 

respon  terhadap persoalan moral.1 Kalaupun agama pada akhirnya enggan 

dan tidak mampu berinteraksi secara kritis dengan berbagai problema sosial 

dan perkembangannya, berarti misi profetik agama (pesan–pesan moral) telah 

tereduksi secara bertahap. Padahal dalam menjalankan tugasnya agama harus 

didukung oleh kearifan budaya setempat.

Al-Quran sebagai kitab suci bagi umat Islam, pada mulanya juga 

diwahyukan sebagai respon situasi masyarakat tertentu.2 Sebagai prinsip 

1M. Mashur Amin, “Islam dan Transformasi Budaya: Tinjauan Deskripitif  Historis” dalam 
Dialog Pemikiran dan Realitas Empirik, (Yogyakarta: LKPSM NU DIY, 1993), h. 4. 

2Ayat–ayat yang diturunkan sebagai respon situasi masyarakat pada saat itu, banyak 
ditemukan di dalam al–Quran. Salah satunya adalah Qs. al-Quran surat al-Nisà': 60–61; ”Tidakkah 
engkau (Muhammad) memperhatikan orang–orang yang mengaku bahwa mereka  telah beriman kepada 
apa  yang telah diturunkan kepadamu dan  kepada apa yang diturunkan sebelummu ? Tetapi mereka masih 
menginginkan ketetapan hukum kepada Taghut, padahal mereka telah diperintahkan untuk mengingkari 
Taghut itu. Dan setan bermaksud menyesatkan mereka dengan kesesatan yang sejauh–jauhnya. Dan apabila 
dikatakan kepada mereka, ”Marilah (patuh) kepada apa yang telah diturunkan Allah dan (patuh) kepada 
UDVXO�µ��QLVFD\D��HQJNDX���0XKDPPDG���PHOLKDW�RUDQJ�PXQDÀN�PHQJKDODQJL�GHQJDQ�NHUDV�GDULPXµ. Ayat 
ini, dipahami oleh Ibnu Katsir sebagai ayat penolakan dan penyangkalan Allah swt. terhadap situasi 
sosial pada saat itu, karena mereka mengaku beriman kepada Allah dan Rasul–Nya, tetapi dalam 
menyelesaikan setiap perselisihan mereka merujuk kepada selain Kitabullàh dan Sunnah Nabi yang 
agung. Lihat Muhammad al–Sayyid Yusuf   dan Ahmad Durrah, Manhaj al-Quran al-QuranKarim Fi 



0��=DLGL�$EGDG     |     39

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

dasar, al-Quran hanya memuat sebagian kecil hukum–hukum secara terinci. 

Sedangkan Sunnah terbatas pada kasus–kasus yang terjadi di masa Rasulullah 

saw. Karena itu, untuk memecahkan persoalan–persoalan baru, terutama 

yang berhubungan dengan persoalan kemasya rakatan (muamalah), diperlukan 

adanya ijtihàd dengan memanfaatkan secara op timal anugerah Allah swt. yang 

paling berharga, yaitu akal pikiran.      

Pada masa lalu, banyak penguasa, ilmuan, dan tokoh Islam yang telah 

mengupas kebenaran ajaran agama dengan mempergunakan akal atau pikiran 

sesuai yang dianjurkan oleh al–Quran.3 Kesempatan bagi mereka dibuka 

selebar–lebarnya selama mereka memiliki kemampuan dan wewenang untuk 

melakukannya. Salah seorang dari mereka adalah Amìr al–Mukminìn, Umar ibn 

al–Khattàb, ra. khalifah ke 2 pada generasi al-Qurankhulafà’ al-Quranràsyidûn. Ia 

adalah seorang mujtahid besar yang memanfaatkan akal pikrannya dengan berani 

dan jujur, demi mempertahankan relevansi ajaran Islam dengan dunia di mana 

ia hidup dan memerintah. Ia berijtihad tidak hanya kalau tidak ada petunjuk al-

Quran dan Sunnah, tetapi berani ber–ijtihad meskipun ada petunjuk wahyu dan 

hadis. Ia berani menempuh kebijakan yang tidak lagi sesuai dengan pengertian 

KDUÀ\DK�dari ayat al-Quran atau tradisi yang dulu dilakukan oleh Rasulullah 

saw. Alasannya adalah karena situasi sosial dan keadaan telah berubah.

B. Perubahan Sosial dan Pengaruhnya terhadap Pemikiran Hukum 

Islam

Perubahan sosial pada dasarnya adalah perubahan–perubahan mendasar 

dalam pola budaya, struktur, dan prilaku sosial sepanjang tahun.4 Dengan kata 

lain, perubahan sosial adalah proses yang dilalui oleh masyarakat sehingga 

menjadi berbeda dengan sebelumnya. Kingley Davis dalam hal ini juga 

,VODK�DO�4XUDQ0XMWDPj·��4DVKDVK�DO²·,OP�À�DO²4XUDQ,  terj. Abu Bakar Ahmad, Pustaka Pengetahuan Al–, 
Jilid 2, ( Jakarta: Rehal Publika, 2007), h. 34. 

3Menggunaan akal pikiran dalam  melihat sesuatu, termasuk melihat fakta sosial sebagai peran 
lahirnya hukum Islam  adalah sebagai ciri cendekiawan muslim yang mendapat legitimasi dalam al 
surat Alì Imràn: 190–191.

43HQGDSDW�LQL�PHUXSDNDQ�SHQGDSDWQ\D�=DQGHQ�VHRUDQJ�VRVLRORJ�%DUDW��OLKDW�NXWLSDQ�0XGMLD�
Raharjo, ”Perubahan Sosial di Mintakat Panglaju Bandung Malang” dalam Jurnal STAIN Malang, Edisi 
No. 5, 1998, h. 75. 



40     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

mengatakan hal yang sama, menurutnya perubahan sosial adalah perubahan–

perubahan yang terjadi dalam struktur dan fungsi masyarakat.5   

La Belle sebagaimana dikutip Roibin6 mengatakan bahwa struktur  

dan prilaku sosial selalu dibentuk oleh tiga komponen budaya yang saling 

berkaitan antara  satu dengan yang lainnya. Tiga komponen tersebut adalah 

ideologi, teknologi, dan organisasi sosial. Ideologi adalah sebagai pijakan 

dalam menentukan segala tindakan sosial, teknologi merupakan perangkat 

yang dijadikan sebagai alat untuk pengembangan tindakan, sementara 

organisasi sosial adalah sebagai kelompok yang memainkan peran kunci dalam 

menghubungkan antara aktor dengan masyarakat yang lebih luas.  Dalam teori 

sosial, menghubungkan antara aktor dan struktur/masyarakat disebut oleh 

Giddens7 sebagai teori ”Strukturisasi”. Menurur Giddens, ”Setiap riset dalam 

ilmu sosial atau sejarah selalu menyangkut penghubungan tindakan (sering kali 

disinonimkan dengan agen) dengan stuktur. Namun, dalam hal ini tak berarti 

bahwa struktur ’menentukan’ tindakan atau sebaliknya”. Teori ini menurut 

Bernstein, tujuan fundamentalnya adalah menjelaskan hubungan dialektika 

dan saling pengaruh mempengaruhi antara agen(tindakan) dan masyarakat 

(struktur).8 

Berangkat dari teori Giddens di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam 

dialektika hubungan masyarakat pasti akan melahirkan tindakan saling 

mempengaruhi. Tidak terbatas pada aspek sosial saja, melainkan juga aspek yang 

lainnya, termasuk aspek hukum. Tidak dapat disangkal bahwa fakta empirik 

menunjukkan demikian. Semua itu dilakukan sesuai dengan proses pencapaian 

kemaslahatan. Kemaslahatan manusia itu hampir menjadi pilar utama dari setiap 

ragam tuntutan dalam setiap kehidupan, termasuk di dalamnya adalah muatan 

hukum. Oleh karenanya sudah menjadi sebuah keniscayaan yang masuk akal, 

5Lihat Pusat Jaringan Penelitian IAIN.STAIN se Indonesia, Pedoman Penyusunan Proposal 
Penelitian Berbagai Bidang Ilmu, ( Jakarta: Ditperta Depag R. I., 2000), h. 3.

6Roibin, 6RVLRORJL�+XNXP� ,VODP� �7HOD·DK� 6RVLR�+LVWRULV� 3HPLNLUDQ� ,PDP�6\DÀ·L��� (Malang: UIN 
Malang Press, 2008), h. 18.

7Adalah seorang sosiolog Amerika, nama lengkapnya adalah Anthony Giddens. Salah satu 
teori paling terkenal yang diusungnya adalah mengintegrasikan agen–struktur yang dikenal dengan 
teori ”Strukturasi”. 

8Geoge Ritzer–Douglas J. Goodman, Teori Sosiologi Modern, ( Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group, 2010), h. 507–8



0��=DLGL�$EGDG     |     41

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

bila perubahan hukum itu terjadi karena berubahnya zaman atau keadaan serta 

pengaruh dari gejala–gejala kemasyarakatan tersebut.9 

Bila menengok sejarah, perkembangan pemikiran hukum Islam terlihat 

keragaman yang amat tajam, baik berkenaan dengan teori–teori yang bersifat 

mendasar maupun beberapa aspek khusus yang bersifat parsial.10 Keragaman di 

atas layak menjadi bukti bahwa hukum Islam dari generasi ke generasi ternyata 

WHODK�PHQJDODPL�SHUNHPEDQJDQ�GDQ�SHUXEDKDQ�VDQJ�FXNXS�VLJQLÀNDQ��1DPXQ�
demikian, fakta sejarah telah membenarkan tentang apa yang sebagaimana 

dikemukakan oleh Mahmashani,11 bahwa perkembangan tuntutan masyarakat 

dan pendapat umum tentang hukum acapkali lebih cepat perjalanannya, bila 

dibandingkan dengan perkembangan dan perubahan yang terjadi pada hukum 

itu sendiri.

Karena mengingat kebutuhan masyarakat yang selalu menuntut adanya 

perubahan–perubahan, dalam arti tuntutan serta kepentingannya yang baru, 

(karena perubahan waktu dan kondisi) di samping tuntutan untuk memperoleh 

jawaban hukum yang lebih sesuai dan lebih mendekati antara teori–teori 

hukum dan kenyataan riil (praktis), maka kondisi sepertinya telah mendorong 

eksistensi hukum mengalami perkembangan dan perubahan senada dengan 

perkembangan tuntutan kemasyarakatan.   

Dari kenyataan inilah, pada akhirnya muncul berbagai pandangan pakar 

hukum Islam, Ahmad Minhaji menyatakan bahwa mayoritas umat Islam, selalu 

dihadapkan pada tarik–menarik antara dua kutub ekstrem, yaitu berupa wahyu 

yang tidak mengalami perubahan dan realitas sosial yang cenderung berubah. 

Terkesan sekali adanya batas yang sangat kuat di antara keduanya.  Padahal dua 

kubu ini bila ditilik dari kacamata sejarah tidak akan berjalan sendiri–sendiri.12 

Umat Islam akan selalu berusaha untuk memahami inti pesan wahyu Allah 

dalam rangka untuk merespon persoalan umat yang cenderung berubah. 

Hanya saja pemahaman tersebut telah melahirkan sejumlah tawaran konsep 

sekaligus aplikasinya yang tidak selalu sejalan. Tidak terkecuali dalam lapangan 

9Subhi Mahmashani, “Falsafat al–Tasyrì’ fì al–Islàm”, terj. Adri Ahmad Sudjono, Filsafat Hukum 
dalam Islam, (Bandung: al–Ma’àrif, 1981), h. 160.

10Mohammad Hasyim, “Hillah dalam Perspektif  Sejarah Sosial Hukum Islam” dalam Pesantren, 
Vol. VIII, No. 2,  ( Jakarta: P3M, 1991), h. 60.  

11Mahmashani, Op. Cit,h. 176–177. 
12Ahmad Minhaji, “Masa Depan dan Problem Metodologi Studi Islam” dalam Ulul Albab, Vol. 

III, No. 1, 2001, h. 28



42     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

hukum Islam, baik pada tataran metodologis (XVK�O�DO²ÀTK) maupun aplikasinya 

(DO²ÀTK).13 Padahal sudah seniscayanya pemisahan antara dua kutub ekstrem itu 

dalam perspektif  Islam tidak seharusnya terjadi. Sebab secara natural keduanya 

akan terjadi proses akulturasi, kolaborasi, bahkan singkretisasi dalam batas–

batas yang normal. 

Dalam konteks hukum Islam, setelah sekian lama umat Islam terpola 

dangan abad pertengahan yang cenderung konservatif, yang selalu menolak 

adanya  perubahan–perubahan dialektik, maka sejak abad modern para ahli 

hukum Islam semakin menyadari bahwa perubahan, baik yang melalui proses  

reformasi (islàh) maupun pembaruan (tajdìd) merupakan suatu hal yang tidak 

bisa ditunda lagi.14

Belum lagi jika kita menengok kondisi hukum Islam pada masa khulafà’ 

al–Ràsyidûn, suatu masa yang memiliki rentang waktu yang cukup pendek 

dengan kehidupan Rasulullah, sudah terjadi pemikiran para sahabat nabi 

yang cukup progresif. Hal demikian disebabkan karena perubahan situasi dan 

kondisi masyarakat yang sangat cepat. Termasuk perkembangan kekuasaan 

Islam secara drastis, telah menuntut penyesuaian tingkah laku manusia dengan 

kehendak Tuhan.  

C. Ijtihad Umar Ibn al–Khattàb dalam Realitas Sosial 

Dalam panggung sejarah Islam, Umar Ibn al-Khattàb adalah dikenal sebagai 

sosok tokoh pemikir yang cerdas, keras, dan pemberani. Ketika menjabat sebagai 

khalifah ke 2 pada masa al-khulafà’ al-Ràsyidûn, ia telah banyak mengeluarkan 

pemikiran yang kreatif. Tidak jarang dari pemikiran–pemikirannya tersebut 

secara tekstual berbeda, bahkan 'berseberangan' dengan ketentuan normatif  

yang telah mapan dan diterima secara baik di tengah–tengah masyarakat. Oleh 

karena itu, pemikiran yang kontroversial ini sering menimbulkan pro dan kontra 

di kalangan para sahabat dan cendekiawan muslim saat itu. Sebagian di antara 

mereka ada yang dapat memahami dan menerima pemikiran inovatif  Umar, 

tetapi sebagian yang lain sulit menerima dan menolak keras pemikirannya. Dari 

13/LKDW�=DIDU�,VKDT�$QVKDUL��´7KH�&RQWULEXWLRQ�RI �7KH��DQG�7KH�3URSKHW�WR�7KH�'HYHORSPHQW�
of  Islamic Fiqh” dalam Journal of  Islamic Studies 3, (1992), h. 41–71.

14Ahmad Minhaji, “Reformasi Hukum Islam dalam Perspektif  Sejarah” dalam Muhammadiyah 
dan Reformasi, (Yogyakarta: Majelis Pustaka, 1999), h. 45–6.  Baca juga John O Voll, Renewel and 
Reform in Islamic History; Tajdid dan Islam, dalam Voice of  Resugent Islam, John L. Esposito (ed), 
(Oxford: Oxford University Press, 1983), h. 32-47. 



0��=DLGL�$EGDG     |     43

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

sebagian mereka yang menolaknya, menganggap Umar keluar dari tuntunan 

hidup beragama yang diajarkan oleh Nabi saw.15 

Pada masanya pula, perluasan negara Islam penuh dengan kegemilangan 

di beberapa tempat. Itulah sebabnya di sana–sini  banyak tejadi perubahan 

kebijakan akibat timbulnya kepentingan–kepentingan baru dan perubahan 

adat kebiasaan lama. Maka tidak heran jika perubahan–perubahan di atas akan 

berakibat pula pada perubahan hukum dan fatwa dari yang telah berjalan sejak 

masa Rasulullah dan Khalifah Abu Bakar al-Shiddiq. Tidak hanya itu perubahan 

penafsiran secara kontekstual pada masanya kerap terjadi seakan telah keluar 

dari teks asalnya. Di antara beberapa perubahan–perubahan dari hasil ijtihadnya 

tersebut adalah menyangkut persoalan–persoalan sebagai berikut:

1. Masalah Ghanìmah

Dalam al-Quran16 masalah ghanìmah (harta rampasan perang) telah diatur 

dengan jelas. Secara teks dalam ayat ini disebutkan bahwa pembagian harta 

rampasan perang itu dibagi berdasarkan ketentuan yang menurut al-Quran 

dengan menggunakan istilah khumusahu  yang berarti seperlima. Seperlima 

tersebut sesuai dengan makna secara teksnya diperuntukkan untuk memenuhi 

kebutuhan ibadah dan amal sosial.17 Sementara seluruh sisanya diperuntukkan 

bagi pasukan perang yang berhasil memperolah harta rampasan yang pernah 

dilakukan oleh nabi, termasuk pula cara ini juga diikuti hingga pada masa Abu 

Bakar al–Shiddiq ra.18  

Ketika khalifah berganti kepada Umar, penafsiran ayat di atas mengalami 

perubahan yang sangat drastis, apalagi setelah terjadinya penaklukan kota Iraq. 

Pandangan Umar tentang harta rampasan perang ini dilandasi oleh paradigma 

pemikiran, bahwa kemaslahatan umat harus lebih diutamakan dibanding 

dengan kemaslahatan individu.19 Pandangan ini, dianggap kuat oleh Umar 

untuk dijadikan hujjah dalam mereformulasi praktik pembagian harta rampasan 

sebagaimana yang dipelopori oleh Nabi dan Abu Bakar. Sehingga langkah 

penyelesaian selanjutnya, oleh Umar harta rampasan tersebut dikembalikan 

15Lihat Abdul Aziz Dahlan dkk, Inseklopedi Hukum  Islam, ( Jakarta: Ihtiar Baru Van Hove: 
2000).   

16Lihat Qs. al-Anfal: 41 
17Roibin, Op Cit, h. 38.
18Amir Syarifuddin, Pembaharuan Pemikiran dalam Hukum Islam, (Padang: Angkasa Raya, 1993), 

h. 97.
19Ibid, 97.



44     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

kepada masyarakat yang memilikinya, dari sana kemudian diambil pajak  

tertentu yang disebut dengan istilah kharaj dan dimasukkan ke dalam kas negara 

demi kepentingan masyarakat umum.

Bila dicermati kasus ini lebih jauh, proses terjadinya perubahan penafsiran 

teks yang dilakukan oleh Umar di atas, banyak di latar belakangi oleh situasi 

dan kondisi perang pada saat itu, baik berupa materi maupun non-materi. 

Secara materi, Islam pada saat itu telah mengalami kejayaan dan kemenangan, 

sehingga secara psikis Umar ingin menunjukkan bahwa Islam adalah sebagai 

agama yang kaya moral dan sosial. Sementara praktik harta rampasan yang 

terjadi pada masa Rasulullah dan Abu Bakar  tidaklah demikian, hal ini karena 

banyak didasarkan pada pertimbangan kondisi Islam saat itu, yaitu situasi yang 

masih lemah ditambah lagi dengan jumlah pasukannya yang masih sedikit/

minim.

Dalam konteks sosial, perubahan yang dilakukan oleh Umar terhadap kasus 

pembagian ghanìmah ini adalah sebagai wujud respon terhadap perkembangan 

masyarakat saat itu. Inilah yang selanjutnya dikatakan oleh Giddens sebagai teori 

”strukturisasi”, dimana Umar sebagai aktor bertindak untuk menetapkan suatu 

hukum berdasarkan kepentingan masyarakat (struktur), demi kemaslahatan 

umat. Maka hubungan saling mempengaruhi dalam konteks ini adalah sangat 

terlihat. Ekspansi masyarakat Islam yang dilakukan oleh Umar menuntut 

perlunya kebijakan yang dapat memihak pada komunitas yang baru, sehingga 

kekuatan Islam akan tetap terjaga di kalangan mereka, lebih–lebih Umar terlihat 

menunjukkan nilai kepekaan sosial yang dibangun oleh Islam, yang sekaligus 

sebagai nilai moral dalam Islam. 

2. Masalah Talak

Pada zaman Rasulullah dan sahabat Abu Bakar, jika seorang laki–laki 

menjatuhkan talak kepada isterinya  pada satu majelis, maka talak seperti ini 

dianggap jatuh satu kali talak20 atau disebut sebagai talak raj’ì.21 Demikianlah 

ketentuan menurut sunnah22 dan ijma’ sahabat pun setelah itu.  Sekalipun 

ketentuan yang terjadi di masa Nabi dan sahabat demikian, pada masa Umar 

ketika menjabat khalifah ke–2 pernah memerintahkan agar talak sepertinya 

dianggap sebagai talak bà’in, mengingat kebiasaan seperti itu di kalangan 

20Shubhi Mahmashani, Op. Cit, h. 83.
21Amir Syarifuddin, Op. Cit, h. 73.
22Muhyiddin al–Nawawi, Syarah Shahih Muslim, Juz 10, (Mesir: al–Hijazi, 1349), h. 70.



0��=DLGL�$EGDG     |     45

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

masyarakat Arab dijadikan sebagai tradisi. Makna di balik perintah tersebut  

semata–mata sebagai sanksi bagi mereka yang mempermainkan hukum 

disamping untuk mencegah kebiasaan yang terkutuk itu. Dengan demikian, 

masyarakat menjadi lebih berhati–hati dalam mengucapkan talak tiga. Apalagi 

mengingat beratnya akibat talak tersebut demikian besar, sebagaimana yang 

telah disebutkan Allah dalam al-Quran.23 

Muhammad Syakir sebagaimana dikutip Amir Syarifuddin mengatakan 

bahwa tindakan Umar atas perubahan tradisi prilaku talak tersebut merupakan 

kebijakan beliau sebagai kepala negara, dan ini dapat dikelompokkan sebagai 

kebijakan politik hukum.24 Dari sini menunjukkan bahwa tradisi masyarakat 

juga sangat penting menjadi pertimbangan Umar dalam menentukan hukum 

Islam, di samping kekuasaan yang memiliki kekuatan dalam mempengaruhi 

pembaruan hukum Islam. Meskipun di sisi lain ketentuan hukum  sudah 

ditetapkan al-Quran maupun Sunnah.

3. Masalah Hukum Potong Tangan

Pidana atau hukuman yang diancamkan terhadap pencurian menurut 

hukum Islam adalah hukuman hàd  (potong tangan). Pandangan seperti ini 

didasarkan pada dalil al-Quran surat al-Maidah: 38, yaitu, “Pencuri laki–laki dan 

pencuri perempuan hendaklah kamu potong tangan mereka”.25 

Disamping al-Quran, juga didasarkan pada dalil Sunnah qauli (ucapan), 

maupun À·OL (praktik) yang pernah dilakukan oleh nabi. Akan tetapi, Umar Ibn 

Khattàb pernah membatalkan hukuman tersebut pada suatu tahun terjadinya 

era kelaparan.26 Argumentasi lain mengatakan bahwa hukuman tersebut 

dibatalkan karena pencurian dilakukan oleh orang yang terdesak mencari 

makan.27 Ini artinya dalam menentukan sanksi hukum, Umar selalu melihat 

pada persoalan yang melatarbelakanginya. Hal demikian berarti didasarkan 

23Ketentuan tersebut adalah: ”Kemudian jika si suami menalaknya (sesudah talak yang kedua), 
maka perempuan itu tidak halal lagi baginya hinga dia kawin dengan suami yang lain. Kemudia jika si suami 
yang lain menceraikannya, maka tidak ada dosa  bagi keduanya (bekas suami pertama dan isteri) untuk 
kawin kembali jika keduanya berpendapat akan dapat menjalankan hukum–hukum Allah. Itulah hukum–
hukum Allah, diterangkanNya kepada kaum yang (mau) mengetahui” (Qs. al-Baqarah (2): 230).

24Amir Syarifuddin, Op. Cit, h. 40
25Lihat Departemen Agama R. I., Al–Quran dan Terjemahnya: Al–Jumanatul ’Ali Seuntai Mutiata 

yang Maha Luhur, ( Jakarta: J.–ART, 2004), 115.
26Lihat Shubhi Mahmashani, Op. Cit, h. 69.
27Amir Syarifuddin, Op Cit, h. 98.



46     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

atas alasan darurat, alasan kepentingan dan alasan menghidupi jiwa orang. 

'DVDU�SHPLNLUDQ�LQL�GLLNXWL�ROHK�LMPD·Q\D�SDUD�XODPD�ÀNLK�28

4. Masalah Hukuman Pezina bagi Seorang Gadis

Terkait dengan sanksi bagi pezina yang masih gadis atau belum terikat 

dengan tali perkawinan yang sah, oleh Nabi yang kemudian disepakati oleh 

jumhur ulama’ adalah hukumannnya didera seratus kali dan dibuang ke luar 

negeri.29 Pembuangan ke luar negeri  ini menurut beberapa pandangan adalah 

tambahan dari Nabi yang disesuaikan dengan hukum Tuhan pada surat al–Nûr 

(24) ayat 2.30  Ketentuan hukuman menjadi ketetapan berdasarkan sunnah 

masyhur. 31 

Umar berpendapat bahwa pada masanya dia pernah mengasingkan 

Ruba’iah binti Umayyah bin Khallaf  yang kemudian pergi ke Romawi, namun 

belajar dari pengalaman ini, menurutnya tidak ada kemaslahatan mengenai 

alasan pembuangan ke luar negeri tersebut. Bahkan sangat dikhawatirkan jika 

orang yang dibuang  tersebut akan bergabung  menjadi musuh Islam. Maka 

dia berkata: ”Saya tidak akan mengasingkan lagi seseorang setelah dia”.32  Dari 

ungkapan terakhir ini, hampir bisa disimpulkan bahwa berubahnya penafsiran 

hukum Islam di atas, disebabkan oleh kekhawatirannya pada posisi negara 

pada saat itu. Dengan kata lain situasi politik dan kemanan masyarakat ikut 

mempengaruhi pada tampilnya penggalian hukum Islam.

Dari contoh kasus akan perubahan hukum Islam yang dilakukan oleh 

Umar di atas, tidak satu pun dari perubahan tersebut yang tidak punya alasan 

sikon yang kuat. Keberanian Umar untuk melakukan perubahan–perubahan 

hukum selalu berkompromi dengan situasi dan kondisi, atau dalam bahasa 

Bernstein adalah terjadi ”hubungan dialektika”33 dengan tetap berpijak pada 

kemaslahatan.

28Shubhi Mahmashani, Op. Cit, h. 43.
29Abdur Rahman al–Jaziri, Fiqh ’ala Mazahib al–Arba’ah, (Beirut: Dar al–Ilmiah, 2003).  
30”Perempuan yang berzina dan laki–laki yang berzina, maka deralah tiap–tiap seorang dari keduanya 

seratus kali dera, dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)  agama 
Allah. Jika kamu beriman kepada Allah dan hari akhirat, dan hendaklah pelaksanaan hukuman mereka 
disaksikan oleh sekumpulan dari orang–orang yang beriman.”

31Muhammad bin Ali al–Syaukani, Nail al–Authar Syarah Muntaqal Akbar, Juz 7, (Mesir: al–
Hulabi, 1347), h. 73.

32Shubhi Mahmashani, Op. Cit.
33Dalam teori Strukturasi Giddens dikatakan oleh Bernstein bahwa hubungan dialektika 

akan saling pengaruh–mempengaruhi antara agen (penghubungan tindakan) dengan struktur 



0��=DLGL�$EGDG     |     47

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

 Disamping beberapa perubahan–perubahan hukum di atas, sebenarnya 

masih banyak contoh kasus tentang perubahan hukum yang dilakukan oleh 

Umar karena tuntutan keadaan dan perkembangan sosial masyarakat, namun 

tidak penulis paparkan dalam makalah ini. Yang jelas, keberanian Umar dalam 

melakukan kontekstualisasi dan reformulasi hukum Islam di atas, bukanlah 

semata–mata bentuk keberanian emosional  yang jauh dari pertimbangan 

nalar pemikiran hukum Islamnya. Keberanian dimaksud tentu dengan 

pertimbangan–pertimbangan secara kuat dengan konteks sosio–kultural yang 

melatarbelakanginya. 

Atas dasar sikap pembaruan hukum yang dilakukan oleh Umar di 

atas, diharapkan dapat mengilhami para ahli hukum setelahnya, terutama 

bagi kalangan ahli hukum di era kontemporer saat ini, terutama dalam 

mengartikulasikan nilai–nilai dinamis yang ada dalam pesan–pesan hukum 

Islam itu sendiri.

5. Masalah Mu’allaf

Dalam kaitan dengan masalah mu’allaf ini, al-Quran juga telah meng-

covernya.34 Istilah mu’allaf  dikaitkan dengan ketentuan sedekah. Maksud dari 

istilah al–mu’allafatu qulubuhum adalah orang yang oleh Nabi diberi bagian 

sedekah dengan maksud untuk menarik dan menjinakkan hatinya pada Islam.35 

Selain juga karena imannya yang masih lemah atau untuk tujuan menghilangkan 

niat jahat mereka yang masih ada. Meskipun keterangan al-Quran demikian 

jelas menyangkut persoalan mu’allaf  ini, namun Umar ketika menjabat sebagai 

khalifah berupaya menangkap pesan teks yang berbeda dengan apa yang 

dimaksud oleh Rasulullah. Pandangan Umar mengenai mua’allaf   ini adalah 

mereka yang derajatnya ditinggikan dan dimenangkan oleh Allah karena 

keislamannya. Dalam waktu yang bersamaan menurutnya mereka tidak perlu 

berhadapan dengan pedang Umar ibn Khattàb. Dalam logika Umar, siapapun 

yang hendak masuk Islam, maka berimanlah dan siapa yang mau kufur, maka 

kufurlah.

Logika Umar di atas, nampaknya cukup bisa diterima oleh nalar, sebab 

ketentuan teks dalam ayat di atas memang didasarkan pada keadaan darurat, 

(masyarakat). Lihat Geoge Ritzer–Douglas J. Goodman, Teori Sosiologi Modern, ( Jakarta: Kencana 
Prenada Media Group, 2010), h. 507–8 

34Lihat Qs. Yunus: 60.
35Iihat Ibn Qutaibah, al–Ma’àrif, (Mesir: Dar al–Ma’arif  al–Islamiyah, 1934), h. 149.



48     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

dalam rangka dakwah Islamiyah dan berusaha untuk kemenangan Islam, namun 

ketika keadaan Islam menjadi kuat, maka alasan di atas menjadi kurang relevan 

lagi. Dengan demikian Umar Ibn Khattàb telah menasakh nàsh tersebut, karena 

atas dasar alasan realitas dan kondisi umat yang sudah kuat pada saat itu. 

D. Simpulan

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa ijtihad Umar tentang 

hukum Islam dalam beberapa kasus adalah berdasarkan penangkapan dan 

pemahaman yang padu, integral, dan otentik guna mewujudkan kemaslahatan 

umat Islam, yang merupakan inti sari dari tujuan hukum Islam. Ia menjalankan 

kebijakan hukum Islam dengan memperhatikan perubahan sosial yang sedang 

berkembang dengan cepat. Sekalipun Ijtihadnya seolah–olah bersebrangan 

dengan ketetapan nàsh, tetapi sebenarnya Umar dapat dikatakan mampu 

menangkap prinsip–prinsip umum (al–ushûl al-kulliyàt) al-Quran.   

Pemikiran–pemikiran Umar melalui ijtihadnya, bukan saja telah diterima 

dan dijalankan secara luas oleh masyarakat Islam pada saat itu, tetapi juga telah 

memberikan alternatif  baru dalam keberanian menafsirkan al– dan Sunnah 

Rasulullah saw., yang kemudian ternyata telah memberikan konstribusi yang 

VLJQLÀNDQ� EDJL� SHUNHPEDQJDQ� SHPLNLUDQ� KXNXP� ,VODP� SDGD� PDVD�PDVD�
sesudahnya.

Pada masa sahabat, besarnya konstribusi ini ditunjukkan dengan 

diterimanya dan dijalankannya ijtihad Umar oleh sebagian besar sahabat. Pada 

masa Tabi’in, konstribusi  tersebut terlihat dengan lahirnya ahl al-Ra’yu.  Pada 

masa imam mazhab, dikembangkannya corak pemikiran sesuai dengan realitas 

sosial yang berkembang, kecuali Ahmad Ibn Hanbal. Dari sini dapat dikatakan 

bahwa lahirnya pemikiran pada masa tertentu tersebut adalah akibat pengaruh 

dari pemikiran Umar Ibn al–Khattàb yang dilatarbelakangi oleh sosio–kultural 

masyarakat.

Dengan demikian, hukum Islam dalam konteks kesejarahan tidak pernah 

menampakkan sifatnya yang kaku. Dengan kata lain, ketika manusia mengalami 

perkembangan dan perubahan dalam struktur sosial masyarakat, pada saat 

itu pula terdapat kemudahan–kemudahan untuk menjalankan hukum. Oleh 

karenanya tidak heran jika dalam kaidah ÀTKL\DK banyak yang bersinggungan 

dengan argumentasi di atas. Sebut saja misalnya, al–hukmu yadûru ma’a illatihi 

wujûdan wa ’adaman (hukum itu mengikuti ada atau tidak adanya illat). Al–



0��=DLGL�$EGDG     |     49

Vol. 13, No. 1,  Juni 2014

Dharûràt tubìhu al-mahzhûràt  (kepentingan itu membolehkan sesuatu yang 

dilarang). Al–Muhàfazah ’ala al-qadìm al–shalih wa al–akhzu bi al–jadìd al–ashlah 

(memelihara produk budaya lama yang baik dan mengambil produk budaya 

baru yang lebih baik). Dari berbagai pendekatan kaidah-kaidah ini, jelas 

bahwa ajaran Islam selalu sesuai dengan prinsip perkembangan dan dinamika 

masyarakat. 

Daftar  Pustaka

Amin, M. Mashur, “Islam dan Transformasi Budaya: Tinjauan Deskripitif  

Historis” dalam Dialog Pemikiran dan Realitas Empirik, Yogyakarta: LKPSM 

NU DIY, 1993.

$QVKDUL�� =DIDU� ,VKDT�� ´7KH� &RQWULEXWLRQ� RI � 7KH� � DQG� 7KH� 3URSKHW� WR� 7KH�
Development of  Islamic Fiqh” dalam Journal of  Islamic Studies 3, 1992.

Al–Jaziri, Abdur Rahman, Fiqh ’ala Mazahib al–Arba’ah, Beirut: Dar al–Ilmiah, 

2003  

Al–Nawawi, Muhyiddin, Syarah Shahih Muslim, Juz 10, Mesir: al-Hijazi, 1349.

Al–Syaukani, Muhammad bin Ali, Nail al–Authar Syarah Muntaqal Akbar, Juz 7, 

Mesir: al–Hulabi, 1347.

Dahlan,  Abdul Aziz,  dkk, Ensiklopedi Hukum  Islam, Jakarta: Ihtiar Baru Van 

Hove: 2000.  

Departemen Agama R. I., Al-Quran dan Terjemahnya (al–Jumanatul ’Ali Seuntai 

Mutiata yang Maha Luhur),  Jakarta: J.–ART, 2004.

Hasyim, Mohammad,  “Hillah dalam Perspektif  Sejarah Sosial Hukum Islam” 

dalam Pesantren, Vol. VIII, No. 2,  Jakarta: P3M, 1991.  

Minhaji, Ahmad, “Reformasi Hukum Islam dalam Perspektif  Sejarah” dalam 

Muhammadiyah dan Reformasi, Yogyakarta: Majelis Pustaka, 1999.

–––––, “Masa Depan dan Problem Metodologi Studi Islam” dalam Ulul Albab, 

Vol. III, No. 1, 2001.

Mahmashani, Shubhi “Falsafat al–Tashrì’ fì al–Islàm”, terj. Adri Ahmad Sudjono, 

Filsafat Hukum dalam Islam, Bandung: al–Ma’arif, 1981.



50     |     Ijtihad Umar Ibn Al–Khattâb: 

, Jurnal Hukum Islam

Pusat Jaringan Penelitian IAIN.STAIN se Indonesia, Pedoman Penyusunan Proposal 

Penelitian Berbagai Bidang Ilmu, Jakarta: Ditperta Depag R. I., 2000.

Qutaibah, Ibn, al–Ma’àrif, Mesir: al–Ma’arif  al–Islamiyah, 193.

Raharjo, Mudjia, ”Perubahan Sosial di Mintakat Panglaju Bandung Malang” 

dalam Jurnal STAIN Malang, Edisi No. 5, 1998.

Ritzer, George-Douglas J. Goodman, Teori Sosiologi Modern, Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2010.

Roibin, 6RVLRORJL� +XNXP� ,VODP�� 7HOD·DK� 6RVLR� +LVWRULV� 3HPLNLUDQ� ,PDP� 6\DÀ·L���

Malang: UIN Malang Press, 2008.

Syarifuddin, Amir, Pembaharuan Pemikiran dalam Hukum Islam, Padang: Angkasa 

Raya, 1993.

Voll, John O, “Renewel and Reform in Islamic History; Tajdid dan Islam, dalam 

Voice of  Resugent Islam, John L. Esposito (ed), Oxford: Oxford University 

Press, 1983. 

Yusuf, Muhammad al–Sayyid dan Ahmad Durrah, ”Manhaj al-Quran al-Karim 

)L�,VKODK�DO�0XMWDPD·��4DVKDV�DO�·,OP�À�DO�4XUDQµ��WHUM��Abu Bakar Ahmad, 

Pustaka Pengetahuan al-Quran, Jilid 2, Jakarta: Rehal Publika, 2007.


