Volume 3, Nomor 1, 2020, hlm. 1-26
P-ISSN: 2622-2280 | E-ISSN: 2622-4658

https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/alfanar
DOI: 10.33511/alfanar.v3n1.1-26

Dimensi Spiritualitas dalam Kitab Al-Fiyiidat Al-Rabbaniyyah bi Tafsir
Ba’di Al-Ayat Al-Qur’aniyyah Karya Ahmad Ibn Idris

Ahmad Hudori
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
hudoriahmad4@gmail.com

Abstract

This study describes spirituality in classical exegesis literature as an
interesting field of study, especially when describing the interpretation
of certain figures. The purpose of this research is to find out the spiritual
dimension inscribed by Ahmad ibn Idris, a figure of Sufism in the XVIII M
century in Morocco, in his tafsir work al-Fiyiudat al-Rabbaniyyah bi Tafsir
Ba'di al-Ayat al-Qur’aniyyah. This study concludes that there are three
spiritual dimensions contained in surah al-Fatihah, namely the dimensions
of practicing worship, attachment, and universality. These three dimensions
have an effect on the great potential in humans. Judging from the perspective
of Ahmad ibn Idris in his tafsir book al-Fiiyiudat al-Rabbaniyyah bi Tafsir
Ba'di al-Ayat al-Qur’aniyyah these dimensions are contained in surah al-
Fatihah from verses 13-, part of the dimensions of Worship practice, then
verse 4 -5 parts of the dimension of attachment, and verses 67- of the
dimension of universal.

Keywords: Spiritual Dimensions, Ahmad ibn Idris

Abstrak

Penelitian ini menguraikan tentang spiritualitas dalam literatur tafsir klasik
merupakan lahan kajian yang menarik, terlebih ketika mengurai tentang
penafsiran tokoh tertentu. Tujuan penelitian ini adalah mengetahui dimensi
spiritual yang ditorehkan oleh Ahmad ibn Idris, seorang tokoh tasawuf abad
XVIII M di Maroko, dalam karya tafsirnya al-Fiyidat al-Rabbaniyyah bi
Tafsir Ba’di al-Ayat al-Qur’aniyyah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
ada tiga dimensi spiritual yang terkandung dalam surah al-Fatihah, yaitu
dimensi pengamalan ibadah, keterikatan, dan universal. Ketiga dimensi
ini berpengaruh terhadap potensi besar dalam diri manusia. Ditinjau dari
prespektif Ahmad ibn ldris dalam kitab tafsirnya al-Fuyudat al-Rabbaniyyah
bi Tafsir Ba'di al-Ayat al-Qur’aniyyah dimensi-dimensi itu tertuang dalam
surah al-Fatihah dari ayat 13- bagian dari dimensi pengamalan Ibadah,
kemudian ayat 45- bagian dari dimensi keterikatan, dan ayat 67- bagian
dari dimensi universal.

Kata Kunci: Dimensi Spiritual, Ahmad ibn Idris.



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

PENDAHULUAN

Kecerdasan spiritual sangat fundamental sebagai landasan awal pembentukan
generasi. Kecerdasan spiritual seseorang akan memengaruhi intelektualnya (IQ)
dan emosionalnya (EQ). Kecerdasan Intelektual (IQ), Kecerdasan Emosi (EQ), dan
Kecerdasan Majemuk (MI) merupakan kunci-kunci kesuksesan yang mengorek
hingga ke dasar kemampuan-kemampuan yang dimiliki oleh manusia.'

Otak manusia merupakan sumber bagi banyak hal, yang dimaksudkan adalah otak
menjadi kekuatan fisik bagi pengembangan diri manusia secara keseluruhan, Kecerdasan
Emosi (EQ) bertumpu pada jalur emosi dalam otak manusia’>. Dalam Bahasa arab
disejajarkan dengan istilah rithaniyyah. Muhammad Husain ‘Abdullah dalam Mafahim
Islamiyyah mendefinisikan rithaniyyah sebagai idrak sillah billah (kesadaran hubungan
dengan Allah SWT). Hidup dengan spiritualitas yang tinggi berarti sebuah kehidupan
yang berada dalam kondisi iman yang baik. Perasaan ini mendorong seorang muslim
mengikatkan diri dengan segala perintah dan segala larangan Allah SWT dengan penuh
rida serta ketenangan. Singkatnya, muslim dengan tingkat spiritualitas tinggi memiliki
cara hidup yang totalitas segala sesuatu diukur dari kesesuaian dengan ‘Ggidah dan
syariat Islam.

Dalam pembahasan lain spiritual adalah sesuatu yang berhubungan dengan spirit,
semangat untuk mendapatkan keyakinan, harapan, dan makna hidup. Spiritualitas
merupakan suatu kecenderungan untuk membuat makna hidup melalui hubungan
intrapersonal. Manusia adalah makhluk Tuhan yang paling sempurna, tidak hanya terdiri
dari segumpal daging dan tulang, tetapi terdiri dari komponen menyeluruh biologis,
psikologis, sosial, spiritual dan kultural. Tuntutan keadaan, perkembangan, persaingan
dalam berbagai aspek kehidupan dapat menyebabkan kekecewaan dan keputusasaan.’

Dikotomi kesalehan individual (hablun minallah) dan kesalehan sosial (hablun
minannds) masih terjadi hingga saat ini. Banyak umat Islam yang secara individu saleh,
namun tidak secara sosial. Banyak orang yang rajin salat, namun tidak peka dengan
kerusakan alam. Banyak orang yang sering pergi Haji dan Umroh, namun tidak peka
dengan kemiskinan yang melanda orang lain. Hal ini tentu saja membuat sikap saleh
itu kurang sempurna, karena kesalehan individual dan sosial ibarat dua sisi mata uang
yang tidak bisa dipisahkan.*Muhsin, yaitu orang-orang yang memiliki sifat baik yang
memantul di dalam ucapan dan tindakannya, sehingga begitu baiknya, ia mengalah
dalam mengambil haknya dan membayar lebih atas kewajibannya. Artinya, ia lebih
mementingkan kepentingan masyarakat daripada kepentingan dirinya sendiri.> Salah
satu bentuk hidayah Allah kepada manusia adalah diberi-Nya mereka indra serta pikiran

! Taufiq Pasiak, Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan al- Qur’an
dan Neurosains Mutakshir (Bandung: Mizan Pustaka, 2002),21

2 Taufiq Pasiak, Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan al- Qur’an
dan Neurosains Mutakshir,26

3 Ah Yusuf dkk, Kebutuhan Spiritual (Konsep dan Aplikasi dalam Asuhan Keperawatan)
(Jakarta: Mitra Wacana Media, 2016), h. 1

4 Riza Zahriah Falah, Membentuk Keshalehan Individual dan Sosial Melalui Konseling
Multikultural, STAIN Kudus, Journal Edukasi, Vol.7, 2016, h. 169

> Harun Salman, Mutiara Al-Qur’an (Jakarta: Qaf Media Kreativa, 2016), h. 36

2 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

dan hati sanubari, dengan itu manusia mampu menemukan kebenaran untuk memperoleh
keselamatan di dunia dan di akhirat. Indra dan pikiran serta hati sanubari itu perlu
difungsikan untuk mendalami ayal-ayal-Nya.® Sehingga manusia bisa mencapai puncak
spiritualitas dalam menjalankan aktivitasnya baik secara individu ataupun sosial.

Dampak kontekstualisasi penafsiran Al-Qur’an secara sustainable ini pada
akhirnya melahirkan metode pendekatan dan corak beragam. Hal ini bisa dilihat pada
uraian Muhammad Husain al-Dzahabi (748 H), dalam Tafsir wa al-Mufasiriin. Secara
garis besar mengulas keragaman aktivitas para mufasir dalam menafsirkan Al-Qur’an,
yang kemudian memunculkan pendekatan dan corak yang variatif. Sebagian yang lain
menonjolkan nuansa sufistiknya, sehingga kemudian disebut dengan al-tafsir al-siifi.
Ada juga mufasir yang cenderung menafsirkan Al-Qur’an dengan pendekatan sains,
sehingga kemudian dinamakan al-tafsir al-’ilmi, dan sebagainya.” Dalam pembahasan
metode seperti yang dijelaskan di atas memang cukup beragam dan setiap mufasir yang
menuliskan tafsirnya jelas memiliki kriteria tafsirnya dengan metode yang digunakan.
Said Agil Munawar mengutip pendapat M. Quraish Shihab, bahwa tidak ada metode
tafsir yang terbaik sebab masing-masing mempunyai karakteristik sendiri, kelebihan
dan kekurangan sangat tergantung kebutuhan dan kemampuan mufasirmenerapkannya.®
Dalam hal ini tentunya keberadaan literatur tafsir perlu diketahui untuk menemukan
keberagaman corak tafsir yang terdapat dalam kitab tafsir baik tafsir klasik ataupun
modern.

Menarik untuk dibahas karena kitab tafsir ini berasal dari salah seorang pemuka
tarekat yang sekarang berkembang di Indonesia, seperti yangdipahami bahwasanya
tarekat erat kaitannya dengan pembelajaran hati dan kedalaman tasawuf yang ditekankan
sehingga perlu diteliti bagaimana dimensi spiritual (perilaku) dalam kitab tafsir al-
Fiyadat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba’di al-Ayat al-Qur’aniyyah karya Ahmad ibn Idris.
Dimana penulis menemukan bahwa Ahmad bin Idris adalah seorang ahli tasawuf dan
pemuka tarekat, tarekatnya bernama tarekat al-Idrisiyyah sebuah tarekat yang muncul
dan berpusat di Provinsi Asir, Arab Saudi pada akhir dasawarsa kedua abad ke-19 M.
Didirikan oleh Syarif Ahmad bin Idris ‘Al al-Mashishi al-Yamlakhi al-Hasani Idris,
yang kepadanya dinisbahkan nama tarekat ini adalah nama ayah dari pendirinya.’ Dan
pada kitab tafsir Ahmad ibn Idris seorang pendiri tarekat inilah yang akan diketahui
corak tafsir dan dimensi spiritual dalam surah al-Fatihah.

Kitab tafsir ini merupakan sebuah himpunan-himpunan penafsiran ayal-ayat Al-
Qur’an yang telah dilakukan oleh Ahmad bin Idris. Ia telah menulis beberapa karya
tafsir Al-Qur’an seperti stirah al-Fatihah, stirah at-Tin, stirah al-Duha, siirah al-Kauthar
dan selainnya. Tetapi penafsiran-penafsiran beliau ini tidak pernah disusun dan
dibukukan. Namun begitu, telah sampai kepada Saleh al-Ja‘fari (pentahkik kitab ini)

¢ Amirullah Syarbini, Kunci Rahasia Sukses Menurut Al-Qur’an (Jakarta: Kompas Gramedia,
2002), h. 69

7 Abdul Mustaim, Pergeseran Epistimologi Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018),h. 76

8 Anshori, Ulumul Qur’an (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), Cet ke-3, h. 217

° Salim B. Pili, Tarekat Idrisyyah Sejarah dan Ajarannya (Tasikmalaya, Mawahib Press, 2019),
h. 71

3 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-

AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

beberapa manuskrip(tulisan tangan) tafsir Ahmad ibn Idris melalui Idris ibn Muhammad
as-Sarif yang telah mendapatkannya daripada al-Hasan bin Ali al-Yamani al-Idrisi.
Idris bin al-Muhammad al-Sharif menyatakan bahwa al-Hasan bin Ali al-Yamani al-
Idrisi telah datang dari Yaman dengan membawa bersama-samanya manuskrip ini lalu
memberikannya kepada Saleh al-Ja’fari (w.1979).

Setelah peristiwa itu, Saleh al-Ja’fari kemudian berusaha keras mentashihkan
(membenarkan nal-nash tafsir serta mentahqiqnya) dan membuang yang tidak
mungkin untuk ditakwil di dalam manuskrip ini, seterusnya mengambil inisiatif untuk
mencetak himpunan-himpunan tafsir ini ke dalam sebuah buku (Ahmad ibn Idris).
Tafsir ini kemudiannya telah dicetak dan diterbitkan oleh Dar Jawami’ al-Kalim di
Kaherah, Mesir, dengan ketebalan sebanyak 192 halaman. Saleh al-Ja‘fari mengatakan:
“telah hadir kepadaku Idris bin Muhammad Syarif r.a sebuah tulisan yang tertuang
didalamnya tafsir ayal-ayat Qur’an milik Ahmad bin Idris r.a dan ia dapati dari Hasan
bin Sayyid Ali al-Yamani al-Idrisy yang ia datangkan bersamanya dari Yaman”."°

Oleh sebab itu, penulis melihat wujudnya berbagai jenis tafsir dengan berbagai
jenis metodologi dan gaya persembahannya. Antara ulama yang turut menceburi bidang
tafsir ini ialah Ahmad ibn Idris, seorang ulama tasawuf yang terkenal dan merupakan
penggagas kepada Tarekat al-Ahmadiyyah al-Idrisiyyah. Secara umumnya, masyarakat
kitahanyamengenalinya sebagai seorang tokoh yang amat berjasa di dalam duniakesufian
dan penyebaran dakwahnya melalui Tarekat al-Ahmadiyyah al-Idrisiyyah, namun amat
sedikit yang mengetahui bahwa ia juga merupakan salah seorang mufasirAl-Qur’an.
Ketokohannya sebagai seorang mufasir dapat dilihat dengan menelusuri tafsirnya yaitu
al-Fiyiidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-Ayat al-Qur’aniyyah yang akan penulis
bahas dalam penelitian skripsi ini.

Mengenai dimensi spiritual yang terdapat dalam tafsir al-Fuyuddat al-Rabbaniyyah
bi Tafsir Ba'di al-Ayat al-Qur’aniyyah ini, akan diketahui bagaimana dimensi yang
ditawarkan oleh Ahmad bin Idris dengan nuansa tafsir sufistik tentunya yang akan
menjadi kekuatan tafsir ini dalam memberi penjelasan mengenai dimensi spiritual,
di sisi lain ketertarikan penulis dalam membahas dimensi spiritual dalam kitab tafsir
tersebut, karena belum banyak yang mengungkap dimensi spiritual dengan merujuk
pada kitab tafsir dengan corak sufistik.

Dengan demikian penulis perlu meneliti lebih jauh mengenai dimensi spiritual
yang dimaksud dalam kitab tafsir al-Fuyidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-
Ayat al-Qur’aniyyah karya Ahmad ibn Idris dengan menelaah Siirah al-Fatihah pada
kitab tafsir tersebut dan dengan mengungkap makna tafsir tersebut akan menambah
pengetahuan penulis bahwa Al-Qur’an adalah kalamullah yang sangat agung dan telah
banyak dirasakan kemukjizatannya oleh seluruh lapisan masyarakat. Selain itu penulis
ingin melihat dimensi spiritual dalam gambaran Surah al-Fatihah pada kitab tafsir
tersebut, yang nantinya akan diteliti dengan metodologi penelitian kualitatif sebagai
langkah menjawab paradigmatik ilmu-ilmu sosial pada kitab tafsir tersebut.

1 Ahmad ibn Idris, al-Fiyidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba’di al-Ayat al-Qur’aniyyah (t.tp:
Dar- Jawami’ al-Kalim, t.th), h. 5

4 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

BIOGRAFI AHMAD IBN IDRIS
Nama Lengkap dan Silsilah Keturunannya

Ahmad ibn Idris adalah seorang keturunan Rasulullah SAW, melalui cucunya, al-
Hasan al-SibthRA.Silsilah lengkapnya adalah Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Al1 ibn
Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Abdullah ibn Ibrahim ibn ‘Umar ibn Ahmad ibn ‘Abdul
Jabbar ibn Muhammad ibn Yamlah ibn Masyisy ibn Abii Bakar ibn ‘Ali ibn Hurmah
ibn ‘Isa ibn Ahmad Mizwar ibn ‘Al1 Haidarah ibn Muhammad ibn Idris II (Idris al-
Ashgar, juga dikenal dengan Idris al-Azhar) ibn Idris I (Idris al- Akbar) ibn ‘Abdullah
al- Kamil al- Mahd ibn al-Hasan al-Mutsanna ibn al-Hasan al-Sibth ibn Al1 ibn Abt
Thalib."

Ahmad ibn Idris lahir di Maisiir, dekat Kota Fez, Maroko (Maghribi) tahun 1760
M (1173 H) dan wafat di Sabya, yang terletak dalam wilayah Provinsi ‘Asir (Saudi
Arabia) pada 1837 M (1253 H). Ia adalah keluarga Syarif al-Hasan yang turunannya
berasal dari Idris ibn ‘Abdullah ibn al-Hasan ibn al-Hasan ibn ‘Al1 ibn Talib, cicit Nabi,
yang mendirikan Dinasti Idrisiyyah di Maroko dan berkuasa antara tahun 783- 985 M
(172-375 H)'*. 1a juga keturunan Yamlah ibn Mashis ibn Abu Bakar, keduanya wali-
wali yang termasyhur di Maroko.

al-Imam Idris I adalah pendiri Dinasti al-Adarisah dan meninggal dunia pada tahun
177 H di Maroko. Ia disebut sebagai pendiri negara Maroko yang didirikan pada tahun
172 H. Dinasti al-Adarisah berkembang hingga tahun 375 H. Selain itu, al-Imam Idris I
juga dikenal sebagai seorang wali Allah. Makamnya berada di atas Jabal Zirhun, tidak
berapa jauh dari Kota Fez bandar yang terletak di atas Jabal Zirhun ini dianggap sebagai
sebuah kota suci oleh orang-orang Maroko. Hingga hari ini, orang-orang kafir tidak
dibenarkan masuk ke dalamnya. Bandar ini dinamai Bandar Mawlay Idris, mengambil
nama al-Imam Idris [."?

Latar Belakang Pendidikan Ahmad ibn Idris

Pada akhir kurun ke-14H/19M, terdapat tokoh-tokoh Islam yang membangkitkan
kembali umat Islam yang lemah karena terpengaruh dengan ajaran tasawuf falsafi.'
Antara ulama tersebut ialah Ahmad ibn Idris pendiri tarekat Ahmadiyyah. Pada
kurun abad ke-18M, ia telah coba menghidupkan kembali kegiatan ahli sufi yang
sudah begitu suram,'> dan akhirnya Ahmad ibn Idris berjaya menumbuhkan Tarekat
Ahmadiyyah.

Ahmad ibn Idris banyak mengembara ke negeri lain dengan tujuan untuk berguru
kepada tokoh-tokoh sufi yang terkenal, di samping ingin mengembangkan ilmu-ilmu
yang sudah diperoleh. Pertama kalinya ia bertolak ke Makkah pada tahun 1213H/1797M
dan sampai di sana pada tahun 1214H/ 1798M. dengan satu tujuan yaitu untuk menjalani

" Lugman al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris AlFasi AlHasani, (Tasikmalaya: Tarekat
Al- Idrisiyyah, 2012), Cet II, h. 1

2Rex.S.O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris andthe Idrisi Tradition, (Illionis:Northwestern
University Press, 1991), h. 30

B Lugman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 2
4 Seyyed Hossein, Nasr, Living Sufism, (London: Unwin Paperbacks, 1980), h. 82

5 Trimingham, J. S, Islam in Sudan, Frank Cass and Co. Ltd, (London, Oxford University Press,
1949), h. 229

5 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-

AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

proses pembelajaran lanjutan di samping menunaikan ibadah haji. Semenjak itu, Ahmad
ibn Idris tidak kembali lagi ke kampung halamannya di Moroko.'¢

Ketika masih kecil, Ahmad ibn Idris diasuh oleh kakaknya yang bernama
Sayid Muhammad ibn Idris. Ia belajar Al-Qur’an dan juga menghafalnya di bawah
bimbingannya. Kakaknya memiliki watak yang keras dalam mengajar. Pada suatu hari
Ahmad ibn Idris pernah membuka Surbannya dan menunjukkan satu goresan bekas
luka di atas kepalanya. la bercerita “Pada suatu malam, ketika aku sedang membaca
di dalam majelis, terlupa sebagian hafalan-hafalanku. Kakakku Sayid Muhammad
memukulku dengan al-Lauh (papan tulis). Inilah goresan bekas luka akibat pukulan
itu.” Lalu setelah Muhammad meninggal dunia, Ahmad ibn Idris selanjutnya belajar
kepada kakaknya yang lain yang bernama Abdullah."”

Padamasamudanya Ahmad ibn Idris diwarnaioleh suasana keilmuan dan kezuhudan,
pada mulanya ia mempelajari Hadis, [lmu Tafsir, Aqidah dan Fikih (Malikiyah), dan
keilmuan lainnya kepada beberapa orang guru di Fez, sehingga ia menjadi terkenal
sebagai seorang pelajar yang terpintar di Fez. Setelah mempelajari itu semua, Ahmad
ibn Idris mulai mempelajari tasawuf sampai mendapat I[jazah untuk mengajar ilmunya
dari seorang sufi pimpinan TarigatKhidiriyyah, yakni Abu Al-Mawwahib ‘Abdul
Wahhab al-Tazi. Gurunya yang lain dalam bidang tasawuf adalah ‘Abdul Qasim al-
Wazir (Tarigat Syaziliyah), Hasan al-Qina’i (Tarigat Khalwatiyah).'s

Setelah meninggalkan kota Fez pada akhir tahun 1212 H, Ahmad ibn Idris pergi
ke kota Algiers (al-Jazair), Tunis, Tripoli (Tharablus) dan Benghaji, ia tinggal untuk
beberapa waktu di Benghaji, sambil mengajar di masjid-masjid tersebut. Pada tahun
1799 M (1213 H). Ia menunaikan ibadah haji kemudian menetap di Kairo untuk
memperdalam ilmu agamanya. Sejak itu ia tak pernah kembali lagi ke negeri asalnya
(Maroko). Selanjutnya ia berdomisili di Desa Zainjid, kawasan Qina, Mesir. Pada
tahun 1818 M (1213 H). Ia kembali lagi ke Makkah dan bermukim di sana dalam
waktu yang lama. Di sini tampaknya ia mendalami dan mengajarkan bermacam
tarekat lainnya. Sebab ketika nanti Muhammad ibn ‘Alial-Saniist belajar kepadanya
(Ahmad ibn Idris) mengajarinya selain Tarekat Khidriyah juga tarekat lain seperti
Nasiriyah, Nagsyabandiyyah, Uwaysiyyah, Suhrawardiyyah, Syadziliyyah, Hatimiyya,
Hamzawiyyah dan Qadiriyyah, sehingga al-Sanusi menganggapnya “Qutb”."

Selain itu Ahmad ibn Idris juga belajar dari Abi Muhammad ‘Abdul Qadir ibn
Ahmad al-’Arabi ibn Syaqrun al-Fasi (w. 1216 H), seorang pakar ilmu perobatan,
dan juga Abdul Karim ibn Ali al- Zahabi al- Yazigni (w. 1199 H), Seorang ‘Alim
pakar Ilmu Fikih. Salah seorang guru sufi Ahmad ibn Idris ialah al-Qutb al Muammar
‘Abdul Wahab al-Tazi al-Hasani. la juga meriwayatkan hadis Musalsal dan memiliki
sanad ‘Ali, sehingga mendapatkan pengakuan dari Muhammad ibn ‘Al1 al-Syaukani
(Pengarang kitab al Authar). Sebagai contoh, Antara Ahmad ibn Idris dengan Imam

16 Muhammad Sa’id bin Jamaluddin al-Liagi, al-Ahzab al-’Urfaniyyah wa al-Aufad at-Nuriyyah,
h. 16

7 Lugman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 5

8 Rex. S. O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris and the Idrisi Tradition, Illionis, h. 83

9 Knut S. Vikor, Sufi and Scholar on New Edge: Muhammad bin Ali Sanusi, (t.tp: Northwestern
University Press, 1995) h. 120

6 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

Bukhari hanya berjarak sembilan perawi. Oleh karenanya para ulama pada masanya
berbangga memiliki sanad dari Ahmad ibn Idris ini.?

Kepintaran dan kewibawaan Ahmad ibn Idris semakin menyebar luas sebagai
ahli sufi yang mengemukakan pembaharuan-pembaharuan pemikiran, ia juga berjaya
menguasai ilmu-ilmu yang berkaitan dengan tarekat dan kompeten dalam persoalan-
persoalan dan amalan-amalannya. Di samping ia turut menguasai ilmu Al-Qur’an
dan al-Hadis sehingga sukar untuk ditandingi pada masa itu. bahkan ia telah disebut
sebagai «khalifah» yang diizinkan untuk mengajar orang ramai di dalam bidang-bidang
tersebut.?!

Yusuf ibn ‘Ismail al-Nabhani pengarang kitab Jami’ Karamat al-Aulia,
menggambarkan Ahmad ibn Idris sebagai seorang yang berhasil menghimpun dan
menguasai ilmu zahir (Syari’ah) dan ilmu batin (fasawuf) memiliki kemasyhuran dalam
ilmu Al-Qur’an dan Hadis, suatu ilmu yang diperoleh melalui kasyf dengan bahan
kerohanian, kecerdasan dan kepribadiannya yang menonjol ia berhasil menarik banyak
pengikut di Makkah, sehingga berdirilah 7arigat al-Idrisiyyah. Dari murid-muridnya
banyak yang menjadi ulama yang terkenal, baik dalam bidang ilmu lahir (figi#) maupun
ilmu batin (tasawuf), antara lain:

1. ‘Abdur-Rahman ibn Sulaiman al- Ahdal

Muhammad ‘Abid al-Sinsi, Syekh di Madinah

Muhammad al- Majzub al-Sawakin, ulama terkemuka di Sudan
Muhammad al-Madani, ulama terkemuka di Madinah

Pendiri Tarekat :

Muhammad ibn ‘Altal-Santsi, pendiri Tarekat al-Santsiyyah

Muhammad Utsman al-Mirghani, pendiri Tarekat Mirghaniyyah

® NNV WwDd

Ibrahim al-Rasyid, pendiri Tarckat Rasyidiyyah.?

SPIRITUALITAS DALAM TINJAUAN TAFSIR AL-FUYUDAT
AL-RABANIYYAH BI TAFSIR BA’DIL AYAT AL-QUR’ANIYYAH

Dimensi adalah pengaruh dari kenyataan sosial terhadap tiga macam dimensi, yaitu
dimensi psikis, dimensi fisik, dan dimensi metafisik, yang menentukan kepribadian
manusia sebagai suatu kesatuan. Manusia sebagai suatu kesatuan hidup dalam
masyarakat dan mengadakan relasi atau hubungan dengan lingkungan, terutama
lingkungan sosial.?® Untuk membedah dimensi spiritual yang terdapat dalam kitab
Tafsir al-Fuyiidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-’Ayat al-Qur’aniyyahkarya
Ahmad ibn Idris ini, penulis menggunakan konsep Piedmont yang mengembangkan
sebuah konsep spiritualitas yang disebutnya spiritual transendence yaitu kemampuan
individu untuk berada di luar pemahaman dirinya akan waktu dan tempat, serta untuk

2 Luqman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 12

2l Ahmad bin Muhammad Sa’id al-Linggi, Fara’id al-Maathir al-Marwiyyah li al-Tarigat al-
Ahmadiyyah al-Kashidiyyah al-Dandafawiyyah, (Singapura: t.p, t.t), h. 34

22 Ensiklopedi Islam, jilid 3 (Jakarta: Departemen Agama, 1993), h. 1192

2 Jonny Purba, PengelolaanLingkungan Sosial, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), h. 155

7 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

melihat kehidupan dari perspektif yang lebih luas dan objektif di mana seseorang
melihat satu kesatuan fundamental yang mendasari beragam kesimpulan akan alam
semesta. Konsep ini terdiri atas tiga aspek®* seperti bagan di bawah ini:
Baganl
Dimensi Spiritual

FENGAMALAN
IBADAH

>
&

Pada bagan ini, penulis ingin memberikan gambaran dimana spiritualitas meliputi
tiga aspek penting yaitu: pengamalan ibadah, keterikatan dan universal yang memiliki
satu relasi yang sama dan berpusat pada spiritualitas.

Pengamalan Ibadah

Semua bentuk ibadah yang dianjurkan oleh agama merupakan proses pendekatan
kepada Allah. Orang yang dalam hidupnya dapat melakukan ibadah dengan sempurna,
baik secara kualitatif maupun kuantitatif, maka pendekatan dirinya kepada Tuhan
akan lancar, berkualitas, dan lebih sempurna dibandingkan orang yang tidak beribadah
atau ibadahnya kurang sempurna. Pengaruh utama dari ibadah yang dilakukan oleh
seseorang adalah memberikan ketenangan dalam hidupnya, memiliki ketenteraman,
dan ketenangan hati. Dengan kata lain, ketenangan hidup dan ketenteraman hati
orang yang beribadah dengan baik jauh lebih tinggi dibandingkan dengan orang yang
tidak beribadah atau ibadahnya kurang sempurna.?

Agama Islam merupakan satu sistem yang di dalamnya terhimpun kerangka dasar
yang mengatur manusia, baik hubungan manusia dengan Tuhannya (vertikal), maupun
hubungan antar manusia, dan hubungan manusia dengan alam atau makhluk lainnya
(horizontal). Di mana hal ini digambarkan dalam tiga aspek yaitu aspek iman, aspek
Islam, dan aspek ihsan.?¢ Agama Islam adalah agama yang diturunkan oleh Allah SWT

24 Piedmont, R.L, "Spiritual Transendence and the Scientific study of Spirituality", (Alexandria:
Journal of Rehabilition, 67 (1):4-14,2001), h. 7

2> M Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, (Jakarta: Listarafiska, 2004),h. 122

26 Mardani, Pendidikan Agama Islam, (Depok: Kencana, 2017),h. 26

8 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

kepada Nabi Muhammad?’ untuk mengatur interaksi manusia dengan Tuhannya, diri
dan sesamanya. Karena itu, Islam adalah agama yang sempurna, dan mengatur seluruh
aspek kehidupan umat manusia.

Al-Fatihah merupakan surah pembuka dalam Al-Qur’an. Ia juga muncul di awal
setiap rakaat dalam salat, tanpa itu salat tidaklah sempurna. Al-Fatihah merangkum
esensi Al-Qur’an, sehingga menjadi surah paling tepat untuk menjadi rukun salat.?®
Sebagian ulama berpendapat bahwa surah al-Fatihah mencakup isi kandungan Al-
Qur’an secara garis besar, yaitu:

1. Ajaran tauhid. Pada waktu Al-Qur’an diturunkan, semua manusia mengikuti
ajaran animism yang memerintahkan untuk menyembah berhala, sekalipun
sebagian di antara mereka mengaku bertauhid.

2. Janji dan kabar gembira dari Allah Swt. Bagi orang-orang yang tidak
beriman, mereka akan dianugerahi pahala yang sangat baik. Juga ancaman
bagi orang-orang yang tidak beriman, bahwa mereka akan ditimpa azab yang
pedih, baik di dunia maupun di akhirat kelak.

3. Perintah beribadah hanya kepada Allah Swt. semata sebagai realisasi ajaran
tauhid.

4. Penjelasan tentang jalan kebahagiaan di dunia dan di akhirat.

5. Kisah-kisah tentang manusia pada masa lalu, yaitu kisah-kisah tentang
orang-orang yang taat kepada hukum Allah dan orang-orang yang menentang
hukum Allah Swt.?

Agama menganjurkan agar ibadah dilakukan dengan motivasi untuk mendekatkan
diri kepada Allah, menjaga kemurnian (keikhlasan) agar jarak hubungan manusia
dengan Tuhan lebih intim, dan semakin dekat. Sebab kedekatan hubungan dengan Tuhan
akan membawa manfaat yang tidak terduga. [a akan dekat dengan Tuhan dan malaikal-
malaikat akan membantu disaat membutuhkan pertolongan. Begitu juga ibadah yang
dimotivasi dengan keikhlasan akan menghasilkan suatu ibadah yang mempunyai nilai
dan bobot yang tinggi.*

Manusia adalah makhluk yang paling sempurna kejadiannya dan terdiri dari dua
unsur, yaitu unsur jasmani dan unsur rohani. Unsur jasmani merupakan alam syahadah
atau alam materi, dan unsur rohani merupakan alam gaib atau alam energi. Alam
materi diciptakan oleh Allah dengan tangan-Nya melalui proses bertahap, dan alam
energi diwujudkan oleh Allah dengan daya-Nya tanpa proses, yaitu dari ruh-Nya. Itu
sebabnya, jasmani mengalami rusak dan ruh kekal atau tidak mengalami rusak. Jasmani
akan kembali ke tanah dan rohani akan kembali kepada Allah.’!

Oyl 4| By 4y U]

27 Muhammad Rawas Qa’lah Jie, Mu jamLughat al-Fuqaha: rabi-injelsi-inransi, (Beirut: Dar

an- Nafa’is, 1422 H/ 1996 M), Cet.I, h.48

28 Muhammad Abdul Halim, Menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, (Bandung: Marja,
2012), Cet.III, h. 39

2 M Abdubh, Tafsir Qur’anul Hakim, (Cairo: DarulManar, 1366 H), h. 36
3 M Tolchah Hasan, Dinamika KehidupanReligius, h. 62
31 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, (Tangerang: Ruhama, 2013), h. 27

9 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

“Sesungguhnya kami adalah milik Allah, dan sesungguhnya kami kepada-Nya
akan kembali.” (QS. al-Baqarah [2]: 156).

Unsur jasmani dan rohani itu sepatutnya diperhatikan, karena tidak sedikit ibadah
yang menuntut kesiapan fisik sebagai wujud kepatuhan pada aturan agama. Namun,
bagian yang kedua yaitu unsur rohani lebih menuntut kepada perhatian, karena unsur
itulah letak eksistensi manusia yang vital. Pendidikan jasmaniah perlu disempurnakan
dengan pendidikan mental rithaniyah. Untuk itu rohani yang ada dalam diri manusia
perlu mendapat pendidikan dan latihan sebagaimana jasmaninya mendapat pendidikan
dan latihan.*?

Agama itu semuanya mengharuskan untuk ibadah sebagaimana yang dikatakan oleh
Ibnu Taimiyyah, bahwa agama datang untuk menggariskan konsep kehidupan manusia
baik secara lahir maupun batin, serta memberikan batasan etika, perilaku dan interaksi
(hubungannya), sesuai dengan apa yang ditujukan oleh konsep Ilahi. Ibadah kepada
Allah Swt. mencakup semua kehidupan untuk mengatur segala urusannya termasuk
adab (etika) makan, minum, buang hajat sampai masalah mendirikan negara, politik,
pemerintahan, manajemen ekonomi, sosial, serta dasar-dasar hubungan internasional
dalam kondisi damai ataupun perang.*?

Bagan?
Pengamalan Ibadah

Tuhan Sebagai Lokus
Kehidupan

PENGAMALAN
IBADAH

Intuist sebaga Pancaran Merasakan Kelezatan
Cahaya Kasih Sayang Tbadah
Allah

Pengamalan ibadah menggambarkan suatu perasaan gembira dan kesukaan atas
hasil dari pertemuan manusia dengan realitas transenden.** Dalam hal ini tentunya ada
tiga hal yang menggambarkan pengamalan ibadah yaitu:

32 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog Al-Quran, tasawuf dan Psikologi,(Malang: UIN
Malang Press, 2007) h. 82

33 Yusuf al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 84

3 Piedmont, R.L, "Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality? Spiritual
Transendence and the Five Factor Model", Journal of Personality, 1999, Desember, (67:6). Oxford:
Blackwell Publishers, h. 989

10 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir



Ahmad Hudori

a. Tuhan Sebagai Lokus Kehidupan

Persoalan Ketuhanan selalu ditekankan dan menempati posisi teratasdari persoalan-
persoalan keagamaan lainnya. Islam khususnya, perkenalan awal bagi pemeluknya
dimulai dengan penegasan La Illaha illa Allah (tidak ada Tuhan selain Allah) yang
merupakan poros terdasar beragama. Allah SWT realitas tertinggi, Tuhan sekaligus
Ketuhanan, transenden sekaligus imanen, sangat jauh sekaligus sangat dekat manusia,
agung sekaligus pemurah, segala sesuatu kembali pada-Nya. Dalam konteks ini Nasr
terlihat menempatkan seluruh dimensi dari Realitas Ketuhanan tersebut pada pola
hubungan bipolar, yang masing-masing kutub adalah setara dan saling meliputi.’’

Salah satu tanda orang yang memiliki spiritualitas tinggi ialah dia selalu
berhubungan dengan kekuatan Yang Maha Besar, dia bisa merasakan keberadaan-Nya
dan bisa mendapatkan kekuatan dari-Nya yang tak terbatas, kemudian kekuatan itu
dimanfaatkan untuk meraih kebaikan bagi dirinya dan memberikan kebaikan kepada
orang lain.*

Dalam kitab al-Fuyiadat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-’Ayat al-
Qur aniyyahdimensi ini termaktub pada QS. al-Fatihah [1]: 1:

RS IIR SHIPAIPR
“Dengan menyebut nama Allah yang maha pengasih lagi maha penyayang.”

Shalawat dan salam kepada baginda Nabi Muhammad SAW, kepada keluarganya,
kepada sahabatnya. Tiada tuhan melainkan Allah, Muhammad adalah utusan Allah,
dalam setiap pandangan dan nafas, sebanyak bilangan apa yang diliputi oleh ilmu
Allah.’” Ahmad ibn Idris mendapatkan keistimewaan ketika diajarkan oleh Rasulullah
SAW agar menambahkannya dengan kalimat “fi kulli lamhatin wa nafasin ‘adada ma
wasi’ahu ‘ilmullah” menyebabkan zikir itu bertambah berlipat ganda nilainya. Zikir ini
juga disebut dengan al-Tahlil al-Makhsush diberikan secara khusus kepada Ahmad ibn
Idris. Tiadalah engkau didahului oleh siapapun kepada-Nya. Maka ajarkanlah kalimat
itu kepada para sahabatmu supaya mereka dapat berlomba-lomba dengan orang-orang
terdahulu.*

Betapa penting ungkapan kasih sayang Allah ini sehingga setelah di awal surat
kalimat A/-Rahman Al-Rahim diulang kembali pada ayat selanjutnya. Banyak manusia
yang hidup di muka bumi dari generasi ke generasi mendapatkan rahmat (kasih)-
Nya tetapi bukan sayang-Nya. Mereka hanya merasakan keuntungan sesaat, dan rugi
selamanya di akhirat karena tanpa diiringi sayang-Nya. Keuntungan hanya dirasakan
dengan umur dan kesehatan yang terbatas, manusia terlena dengan kenikmatan yang
terbatas itu hingga melupakan pengharapan bertemu Allah di hari akhir yang jauh lebih
baik dan kekal.*’

35 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern: BimbinganuntukKaum Muda Muslim,
(Bandung: Mizan, 1994), h. 34

3¢ Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 30

37 Ahmad bin Idris, al-Fiyidat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba'dil Ayat al-Qur’aniyyah,(t.tp: Dar
al-Jawami’ al-Kalim, t.t) h. 6

38 Lugman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, (Tasikmalaya, Tarekat
Al- Idrisiyyah, 2012) Cet II, h. 180

3 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h. 391

11 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

Dalam 7afsir al-Misbah juga dikatakan pengucap Basmallah ketika mengaitkan
ucapannya dengan kekuasaan dan pertolongan Allah. Bagi yang mengaitkannya dengan
kata itu, maka seakan-akan ia berkata: “dengan kekuasaan Allah dan pertolongan-Nya
pekerjaan yang saya lakukan dapat terlaksana.” Apapun aktivitas yang Anda lakukan,
termasuk menarik dan menghembuskan nafas, makan atau minum, gerak refleks atau
sadar, diam atau bergerak, semuanya tidak dapat terlaksana tanpa kekuasaan dan
pertolongan Allah.* Dalam dimensi pengamalan ibadah tentunya semua yang dilakukan
tidak terlepas dari pengawasan dan kekuasaan Allah Swt, untuk itu melafalkan Basmalah
sebagai tanda pembaharuan niat yang baik dalam mengawali setiap aktivitas.

Orang yang mau membaca dirinya dan mau melihat dirinya secara mendetail, dia
akan tahu kelemahan dirinya, sekaligus menemukan kekuatan besar dari Tuhannya.
Orang yang membaca dirinya, dia akan menyadari akan kekurangan dirinya, tetapi tidak
lantas berkecil hati. Karena terlalu banyak kelebihan dan kekuatan yang ada dalam
dirinya akan kekuasaan Allah, lalu bergantung kepada-Nya. Potensi dan kekuatan
dirinya menyadarkan untuk bersyukur kepada Allah dan memberdayakannya, sekaligus
mengakui betapa kebesaran Allah telah dilimpahkan dalam dirinya.*!

b. Intuisi sebagai Pancaran Kasih Sayang Allah

Intuisi bahasa Arabnya adalah “al-Hadas” atau indra keenam. Manusia pernah
mengalami suatu kejadian yang dianggap itu adalah sebuah kebetulan. Dan suatu saat
manusia tiba-tiba punya pikiran tentang sesuatu, dan tidak lama kemudian sesuatu itu
menjadi kenyataan dihadapannya. Indra keenam adalah pengetahuan batin bersifat
naluriah dan fitriah yang datang secara tiba-tiba hanya merasa tahu dan yakin itu saja.
Itulah cahaya bershirah yang ada dalam diri manusia. Dari cahaya itu terbentuklah
informasi baru yang bersumber dari semua informasi dan pengalaman yang sudah ada
menjadi indra keenam atau intuisi dikirim kealam sadar manusia.*

Dalam kitab tafsir al-Fuyidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-’Ayat al-
Qur’aniyyahhal ini digambarkan pada ayatar-rahmanar-rahim dimana disebutkan
bahwa sifat Rahman dan Rahim-Nya Allah menghadirkan sebuah cahaya yang disebut
intuisi yang masuk ke alam sadar manusia. Ahmad ibn Idris juga mengatakan bahwa
Allah meliputi nama-nama yang baik karena-Nya Allah mengajarkan cara memuji
kepada diri-Nya sebagai rahmat untuk manusia agar dia tahu akan letak kekurangannya
karena Allah jauh dari segala kekurangan. Ketika manusia sungguh tidak mengetahui
akan ketidakmampuannya untuk memuji Allah sebagaimana layaknya pujian itu akan
keagungan-Nya dan kemuliaan-Nya. Jadi puji itu harus setara dengan keagungan
dan kemuliaan, maka ketika manusia tidak layak untuk memuji-Nya berdirilah Allah
menjadi pengganti dan mengajarkan manusia cara memuji kepada Allah.®

Al-Rahman dan al-Rahim adalah dua nama yang saling berhubungan darinya suatu
kasih sayang Allah. Salah satu diantara keduanya saling menyampaikan dari yang lain
seperti halnya kalimat ‘@lam dan ‘alim, Ibn Abbas berkata: “keduanya (al-Rahman

40 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, (Jakarta Pusat: Lentera Hati, 2002), h. 29

4 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 31

4 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 66-67

# Ahmad bin Idris, al-Fiyidat Al-Rabaniyyah bi Tafsiv Ba’dil Ayat al-Qur’aniyyah, h. 7

12 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir



Ahmad Hudori

dan al-Rahim) dua nama yang lembut salah satu diantara keduanya saling mengasihi
dengan yang lain atau lebih banyak yaitu rahmat Allah”.*

Sementara ulama menjelaskan makna penggabungan kata Allah, al-Rahman dan
Al-Rahim dalam Basmalah. Menurutnya, seorang yang kalau bermaksud memohon
pertolongan kepada Dia yang berhak disembah serta Dia yang mencurahkan aneka
nikmat, kecil dan besar, yang bersangkutan menyebut nama teragung dari Zat yang wajib
wujudnya itu sebagai pertanda kewajaran-Nya untuk dimintai. Selanjutnya menyebut
sifat rahman-Nya (Rahman) untuk menunjukkan bahwa Dia wajar melimpahkan rahmat
sekaligus wajar dimintai pertolongan dalam amal-amal kebajikan karena yang demikian
itu adalah nikmat rahmat. Selanjutnya, dinyatakan bahwa curahan rahman-Nya adalah
wajar karena Dia memiliki sifat rahmat yang melekat pada dirinya.®

Semua agama meyakini bahwa hidup manusia didukung oleh dua unsur atau
komponen, yaitu unsur yang didukung bersifat fisik dan unsur metafisik (rohani,
spiritual). Fisik terdiri atas tubuh atau raga, sedangkan metafisik adalah unsur “dalam”
(inner self) diri manusia yang biasanya disebut dengan ruh atau nafs (jiwa).*® Sudah
seharusnya keimanan kepada eksistensi Allah dan keesaan-Nya disertai keimanan
bahwa Dia Allah Swt memiliki segala sifat kesempurnaan yang pantas sesuai zat-Nya
yang Mahamulia, yang suci dari segala kekurangan.*’ Firman Allah:

el gl 535 5055 aliST
“Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha
Mendengarlagi Maha Melihat.” (QS. ash-Shura: [42]: 11)

Sesungguhnya semua manusia diberikan indra keenam oleh Allah untuk menjadi
perangkat hidup. Semua pengamalan dan informasi telah tersimpan di dalam memori
manusia. Allah menghendaki agar informasi dan pengamalan tersebut menjadi sumber
solusi yang diperlukan dan melahirkan jawaban dari semua yang diinginkan, itu
sebabnya intuisi adalah fitrah yang suci. Lalu, agar manusia mendapatkan pengarahan
dari Allah, manusia perlu mengembangkan intuisi dengan segala yang ia miliki.*

Orang yang mendapatkan ketenangan dan kasih sayang Allah karena dekat dengan
Tuhan eksistensi itulah yang disebut dengan nur ilahiyah pancaran cahaya ilahi. Yaitu
dengan nur tersingkaplah hijab-hijab yang menutupi keyakinan dan rasa percaya kepada
Allah. Iman dan kepercayaannya bertambah kuat sehingga tidak mudah terbujuk godaan
yang menyeret kepada kemaksiatan.*’

c. Merasakan Kelezatan Ibadah

Tanpa spiritualitas, ibadah yang dikerjakan hanya menjadi rutinitas atau kewajiban
semata, dan manusia tidak merasakan apa-apa. Orang yang spiritualitasnya tinggi, dia

4 Abdul Wahhab, Tafsir Surat Al-Fatihah, (Ar-Riyadh: Maktabah Haramein, 1408 H), h. 33
4 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 27

4 M Tholchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, h.75

T Yusuf Al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 56
8 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 69

4 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 32

13 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-

AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

bisa benar-benar menikmati lezatnya ibadah. Bisa saja manusia sangat rajin beribadah
dan menjalankan ibadah fardu tepat waktu, dan itu sangat bagus namun jika ibadah
itu tidak dilaksanakan dengan penuh penghayatan dan perasaan, maka selepas ibadah
tidak merasakan sensasi apa-apa dan tidak mendapatkan pengaruh apa-apa. Padahal
rasa adalah hakikat kebenaran, karena rasa tidak bisa dibohongi. Dan manusia tidak
bisa menemukan rasa yang sejati manakala ia meraih spiritualitas.*

Dalam melaksanakan amal ibadah sering kali mengakibatkan permusuhan atau
kebencian, bahkan perbuatan ketaatan yang menimbulkan bentuk kejahatan dengan
menghalalkan darah manusia. Inilah yang disaksikan pada masa sekarang. Antara
golongan satu dengan lainnya yang mengatasnamakan Islam dan ayal-ayat Allah
saling menghantam, memojokkan hingga saling membunuh. Maka sebelum manusia
melaksanakan amal ibadah ia harus meluruskan dulu niat yang hanya tertuju kepada
Allah SWT.! Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an:

o &5 dleals GLJE

“Sesungguhnya aku pergi menghadap kepada Tuhanku, dan Dia akan memberi
petunjuk kepadaku” (QS. as-Saffat [37]: 99)

Merasakan kelezatan ibadah adalah sebuah harapan terbesar. spiritualitas
tidak bisa meningkat dengan sendirinya. Spiritualitas bisa meningkat ketika ruh
yang mengendalikan fisik, bukan fisik yang mendominasi ruh. Ahmad bin Idris
menggambarkannya dalam kandungan ayat:

Sl &y 2ad
“Segala puji hanya milik Allah” (QS. al-Fatihah [1]: 2)

Ahmad ibn Idris menafsirkan ayat ini dengan mengatakanal-ism wa al-musammd
shay’wahid bahwa nama dan yang dinamai itu adalah satu perkara yang tidak berbeda
nama dari yang dinamai, dan keduanya adalah satu hakikat yang sama dengan dalil:

5 e e AGK AR SR

“Dan dia ajarkan kepada Adam nama-nama (benda) semuanya, kemudian Dia
perlihatkan kepada para malaikat.” (QS.al-Bagarah [2]: 31)

Maka kembali damir terhadap nama-nama (damir dari ‘aradhahum) humnya itu
menunjukkan kepada al’asma’a (nama-nama) dan benda-benda yang diberikan nama-
nama, adapun yang dinamai adanya zahir benda tersebut bukan lainnya.*? Artinya Ahmad
ibn Idris berpendapat bahwa suatu nama tidak akan terpisah dari zatnya, begitupun
Allah adalah satu kesatuan dengan zat-Nya, maka ketika manusia bisa memaknai nama-
nama Allah yang baik (asma 'ul husna) itu semua kembali kepada zat Allah yang Maha
segalanya. Dan saat itu ia bisa merasakan puncak kelezatan ibadah tanpa terpengaruh
oleh pemikiran yang cenderung mengarahkan kepada keburukan.

50 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 35
S M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h. 250
52 Ahmad bin Idris, Al- Fuyudhat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-Ayat al-Qura’aniyyah, h. 6

14 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir



Ahmad Hudori

Memuji Allah Swt. Adalah luapan rasa syukur yang memenuhi jiwa seorang
mukmin di kala mendengar nama-Nya disebut. Karena, keberadaan seseorang sejak
semula di pentas bumi ini tidak lain kecuali limpahan nikmat Ilahi yang mengundang
rasa syukur dan pujian. Setiap kejapan, setiap saat, dan setiap langkah, silih berganti
anugerah Allah berduyun-duyun, lalu menyatu dan tercurah kepada seluruh makhluk,
khususnya manusia. Karena itu kita harus memulai dengan memuji-Nya dan mengakhiri
pun dengan memuji-Nya.>

Ahmad ibn Idris juga menambahkan bahwa puji Allah kepada diri-Nya sebagai
rahmat bagi manusia, karena dengan mengetahui bahwa semua manusia tidaklah
mampu untuk berdiri sendiri dalam memuji kepada Allah seperti layaknya pujian itu
menunjukkan akan keagungan dan kemuliaan-Nya, maka karena manusia tidak bisa
memuji kepada Allah, Allah-lah yang menjadi wakil bagi manusia dan mengajarkan
cara memuji diri-Nya agar manusia tahu hanya Allah yang maha sempurna dan jauh
dari kekurangan.>

Keterikatan

Menggambarkan suatu keyakinan atas salah satu bagian terbesar kontribusi
kehidupan manusia sangat diperlukan dalam menciptakan kehidupan demi kelanjutan
keharmonisan.’> Manakala manusia bisa membuat kebaikan untuk sesama dan kebaikan
untuk semesta alam, maka ia berarti telah melakukan harmonisasi semesta alam dan
menyelaraskan diri dengan semesta alam. Dan alam akan memberikan kebaikan
kepadanya. Inilah sebagian dari substansi spiritualitas yang didambakan.

Agama sesungguhnya memiliki peran yang sangat besar urgensinya dalam
mengeratkan hubungan antara manusia satu sama lain, dalam status mereka sebagai
hamba milik Tuhan (Allah) yang telah menciptakan mereka, dan dalam status mereka
semua sebagai anak dan satu bapak (Adam as.) yang telah menurunkan mereka, terlebih
lagi dengan persaudaraan (ukhuwah) akidah dan ikatan iman yang dibangun oleh agama
antara mereka Firman Allah Swt:

§oo 7 2 osfi(-%
o}LQﬂ}J\\;ﬂ&

“Sesungguhnya orang-orang mukmin itu adalah bersaudara”. (QS. al-Hujurat
[49]: 10)

Dan karena pengaruh yang ditimbulkan oleh persaudaraan dalam jiwa dan
kehidupan, sehingga manusia menemukan salah seorang dari mereka (orang-orang
mukmin mencintai saudaranya melebihi kepentingannya sendiri.*’

Dan dalam dimensi keterikatan ini penulis menganalogikan dalam sebuah bagan
sebagai berikut:

53 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 32

% Ahmad bin Idris, al-Fiyiadat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba’dil Aydat al-Qur’aniyyah, h. 7

55 Piedmont, R.L, Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality ?Spiritual
Transendence and the Five Factor Model, h. 989

¢ Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 124

7 Yusuf Al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 22

15 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

Bagan 3
Keterikatan

Kehidupan Duniawi
sebagai ladang Akhirat

KETERIKATAN

Mengakses hal-hal Menemukan Makna
Ghaib dan Keindahan Hidup

Pada bagan tersebut menganalogikan bahwa dimensi keterikatan pada Tafsir al-
Fuyiadat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-’Ayat al-Qur’aniyyahkarya Ahmad bin Idris
menggambarkan tiga hal yaitu kehidupan duniawi sebagai ladang akhirat, menemukan
makna dan keindahan hidup, dan mengakses hal-hal gaib yang akan penulis jelaskan.

1. Kehidupan Duniawi sebagai Ladang Akhirat

Secara umum, setiap hari manusia ingin bisa mempertahankan apa yang sudah ia
dapatkan dan ingin meningkatkan kualitas diri agar mendapatkan hal-hal yang lebih
baik lagi. Dan memang demikianlah cara berpikir yang paling bagus. Sebab hidup
terus berkembang, hidup terus bergerak, hidup terus terbarukan. Yang kemarin lama-
lama akan rusak, dan harus dipersiapkan penggantinya, yang kemarin sudah habis
harus diisi kembali.?

Dalam kitab tafsir lainnya disebutkan bahwa al-Rahman adalah kenikmatan yang
Allah berikan kepada orang mukmin dan kafir di kehidupan dunia saja, dan al/-Rahim
adalah kenikmatan yang Allah berikan kepada orang mukmin saja di akhirat nanti.
Maka dalam kitab tafsirnya Ahmad bin Idris mengatakan bahwa kalimat al-Rahman
al-Rahim tidak membatasi dan menyempitkan rahmat Allah justru betapa luas kasih
sayang Allah, Ahmad bin Idris menganalogikan pengetahuan manusia terhadap kasih
sayang Allah itu diumpamakan seperti paruh burung pipit sebagai pengetahuan manusia
sementara kasih sayang Allah sebagai lautan luas maka pengetahuan manusia itu kecil
dan kasih sayang Allah amat sangatlah luas.*

Apa yang diperbuat di dunia ini akan dipertanggungjawabkan di akhirat kelak
di hadapan Allah. Oleh karenanya hidup di dunia hanya satu kali, jangan pernah
menyia-nyiakan kesempatan yang mahal ini, dan ia harus siap menghadapi tantangan
kehidupan, semata-mata karena menjalankan ibadah kepada Allah Swt.®® Jadi, jalan
spiritual itu sendiri tidak cukup bagi pejalan. Untuk meraih kesempurnaan seseorang

8 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 52
59 Ahmad bin Idris, al-Fiyiidat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba'dil Ayat al-Qur aniyyah, h. 11
8 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h. 361

16 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir



Ahmad Hudori

harus mampu menyesuaikan diri dan hidup selaras dengan masyarakat. Dia tidak hanya
harus melayani masyarakat tetapi juga harus menjaga agar tidak meninggung perasaan
orang lain dalam pergaulan.®!

Menurut Al-Razi (w.925 M) ada tiga macam tingkat kesenangan manusia pada
sesuatu: pertama, orang yang menyukai, menyenangi, atau mencintai sesuatu tanpa
sesuatu alas an. Dia tidak tahu dan tidak punya alas an mengapa menyukai sesuatu itu.
Kedua, cinta karena ada manfaat yang diperoleh dari yang dicintai. Anak mencintai
orang tua karena merasa orang tuanya telah membesarkan, mendidik, dan mencurahkan
segala pengorbanan dalam hidupnya. Murid mencintai guru karena dia tahu bahwa
gurunya telah mengajar, memberikan ilmu, dan membimbing ke jalan kesuksesan hidup.
Ketiga, mencintai sesuatu karena ia memang layak dicintai. Seorang pria mencintai
wanita karena memang wanita itu cantik, ramah, pandai, dan dermawan.

Manusia saat ini dalam proses kembali kepada Allah. Dalam menempuhnya
mesti menggunakan jalan, atau metodologi. Metode yang dipilih Allah adalah cara
yang dilakukan oleh para Nabi, Siddigin, Syuhada dan Salihin. Modal perjalanan
pulang kepada-Nya adalah keimanan (kepercayaan). Tanpa keimanan manusia akan
menggunakan metode sendiri-sendiri. Jalan yang lurus sudah dibentangkan seluruh para
Nabi dan Rasul-Nya. Setelah rangkaian Nabi adalah metode jalan itu dibawa oleh para
pewaris, al-'Ulama. Sepanjang zaman jalan yang lurus telah ditegakkan. Dan hanya
orang yang beriman saja yang mengikuti jalan yang lurus itu untuk menuju kepada
Tuhan.®

Seseorang yang menghayati bahwa Allah adalah al-Rahman, yakni pemberi
rahmat kepada makhluk-makhluk-Nya dalam kehidupan dunia ini, karena Dia Rahim,
yakni melekat pada diri-Nya sifat rahmat, penghayat makna-makna itu akan berusaha
memantapkan pada dirinya sifat rahmat dan kasih sayang sehingga menjadi ciri
kepribadiannya.®

2. Mengakses Hal-hal Gaib

Hal-hal gaib yang masih menjadi keinginan dan harapan bila terus dipikirkan secara
fokus dan berulang-ulang akan masuk menjadi impian. Mimpi bagi orang beriman
(bukan orang yang melamun) adalah suatu tanda kenabian, yang berarti sebuah tanda
kebenaran. Rasulullah Saw sendiri saat di Madinah memimpikan bisa masuk kota
Makkah, di mana waktu itu situasinya menurut logika adalah sebagai kemustahilan.
Masuk Makkah waktu itu adalah sebuah kejadian yang gaib. Tetapi Rasulullah terus
memvisualisasikannya. Maka Allah mengabulkannya. Allah berfirman:

< .7 %% -2 8 /,: - o Y s’{‘o,/ ﬁj 2921 31 5. 38 - - o2}
Cnial 4l 2L O] f\J.Q-\ SERA|IRRESRTY 9_4-\.3 U5 AL Al 335 A&
DI L o7 8702 o - -7 2 20T . w %l 0l o 85 2 oA
\;‘)3 ‘ z i.
" Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, (Malang: Malang
Press, 2007), h. 79
62 M. Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, h. 241

6 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h.70
6 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 48

17 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

“Sesungguhnya Allah akan membuktikan kepada Rasul-Nya, tentang kebenaran
mimpinya (visualisasi) dengan sebenarnya (vaitu) bahwa sesungguhnya kamu
pasti akan memasuki Masjidil Haram, Insya Allah dalam keadaan aman, dengan
mencukur rambut kepala dan mengguntingnya, sedang kamu tidak merasa takut.
Maka Allah mengetahui apa yang tiada kamu ketahui dan Dia memberikan
sebelum itu kemenangan yang dekat. (QS. al-Fath [48]: 27).

Mengakses atau melihat hal-hal gaib adalah sebuah kemungkinan bagi manusia.
Karenanya manusia adalah makhluk yang hidup dalam dua dimensi, yaitu dimensi alam
nyata, dan dimensi alam gaib.% Kemudian kalimat:

“Hanya kepada-Mu kami menyembah dan hanya kepadaMu kami memohon
pertolongan” (QS. al-Fatihah [1]: 5)

Ayat ini menunjukkan bahwa Tuhan yang pada ayal-ayat sebelumnya dibicarakan
damir ghaib, Tuhan yang dibicarakan itu menjadi yang diajak bicara, hanya kepadamu
artinya bahwa Allah itu mengajarkan atau mengenalkan dirinya melalui sifat-sifatnya
Arrahmanurrahim, Rabbul ‘alamin, maliki yaumiddin maka ketika sudah masuk ke
dalam hati seorang yang ‘arif yang mengetahui Tuhan setelah tadi dibicarakan sifat-
sifatnya, maka akan timbul rasa kagum rasa rendah hati, kemudian rasa kagum dan
rasa rendah hati ini diwujudkan dengan meminta pertolongan dengan kalimat yang
diajak bicara bukan dibicarakan lagi, artinya yang gaib itu sudah hadir yang dipikirkan
itu sudah disaksikan oleh mata batin seorang yang ‘arif yang mengetahui tuhan, yang
dipikirkan yang didalami ayal-ayatnya itu sudah hadir dalam hati. Seorang yang ‘arif
orang yang mengetahui dengan ayat [yaaka ini Tuhan mengajarkan bagaimana berbicara
dengan Zat yang Maha Terpuji. Maha Kasih Sayang, dengan pembicaraan yang penuh
dengan kerendahan hati. Dan pada ayat ini mengajarkan bahwa Makrifatullah itu
dikenal melalui nama-namanya yang menjelaskan sifat-sifatnya yang sempurna dan
kemudian setelah dikenal lalu diajak bicara iyaka na’budu diajak bicara dan dimintai
pertolongannya iyaaka nasta inu.®

Makna lain yang ditarik dari redaksi iyyaka na’budu dapat terungkap setelah
memahami hakikat ibadah yang dijelaskan di atas. Seperti dikemukakan, salah satu
hakikat ibadah adalah menyadari bahwa apa yang berada di bawah genggaman tangan
si pengabdi atau yang menjadi “miliknya” pada hakikatnya adalah milik siapa yang
kepada-Nya ia mengabdi, dalam hal ini bagi pengucap iyyaka na 'budu adalah Allah Swt.
Selanjutnya pernyataan “Hanya kepada-Mu kami memohon pertolongan” mengandung
pula makna bahwa kepada selain Allah sang pengucap tidak memohon pertolongan.®’

3. Menemukan Makna dan Keindahan Hidup

Kebermaknaan hidup adalah penghayatan individu terhadap keberadaan dirinya,
memuat hal-hal yang dianggap penting, dirasakan berharga, dan dapat memberikan
arti khusus yang menjadi tujuan hidup sehingga membuat individu menjadi berarti dan
berharga. Kehidupan yang bermakna akan dimiliki seseorang apabila dia mengetahui

8 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 78
6 Ahmad bin Idris, al-Fiyidat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba’'dil Ayat al-Qur’aniyyah, h. 12
67 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 68

18 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir



Ahmad Hudori

apa makna dari sebuah pilihan hidupnya.®®

Dalam menemukan makna keindahan hidup, tentu ada hubungannya tentang
tasawuf terutama untuk mencari kebermaknaan hidup, salah satunya dengan menggapai
kebahagiaan hidup yang hakiki. Dalam dunia tasawuf dikenal dengan istilah muhasabah
diri yaitu mawas diri, atau dikenal dalam istilah psikologi adalah mawas diri. Dengan
muhasabah ini dapat membuka pintu menuju ketenangan dan kedamaian spiritual, dan
juga menyebabkan seseorang takut kepada Allah dan siksaan-Nya. Muhasabah juga
dapat membangkitkan kedamaian dan ketakutan didalam hati manusia.*? Ahmad bin
Idris menggambarkannya pada ayat:

o e5 NG
“Raja pada hari kiamat” (QS. Al-Fatihah [1]: 4)

Ahmad ibn Idris menyebutkan nama-nama yang menggambarkan keagungan Allah
dan keindahan-Nya, Ia memasukkan kalimat maliki sebagai kalimatul jamal kalimat
yang menggambarkan keindahan Tuhan. Akan tetapi, para penafsir lain memasukkan
kepada al-jalal yaitu kalimat yang menggambarkan keagungan Tuhan. Maliki ini arah
pengertiannya kepada dan alam lain di hari kiamat. ia membagi kepada dua arti yaitu:

a. Al-Malik al-Sultahnul Qohar yang Maha memaksa dan maha Agung ini
ditujukan kepada orang-orang kafir

b. Sulthanul Rahmah yaitu raja yang Maha mencurahkan kasih sayang-Nya,
memberikan karunia-Nya, dan kelemahlembutan-Nya diberikan kepada
orang-orang yang beriman kepada Allah dan rasulnya.

Yang membedakannya dengan penafsir lain ialah Ahmad ibn Idris mengartikan
maliki dalam dua bagian yaitu Raja yang memaksa yang memberikan siksa kepada
orang-orang kafir dan maliki keduaialah raja yang mahakasih sayang yang mencurahkan,
kelembutan dan kasih sayangnya kepada orang-orang yang beriman.”Usaha memahami
makna hidup dengan benar itu, pertama yang harus diketahui adalah asal penciptaan
atau proses perwujudan menjadi ada yang berujung kemudian pada pemahaman
tentang eksistensi diri. Hati merupakan bagian yang vital bagi eksistensi kemanusiaan
seseorang. Hati inilah yang menjadi pusat perhatian Allah dalam menilai kualitas iman
dan kepribadian seseorang.”

Jika seseorang menyadari adanya hari pembalasan, Allah sebagai Penguasa Tunggal
dalam arti sesungguhnya, ia akan merasa tenang walau sedang dianiaya oleh pihak lain.
Karena ada hari pembalasan sehingga bila ia tidak dapat membalas di dunia ini, Allah
pemilik dan Raja hari Pembalasan itu yang akan membalas untuknya. Keyakinan tentang
adanya hari Pembalasan memberi arti bagi hidup ini. Tanpa keyakinan itu, semua akan
diukur dengan di sini dan sekarang, dan alangkah baiknya aktivitas yang menuntut
untuk dilakukan tanpa harus memetik buahnya sekarang, serta alangkah banyak pula
yang buahnya tidak mungkin diraih di sini dan sekarang. Itulah pesan utama kelompok
pertama ayal-ayat al-Fatihah.”

% E. Koeswara, Logoterapi, Psikoterapi Victor Fankl, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), h. 58

% Fathullah Gulen, Kunci-Kunci Rahasia Sufi, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001), h. 30
" Ahmad bin Idris, al-Fiyiadat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba’dil Ayat al-Qur’aniyyah, h. 11

"t Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 43

2 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 56

19 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

Universal

Islam adalah agama sepanjang zaman, untuk seluruh umat manusia, bukan agama
lokal, konsepnya (Al-Qur’an) tidak diperuntukkan pada zaman atau periode tertentu.
Tidak seperti agama-agama sebelumnya yang bersumber kepada kitab Taurat, Zabur
dan Injil. Taurat hanya diperuntukkan bagi pengikut Nabi Musa As. Zabur hanya
diperuntukkan bagi pengikut Nabi Daud As. Dan Injil hanya diperuntukkan bagi
pengikut Nabi Isa As. Tapi Al-Qur’an diperuntukkan untuk umat Nabi Muhammad
saw. di sepanjang kehidupannya.’

Kefakiran dan kemiskinan terkadang menjadi penyebab manusia lupa akan nikmat
Allah Swt. yang diberikan kepadanya. Padahal dalam keadaan bagaimanapun, pasti
anugerah Allah Swt. lebih banyak dari kekurangan yang dirasakannya. Manusia
menderita bukan karena rezeki yang berkurang tetapi karena kurang bersyukur yang
bersemayam dihatinya. Kaum materialistis, kapitalis, dan hedonis menjadikan materi
segalanya. Apabila seseorang berideologikan materialisme pasti akan dikuasai oleh
kaum kapitalis, tetapi orang yang menjadikan iman sebagai poros dalam kehidupannya,
tidak akan pernah terjajah oleh mereka. Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an:

<G00 ash P A VRPN TV oGy 2 2y v
MV\S\U@:SJM\J}%M\) u.g./s.J\) gw\&gb@ﬂ\dwwwj

°

sie 25 A $lan QS ety 23Nl axsal s bl

- 0
oWl fls

“dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa yang
dingini, yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari jenis emas,
perak, kuda pilihan, binatang-binatang ternak dan sawah ladang. Itulah
kesenangan hidup di Dunia, dan sisi Allah-lah tempat kembali yang baik (surga).
(QS. Ali-Imran [3]: 14).™

Universalitas menurut Piedmont adalah menggambarkan suatu keyakinan atas
kesatuan alam dalam kehidupan.” Atas dasar itu, untuk mengetahui lebih dalam
pembahasan ini dengan melihat perspektif Ahmad bin Idris dalam kitab tafsirnya.
Penulis membaginya ke dalam tiga bagian, sebagaimana bagan berikut ini:

Bagian 4
Universal

Hedudulzan MMTanusia di Alam
cermesta

< UNIVERSAL >
< N

Eerperilalu Bailt untuls [ Ivlemb angun ]

: 2 FEeharmonisan Dir
Thieraih Febahagiaan dengan Sermesta Alam

3 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h.391

74 Zuhdi Zaini, Sebuah Renungan, (Tangerang: Cantiga, 2018), h. 186

> Piedmont, R.L, Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality ?Spiritual
Transendence and the Five Factor Model, h.989

20 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

1. Kedudukan Manusia di Alam Semesta

Manusia hidup di tengah alam semesta ini dengan segala kekuatan dan kekayaannya
maka sebagai manusia seharusnya bisa menempatkan diri dalam hubungan mengambil
manfaat, mengambil pelajaran dan melestarikan alam.”

Allah SWT menuntut setiap makhluk kepada apa yang perlu dimilikinya

dalam rangka memenuhi kebutuhannya. Dialah yang memberi hidayah kepada anak
ayam memakan benih ketika baru saja menetes, atau lebah untuk membuat sarangnya
dalam bentuk segi enam karena bentuk tersebut lebih sesuai dengan bentuk badan dan
kondisinya.”’

Nasib dari pohon tergantung pada benihnya. Bagian-bagian dari pohon, batang,
kulit, kayu, akar, dahan, dan ranting, daun-daun serta bunga, semuanya dipersiapkan
dalam satu benih kecil. Supaya benih bisa tumbuh, manusia harus meletakannya di atas
tanah yang subur dan menyiramnya dengan air. Hazrat Pir menggunakan analogi benih
untuk menjelaskan perkembangan jiwa manusia. Setiap manusia memiliki benih yang
bisa diketahui sendiri. Benih itu tumbuh hidup atau mati sebagaimana tanah atau peti
tempat benih itu diletakan.”

Dalam hal ini Ahmad ibn Idris mengatakan dalam kitab tafsirnya A/-Fiyidat
Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba'dil Ayat Al-Qur aniyyah Arti dari pada ayat :

a2l B bl
“ Tunjukanlah kami jalan yang lurus . (Q.S Al-Fatihah [1]: 6)

Maksud dari ayat ini yang artinya tunjukanlah kami ya tuhan ke jalan makrifat diri
atau pengenalan diri, sehingga mengenal diri-Mu ya Tuhan. Sesuai dengan hadis yang
mengatakan:

sg.

Tg- o~ 1= T~ 057 587 S~ o~ fe% o~ o ’},'/.’.
e O_,a)) db o ufwwufuﬁfé)su—c&w&w) db
(4wt} 357 %8 &57) A2

“la berkata: dan Sahl pernah ditanya dari perkataannya: barang siapa yang
mengenal dirinya maka ia telah mengenal Tuhannya, ia berkata: barang siapa
vang memperkenalkan dirinya untuk Tuhannya, Tuhan akan memperkenalkan
untuk dirinya.””

Maksud dari hadis ini menurut Ahmad ibn Idris ialah jalan yang menghubungkan
pengenalan atas diri pada hakikatnya mengenal diri itu adalah sekaligus mengenal
Tuhannya.®® Bagi orang yang makrifat kepada Allah, maka berharap penuh menggapai
kasih sayang Allah. Tidak hanya itu, bahkan Allah menuangkan kepadanya kasih
sayang-Nya dengan surga dan karunia melihat-Nya. Sedangkan manusia banyak yang
terpesona (tergila-gila) dengan pemberian Allah di dunia yang fana. Untuk menuju
tujuan membutuhkan jalan, demikian pula untuk meraih Rahmat Allah dunia akhirat.

76 M Tolchah Hasan, DinamikaKehidupanReligius, h. 122

7M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 75

8 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 97

7 Abu Naim Ahmad bin Abdillah, Hilyatul Auliya, (Beirut: Darl-Kutb al’ Alamiyah, 1409 H), h.
208

% Ahmad bin Idris, al-Fiyiidat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba'dil Ayat al-Qur’aniyyah, h. 15

21 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

Ihdinal-Shiratal-Mustaqgim, Ya Allah tunjukanlah kami jalan yang lurus (menuju
kepada Engkau) jalan inilah yang ia mohon kepada Allah untuk menuju pengharapan
Rahmat dan Kasih-Nya.?! Manusia harus mampu mengenal dirinya dan posisinya di
hadapan Allah SWT agar menjadi hamba yang selalu taat kepada-Nya. Karena dengan
mengenal siapa dirinya dia akan mengenal siapa Tuhannya.

2. Berperilaku Baik untuk Meraih Kebahagiaan

Berperilaku baik sangat penting bagi manusia untuk meraih kebahagiaan dunia dan
akhirat, dan bagi orang yang tengah menghadapi suatu masalah yang berat. Melalui
perumpamaannya tentang ‘siang dan malam’, ia ingin menjelaskan bahwa setiap
kejadian yang menimpa diri manusia pada dasarnya sudah punya waktunya masing-
masing. Tuhan sendirilah yang telah mengatur demikian. Manusia sama sekali
tidak bisa mempercepat atau melambatkannya. Upaya-upaya untuk mempercepat
berlalunya masalah adalah sebuah kesia-siaan. Itu sama halnya menginginkan siang
di kala hari masih larut malam.*

Di antara akhlak terpuji adalah bersikap ‘arif, yaitu tidak tergesa-gesa, perlahan-
lahan tapi pasti, dalam hal menjalankan segala urusan serta lapang dada. Jika kata al-
hilm disandarkan kepada Allah, seperti Allahu Halimun, maka artinya, Allah tidak
tergesa-gesa menyiksa hamba-hamba-Nya yang durhaka kepada-Nya. Namun Allah
Maha Menangguhkan, menutupi dosa, dan malah memberi rezeki serta kesehatan pada
mereka. Pada suatu ketika jika bertobat, Allah pun tetap menerima tobatnya, karena itu
sikap hilm Allah terhadap hamba-hamba-Nya merupakan Nikmat Allah yang paling
besar,*untuk meraih kebahagiaan maka manusia harus menjauh daripada murkanya
Allah swt. Ahmad bin Idris menyebutkan dalam tafsirnya arti dari pada

Syl e
“Bukanlah jalan orang-orang yang dibenci”. (Q.S Al-Fatihah [1]: 6)

Maksudnya bahwa ghairil maghdubi ialah bukan jalan orang-orang yang dimurkai
oleh Allah yaitu orang-orang yang menyembah hawa nafsu, syahwat, patung-patung
dan sebagainya. Kemudian Ahmad ibn Idris juga menatakan bahwa murka Allah itu
ada beberapa tingkatan:

a. Murka murni yaitu murka-Nya Allah kepada orang-orang Yahudi dan orang-
orang yang serupa dengan orang-orang Yahudi karena menyekutukan Allah.

b. Murka yang mendidik yaitu murka-Nya Allah kepada para pelanggar
(pendosa) lalu mereka diberi hukuman keras tujuannya hukuman itu untuk
mendidik agar tidak mengulangi kesalahan yang telah dilakukan.

c. Murka yang bersifat cemburu yaitu murka-Nya Allah kepada para wali Allah
dan Nabi-nabi Allah.

Sebagai contoh murka yang bersifat cemburu ini ialah murkanya Allah kepada Nabi
Ibrahim dan Nabi Ismail ketika pelaksanaan kurban. Allah Menguji keduanya karena
di dalam hati Nabi Ibrahim ada kecenderungan mengabaikan perintah Allah dan lebih

81 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h.392

82 Hamdy, Telaga Bahagia Syaikh Abdul Qadir Jailanil, (Jakarta: Republika, 2015), h. 167

8 Abu Bakar Ibn Muhammad Syata, MenapakJejakKaum Sufi, (Surabaya: dunia ilmu, 1997),
Cet.I, h. 150

22 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

sayang kepada Nabi Ismail, demikian juga Nabi Ismail sangat sayang kepada Ayahnya
sehingga batinnya tidak seratus persen cenderung kepada Allah maka kemudian Allah
menurunkan ujian (murka yang bersifat cemburu), sehingga ketika hati keduanya sudah
hilang dari kecenderungan kepada selain Allah, artinya hati keduanya sudah penuh
mutlak menyerah diri kepada Allah, maka oleh Allah dicabutlah ujian tersebut diganti
dengan anugerah itulah yang disebut dengan murka yang bersifat cemburu.®

Sejarah dan pengalaman sehari-hari membuktikan bahwa ketaatan kepada Allah
SWT atau dengan kata lain melaksanakan kebenaran dan kebajikan, menghasilkan
imbalan baik. Kalau bukan pada saat itu, paling tidak pada akhirnya. Demikian pula
pembangkangan terhadap kebenaran menimbulkan penyesalan, bahkan siksaan paling
sedikit adalah siksaan batin. Kalau bukan sesaat sesudah pelanggaran itu, tentu pada
akhirnya.®

3. Membangun Keharmonisan Diri dengan Semesta Alam

Membangun harmonisasi dengan semesta alam adalah menciptakan keindahan
semesta alam dan peduli terhadap sesama, lingkungan, tidak merusak dan tidak
pula membiarkan kerusakan. Menyelaraskan diri dengan semesta alam adalah
mengirimkan empati dan simpati, berbagi kasih sayang, menebar kebaikan, bersahabat
dan membangun kebersamaan dengan semesta alam. Manusia dan manusia harus
membangun keharmonisan.®

Spiritualitas bisa ditemukan manakala manusia mempunyai kepedulian sosial
yang tinggi dan rasa kemanusiaan yang tak terbatas, menurut para sufi keharmonisan
kehidupan adalah simbol kesempurnaan manusia, dan mereka percaya bahwa pada
dasarnya seseorang yang tidak mampu hidup dengan baik bersama manusia lain adalah
manusia yang sakit. Oleh karenanya, mereka juga menganggap bahwa mereka yang
menarik diri dari masyarakat dan menyepi untuk meningkatkan kehidupan spiritual
mereka adalah individu-individu yang merana dan tidak sempurna.’” Maka dengan itu
Ahmad bin Idris mengatakan dalam sebuah ayat:

SB[
“ Dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat.” (Q.S Al-Fatihah [1]: 7)

Artinya orang-orang yang tidak mengenal dirinya dan sekaligus pasti tidak mengenal
tuhannya, tidak ma rifatunnafsi sekaligus tidak mak rifatullah maka arti daripada al-
dhallin itu adalah jalan sesat jalan orang-orang yang tidak mengenal dirinya sekaligus
tidak mengenal tuhannya.®®

Kata al-dhallin berasal dari kata dhalla. Tidak kurang dari 190 kali kata dhalla
berbagai bentuknya terulang dalam Al-Qur’an. Kata ini pada mulanya berarti kehilangan
jalan, bingung, tidak mengetahui arah. Makna-makna ini berkembang sehingga kata
tersebut juga dipahami dalam arti binasa, terkubur, dan dalam arti immaterial 1a berarti
sesat dari jalan kebajikan atau lawan dari petunjuk. Dari penggunaan Al-Qur’an

% Ahmad bin Idris, al-Fiyiadat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba'dil Aydt al-Qur’aniyyah, h. 15
85 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 87

8 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 59

8 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog Al-Qur'an, tasawuf dan Psikologi, h. 79

% Ahmad bin Idris, al-Fiyidat Al-Rabaniyyah bi Tafsir Ba’dil Ayat Al-Qur’aniyyah, h. 17

23 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

yang beraneka ragam, dapat disimpulkan bahwa kata ini dalam berbagai bentuknya
mengandung makna tindakan atau ucapan yang tidak menyentuh kebenaran.”

Upaya Nabi Muhammad Saw diutus ke tengah kehidupan adalah untuk
memanusiakan manusia. Karena banyak manusia yang tidak mengenal dirinya dan
untuk apa ia diciptakan. Sehingga perilakunya menyimpang dari kodrat manusiawinya,
bahkan penyimpangannya melebihi perilaku binatang.”

Dalam hal ini tentunya orang yang sesat adalah orang yang jauh dari sosial
dan alam semesta, maka perlu kiranya menyelaraskan diri dengan semesta alam,
artinya melakukan kebaikan sama seperti yang semesta alam lakukan, tidak melakukan
perbuatan yang jahat, tidak melakukan hal-hal yang membuat semesta alam murka,
tidak melakukan kekerasan, menebarkan kasih dan sayang, tidak marah-marah, tidak
berkata-kata yang menyakitkan, menyelaraskan diri dengan semesta alam, berarti juga
berdamai dengan masalah-masalah yang dihadapi.’!

Hubungan Manusia dengan alam merupakan hubungan view point, bahwa alam
dapat menambah pandangan dan menambah pelajaran bagi manusia. Pelajaran berarti
mengambil hikmah, dalam arti tidak sampai mendekat barang karena membahayakan
atau menjaga agar tidak membahayakan, atau alam bisa digunakan sebagai pelajaran
dengan cara mengambil temuan-temuan yang dapat dijadikan teori menjadi pengetahuan
secara umum.’’[]

PENUTUP

Spiritual sangat erat kaitannya dengan nilai-nilai kehidupan, karena spiritual
merupakan penggerak hati akibat hampa dan tandus dari siraman rihaniyyah.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa spiritual yang terdapat dalam kitab Tafsir a/-
Fiyidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba'di al-Ayat Al-Qur’aniyyah karya Ahmad ibn
Idris terbagi ke dalam tiga dimensi yaitu: Pertama, pengamalan ibadah dengan fokus
pada ayat satu sampai dengan tiga; Kedua, keterikatan yang tertuang dalam ayat
empat dan lima; dan Ketiga, universal yang terurai pada ayat enam dan tujuh. Hasil
dari dimensi-dimensi ini melahirkan beberapa aspek yang termuat dalam aktualisasi
kehidupan, sehingga dimensi pengamalan ibadah bisa menjawab aspek-aspek
ibadah secara vertikal (hablun minalldah), dimensi keterikatan menjawab bagaimana
hubungan sosial dengan manusia lainnya (hablun minannas) dan dimensi universal
menjawab hubungan manusia dengan alam semesta (hablun minal ‘dlam).

DAFTAR PUSTAKA
Abduh, Muhammad. 7afsir Qur ’anul Hakim, Cairo: DarulManar, 1366 H.
Aman, Saifuddin. Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, Tangerang: Ruhama, 2013.
Anshori, Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Pers, 2016.

Falah, Riza Zahriah. Membentuk Keshalehan Individual dan Sosial Melalui Konseling
Multikultural, STAIN Kudus, Journal Edukasi, Vol.7, 2016.

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 91

% M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h. 223

%l Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 64

2 M. Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, (Jakarta: Listarafiska, 2004),h. 121

24 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



Ahmad Hudori

Fathurrahman, M., Resep Selamat Kebahagiaan, Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014.

Gulen, Fathullah Gulen. Kunci-Kunci Rahasia Sufi, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2001.

Al-Hakim, Luqman. Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris AlFasi AlHasani, Tasikmalaya:
Tarekat Al- Idrisiyyah, 2012.

Halim, Muhammad Abdul. Menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, Bandung: Marja,
2012.

Hamdy, Telaga Bahagia Syaikh Abdul Qadir Jailanil, Jakarta: Republika, 2015.
Hasan, M Tolchah. Dinamika Kehidupan Religius, Jakarta: Listarafiska, 2004.

Ibn Abdillah, Abu Naim Ahmad. Hilyatul Auliya, Beirut: Dar al-Kutb al-’ Alamiyah, 1409
H.

Ibn Idris, Ahmad. al-Fiiyidat al-Rabbaniyyah bi Tafsir Ba’di al-Ayat al-Qur’aniyyah
t.tp: Dar- Jawami’ al-Kalim, t.th.

J.S., Trimingham, Islam in Sudan, Frank Cass and Co. Ltd, London, Oxford University
Press, 1949.

Jie, Muhammad Rawas Qa’lah. Mu jam Lughat al-Fuqaha: rabi-injelsi-inransi, Beirut:
Dar an- Nafa’is, 1422 H/ 1996 M.

Khalil, Ahmad. Merengkuh Bahagia Dialog Al-Quran, tasawuf dan Psikologi, Malang:
UIN Malang Press, 2007

Koeswara, E., Logoterapi, Psikoterapi Victor Fankl, Yogyakarta: Kanisius, 1992.

Al-Linggi, Ahmad bin Muhammad Sa’id. Fara’id al-Maathir al-Marwiyyah li al-Tarigat
al-Ahmadiyyah al-Kashidiyyah al-Dandafawiyyah, Singapura: t.p, t.th.

Mardani, Pendidikan Agama Islam, Depok: Kencana, 2017.
Mustaim, Abdul. Pergeseran Epistimologi Tafsir,Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018.
Nasr, Seyyed Hossein. Living Sufism, London: Unwin Paperbacks, 1980.

, Menjelajah Dunia Modern: Bimbingan untuk Kaum Muda Muslim, Bandung:
Mizan, 1994.

O’Fahey, Rex. S., Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris and the Idrisi Tradition,
[llionis:Northwestern University Press, 1991.

Pasiak, Taufiq. Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan Al-
Qur’an dan Neurosains Mutakshir, Bandung: Mizan Pustaka, 2002.

Pili, Salim B. Tarekat Idrisyyah Sejarah dan Ajarannya, Tasikmalaya, Mawahib Press,
2019.

Purba, Jonny. Pengelolaan Lingkungan Sosial, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.
Al-Qardhawi. Yusuf, Pengantar Kajian Islam, Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M.

R.L., Piedmont. “Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality? Spiritual
Transendence and the Five Factor Model”, Journal of Personality, Desember,
(67:6). Oxford: Blackwell Publishers. 1999.

. “Spiritual Transendence and the Scientific Study of Spirituality”, Alexandria:
Journal of Rehabilition, 67 (1):4-14, 2001.

Salman, Harun. Mutiara Al-Qur’an, Jakarta: Qaf Media Kreativa, 2016.

25 | Vol. 3, No. 1, 2020



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FUYUDAT AL-RABBANIYYAH BI TAFSIR BA’DI AL-
AYAT AL-QUR’ANIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Misbah, Jakarta Pusat: Lentera Hati, 2002.

Syarbini, Amirullah,Kunci Rahasia Sukses Menurut Al-Qur’an, Jakarta: Kompas
Gramedia, 2002.

Syata, Abu Bakar Ibn Muhammad, Menapak Jejak Kaum Sufi, Surabaya: Dunia IImu,
1997

Vikor, Knut S., Sufi and Scholar on New Edge: Muhammad bin Ali Sanusi, t.tp:
Northwestern University Press, 1995.

Wahhab, Abdul, Tafsir Surat Al-Fatihah, Ar-Riyadh: Maktabah Haramein, 1408 H.

Yusuf, Ah., dkk, Kebutuhan Spiritual (Konsep dan Aplikasi dalam Asuhan Keperawatan),
Jakarta: Mitra Wacana Media, 2016.

Zaini, Zuhdi, Sebuah Renungan, Tangerang: Cantiga, 2018.

26 | Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir



