
1

Volume 3, Nomor 1, 2020, hlm. 1-26
P-ISSN: 2622-2280 | E-ISSN: 2622-4658
https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/alfanar

DOI: 10.33511/alfanar.v3n1.1-26

Dimensi Spiritualitas dalam Kitab Al-Fūyūḍāt Al-Rabbāniyyah bi Tafsīr 
Ba’ḍi Al-Āyāt Al-Qurʼāniyyah Karya Ahmad Ibn Idris

Ahmad Hudori

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

hudoriahmad4@gmail.com

Abstract

This study describes spirituality in classical exegesis literature as an 

interesting field of study, especially when describing the interpretation 

of certain figures. The purpose of this research is to find out the spiritual 

dimension inscribed by Ahmad ibn Idris, a figure of Sufism in the XVIII M 

century in Morocco, in his tafsir work al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr 
Ba'ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah. This study concludes that there are three 
spiritual dimensions contained in surah al-Fātiḥah, namely the dimensions 
of practicing worship, attachment, and universality. These three dimensions 

have an effect on the great potential in humans. Judging from the perspective 

of Ahmad ibn Idris in his tafsir book al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr 
Ba'ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah these dimensions are contained in surah al-
Fātiḥah from verses 13-, part of the dimensions of Worship practice, then 

verse 4 -5 parts of the dimension of attachment, and verses 67- of the 

dimension of universal.

Keywords: Spiritual Dimensions, Ahmad ibn Idris

Abstrak

Penelitian ini menguraikan tentang spiritualitas dalam literatur tafsir klasik 

merupakan lahan kajian yang menarik, terlebih ketika mengurai tentang 

penafsiran tokoh tertentu. Tujuan penelitian ini adalah mengetahui dimensi 

spiritual yang ditorehkan oleh Ahmad ibn Idris, seorang tokoh tasawuf abad 

XVIII M di Maroko, dalam karya tafsirnya al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi 
Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
ada tiga dimensi spiritual yang terkandung dalam surah al-Fātiḥah, yaitu 
dimensi pengamalan ibadah, keterikatan, dan universal. Ketiga dimensi 

ini berpengaruh terhadap potensi besar dalam diri manusia. Ditinjau dari 

prespektif Ahmad ibn Idris dalam kitab tafsirnya al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah 
bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah dimensi-dimensi itu tertuang dalam 
surah al-Fātiḥah dari ayat 13- bagian dari dimensi pengamalan Ibadah, 

kemudian ayat 45- bagian dari dimensi keterikatan, dan ayat 67- bagian 

dari dimensi universal.

Kata Kunci: Dimensi Spiritual, Ahmad ibn Idris.



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

2     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

PENDAHULUAN

Kecerdasan spiritual sangat fundamental sebagai landasan awal pembentukan 

generasi. Kecerdasan spiritual seseorang akan memengaruhi intelektualnya (IQ) 

dan emosionalnya (EQ). Kecerdasan Intelektual (IQ), Kecerdasan Emosi (EQ), dan 

Kecerdasan Majemuk (MI) merupakan kunci-kunci kesuksesan yang mengorek 

hingga ke dasar kemampuan-kemampuan yang dimiliki oleh manusia.1

Otak manusia merupakan sumber bagi banyak hal, yang dimaksudkan adalah otak 

menjadi kekuatan fisik bagi pengembangan diri manusia secara keseluruhan, Kecerdasan 
Emosi (EQ) bertumpu pada jalur emosi dalam otak manusia2. Dalam Bahasa arab 

disejajarkan dengan istilah rūḥaniyyah. Muhammad Ḥusain ‘Abdullāh dalam Mafāhim 
Islāmiyyah mendefinisikan rūḥaniyyah sebagai idrak ṣillah billāh (kesadaran hubungan 

dengan Allah SWT). Hidup dengan spiritualitas yang tinggi berarti sebuah kehidupan 
yang berada dalam kondisi iman yang baik. Perasaan ini mendorong seorang muslim 

mengikatkan diri dengan segala perintah dan segala larangan Allah SWT dengan penuh 
rida serta ketenangan. Singkatnya, muslim dengan tingkat spiritualitas tinggi memiliki 

cara hidup yang totalitas segala sesuatu diukur dari kesesuaian dengan‘āqīdah dan 

syariat Islam. 

Dalam pembahasan lain spiritual adalah sesuatu yang berhubungan dengan spirit, 

semangat untuk mendapatkan keyakinan, harapan, dan makna hidup. Spiritualitas 

merupakan suatu kecenderungan untuk membuat makna hidup melalui hubungan 

intrapersonal. Manusia adalah makhluk Tuhan yang paling sempurna, tidak hanya terdiri 
dari segumpal daging dan tulang, tetapi terdiri dari komponen menyeluruh biologis, 

psikologis, sosial, spiritual dan kultural. Tuntutan keadaan, perkembangan, persaingan 
dalam berbagai aspek kehidupan dapat menyebabkan kekecewaan dan keputusasaan.3

Dikotomi kesalehan individual (ḥablun minallāh) dan kesalehan sosial (ḥablun 
minannās) masih terjadi hingga saat ini. Banyak umat Islam yang secara individu saleh, 

namun tidak secara sosial. Banyak orang yang rajin salat, namun tidak peka dengan 

kerusakan alam. Banyak orang yang sering pergi Haji dan Umroh, namun tidak peka 

dengan kemiskinan yang melanda orang lain. Hal ini tentu saja membuat sikap saleh 

itu kurang sempurna, karena kesalehan individual dan sosial ibarat dua sisi mata uang 

yang tidak bisa dipisahkan.4Muḥsin, yaitu orang-orang yang memiliki sifat baik yang 

memantul di dalam ucapan dan tindakannya, sehingga begitu baiknya, ia mengalah 

dalam mengambil haknya dan membayar lebih atas kewajibannya. Artinya, ia lebih 
mementingkan kepentingan masyarakat daripada kepentingan dirinya sendiri.5 Salah 

satu bentuk hidayah Allah kepada manusia adalah diberi-Nya mereka indra serta pikiran 
1 Taufiq Pasiak, Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan al- Qur’an 

dan Neurosains Mutakshir (Bandung: Mizan Pustaka, 2002),21
2 Taufiq Pasiak, Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan al- Qur’an 

dan Neurosains Mutakshir,26
3 Ah Yusuf dkk, Kebutuhan Spiritual (Konsep dan Aplikasi dalam Asuhan Keperawatan) 

(Jakarta: Mitra Wacana Media, 2016), h. 1
4 Riza Zahriah Falah, Membentuk Keshalehan Individual dan Sosial Melalui Konseling 

Multikultural, STAIN Kudus, Journal Edukasi, Vol.7, 2016, h. 169
5 Harun Salman, Mutiara Al-Qur’an (Jakarta: Qaf Media Kreativa, 2016), h. 36



Ahmad Hudori

3     Vol. 3, No. 1, 2020

dan hati sanubari, dengan itu manusia mampu menemukan kebenaran untuk memperoleh 

keselamatan di dunia dan di akhirat. Indra dan pikiran serta hati sanubari itu perlu 

difungsikan untuk mendalami ayal-ayal-Nya.6 Sehingga manusia bisa mencapai puncak 

spiritualitas dalam menjalankan aktivitasnya baik secara individu ataupun sosial.

Dampak kontekstualisasi penafsiran Al-Qur’an secara sustainable ini pada 

akhirnya melahirkan metode pendekatan dan corak beragam. Hal ini bisa dilihat pada 

uraian Muhammad Husain al-Dzahabi (748 H), dalam Tafsīr wa al-Mufasirūn. Secara 

garis besar mengulas keragaman aktivitas para mufasir dalam menafsirkan Al-Qur’an, 
yang kemudian memunculkan pendekatan dan corak yang variatif. Sebagian yang lain 

menonjolkan nuansa sufistiknya, sehingga kemudian disebut dengan al-tafsīr al-ṣūfi. 
Ada juga mufasir yang cenderung menafsirkan Al-Qur’an dengan pendekatan sains, 
sehingga kemudian dinamakan al-tafsīr al-’ilmi, dan sebagainya.7 Dalam pembahasan 

metode seperti yang dijelaskan di atas memang cukup beragam dan setiap mufasir yang 

menuliskan tafsirnya jelas memiliki kriteria tafsirnya dengan metode yang digunakan. 

Said Agil Munawar mengutip pendapat M. Quraish Shihab, bahwa tidak ada metode 
tafsir yang terbaik sebab masing-masing mempunyai karakteristik sendiri, kelebihan 

dan kekurangan sangat tergantung kebutuhan dan kemampuan mufasirmenerapkannya.8 

Dalam hal ini tentunya keberadaan literatur tafsir perlu diketahui untuk menemukan 

keberagaman corak tafsir yang terdapat dalam kitab tafsir baik tafsir klasik ataupun 

modern.

Menarik untuk dibahas karena kitab tafsir ini berasal dari salah seorang pemuka 

tarekat yang sekarang berkembang di Indonesia, seperti yangdipahami bahwasanya 

tarekat erat kaitannya dengan pembelajaran hati dan kedalaman tasawuf yang ditekankan 

sehingga perlu diteliti bagaimana dimensi spiritual (perilaku) dalam kitab tafsir al-

Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah karya Ahmad ibn Idris. 
Dimana penulis menemukan bahwa Ahmad bin Idris adalah seorang ahli tasawuf dan 
pemuka tarekat, tarekatnya bernama tarekat al-Idrisiyyah sebuah tarekat yang muncul 

dan berpusat di Provinsi Asir, Arab Saudi pada akhir dasawarsa kedua abad ke-19 M. 
Didirikan oleh Syarif Ahmad bin Idris ‘Alī al-Mashishi al–Yamlakhi al-Ḥasani Idris, 
yang kepadanya dinisbahkan nama tarekat ini adalah nama ayah dari pendirinya.9 Dan 

pada kitab tafsir Ahmad ibn Idris seorang pendiri tarekat inilah yang akan diketahui 
corak tafsir dan dimensi spiritual dalam surah al-Fātiḥah.

Kitab tafsir ini merupakan sebuah himpunan-himpunan penafsiran ayal-ayat Al-
Qur’an yang telah dilakukan oleh Ahmad bin Idris. Ia telah menulis beberapa karya 
tafsir Al-Qur’an seperti sūrah al-Fātiḥāh, sūrah at-Tīn, sūrah al-Duha, sūrah al-Kauthar 
dan selainnya. Tetapi penafsiran-penafsiran beliau ini tidak pernah disusun dan 
dibukukan. Namun begitu, telah sampai kepada Ṣāleh al-Jaʻfari (pentahkik kitab ini) 

6 Amirullah Syarbini, Kunci Rahasia Sukses Menurut Al-Qur’an (Jakarta: Kompas Gramedia, 

2002), h. 69
7 Abdul Mustaim, Pergeseran Epistimologi Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018),h. 76 
8 Anshori, Ulumul Qur’an (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), Cet ke-3, h. 217
9 Salim B. Pili, Tarekat Idrisyyah Sejarah dan Ajarannya (Tasikmalaya, Mawahib Press, 2019), 

h. 71



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

4     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

beberapa manuskrip(tulisan tangan) tafsir Ahmad ibn Idris melalui Idris ibn Muhammad 
aṣ-Ṣarīf yang telah mendapatkannya daripada al-Hasan bin Ali al-Yamani al-Idrisi. 
Idris bin al-Muhammad al-Sharif menyatakan bahwa al-Hasan bin Ali al-Yamani al-
Idrisi telah datang dari Yaman dengan membawa bersama-samanya manuskrip ini lalu 
memberikannya kepada Sāleh al-Ja’fari (w.1979).

Setelah peristiwa itu, Saleh al-Ja’fari kemudian berusaha keras mentashihkan 
(membenarkan nal-nash tafsir serta mentahqiqnya) dan membuang yang tidak 
mungkin untuk ditakwil di dalam manuskrip ini, seterusnya mengambil inisiatif untuk 

mencetak himpunan-himpunan tafsir ini ke dalam sebuah buku (Ahmad ibn Idris). 
Tafsir ini kemudiannya telah dicetak dan diterbitkan oleh Dar Jawāmi’ al-Kalim di 
Kaherah, Mesir, dengan ketebalan sebanyak 192 halaman. Ṣāleh al-Jaʻfari mengatakan: 
“telah hadir kepadaku Idris bin Muhammad Syarif  r.a sebuah tulisan yang tertuang 

didalamnya tafsir ayal-ayat Qur’an milik Ahmad bin Idris r.a dan ia dapati dari Hasan 
bin Sayyid Ali al-Yamani al-Idrisy yang ia datangkan bersamanya dari Yaman”.10

Oleh sebab itu, penulis melihat wujudnya berbagai jenis tafsir dengan berbagai 

jenis metodologi dan gaya persembahannya. Antara ulama yang turut menceburi bidang 
tafsir ini ialah Ahmad ibn Idris, seorang ulama tasawuf yang terkenal dan merupakan 
penggagas kepada Tarekat al-Ahmadiyyah al-Idrisiyyah. Secara umumnya, masyarakat 
kita hanya mengenalinya sebagai seorang tokoh yang amat berjasa di dalam dunia kesufian 
dan penyebaran dakwahnya melalui Tarekat al-Ahmadiyyah al-Idrisiyyah, namun amat 
sedikit yang mengetahui bahwa ia juga merupakan salah seorang mufasirAl-Qur’an. 
Ketokohannya sebagai seorang mufasir dapat dilihat dengan menelusuri tafsirnya yaitu 

al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah yang akan penulis 

bahas dalam penelitian skripsi ini.

Mengenai dimensi spiritual yang terdapat dalam tafsir al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah 
bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah ini, akan diketahui bagaimana dimensi yang 

ditawarkan oleh Ahmad bin Idris dengan nuansa tafsir sufistik tentunya yang akan 
menjadi kekuatan tafsir ini dalam memberi penjelasan mengenai dimensi spiritual, 

di sisi lain ketertarikan penulis dalam membahas dimensi spiritual dalam kitab tafsir 

tersebut, karena belum banyak yang mengungkap dimensi spiritual  dengan merujuk  

pada kitab tafsir dengan corak sufistik. 
Dengan demikian penulis perlu meneliti lebih jauh mengenai dimensi spiritual 

yang dimaksud dalam kitab tafsir al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’ḍi al-
Āyāt al-Qurʼāniyyah karya Ahmad ibn Idris dengan menelaah Sūrah al-Fātihāh pada 

kitab tafsir tersebut dan dengan mengungkap makna tafsir tersebut akan menambah 

pengetahuan penulis bahwa Al-Qur’an adalah kalāmullāh yang sangat agung dan telah 

banyak dirasakan kemukjizatannya oleh seluruh lapisan masyarakat. Selain itu penulis 

ingin melihat dimensi spiritual dalam gambaran Surah al-Fātiḥah pada kitab tafsir 

tersebut, yang nantinya akan diteliti dengan metodologi penelitian kualitatif sebagai 

langkah menjawab paradigmatik ilmu-ilmu sosial pada kitab tafsir tersebut.

10 Ahmad ibn Idris, al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah (t.tp: 

Dar- Jawami’ al-Kalim, t.th), h. 5



Ahmad Hudori

5     Vol. 3, No. 1, 2020

BIOGRAFI AHMAD IBN IDRIS

Nama Lengkap dan Silsilah Keturunannya

Ahmad ibn Idris adalah seorang keturunan Rasulullah SAW, melalui cucunya, al-

Ḥasan al-SibthRA.Silsilah lengkapnya adalah Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alī ibn 
Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Abdullāh ibn Ibrāhīm ibn ‘Umar ibn Ahmad ibn ‘Abdul 
Jabbar ibn Muhammad ibn Yamlah ibn Masyisy ibn Abū Bakar ibn ‘Alī ibn Ḥurmah 
ibn ‘Isā ibn Ahmad Mizwār ibn ‘Alī Haidarāh ibn Muhammad ibn Idrīs II (Idris al-
Ashgār, juga dikenal dengan Idrīs al-Azhar) ibn Idrīs I (Idrīs al- Akbar) ibn ‘Abdullāh 
al- Kāmil al- Mahd ibn al-Ḥasan al-Mutsanna ibn al-Ḥasan al-Sibth ibn ‘Alī ibn Abū 
Thālib.11

Ahmad ibn Idris lahir di Maisūr, dekat Kota Fez, Maroko (Maghrībī) tahun 1760 
M (1173 H) dan wafat di Sabya, yang terletak dalam wilayah Provinsi ‘Asir (Saudi 
Arabia) pada 1837 M (1253 H). Ia adalah keluarga Syarīf al-Ḥasan yang turunannya 
berasal dari Idrīs ibn ‘Abdullāh ibn al-Ḥasan ibn al-Hasan ibn ‘Alī ibn Tālib, cicit Nabi, 
yang mendirikan Dinasti Idrisiyyah di Maroko dan berkuasa antara tahun 783- 985 M 
(172-375 H)12. Ia juga keturunan Yamlah ibn Mashis ibn Abū Bakar, keduanya wali-
wali yang termasyhur di Maroko. 

al-Imam Idris I adalah pendiri Dinasti al-Adarisah dan meninggal dunia pada tahun 
177 H di Maroko. Ia disebut sebagai pendiri negara Maroko yang didirikan pada tahun 
172 H. Dinasti al-Adarisah berkembang hingga tahun 375 H. Selain itu, al-Imam Idris I 
juga dikenal sebagai seorang wali Allah. Makamnya berada di atas Jabal Zirhun, tidak 
berapa jauh dari Kota Fez bandar yang terletak di atas Jabal Zirhun ini dianggap sebagai 

sebuah kota suci oleh orang-orang Maroko. Hingga hari ini, orang-orang kafir tidak 
dibenarkan masuk ke dalamnya. Bandar ini dinamai Bandar Mawlay Idris, mengambil 

nama al-Imam Idris I.13

Latar Belakang Pendidikan Ahmad ibn Idris 

Pada akhir kurun ke-14H/19M, terdapat tokoh-tokoh Islam yang membangkitkan 
kembali umat Islam yang lemah karena terpengaruh dengan ajaran tasawuf falsafi.14 

Antara ulama tersebut ialah Ahmad ibn Idris pendiri tarekat Ahmadiyyah. Pada 
kurun abad ke-18M, ia telah coba menghidupkan kembali kegiatan ahli sufi yang 
sudah begitu suram,15 dan akhirnya Ahmad ibn Idris berjaya menumbuhkan Tarekat 
Ahmadiyyah.

Ahmad ibn Idris banyak mengembara ke negeri lain dengan tujuan untuk berguru 
kepada tokoh-tokoh sufi yang terkenal, di samping ingin mengembangkan ilmu-ilmu 
yang sudah diperoleh. Pertama kalinya ia bertolak ke Makkah pada tahun 1213H/1797M 
dan sampai di sana pada tahun 1214H/ 1798M. dengan satu tujuan yaitu untuk menjalani 

11 Luqman al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris AlFasi AlHasani, (Tasikmalaya: Tarekat 
Al- Idrisiyyah, 2012), Cet II, h. 1 

12 Rex. S. O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris and the Idrisi Tradition, (Illionis:Northwestern 

University Press, 1991), h. 30
13 Luqman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 2
14 Seyyed Hossein, Nasr, Living Sufism, (London: Unwin Paperbacks, 1980), h. 82
15 Trimingham, J. S, Islam in Sudan, Frank Cass and Co. Ltd, (London, Oxford University Press, 

1949), h. 229



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

6     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

proses pembelajaran lanjutan di samping menunaikan ibadah haji. Semenjak itu, Ahmad 
ibn Idris tidak kembali lagi ke kampung halamannya di Moroko.16

Ketika masih kecil, Ahmad ibn Idris diasuh oleh kakaknya yang bernama 

Sayid Muhammad ibn Idris. Ia belajar Al-Qur’an dan juga menghafalnya di bawah 
bimbingannya. Kakaknya memiliki watak yang keras dalam mengajar. Pada suatu hari 

Ahmad ibn Idris pernah membuka Surbannya dan menunjukkan satu goresan bekas 
luka di atas kepalanya. Ia bercerita “Pada suatu malam, ketika aku sedang membaca 

di dalam majelis, terlupa sebagian hafalan-hafalanku. Kakakku Sayid Muhammad 

memukulku dengan al-Lauh (papan tulis). Inilah goresan bekas luka akibat pukulan 

itu.” Lalu setelah Muhammad meninggal dunia, Ahmad ibn Idris selanjutnya belajar 
kepada kakaknya yang lain yang bernama Abdullah.17

Pada masa mudanya Ahmad ibn Idris diwarnai oleh suasana keilmuan dan kezuhudan, 
pada mulanya ia mempelajari Hadis, Ilmu Tafsir, Aqidah dan Fikih (Malikiyah), dan 
keilmuan lainnya kepada beberapa orang guru di Fez, sehingga ia menjadi terkenal 

sebagai seorang pelajar yang terpintar di Fez. Setelah mempelajari itu semua, Ahmad 
ibn Idris mulai mempelajari tasawuf sampai mendapat Ijazah untuk mengajar ilmunya 

dari seorang sufi pimpinan TarīqatKhidirīyyah, yakni Abū Al-Mawwahib ‘Abdul 
Wahhāb al-Tazi. Gurunya yang lain dalam bidang tasawuf adalah ‘Abdul Qāsim al-
Wāzīr (Tarīqat Syazilīyah), Ḥasan al-Qinā’i (Tarīqat Khalwatīyah).18

Setelah meninggalkan kota Fez pada akhir tahun 1212 H, Ahmad ibn Idris pergi 
ke kota Algiers (al-Jazair), Tunis, Tripoli (Tharablus) dan Benghaji, ia tinggal untuk 
beberapa waktu di Benghaji, sambil mengajar di masjid-masjid tersebut. Pada tahun 

1799 M (1213 H). Ia menunaikan ibadah haji kemudian menetap di Kairo untuk 
memperdalam ilmu agamanya. Sejak itu ia tak pernah kembali lagi ke negeri asalnya 

(Maroko). Selanjutnya ia berdomisili di Desa Zainjid, kawasan Qina, Mesir. Pada 

tahun 1818 M (1213 H). Ia kembali lagi ke Makkah dan bermukim di sana dalam 
waktu yang lama. Di sini tampaknya ia mendalami dan mengajarkan bermacam 

tarekat lainnya. Sebab ketika nanti Muhammad ibn ‘Alīal-Sanūsī belajar kepadanya 
(Ahmad ibn Idris) mengajarinya selain Tarekat Khidriyah juga tarekat lain seperti 
Nasiriyah, Naqsyabandiyyah, Uwaysiyyah, Suhrawardiyyah, Syadziliyyah, Hatimiyya, 
Hamzawiyyah dan Qadiriyyah, sehingga al-Sanusi menganggapnya “Qutb”.19

Selain itu Ahmad ibn Idris juga belajar dari Abū Muhammad ‘Abdul Qadir ibn 
Ahmad al-’Arabī ibn Syaqrun al-Fāsi (w. 1216 H), seorang pakar ilmu perobatan, 
dan juga Abdul Karim ibn Ali al- Zahabi al- Yazigni (w. 1199 H), Seorang ‘Alim 

pakar Ilmu Fikih. Salah seorang guru sufi Ahmad ibn Idris ialah al-Qutb al Muammar 
‘Abdul Wahāb al-Tazi al-Ḥasani. Ia juga meriwayatkan hadis Musalsal dan memiliki 

sanad ‘Ali, sehingga mendapatkan pengakuan dari Muhammad ibn ‘Alī al-Syaukanī 
(Pengarang kitab al Authar). Sebagai contoh, Antara Ahmad ibn Idris dengan Imam 

16 Muhammad Sa’id bin Jamaluddin al-Liagi, al-Ahzab al-’Urfaniyyah wa al-Aufad at-Nuriyyah, 

h. 16
17 Luqman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 5
18 Rex. S. O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris and the Idrisi Tradition, Illionis, h. 83 
19 Knut S. Vikor, Sufi and Scholar on New Edge: Muhammad bin Ali Sanusi, (t.tp: Northwestern 

University Press, 1995) h. 120 



Ahmad Hudori

7     Vol. 3, No. 1, 2020

Bukhāri hanya berjarak sembilan perawi. Oleh karenanya para ulama pada masanya 
berbangga memiliki sanad dari Ahmad ibn Idris ini.20

Kepintaran dan kewibawaan Ahmad ibn Idris semakin menyebar luas sebagai 
ahli sufi yang mengemukakan pembaharuan-pembaharuan pemikiran, ia juga berjaya 

menguasai ilmu-ilmu yang berkaitan dengan tarekat dan kompeten dalam persoalan-

persoalan dan amalan-amalannya. Di samping ia turut menguasai ilmu Al-Qur’an 
dan al-Hadis sehingga sukar untuk ditandingi pada masa itu. bahkan ia telah disebut 

sebagai «khalifah» yang diizinkan untuk mengajar orang ramai di dalam bidang-bidang 

tersebut.21

Yusuf ibn `Ismail al-Nabhani pengarang kitab Jami’ Karāmāt al-Auliā, 
menggambarkan Ahmad ibn Idris sebagai seorang yang berhasil menghimpun dan 
menguasai ilmu zahir (Syari’ah) dan ilmu batin (tasawuf) memiliki kemasyhuran dalam 

ilmu Al-Qur’an dan Hadis, suatu ilmu yang diperoleh melalui kasyf dengan bahan 

kerohanian, kecerdasan dan kepribadiannya yang menonjol ia berhasil menarik banyak 

pengikut di Makkah, sehingga berdirilah Tarīqat al-Idrisiyyah. Dari murid-muridnya 

banyak yang menjadi ulama yang terkenal, baik dalam bidang ilmu lahir (fiqih) maupun 

ilmu batin (tasāwuf), antara lain:

1. ‘Abdur-Rahman ibn Sulaimān al- Ahdāl
2. Muhammad ‘Abid al-Sinsi, Syekh di Madinah
3. Muhammad al- Majzub al-Sawākin, ulama terkemuka di Sudan
4. Muhammad al-Madani, ulama terkemuka di Madinah

5. Pendiri Tarekat :
6. Muhammad ibn ‘Alīal-Sanūsi, pendiri Tarekat al-Sanūsiyyah
7. Muhammad Utsmān al-Mirghani, pendiri Tarekat Mirghaniyyah
8. Ibrāhīm al-Rasyīd, pendiri Tarekat Rasyīdiyyah.22

SPIRITUALITAS DALAM TINJAUAN TAFSIR AL-FŪYŪDĀT 
AL-RABĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’DIL ĀYĀT AL-QUR’ĀNIYYAH

Dimensi adalah pengaruh dari kenyataan sosial terhadap tiga macam dimensi, yaitu 

dimensi psikis, dimensi fisik, dan dimensi metafisik, yang menentukan kepribadian 
manusia sebagai suatu kesatuan. Manusia sebagai suatu kesatuan hidup dalam 

masyarakat dan mengadakan relasi atau hubungan dengan lingkungan, terutama 

lingkungan sosial.23 Untuk membedah dimensi spiritual yang terdapat dalam kitab 

Tafsir al-Fuyūdāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’di al-ʼĀyāt al-Qur’āniyyahkarya 

Ahmad ibn Idris ini, penulis menggunakan konsep Piedmont yang mengembangkan 
sebuah konsep spiritualitas yang disebutnya spiritual transendence yaitu kemampuan 

individu untuk berada di luar pemahaman dirinya akan waktu dan tempat, serta untuk 

20 Luqman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, h. 12
21 Ahmad bin Muhammad Sa’id al-Linggi, Fara’id al-Maathir al-Marwiyyah li al-Tariqat al-

Ahmadiyyah al-Kashidiyyah al-Dandafawiyyah, (Singapura: t.p, t.t), h. 34
22 Ensiklopedi Islam, jilid 3 (Jakarta: Departemen Agama, 1993), h. 1192
23 Jonny Purba, PengelolaanLingkungan Sosial, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), h. 155



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

8     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

melihat kehidupan dari perspektif yang lebih luas dan objektif di mana seseorang 

melihat satu kesatuan fundamental yang mendasari beragam kesimpulan akan alam 

semesta. Konsep ini terdiri atas tiga aspek24 seperti bagan di bawah ini:

 Bagan1 

Dimensi Spiritual 

Pada bagan ini, penulis ingin memberikan gambaran dimana spiritualitas meliputi 

tiga aspek penting yaitu: pengamalan ibadah, keterikatan dan universal yang memiliki 

satu relasi yang sama dan berpusat pada spiritualitas.

Pengamalan Ibadah

Semua bentuk ibadah yang dianjurkan oleh agama merupakan proses pendekatan 

kepada Allah. Orang yang dalam hidupnya dapat melakukan ibadah dengan sempurna, 
baik secara kualitatif maupun kuantitatif, maka pendekatan dirinya kepada Tuhan 
akan lancar, berkualitas, dan lebih sempurna dibandingkan orang yang tidak beribadah 

atau ibadahnya kurang sempurna. Pengaruh utama dari ibadah yang dilakukan oleh 

seseorang adalah memberikan ketenangan dalam hidupnya, memiliki ketenteraman, 

dan ketenangan hati. Dengan kata lain, ketenangan hidup dan ketenteraman  hati 

orang yang beribadah dengan baik jauh lebih tinggi dibandingkan dengan orang yang 

tidak beribadah atau ibadahnya kurang sempurna.25

Agama Islam merupakan satu sistem yang di dalamnya terhimpun  kerangka dasar 
yang mengatur manusia, baik hubungan manusia dengan Tuhannya (vertikal), maupun 

hubungan antar manusia, dan hubungan manusia dengan alam atau makhluk lainnya 

(horizontal). Di mana hal ini digambarkan dalam tiga aspek yaitu aspek iman, aspek 

Islam, dan aspek ihsan.26 Agama Islam adalah agama yang diturunkan oleh Allah SWT 

24 Piedmont, R.L, "Spiritual Transendence and the Scientific study of Spirituality", (Alexandria: 
Journal of  Rehabilition, 67 (1):4-14, 2001), h. 7

25 M Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, (Jakarta: Listarafiska, 2004),h. 122
26 Mardani, Pendidikan Agama Islam, (Depok: Kencana, 2017),h. 26



Ahmad Hudori

9     Vol. 3, No. 1, 2020

kepada Nabi Muhammad27 untuk mengatur interaksi manusia dengan Tuhannya, diri 
dan sesamanya. Karena itu, Islam adalah agama yang sempurna, dan mengatur seluruh 

aspek kehidupan umat manusia. 

Al-Fātiḥah merupakan surah pembuka dalam Al-Qur’an. Ia juga muncul di awal 
setiap rakaat dalam salat, tanpa itu salat tidaklah sempurna. Al-Fātiḥah merangkum 
esensi Al-Qur’an, sehingga menjadi surah paling tepat untuk menjadi rukun salat.28 

Sebagian ulama berpendapat bahwa surah al-Fātiḥah  mencakup isi kandungan Al-
Qur’an secara garis besar, yaitu:

1. Ajaran  tauhid. Pada waktu Al-Qur’an diturunkan, semua manusia mengikuti 
ajaran animism yang memerintahkan untuk menyembah berhala, sekalipun 

sebagian di antara mereka mengaku bertauhid.

2. Janji dan  kabar gembira dari Allah Swt. Bagi orang-orang yang tidak 
beriman, mereka akan dianugerahi pahala yang sangat baik. Juga ancaman 

bagi orang-orang yang tidak beriman, bahwa mereka akan ditimpa azab yang 

pedih, baik di dunia maupun di akhirat kelak.

3. Perintah beribadah hanya kepada Allah Swt. semata sebagai realisasi ajaran 
tauhid.

4. Penjelasan tentang jalan kebahagiaan di dunia dan di akhirat.

5. Kisah-kisah tentang manusia pada masa lalu, yaitu kisah-kisah tentang 

orang-orang yang taat kepada hukum Allah dan orang-orang yang menentang 
hukum Allah Swt.29

Agama menganjurkan agar ibadah dilakukan dengan motivasi untuk mendekatkan 
diri kepada Allah, menjaga kemurnian (keikhlasan) agar jarak hubungan manusia 
dengan Tuhan lebih intim, dan semakin dekat. Sebab kedekatan hubungan dengan Tuhan 
akan membawa manfaat yang tidak terduga. Ia akan dekat dengan Tuhan dan malaikal-
malaikat akan membantu disaat membutuhkan pertolongan. Begitu juga ibadah yang 

dimotivasi dengan keikhlasan akan menghasilkan suatu ibadah yang mempunyai nilai 

dan bobot yang tinggi.30

Manusia adalah makhluk yang paling sempurna kejadiannya dan terdiri dari dua 

unsur, yaitu unsur jasmani dan unsur rohani. Unsur jasmani merupakan ālam syahadah 

atau alam materi, dan unsur rohani merupakan alam gaib atau alam energi. Alam 
materi diciptakan oleh Allah dengan tangan-Nya melalui proses bertahap, dan alam 
energi diwujudkan oleh Allah dengan daya-Nya tanpa proses, yaitu dari ruh-Nya. Itu 
sebabnya, jasmani mengalami rusak dan ruh kekal atau tidak mengalami rusak. Jasmani 

akan kembali ke tanah dan rohani akan kembali kepada Allah.31

ِ وَإِنَّا إلَِهِْ رَاجِعُونَ إنَِّا لَِّ
27 Muhammad Rawas Qa’lah Jie, Mu’jamLughat al-Fuqaha: rabi-injelsi-inransi, (Beirut: Dar 

an- Nafa’is, 1422 H/ 1996 M), Cet.I, h.48
28 Muhammad Abdul Halim, Menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, (Bandung: Marja, 

2012), Cet.III, h. 39
29 M Abduh, Tafsir Qur’anul Hakim, (Cairo: DarulManar, 1366 H), h. 36
30 M Tolchah Hasan, Dinamika KehidupanReligius, h. 62
31 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, (Tangerang: Ruhama, 2013), h. 27



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

10     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

“Sesungguhnya kami adalah milik Allah, dan sesungguhnya kami kepada-Nya 
akan kembali.” (QS. al-Baqarah [2]: 156).

Unsur jasmani dan rohani itu sepatutnya diperhatikan, karena tidak sedikit ibadah 

yang menuntut kesiapan fisik sebagai wujud kepatuhan pada aturan agama. Namun, 
bagian yang kedua yaitu unsur rohani lebih menuntut kepada perhatian, karena unsur 

itulah letak eksistensi manusia yang vital. Pendidikan jasmaniah perlu disempurnakan 

dengan pendidikan mental rūhaniyah. Untuk itu rohani yang ada dalam diri manusia 

perlu mendapat pendidikan dan latihan sebagaimana jasmaninya mendapat pendidikan 

dan latihan.32

Agama itu semuanya mengharuskan untuk ibadah sebagaimana yang dikatakan oleh 
Ibnu Taimiyyah, bahwa agama datang untuk menggariskan konsep kehidupan manusia 
baik secara lahir maupun batin, serta memberikan batasan etika, perilaku dan interaksi 

(hubungannya), sesuai dengan apa yang ditujukan oleh konsep Ilahi. Ibadah kepada 

Allah Swt. mencakup semua kehidupan untuk mengatur segala urusannya termasuk 
adab (etika) makan, minum, buang hajat sampai masalah mendirikan negara, politik, 

pemerintahan, manajemen ekonomi, sosial, serta dasar-dasar hubungan internasional 

dalam kondisi damai ataupun perang.33

 Bagan2  

Pengamalan Ibadah 

Pengamalan ibadah menggambarkan suatu perasaan gembira dan kesukaan atas 

hasil dari pertemuan manusia dengan realitas transenden.34 Dalam hal ini tentunya ada 

tiga hal yang menggambarkan pengamalan ibadah yaitu: 

32 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog Al-Quran, tasawuf dan Psikologi,(Malang: UIN 

Malang Press, 2007) h. 82
33 Yusuf al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 84
34 Piedmont, R.L, "Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality? Spiritual 

Transendence and the Five Factor Model", Journal of Personality, 1999, Desember, (67:6). Oxford: 
Blackwell Publishers, h. 989



Ahmad Hudori

11     Vol. 3, No. 1, 2020

a. Tuhan Sebagai Lokus Kehidupan

Persoalan Ketuhanan selalu ditekankan dan menempati posisi teratasdari persoalan-

persoalan keagamaan lainnya. Islam khususnya, perkenalan awal bagi pemeluknya 

dimulai dengan penegasan La Illāha illa Allāh (tidak ada Tuhan selain Allah) yang 
merupakan poros terdasar beragama. Allah SWT realitas tertinggi, Tuhan sekaligus 
Ketuhanan, transenden sekaligus imanen, sangat jauh sekaligus sangat dekat manusia, 

agung sekaligus pemurah, segala sesuatu kembali pada-Nya. Dalam konteks ini Nasr 

terlihat menempatkan seluruh dimensi dari Realitas Ketuhanan tersebut pada pola 

hubungan bipolar, yang masing-masing kutub adalah setara dan saling meliputi.35

Salah satu tanda orang yang memiliki spiritualitas tinggi ialah dia selalu 

berhubungan dengan kekuatan Yang Maha Besar, dia bisa merasakan keberadaan-Nya 
dan bisa mendapatkan kekuatan dari-Nya yang tak terbatas, kemudian kekuatan itu 

dimanfaatkan untuk meraih kebaikan bagi dirinya dan memberikan kebaikan kepada 

orang lain.36

Dalam kitab al-Fuyūdāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’di al-ʼĀyāt al-
Qur’āniyyahdimensi ini termaktub pada QS. al-Fātiḥah [1]: 1:

ِ الرَّحَْنِ الرَّحِيمِ بسِْمِ الَّ
“Dengan menyebut nama Allah yang maha pengasih lagi maha penyayang.” 

Shalawat dan salam kepada baginda Nabi Muhammad SAW, kepada keluarganya, 
kepada sahabatnya. Tiada tuhan melainkan Allah, Muhammad adalah utusan Allah, 
dalam setiap pandangan dan nafas, sebanyak bilangan apa yang diliputi oleh ilmu 

Allah.37 Ahmad ibn Idris mendapatkan keistimewaan ketika diajarkan oleh Rasulullah 
SAW agar menambahkannya dengan kalimat “fi kulli lamhatin wa nafasin ‘adada mā 
wāsi’ahu ‘ilmullāh” menyebabkan zikir itu bertambah berlipat ganda nilainya. Zikir ini 

juga disebut dengan al-Tahlil al-Makhsush diberikan secara khusus kepada Ahmad ibn 
Idris. Tiadalah engkau didahului oleh siapapun kepada-Nya. Maka ajarkanlah kalimat 
itu kepada para sahabatmu supaya mereka dapat berlomba-lomba dengan orang-orang 

terdahulu.38

Betapa penting ungkapan kasih sayang Allah ini sehingga setelah di awal surat 
kalimat Al-Rahmān Al-Rahīm diulang kembali pada ayat selanjutnya. Banyak manusia 

yang hidup di muka bumi dari generasi ke generasi mendapatkan rahmat (kasih)-

Nya tetapi bukan sayang-Nya. Mereka hanya merasakan keuntungan sesaat, dan rugi 

selamanya di akhirat karena tanpa diiringi sayang-Nya. Keuntungan hanya dirasakan 

dengan umur dan kesehatan yang terbatas, manusia terlena dengan kenikmatan yang 

terbatas itu hingga melupakan pengharapan bertemu Allah di hari akhir yang jauh lebih 
baik dan kekal.39

35 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern: BimbinganuntukKaum Muda Muslim, 
(Bandung: Mizan, 1994), h. 34

36 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 30
37 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah,(t.tp: Dar 

al-Jawami’ al-Kalim, t.t) h. 6
38 Luqman Al-Hakim, Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris Al Fasi Al Hasani, (Tasikmalaya, Tarekat 

Al- Idrisiyyah, 2012) Cet II, h. 180
39 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h. 391



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

12     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Dalam Tafsir al-Misbah juga dikatakan pengucap Basmallah ketika mengaitkan 

ucapannya dengan kekuasaan dan pertolongan Allah. Bagi yang mengaitkannya dengan 
kata itu, maka seakan-akan ia berkata: “dengan kekuasaan Allah dan pertolongan-Nya 

pekerjaan yang saya lakukan dapat terlaksana.” Apapun aktivitas yang Anda lakukan, 
termasuk menarik dan menghembuskan nafas, makan atau minum, gerak refleks atau 
sadar, diam atau bergerak, semuanya tidak dapat terlaksana tanpa kekuasaan dan 

pertolongan Allah.40 Dalam dimensi pengamalan ibadah tentunya semua yang dilakukan 

tidak terlepas dari pengawasan dan kekuasaan Allah Swt, untuk itu melafalkan Basmalah 

sebagai tanda pembaharuan niat yang baik dalam mengawali setiap aktivitas.

Orang yang mau membaca dirinya dan mau melihat dirinya secara mendetail, dia 

akan tahu kelemahan dirinya, sekaligus menemukan kekuatan besar dari Tuhannya. 
Orang yang membaca dirinya, dia akan menyadari akan kekurangan dirinya, tetapi tidak 

lantas berkecil hati. Karena terlalu banyak kelebihan dan kekuatan yang ada dalam 

dirinya akan kekuasaan Allah, lalu bergantung kepada-Nya. Potensi dan kekuatan 
dirinya menyadarkan untuk bersyukur kepada Allah dan memberdayakannya, sekaligus 
mengakui betapa kebesaran Allah telah dilimpahkan dalam dirinya.41

b. Intuisi sebagai Pancaran Kasih Sayang Allah

Intuisi bahasa Arabnya adalah “al-Ḥadas” atau indra keenam. Manusia pernah 

mengalami suatu kejadian yang dianggap itu adalah sebuah kebetulan. Dan suatu saat 

manusia tiba-tiba punya pikiran tentang sesuatu, dan tidak lama kemudian sesuatu itu 

menjadi kenyataan dihadapannya. Indra keenam adalah pengetahuan batin bersifat 

naluriah dan fitriah yang datang secara tiba-tiba hanya merasa tahu dan yakin itu saja. 
Itulah cahaya bershirah yang ada dalam diri manusia. Dari cahaya itu terbentuklah 

informasi baru yang bersumber dari semua informasi dan pengalaman yang sudah ada 

menjadi indra keenam atau intuisi dikirim kealam sadar manusia.42

Dalam kitab tafsir al-Fuyūdāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’di al-ʼĀyāt al-
Qur’āniyyahhal ini digambarkan pada ayatar-raḥmānar-raḥīm dimana disebutkan 

bahwa sifat Rahman dan Rahim-Nya Allah menghadirkan sebuah cahaya yang disebut 
intuisi yang masuk ke alam sadar manusia. Ahmad ibn Idris juga mengatakan bahwa 
Allah meliputi nama-nama yang baik karena-Nya Allah mengajarkan cara memuji 
kepada diri-Nya sebagai rahmat untuk manusia agar dia tahu akan letak kekurangannya 

karena Allah jauh dari segala kekurangan. Ketika manusia sungguh tidak mengetahui 
akan ketidakmampuannya untuk memuji Allah sebagaimana layaknya pujian itu akan 
keagungan-Nya dan kemuliaan-Nya. Jadi puji itu harus setara dengan keagungan 

dan kemuliaan, maka ketika manusia tidak layak untuk memuji-Nya berdirilah Allah 
menjadi pengganti dan mengajarkan manusia cara memuji kepada Allah.43

Al-Raḥmān dan al-Raḥīm adalah dua nama yang saling berhubungan darinya suatu 

kasih sayang Allah. Salah satu diantara keduanya saling menyampaikan dari yang lain 
seperti halnya kalimat ‘ālam dan ‘ālim, Ibn Abbas berkata: “keduanya (al-Raḥmān 

40 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, (Jakarta Pusat: Lentera Hati, 2002), h. 29
41 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 31
42 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 66-67
43 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 7



Ahmad Hudori

13     Vol. 3, No. 1, 2020

dan  al-Raḥīm) dua nama yang lembut salah satu diantara keduanya saling mengasihi 
dengan yang lain atau lebih banyak yaitu rahmat Allah”.44

Sementara ulama menjelaskan makna penggabungan kata Allāh, al-Raḥmān dan  

Al-Raḥīm dalam Basmalah. Menurutnya, seorang yang kalau bermaksud memohon 

pertolongan kepada Dia yang berhak disembah serta Dia yang mencurahkan aneka 

nikmat, kecil dan besar, yang bersangkutan menyebut nama teragung dari Zat yang wajib 

wujudnya itu sebagai pertanda kewajaran-Nya untuk dimintai. Selanjutnya menyebut 

sifat rahman-Nya (Rahmān) untuk menunjukkan bahwa Dia wajar melimpahkan rahmat 

sekaligus wajar dimintai pertolongan dalam amal-amal kebajikan karena yang demikian 

itu adalah nikmat rahmat. Selanjutnya, dinyatakan bahwa curahan rahman-Nya adalah 

wajar karena Dia memiliki sifat rahmat yang melekat pada dirinya.45

Semua agama meyakini bahwa hidup manusia didukung oleh dua unsur atau 

komponen, yaitu unsur yang didukung bersifat fisik dan unsur metafisik (rohani, 
spiritual). Fisik terdiri atas tubuh atau raga, sedangkan metafisik adalah unsur “dalam” 
(inner self) diri manusia yang biasanya disebut dengan ruh atau nafs (jiwa).46 Sudah 

seharusnya keimanan kepada eksistensi Allah dan keesaan-Nya disertai keimanan 
bahwa Dia Allah Swt memiliki segala sifat kesempurnaan yang pantas sesuai zat-Nya 
yang Mahamulia, yang suci dari segala kekurangan.47 Firman Allah:

مِيعُ الْصَِيُر ءٌ وَهُوَ السَّ ليَسَْ كَمِثلْهِِ شَْ
“Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha 
Mendengarlagi Maha Melihat.” (QS. ash-Shurā: [42]: 11)

Sesungguhnya semua manusia diberikan indra keenam oleh Allah untuk menjadi 
perangkat hidup. Semua pengamalan dan informasi telah tersimpan di dalam memori 

manusia. Allah menghendaki agar informasi dan pengamalan tersebut menjadi sumber 
solusi yang  diperlukan dan melahirkan jawaban dari semua yang diinginkan, itu 

sebabnya intuisi adalah fitrah yang suci. Lalu, agar manusia mendapatkan pengarahan 
dari Allah, manusia perlu mengembangkan intuisi dengan segala yang ia miliki.48

Orang yang mendapatkan ketenangan dan kasih sayang Allah karena dekat dengan 
Tuhan eksistensi itulah yang disebut dengan nur ilahiyah pancaran cahaya ilahi. Yaitu 
dengan nur tersingkaplah hijab-hijab yang menutupi keyakinan dan rasa percaya kepada 

Allah. Iman dan kepercayaannya bertambah kuat sehingga tidak mudah terbujuk godaan 
yang menyeret kepada kemaksiatan.49

c. Merasakan Kelezatan Ibadah

Tanpa spiritualitas, ibadah yang dikerjakan hanya menjadi rutinitas atau kewajiban 
semata, dan manusia tidak merasakan apa-apa. Orang yang spiritualitasnya tinggi, dia 

44 Abdul Wahhab, Tafsir Surat Al-Fatihah, (Ar-Riyadh: Maktabah Haramein, 1408 H), h. 33
45 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 27
46 M Tholchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, h.75
47 Yusuf Al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 56
48 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 69
49 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 32



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

14     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

bisa benar-benar menikmati lezatnya ibadah. Bisa saja manusia sangat rajin beribadah 

dan menjalankan ibadah fardu tepat waktu, dan itu sangat bagus namun jika ibadah 

itu tidak dilaksanakan dengan penuh penghayatan dan perasaan, maka selepas ibadah 

tidak merasakan sensasi apa-apa dan tidak mendapatkan pengaruh apa-apa. Padahal 

rasa adalah hakikat kebenaran, karena rasa tidak bisa dibohongi. Dan manusia tidak 

bisa menemukan rasa yang sejati manakala ia meraih spiritualitas.50

Dalam melaksanakan amal ibadah sering kali mengakibatkan permusuhan atau 

kebencian, bahkan perbuatan ketaatan yang menimbulkan bentuk kejahatan dengan 

menghalalkan darah manusia. Inilah yang disaksikan pada masa sekarang. Antara 
golongan satu dengan lainnya yang mengatasnamakan Islam dan ayal-ayat Allah 
saling menghantam, memojokkan hingga saling membunuh. Maka sebelum manusia 

melaksanakan amal ibadah ia harus meluruskan dulu niat yang hanya tertuju kepada 

Allah SWT.51 Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an:

وَقَالَ إنِِّ ذَاهبٌِ إلَِ رَبِّ سَيَهْدِينِ
“Sesungguhnya aku pergi menghadap kepada Tuhanku, dan Dia akan memberi 
petunjuk kepadaku” (QS. aṣ-Ṣaffat [37]: 99)

Merasakan kelezatan ibadah adalah sebuah harapan terbesar. spiritualitas 

tidak bisa meningkat dengan sendirinya. Spiritualitas bisa meningkat ketika ruh 

yang mengendalikan fisik, bukan fisik yang mendominasi ruh. Ahmad bin Idris 
menggambarkannya dalam kandungan ayat: 

ِ رَبِّ العَْالمَِيَن الَْمْدُ لَِّ
“Segala puji hanya milik Allah” (QS. al-Fātiḥah [1]: 2)

Ahmad ibn Idris menafsirkan ayat ini dengan mengatakanal-ism wa al-musammā 
shay’ wāḥid bahwa nama dan yang dinamai itu adalah satu perkara yang tidak berbeda 

nama dari yang dinamai, dan keduanya adalah satu hakikat yang sama dengan dalil: 

سْمَاءَ كَُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عََ المَْلَئكَِةِ
َ
وعََلَّمَ آدَمَ الْ

“Dan dia ajarkan kepada Adam nama-nama (benda) semuanya, kemudian Dia 
perlihatkan kepada para malaikat.” (QS.al-Baqarah [2]: 31)

Maka kembali ḍamir terhadap nama-nama (ḍamir dari ‘aradhahum) humnya itu 

menunjukkan kepada al’asma’a (nama-nama) dan benda-benda yang diberikan nama-

nama, adapun yang dinamai adanya zahir benda tersebut bukan lainnya.52 Artinya Ahmad 
ibn Idris berpendapat bahwa suatu nama tidak akan terpisah dari zatnya, begitupun 

Allah adalah satu kesatuan dengan zat-Nya, maka ketika manusia bisa memaknai nama-
nama Allah yang baik (asma’ul husna) itu semua kembali kepada zat Allah yang Maha 
segalanya. Dan saat itu ia bisa merasakan puncak kelezatan ibadah tanpa terpengaruh 

oleh pemikiran yang cenderung mengarahkan kepada keburukan. 

50 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 35
51 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h. 250
52 Ahmad bin Idris, Al- Fuyudhat al-Rabbaniyyah bi Tafsīr Ba’di al-Ayat al-Qura’aniyyah, h. 6



Ahmad Hudori

15     Vol. 3, No. 1, 2020

Memuji Allah Swt. Adalah luapan rasa syukur yang memenuhi jiwa seorang 
mukmin di kala mendengar nama-Nya disebut. Karena, keberadaan seseorang sejak 

semula di pentas bumi ini tidak lain kecuali limpahan nikmat Ilahi yang mengundang 

rasa syukur dan pujian. Setiap kejapan, setiap saat, dan setiap langkah, silih berganti 

anugerah Allah berduyun-duyun, lalu menyatu dan tercurah kepada seluruh makhluk, 
khususnya manusia. Karena itu kita harus memulai dengan memuji-Nya dan mengakhiri 

pun dengan memuji-Nya.53

Ahmad ibn Idris juga menambahkan bahwa puji Allah kepada diri-Nya sebagai 
rahmat bagi manusia, karena dengan mengetahui bahwa semua manusia tidaklah 

mampu untuk berdiri sendiri dalam memuji kepada Allah seperti layaknya pujian itu 
menunjukkan akan keagungan dan kemuliaan-Nya, maka karena manusia tidak bisa 

memuji kepada Allah, Allah-lah yang menjadi wakil bagi manusia dan mengajarkan 
cara memuji diri-Nya agar manusia tahu hanya Allah yang maha sempurna dan jauh 
dari kekurangan.54

Keterikatan

Menggambarkan suatu keyakinan atas salah satu bagian terbesar kontribusi 

kehidupan manusia sangat diperlukan dalam menciptakan kehidupan demi kelanjutan 

keharmonisan.55 Manakala manusia bisa membuat kebaikan untuk sesama dan kebaikan 

untuk semesta alam, maka ia berarti telah melakukan harmonisasi semesta alam dan 

menyelaraskan diri dengan semesta alam. Dan alam akan memberikan kebaikan 

kepadanya. Inilah sebagian dari substansi spiritualitas yang  didambakan.56

Agama sesungguhnya memiliki peran yang sangat besar urgensinya dalam 
mengeratkan hubungan antara manusia satu sama lain, dalam status mereka sebagai 

hamba milik Tuhan (Allah) yang telah menciptakan mereka, dan dalam status mereka 
semua sebagai anak dan satu bapak (Adam as.) yang telah menurunkan mereka, terlebih 
lagi dengan persaudaraan (ukhuwah) akidah dan ikatan iman yang dibangun oleh agama 

antara mereka Firman Allah Swt:
مَا المُْؤْمِنُونَ إخِْوَةٌ إنَِّ

“Sesungguhnya orang-orang mukmin itu adalah bersaudara”. (QS. al-Hujurat 
[49]: 10)

Dan karena pengaruh yang ditimbulkan oleh persaudaraan dalam jiwa dan 

kehidupan, sehingga manusia menemukan salah seorang dari mereka (orang-orang 

mukmin mencintai saudaranya melebihi kepentingannya sendiri.57

Dan dalam dimensi keterikatan ini penulis menganalogikan dalam sebuah bagan 

sebagai berikut:

53 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 32
54 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 7
55 Piedmont, R.L, Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality ?Spiritual 

Transendence and the Five Factor Model, h. 989
56 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 124
57 Yusuf Al-Qardhawi, Pengantar Kajian Islam, (Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M), h. 22



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

16     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

 Bagan 3 

Keterikatan 

Pada bagan tersebut menganalogikan bahwa dimensi keterikatan pada Tafsir al-

Fuyūdāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’di al-ʼĀyāt al-Qur’āniyyahkarya Ahmad bin Idris 
menggambarkan tiga hal yaitu kehidupan duniawi sebagai ladang akhirat, menemukan 

makna dan keindahan hidup, dan mengakses hal-hal gaib yang akan penulis jelaskan.

1. Kehidupan Duniawi sebagai Ladang Akhirat

Secara umum, setiap hari manusia ingin bisa mempertahankan apa yang sudah ia 

dapatkan dan ingin meningkatkan kualitas diri agar mendapatkan hal-hal yang lebih 

baik lagi. Dan memang demikianlah cara berpikir yang paling bagus. Sebab hidup 

terus berkembang, hidup terus bergerak, hidup terus terbarukan. Yang kemarin lama-
lama akan rusak, dan harus dipersiapkan penggantinya, yang kemarin sudah habis 

harus diisi kembali.58

Dalam kitab tafsir lainnya disebutkan bahwa al-Raḥmān adalah kenikmatan yang 

Allah berikan kepada orang mukmin dan kafir di kehidupan dunia saja, dan al-Raḥīm 

adalah kenikmatan yang Allah berikan kepada orang mukmin saja di akhirat nanti. 
Maka dalam kitab tafsirnya Ahmad bin Idris mengatakan bahwa kalimat al-Raḥmān 
al-Raḥīm tidak membatasi dan menyempitkan rahmat Allah justru betapa luas kasih 
sayang Allah, Ahmad bin Idris menganalogikan pengetahuan manusia terhadap kasih 
sayang Allah itu diumpamakan seperti paruh burung pipit sebagai pengetahuan manusia 
sementara kasih sayang Allah sebagai lautan luas maka pengetahuan manusia itu kecil 
dan kasih sayang Allah amat sangatlah luas.59

Apa yang diperbuat di dunia ini akan dipertanggungjawabkan di akhirat kelak 
di hadapan Allah. Oleh karenanya hidup di dunia hanya satu kali, jangan pernah 
menyia-nyiakan kesempatan yang mahal ini, dan ia harus siap menghadapi tantangan 

kehidupan, semata-mata karena menjalankan ibadah kepada Allah Swt.60 Jadi, jalan 

spiritual itu sendiri tidak cukup bagi pejalan. Untuk meraih kesempurnaan seseorang 

58 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 52
59 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 11
60 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h. 361



Ahmad Hudori

17     Vol. 3, No. 1, 2020

harus mampu menyesuaikan diri dan hidup selaras dengan masyarakat. Dia tidak hanya 

harus melayani masyarakat tetapi juga harus menjaga agar tidak meninggung perasaan 

orang lain dalam pergaulan.61

Menurut Al-Razi (w.925 M) ada tiga macam tingkat kesenangan manusia pada 
sesuatu: pertama, orang yang menyukai, menyenangi, atau mencintai sesuatu tanpa 

sesuatu alas an. Dia tidak tahu dan tidak punya alas an mengapa menyukai sesuatu itu. 

Kedua, cinta karena ada manfaat yang diperoleh dari yang dicintai. Anak mencintai 
orang tua karena merasa orang tuanya telah membesarkan, mendidik, dan mencurahkan 

segala pengorbanan dalam hidupnya. Murid mencintai guru karena dia tahu bahwa 

gurunya telah mengajar, memberikan ilmu, dan membimbing ke jalan kesuksesan hidup. 

Ketiga, mencintai sesuatu karena ia memang layak dicintai. Seorang pria mencintai 

wanita karena memang wanita itu cantik, ramah, pandai, dan dermawan.62

Manusia saat ini dalam proses kembali kepada Allah. Dalam menempuhnya 
mesti menggunakan jalan, atau metodologi. Metode yang dipilih Allah adalah cara 
yang dilakukan oleh para Nabi, Siddiqin, Syuhada dan Salihin. Modal perjalanan 

pulang kepada-Nya adalah keimanan (kepercayaan). Tanpa keimanan manusia akan 
menggunakan metode sendiri-sendiri. Jalan yang lurus sudah dibentangkan seluruh para 

Nabi dan Rasul-Nya. Setelah rangkaian Nabi adalah metode jalan itu dibawa oleh para 

pewaris, al-’Ulamā. Sepanjang zaman jalan yang lurus telah ditegakkan. Dan hanya 

orang yang beriman saja yang mengikuti jalan yang lurus itu untuk menuju kepada 

Tuhan.63

Seseorang yang menghayati bahwa Allah adalah al-Raḥmān, yakni pemberi 

rahmat kepada makhluk-makhluk-Nya dalam kehidupan dunia ini, karena Dia Raḥīm, 

yakni melekat pada diri-Nya sifat rahmat, penghayat makna-makna itu akan berusaha 

memantapkan pada dirinya sifat rahmat dan kasih sayang sehingga menjadi ciri 

kepribadiannya.64

2. Mengakses Hal-hal Gaib

Hal-hal gaib yang masih menjadi keinginan dan harapan bila terus dipikirkan secara 

fokus dan berulang-ulang akan masuk menjadi impian. Mimpi bagi orang beriman 

(bukan orang yang melamun) adalah suatu tanda kenabian, yang berarti sebuah tanda 

kebenaran. Rasulullah Saw sendiri saat di Madinah memimpikan bisa masuk kota 

Makkah, di mana waktu itu situasinya menurut logika adalah sebagai kemustahilan. 

Masuk Makkah waktu itu adalah sebuah kejadian yang gaib. Tetapi Rasulullah terus 
memvisualisasikannya. Maka Allah mengabulkannya. Allah berfirman: 

آمِنيَِن   ُ الَّ شَاءَ  إنِْ  الَْرَامَ  المَْسْجِدَ  لََدْخُلنَُّ  باِلَْقِّ  ؤْيَا  الرُّ رسَُولَُ   ُ الَّ صَدَقَ  لقََدْ 
ذَلكَِ  مِنْ دُونِ  تَعْلمَُوا فجََعَلَ  لمَْ  مَا  فَعَلمَِ  تََافوُنَ  ِينَ لَ  وَمُقَصِّ مَُلّقِيَِن رءُُوسَكُمْ 

فَتحًْا قرَيِبًا
61 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, (Malang: Malang 

Press, 2007), h. 79
62 M. Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, h. 241
63 M. Fathurrahman, Resep Selamat Kebahagiaan, (Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014), h.70
64 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 48



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

18     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

“Sesungguhnya Allah akan membuktikan kepada Rasul-Nya, tentang kebenaran 
mimpinya (visualisasi) dengan sebenarnya (yaitu) bahwa sesungguhnya kamu 
pasti akan memasuki Masjidil Haram, Insya Allah dalam keadaan aman, dengan 
mencukur rambut kepala dan mengguntingnya, sedang kamu tidak merasa takut. 
Maka Allah mengetahui apa yang tiada kamu ketahui dan Dia memberikan 
sebelum itu kemenangan yang dekat. (QS. al-Fatḥ [48]: 27).

Mengakses atau melihat hal-hal gaib adalah sebuah kemungkinan bagi manusia. 

Karenanya manusia adalah makhluk yang hidup dalam dua dimensi, yaitu dimensi alam 

nyata, dan dimensi alam gaib.65 Kemudian kalimat:

إيَِّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نسَْتَعِيُن
“Hanya kepada-Mu kami menyembah dan hanya kepadaMu kami memohon 
pertolongan” (QS. al-Fātiḥah [1]: 5)

Ayat ini menunjukkan bahwa Tuhan yang pada ayal-ayat sebelumnya dibicarakan 
ḍamir ghaib, Tuhan yang dibicarakan itu menjadi yang diajak bicara, hanya kepadamu 
artinya bahwa Allah itu mengajarkan atau mengenalkan dirinya melalui sifat-sifatnya 
Arrahmanurrahim, Rabbul ‘alamin, maliki yaumiddin maka ketika sudah masuk ke 

dalam hati seorang yang ‘arif yang mengetahui Tuhan setelah tadi dibicarakan sifat-
sifatnya, maka akan timbul rasa kagum rasa rendah hati, kemudian rasa kagum dan 

rasa rendah hati ini diwujudkan dengan meminta pertolongan dengan kalimat yang 

diajak bicara bukan dibicarakan lagi, artinya yang gaib itu sudah hadir yang dipikirkan 

itu sudah disaksikan oleh mata batin seorang yang ‘arif yang mengetahui tuhan, yang 

dipikirkan yang didalami ayal-ayatnya itu sudah hadir dalam hati. Seorang yang ‘arif 

orang yang mengetahui dengan ayat Iyaaka ini Tuhan mengajarkan bagaimana berbicara 
dengan Zat yang Maha Terpuji. Maha Kasih Sayang, dengan pembicaraan yang penuh 
dengan kerendahan hati. Dan pada ayat ini mengajarkan bahwa Makrifatullāh itu 

dikenal melalui nama-namanya yang menjelaskan sifat-sifatnya yang sempurna dan 

kemudian setelah dikenal lalu diajak bicara iyaka na’budu diajak bicara dan dimintai 

pertolongannya iyaaka nasta’inu.66

Makna lain yang ditarik dari redaksi iyyāka na’budu dapat terungkap setelah 

memahami hakikat ibadah yang dijelaskan di atas. Seperti dikemukakan, salah satu 

hakikat ibadah adalah menyadari bahwa apa yang berada di bawah genggaman tangan 

si pengabdi atau yang menjadi “miliknya” pada hakikatnya adalah milik siapa yang 

kepada-Nya ia mengabdi, dalam hal ini bagi pengucap iyyāka na’budu adalah Allah Swt. 
Selanjutnya pernyataan “Hanya kepada-Mu kami memohon pertolongan” mengandung 

pula makna bahwa kepada selain Allah sang pengucap tidak memohon pertolongan.67

3. Menemukan Makna dan Keindahan Hidup

Kebermaknaan hidup adalah penghayatan individu terhadap keberadaan dirinya, 

memuat hal-hal yang dianggap penting, dirasakan berharga, dan dapat memberikan 

arti khusus yang menjadi tujuan hidup sehingga membuat individu menjadi berarti dan 

berharga. Kehidupan yang bermakna akan dimiliki seseorang apabila dia mengetahui 

65 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 78
66 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 12
67 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 68



Ahmad Hudori

19     Vol. 3, No. 1, 2020

apa makna dari sebuah pilihan hidupnya.68

Dalam menemukan makna keindahan hidup, tentu ada hubungannya tentang 

tasawuf terutama untuk mencari kebermaknaan hidup, salah satunya dengan menggapai 

kebahagiaan hidup yang hakiki. Dalam dunia tasawuf dikenal dengan istilah muhasabah 

diri yaitu mawas diri, atau dikenal dalam istilah psikologi adalah mawas diri. Dengan 

muhasabah ini dapat membuka pintu menuju ketenangan dan kedamaian spiritual, dan 

juga menyebabkan seseorang takut kepada Allah dan siksaan-Nya. Muhasabah juga 
dapat membangkitkan kedamaian dan ketakutan didalam hati manusia.69Ahmad bin 
Idris menggambarkannya pada ayat:

مَالكِِ يوَمِْ الّدِينِ
“Raja pada hari kiamat” (QS. Al-Fātiḥah [1]: 4)

Ahmad ibn Idris menyebutkan nama-nama yang menggambarkan keagungan Allah 
dan keindahan-Nya, Ia memasukkan kalimat māliki sebagai kalimatul jamal kalimat 

yang menggambarkan keindahan Tuhan. Akan tetapi, para penafsir lain memasukkan 
kepada al-jalal yaitu kalimat yang menggambarkan keagungan Tuhan. Māliki ini arah 

pengertiannya kepada  dan alam lain di hari kiamat. ia membagi kepada dua arti yaitu:

a. Al-Mālik al-Sultāhnul Qohār yang Maha memaksa dan maha Agung ini 
ditujukan kepada orang-orang kafir 

b. Sulthānul Rahmah yaitu raja yang Maha mencurahkan kasih sayang-Nya, 

memberikan karunia-Nya, dan kelemahlembutan-Nya diberikan kepada 

orang-orang yang beriman kepada Allah dan rasulnya. 
Yang membedakannya dengan penafsir lain ialah Ahmad ibn Idris mengartikan 

māliki dalam dua bagian  yaitu Raja yang memaksa yang memberikan siksa kepada 

orang-orang kafir dan māliki kedua ialah raja yang maha kasih sayang yang mencurahkan, 

kelembutan dan kasih sayangnya kepada orang-orang yang beriman.70Usaha memahami 

makna hidup dengan benar itu, pertama yang harus diketahui adalah asal penciptaan 

atau proses perwujudan menjadi ada yang berujung kemudian pada pemahaman 

tentang eksistensi diri. Hati merupakan bagian yang vital bagi eksistensi kemanusiaan 

seseorang. Hati inilah yang menjadi pusat perhatian Allah dalam menilai kualitas iman 
dan kepribadian seseorang.71

Jika seseorang menyadari adanya hari pembalasan, Allah sebagai Penguasa Tunggal 
dalam arti sesungguhnya, ia akan merasa tenang walau sedang dianiaya oleh pihak lain. 

Karena ada hari pembalasan sehingga bila ia tidak dapat membalas di dunia ini, Allah 
pemilik dan Raja hari Pembalasan itu yang akan membalas untuknya. Keyakinan tentang 

adanya hari Pembalasan memberi arti bagi hidup ini. Tanpa keyakinan itu, semua akan 
diukur dengan di sini dan sekarang, dan alangkah baiknya aktivitas yang menuntut 

untuk dilakukan tanpa harus memetik buahnya sekarang, serta alangkah banyak pula 

yang buahnya tidak mungkin diraih di sini dan sekarang. Itulah pesan utama kelompok 

pertama ayal-ayat al-Fātiḥah.72

68 E. Koeswara, Logoterapi, Psikoterapi Victor Fankl, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), h. 58
69 Fathullah Gulen, Kunci-Kunci Rahasia Sufi, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001), h. 30
70 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 11
71 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 43
72 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 56



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

20     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Universal

Islam adalah agama sepanjang zaman, untuk seluruh umat manusia, bukan agama 

lokal, konsepnya (Al-Qur’an) tidak diperuntukkan pada zaman atau periode tertentu. 
Tidak seperti agama-agama sebelumnya yang bersumber kepada kitab Taurat, Zabur 
dan Injil. Taurat hanya diperuntukkan bagi pengikut Nabi Musa As. Zabur hanya 
diperuntukkan bagi pengikut Nabi Daud As. Dan Injil hanya diperuntukkan bagi 
pengikut Nabi Isa As. Tapi Al-Qur’an diperuntukkan untuk umat Nabi Muhammad 
saw. di sepanjang kehidupannya.73

Kefakiran dan kemiskinan terkadang menjadi penyebab manusia lupa akan nikmat 

Allah Swt. yang diberikan kepadanya. Padahal dalam keadaan bagaimanapun, pasti 
anugerah Allah Swt. lebih banyak dari kekurangan yang dirasakannya. Manusia 
menderita bukan karena rezeki yang berkurang tetapi karena kurang bersyukur yang 

bersemayam dihatinya. Kaum materialistis, kapitalis, dan hedonis menjadikan materi 

segalanya. Apabila seseorang berideologikan materialisme pasti akan dikuasai oleh 
kaum kapitalis, tetapi orang yang menjadikan iman sebagai poros dalam kehidupannya, 

tidak akan pernah terjajah oleh mereka. Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an:

هَبِ  هَوَاتِ مِنَ النّسَِاءِ وَالْنَيَِن وَالقَْنَاطِيرِ المُْقَنطَْرَةِ مِنَ الذَّ زُيّنَِ للِنَّاسِ حُبُّ الشَّ
ُ عِندَْهُ  نيَْا وَالَّ نعَْامِ وَالَْرثِْ ذَلكَِ مَتَاعُ الَْيَاةِ الدُّ

َ
ةِ وَالَْيلِْ المُْسَوَّمَةِ وَالْ وَالفْضَِّ

حُسْنُ المَْآبِ
“dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa yang 
dingini, yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta yang banyak dari jenis emas, 
perak, kuda pilihan, binatang-binatang ternak dan sawah ladang. Itulah 
kesenangan hidup di Dunia, dan sisi Allah-lah tempat kembali yang baik (surga). 
(QS. Ali-Imran [3]: 14).74

Universalitas menurut Piedmont adalah menggambarkan suatu keyakinan atas 

kesatuan alam dalam kehidupan.75 Atas dasar itu, untuk mengetahui lebih dalam 
pembahasan ini dengan melihat perspektif Ahmad bin Idris dalam kitab tafsirnya. 
Penulis membaginya ke dalam tiga bagian, sebagaimana bagan berikut ini:

Bagian 4

Universal

73 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h.391
74 Zuhdi Zaini, Sebuah Renungan, (Tangerang: Cantiga, 2018), h. 186
75 Piedmont, R.L, Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality ?Spiritual 

Transendence and the Five Factor Model, h.989



Ahmad Hudori

21     Vol. 3, No. 1, 2020

1. Kedudukan Manusia di Alam Semesta

Manusia hidup di tengah alam semesta ini dengan segala kekuatan dan kekayaannya 

maka sebagai manusia seharusnya bisa menempatkan diri dalam hubungan mengambil 

manfaat, mengambil pelajaran dan melestarikan alam.76

 Allah SWT menuntut setiap makhluk kepada apa yang perlu dimilikinya  

 dalam rangka memenuhi kebutuhannya. Dialah yang memberi hidayah kepada anak

 ayam memakan benih ketika baru saja menetes, atau lebah untuk membuat sarangnya

 dalam bentuk segi enam karena bentuk tersebut  lebih sesuai dengan bentuk badan dan

kondisinya.77

Nasib dari pohon tergantung pada benihnya. Bagian-bagian dari pohon, batang, 

kulit, kayu, akar, dahan, dan ranting, daun-daun serta bunga, semuanya dipersiapkan 

dalam satu benih kecil. Supaya benih bisa tumbuh, manusia harus meletakannya di atas 

tanah yang subur dan menyiramnya dengan air. Hazrat Pir menggunakan analogi benih 

untuk menjelaskan perkembangan jiwa manusia. Setiap manusia memiliki benih yang 

bisa diketahui sendiri. Benih itu tumbuh hidup atau mati sebagaimana tanah atau peti 

tempat benih itu diletakan.78

 Dalam hal ini Ahmad ibn Idris mengatakan dalam kitab tafsirnya Al-Fūyūdāt 
Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt Al-Qur’āniyyah Arti dari pada ayat :

اطَ المُْسْتَقيِمَ َ اهْدِناَ الصِّ
“ Tunjukanlah kami jalan yang lurus ”. (Q.S Al-Fātiḥah [1]: 6)

Maksud dari ayat ini yang artinya tunjukanlah kami ya tuhan ke jalan makrifat diri 

atau pengenalan diri, sehingga mengenal diri-Mu ya Tuhan. Sesuai dengan hadis yang 
mengatakan:

قَالَ: »مَنْ عَرَّفَ  رَبَّهُ،  فَقَدْ عَرَفَ  نَفْسَهُ  : مَنْ عَرَفَ  قَوْلِِ قَالَ: وسَُئلَِ سَهْلٌ عَنْ 
نَفْسَهُ لرَِبِّهِ عَرَّفَ رَبَّهُ لَِفْسِهِ«

“ia berkata: dan Sahl pernah ditanya dari perkataannya: barang siapa yang 
mengenal dirinya maka ia telah mengenal Tuhannya, ia berkata: barang siapa 
yang memperkenalkan dirinya untuk Tuhannya, Tuhan akan memperkenalkan 
untuk dirinya.”79

Maksud dari hadis ini menurut Ahmad ibn Idris ialah jalan yang menghubungkan 
pengenalan atas diri pada hakikatnya mengenal diri itu adalah sekaligus mengenal 

Tuhannya.80 Bagi orang yang makrifat kepada Allah, maka berharap penuh menggapai 
kasih sayang Allah. Tidak hanya itu, bahkan Allah menuangkan kepadanya kasih 
sayang-Nya dengan surga dan karunia melihat-Nya. Sedangkan manusia banyak yang 

terpesona (tergila-gila) dengan pemberian Allah di dunia yang fana. Untuk menuju 
tujuan membutuhkan jalan, demikian pula untuk meraih Rahmat Allah dunia akhirat. 

76 M Tolchah Hasan, DinamikaKehidupanReligius, h. 122
77 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 75
78 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog al-Quran, tasawuf dan Psikologi, h. 97
79 Abu Naim Ahmad bin Abdillah, Hilyatul Auliya, (Beirut: Darl-Kutb al’Alamiyah, 1409 H), h. 

208
80 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 15



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

22     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Ihdinal-Shirātal-Mustaqim, Ya Allah tunjukanlah kami jalan yang lurus (menuju 
kepada Engkau) jalan inilah yang ia mohon kepada Allah untuk menuju pengharapan 
Rahmat dan Kasih-Nya.81 Manusia harus mampu mengenal dirinya dan posisinya di 

hadapan Allah SWT agar menjadi hamba yang selalu taat kepada-Nya. Karena dengan 
mengenal siapa dirinya dia akan mengenal siapa Tuhannya.

2. Berperilaku Baik untuk Meraih Kebahagiaan

Berperilaku baik sangat penting bagi manusia untuk meraih kebahagiaan dunia dan 

akhirat, dan bagi orang yang tengah menghadapi suatu masalah yang berat. Melalui 

perumpamaannya tentang ‘siang dan malam’, ia ingin menjelaskan bahwa setiap 
kejadian yang menimpa diri manusia pada dasarnya sudah punya waktunya masing-

masing. Tuhan sendirilah yang telah mengatur demikian. Manusia sama sekali 
tidak bisa mempercepat atau melambatkannya. Upaya-upaya untuk mempercepat 

berlalunya masalah adalah sebuah kesia-siaan. Itu sama halnya menginginkan siang 

di kala hari masih larut malam.82

Di antara akhlak terpuji adalah bersikap ‘arif, yaitu tidak tergesa-gesa, perlahan-

lahan tapi pasti, dalam hal menjalankan segala urusan serta lapang dada. Jika kata al-

hilm disandarkan kepada Allah, seperti  Allahu Halimun, maka artinya, Allah tidak 
tergesa-gesa menyiksa hamba-hamba-Nya yang durhaka kepada-Nya. Namun Allah 
Maha Menangguhkan, menutupi dosa, dan malah memberi rezeki serta kesehatan pada 

mereka. Pada suatu ketika jika bertobat, Allah pun tetap menerima tobatnya, karena itu 
sikap hilm Allah terhadap hamba-hamba-Nya merupakan Nikmat Allah yang paling 
besar,83untuk meraih kebahagiaan maka manusia harus menjauh daripada murkanya 

Allah swt. Ahmad bin Idris menyebutkan dalam tafsirnya arti dari pada 

غَيْرِ المَْغْضُوبِ
“Bukanlah jalan orang-orang yang dibenci”. (Q.S Al-Fātiḥah [1]: 6)

Maksudnya bahwa ghairil maghdubi ialah bukan jalan orang-orang yang dimurkai 

oleh Allah yaitu orang-orang yang menyembah hawa nafsu, syahwat, patung-patung 
dan sebagainya. Kemudian Ahmad ibn Idris juga menatakan bahwa murka Allah itu 
ada beberapa tingkatan:

a. Murka murni yaitu murka-Nya Allah kepada orang-orang Yahudi dan orang-
orang yang serupa dengan orang-orang Yahudi karena menyekutukan Allah.

b. Murka yang mendidik yaitu murka-Nya Allah kepada para pelanggar 
(pendosa) lalu mereka diberi hukuman keras tujuannya hukuman itu untuk 

mendidik agar tidak mengulangi kesalahan yang telah dilakukan.

c. Murka yang bersifat cemburu yaitu murka-Nya Allah kepada para wali Allah 
dan Nabi-nabi Allah.

Sebagai contoh  murka yang bersifat cemburu ini ialah murkanya Allah kepada Nabi 
Ibrahim dan Nabi Ismail ketika pelaksanaan kurban. Allah Menguji keduanya karena 
di dalam hati Nabi Ibrahim ada kecenderungan mengabaikan perintah Allah dan lebih 

81 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h.392
82 Hamdy, Telaga Bahagia Syaikh Abdul Qadir JailaniI, (Jakarta: Republika, 2015), h. 167 
83 Abu Bakar Ibn Muhammad Syata, MenapakJejakKaum Sufi, (Surabaya: dunia ilmu, 1997), 

Cet.I, h.  150



Ahmad Hudori

23     Vol. 3, No. 1, 2020

sayang kepada Nabi Ismail, demikian juga Nabi Ismail sangat sayang kepada Ayahnya 
sehingga batinnya tidak seratus persen cenderung kepada Allah maka kemudian Allah 
menurunkan ujian (murka yang bersifat cemburu), sehingga ketika hati keduanya sudah 

hilang dari kecenderungan kepada selain Allah, artinya hati keduanya sudah penuh 
mutlak menyerah diri kepada Allah, maka oleh Allah dicabutlah ujian tersebut diganti 
dengan anugerah itulah yang disebut dengan murka yang bersifat cemburu.84

Sejarah dan pengalaman sehari-hari membuktikan bahwa ketaatan kepada Allah 
SWT atau dengan kata lain melaksanakan kebenaran dan kebajikan, menghasilkan 
imbalan baik. Kalau bukan pada saat itu, paling tidak pada akhirnya. Demikian pula 

pembangkangan terhadap kebenaran menimbulkan penyesalan, bahkan siksaan paling 

sedikit adalah siksaan batin. Kalau bukan sesaat sesudah pelanggaran itu, tentu pada 

akhirnya.85

3. Membangun Keharmonisan Diri dengan Semesta Alam

Membangun harmonisasi dengan semesta alam adalah menciptakan keindahan 

semesta alam dan peduli terhadap sesama, lingkungan, tidak merusak dan tidak 

pula membiarkan kerusakan. Menyelaraskan diri dengan semesta alam adalah 

mengirimkan empati dan simpati, berbagi kasih sayang, menebar kebaikan, bersahabat 

dan membangun kebersamaan dengan semesta alam. Manusia dan manusia harus 

membangun keharmonisan.86

Spiritualitas bisa ditemukan manakala manusia mempunyai kepedulian sosial 

yang tinggi dan rasa kemanusiaan yang tak terbatas, menurut para sufi keharmonisan 
kehidupan adalah simbol kesempurnaan manusia, dan mereka percaya bahwa pada 

dasarnya seseorang yang tidak mampu hidup dengan baik bersama manusia lain adalah 

manusia yang sakit. Oleh karenanya, mereka juga menganggap bahwa mereka yang 

menarik diri dari masyarakat dan menyepi untuk meningkatkan kehidupan spiritual 

mereka adalah individu-individu yang merana dan tidak sempurna.87 Maka dengan itu 

Ahmad bin Idris mengatakan dalam sebuah ayat:

الّيَِن وَلَ الضَّ
“ Dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat.” (Q.S Al-Fātiḥah [1]: 7)

Artinya orang-orang yang tidak mengenal dirinya dan sekaligus pasti tidak mengenal 
tuhannya, tidak ma’rifatunnafsi sekaligus tidak mak’rifatullah maka arti daripada al-

dhallin itu adalah jalan sesat jalan orang-orang yang tidak mengenal dirinya sekaligus 

tidak mengenal tuhannya.88

Kata al-dhāllīn berasal dari kata dhalla. Tidak kurang dari 190 kali kata dhalla 

berbagai bentuknya terulang dalam Al-Qur’an. Kata ini pada mulanya berarti kehilangan 

jalan, bingung, tidak mengetahui arah. Makna-makna ini berkembang sehingga kata 

tersebut juga dipahami dalam arti binasa, terkubur, dan dalam arti immaterial ia berarti 

sesat dari jalan kebajikan atau lawan dari petunjuk. Dari penggunaan Al-Qur’an 

84 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt al-Qur’āniyyah, h. 15
85 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 87
86 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 59
87 Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia Dialog Al-Qur'an, tasawuf dan Psikologi, h. 79
88 Ahmad bin Idris, al-Fūyūdāt Al-Rabāniyyah bi Tafsīr Ba’dil Āyāt Al-Qur’āniyyah, h. 17



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

24     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

yang beraneka ragam, dapat disimpulkan bahwa kata ini dalam berbagai bentuknya 

mengandung makna tindakan atau ucapan yang tidak menyentuh kebenaran.89

Upaya Nabi Muhammad Saw diutus ke tengah kehidupan adalah untuk 

memanusiakan manusia. Karena banyak manusia yang tidak mengenal dirinya dan 

untuk apa ia diciptakan. Sehingga perilakunya menyimpang dari kodrat manusiawinya, 

bahkan penyimpangannya melebihi perilaku binatang.90

 Dalam hal ini tentunya orang yang sesat adalah orang yang jauh dari sosial 

dan alam semesta, maka perlu kiranya menyelaraskan diri dengan semesta alam, 

artinya melakukan kebaikan sama seperti yang semesta alam lakukan, tidak melakukan 

perbuatan yang jahat, tidak melakukan hal-hal yang membuat semesta alam murka, 

tidak melakukan kekerasan, menebarkan kasih dan sayang, tidak marah-marah, tidak 

berkata-kata yang menyakitkan, menyelaraskan diri dengan semesta alam, berarti juga 

berdamai dengan masalah-masalah yang dihadapi.91

Hubungan Manusia dengan alam merupakan hubungan view point, bahwa alam 

dapat menambah pandangan dan menambah pelajaran bagi manusia. Pelajaran berarti 

mengambil hikmah, dalam arti tidak sampai mendekat barang karena membahayakan 

atau menjaga agar tidak membahayakan, atau alam bisa digunakan sebagai pelajaran 

dengan cara mengambil temuan-temuan yang dapat dijadikan teori menjadi pengetahuan 

secara umum.92[]

PENUTUP

Spiritual sangat erat kaitannya dengan nilai-nilai kehidupan, karena spiritual 

merupakan penggerak hati akibat hampa dan tandus dari siraman rûḥaniyyah. 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa spiritual yang terdapat dalam kitab Tafsir al-

Fūyūdāt al-Rabbāniyyah bi Tafsîr Ba’di al-Āyāt Al-Qur’āniyyah karya Ahmad ibn 
Idris terbagi ke dalam tiga dimensi yaitu: Pertama, pengamalan ibadah dengan fokus 

pada ayat satu sampai dengan tiga; Kedua, keterikatan yang tertuang dalam ayat 

empat dan lima; dan Ketiga, universal yang terurai pada ayat enam dan tujuh. Hasil 

dari dimensi-dimensi ini melahirkan beberapa aspek yang termuat dalam aktualisasi 

kehidupan, sehingga dimensi pengamalan ibadah bisa menjawab aspek-aspek 

ibadah secara vertikal (ḥablun minallāh), dimensi keterikatan menjawab bagaimana 

hubungan sosial dengan manusia lainnya (ḥablun minannās) dan dimensi universal 

menjawab hubungan manusia dengan alam semesta (ḥablun minal ‘ālam). 

DAFTAR PUSTAKA

Abduh, Muhammad. Tafsir Qur’anul Hakim, Cairo: DarulManar, 1366 H.

Aman, Saifuddin. Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, Tangerang: Ruhama, 2013.
Anshori, Ulumul Qur’an, Jakarta: Rajawali Pers, 2016.

Falah, Riza Zahriah. Membentuk Keshalehan Individual dan Sosial Melalui Konseling 
Multikultural, STAIN Kudus, Journal Edukasi, Vol.7, 2016.

89 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, h. 91
90 M. Fathurrahman, ResepSelamatKebahagiaan, h. 223
91 Saifuddin Aman, Tren Spirituaitas Milenium Ketiga, h. 64
92 M. Tolchah Hasan, Dinamika Kehidupan Religius, (Jakarta: Listarafiska, 2004),h. 121



Ahmad Hudori

25     Vol. 3, No. 1, 2020

Fathurrahman, M., Resep Selamat Kebahagiaan, Tasikmalaya: Idrisiyyah Press, 2014.
Gulen, Fathullah Gulen. Kunci-Kunci Rahasia Sufi, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2001.

Al-Hakim, Luqman. Bioghrafi Syekh Ahmad bin Idris AlFasi AlHasani, Tasikmalaya: 
Tarekat Al- Idrisiyyah, 2012.

Halim, Muhammad Abdul. Menafsirkan Al-Qur’an dengan Al-Qur’an, Bandung: Marja, 
2012.

Hamdy, Telaga Bahagia Syaikh Abdul Qadir JailaniI, Jakarta: Republika, 2015. 

Hasan, M Tolchah. Dinamika Kehidupan Religius, Jakarta: Listarafiska, 2004.
Ibn Abdillah, Abu Naim Ahmad. Hilyatul Auliya, Beirut: Dar al-Kutb al-’Alamiyah, 1409 

H.

Ibn Idris, Ahmad. al-Fūyūḍāt al-Rabbāniyyah bi Tafsīr Ba’ḍi al-Āyāt al-Qurʼāniyyah 
t.tp: Dar- Jawami’ al-Kalim, t.th.

J.S., Trimingham, Islam in Sudan, Frank Cass and Co. Ltd, London, Oxford University 
Press, 1949.

Jie, Muhammad Rawas Qa’lah. Mu’jam Lughat al-Fuqaha: rabi-injelsi-inransi, Beirut: 
Dar an- Nafa’is, 1422 H/ 1996 M.

Khalil, Ahmad. Merengkuh Bahagia Dialog Al-Quran, tasawuf dan Psikologi, Malang: 
UIN Malang Press, 2007

Koeswara, E., Logoterapi, Psikoterapi Victor Fankl, Yogyakarta: Kanisius, 1992. 
Al-Linggi, Ahmad bin Muhammad Sa’id. Fara’id al-Maathir al-Marwiyyah li al-Tariqat 

al-Ahmadiyyah al-Kashidiyyah al-Dandafawiyyah, Singapura: t.p, t.th.

Mardani, Pendidikan Agama Islam, Depok: Kencana, 2017.
Mustaim, Abdul. Pergeseran Epistimologi Tafsir,Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018.
Nasr, Seyyed Hossein. Living Sufism, London: Unwin Paperbacks, 1980.
______, Menjelajah Dunia Modern: Bimbingan untuk Kaum Muda Muslim, Bandung: 

Mizan, 1994.
O’Fahey, Rex. S., Enigmatic Saint: Ahmad bin Idris and the Idrisi Tradition, 

Illionis:Northwestern University Press, 1991.
Pasiak, Taufiq. Revolusi IQ/EQ/SQ Menyingkap Rahasia Kecerdasan Berdasarkan Al- 

Qur’an dan Neurosains Mutakshir, Bandung: Mizan Pustaka, 2002.

Pili, Salim B. Tarekat Idrisyyah Sejarah dan Ajarannya, Tasikmalaya, Mawahib Press, 
2019.

Purba, Jonny. Pengelolaan Lingkungan Sosial, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.
Al-Qardhawi. Yusuf, Pengantar Kajian Islam, Mesir: Maktabah Wahbah, 1996 M.
R.L., Piedmont. “Does Spiritual Represent The Sixth Factor of Personality? Spiritual 

Transendence and the Five Factor Model”, Journal of Personality, Desember, 
(67:6). Oxford: Blackwell Publishers. 1999.

_______. “Spiritual Transendence and the Scientific Study of Spirituality”, Alexandria: 
Journal of  Rehabilition, 67 (1):4-14, 2001.

Salman, Harun. Mutiara Al-Qur’an, Jakarta: Qaf Media Kreativa, 2016.



DIMENSI SPIRITUALAS DALAM KITAB AL-FŪYŪḌĀT AL-RABBĀNIYYAH BI TAFSĪR BA’ḌI AL-
ĀYĀT AL-QURʼĀNIYYAH KARYA AHMAD IBN IDRIS

26     Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Misbah, Jakarta Pusat: Lentera Hati, 2002.

Syarbini, Amirullah,Kunci Rahasia Sukses Menurut Al-Qur’an, Jakarta: Kompas 
Gramedia, 2002.

Syata, Abu Bakar Ibn Muhammad, Menapak Jejak Kaum Sufi, Surabaya: Dunia Ilmu, 
1997

Vikor, Knut S., Sufi and Scholar on New Edge: Muhammad bin Ali Sanusi, t.tp: 
Northwestern University Press, 1995.

Wahhab, Abdul, Tafsir Surat Al-Fātihah, Ar-Riyadh: Maktabah Haramein, 1408 H.
Yusuf, Ah., dkk, Kebutuhan Spiritual (Konsep dan Aplikasi dalam Asuhan Keperawatan), 

Jakarta: Mitra Wacana Media, 2016.
Zaini, Zuhdi, Sebuah Renungan, Tangerang: Cantiga, 2018.


