
1 

 

PEMIKIRAN SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS TENTANG PENDIDIKAN 

ISLAM 

 

0RKDPPDG�$K\DQ�<XVXI�6\D¶EDQL 

E-mail: moh.ahyanyusufsyabani@yahoo.com 

Universitas Muhammadiyah Gresik 

 

 

Abstract 

The concept of Islamic education was relentless to be formulated considering the 

changing times. So the thought of a figure should be related to the concept of Islamic 

education that contextual to a time. As for the purpose of this research was to determine the 

real of Islamic education and the thought of Syed Muhammad Naquib al-Attas about Islamic 

education with this type of research is library research with qualitative research method is 

descriptive in an effort to uncover the thought of Syed Muhammad Naquib al-Attas about 

Islamic Education as such. The approach used in this research using a pragmatic approach 

with the primary data source of works Syed Muhammad Naquib Al-Attas and secondary data 

sources are from journals, books, articles, papers and other reseacrh results which are 

relevant to this research focus. Technique for collecting data is used documentation from 

others literature which  subsequently  analyzed by various measures that description, 

interpretation, and internal coherence. The result of this research is (1) that the real of 

Islamic Education that guide the development of human potential that is based on the values 

of Islam are sourced to the Qur`an, hadith, and ijtihad. (2) The thought of Syed Muhammad 

Naquib al-Attas about Islamic Education is defines identical to the substantive meaning of 

WKH� ZRUG� WD¶GLE�� EHFDXVH� LQ� WKH� ZRUG� WD¶GLE� PHDQLJIXO� SUHVHQFH� RI� WHDFKLQJ�� NQRZOHGJH��

upbringing, and education; formulate an Islamic educational aim to shape and produce good 

human beings; formulating curriculum of Islamic education that should depict humans and 

nature; provide two models of Islamic education method that is the method of monotheism 

and  methods of metaphors and stories. 

 

Keywords: Thought, Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islamic Education 

 

 

Abstrak 

Konsep pendidikan Islam memang tiada henti untuk dirumuskan mengingat zaman 

yang selalu berubah. Sehingga pemikiran seorang tokoh perlu dikaitkan dengan konsep 

pendidikan Islam agar kontekstual terhadap suatu masa. Adapun tujuan penelitian ini adalah 

untuk mengetahui hakikat pendidikan Islam dan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas 

tentang pendidikan Islam dengan jenis penelitian yaitu penelitian kepustakaan dengan metode 

penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif dalam usaha untuk mengungkap pemikiran Syed 

Muhammad Naquib al-Attas tentang pendidikan Islam sebagaimana adanya. Pendekatan yang 

dipakai dalam penelitian ini menggunakan pendekatan pragmatik dengan sumber data primer 

berupa karya-karya Syed Muhammad Naquib al-Attas dan sumber data sekunder berasal dari 

jurnal, buku, artikel, makalah dan hasil-hasil penelitian lainnya yang relevan dengan fokus 

penelitian ini. Teknik pengumpulan data menggunakan dokumentasi berbagai literatur yang 

selanjutnya dianalisis dengan berbagai langkah yaitu: deskripsi, interpretasi dan koherensi 

intern. Hasil penelitian ini adalah (1) bahwa hakikat pendidikan Islam itu membimbing 

pengembangan potensi diri manusia yang berlandaskan nilai-nilai Islam yang bersumber 

kepada al-Qur`an, hadis dan ijtihad. (2) pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas tentang 

pendidikan Islam yaitu mendefinisikan pendidikan Islam identik dengan makna substantif 



2 

 

dari kata WD¶GLE, karena di dalam WD¶GLE� bermakna adanya suatu pengajaran, pengetahuan, 

pengasuhan, dan pendidikan; merumuskan suatu tujuan pendidikan Islam untuk membentuk 

dan menghasilkan manusia-manusia yang baik; merumuskan kurikulum pendidikan Islam 

yang seharusnya menggambarkan manusia dan hakikatnya; dan memberikan dua model 

metode pendidikan Islam yakni metode tauhid dan metode metafora serta cerita. 

 

Kata Kunci: Pemikiran, Syed Muhammad Naquib al-Attas, Pendidikan Islam. 

  

I. Pendahuluan 

A. Latar Belakang Masalah 

Bangsa Indonesia berwatak sosialistik religius bercita-cita meraih kehidupan 

yang seimbang, serasi, dan selaras antara kehidupan batiniyah, mental-spiritual 

dengan kehidupan lahiriyah, fisik materiil, di mana nilai-nilai keagamaan menjadi 

dasar atau sumber motivasinya.1 Namun realitas yang sering terjadi adalah semakin 

parahnya degradasi moralitas masyarakat secara umum dengan asumsi dasar tidak 

adanya keseimbangan antara kehidupan batiniyah dengan kehidupan lahiriyah.  

Sehingga dengan hal ini pendidikan Islam perlu berupaya secara antisipatif 

untuk selalu mengawal dan membimbing menuju terbentuknya pribadi manusia 

yang unggul dan mulia. Oleh karenanya konsep pendidikan Islam perlu dikaji secara 

intensif, kontemplatif dan mendalam agar bisa menjadi problem solver bagi 

persoalan tersebut.  

Kajian tentang konsep pendidikan Islam memang menarik didiskusikan dan 

dibahas secara mendalam, walaupun hal itu beberapa kali telah diangkat menjadi 

tema kajian oleh beberapa tokoh pemikir. Di hadapan dunia akademis, tema-tema 

VHSHUWL� LWX� WHUNHVDQ� VXGDK� ³VDQJDW VHULQJ´�� QDPXQ� GLQDPLND� SHPLNLUDQ� LQWHOHNWXDO�

selalu tidak pernah puas dan final akan kajian yang serupa. Memusatkan seputar 

kajian konsep pendidikan Islam dan Islamisasi pengetahuan dilatar belakangi oleh 

rasa keingintahuan akan sebuah pemahaman yang relatif komprehensif, mendalam, 

kontemplatif serta berusaha mengelaborasi pemikiran-pemikiran yang ada ke dalam 

konteks pergumulan pemikiran sekarang yang jauh lebih dialektik. 

Pendidikan Islam tentunya banyak mengalami pergeseran makna yang sesuai 

dengan perubahan suatu konteks kemasyarakatan dan zaman. Bahkan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas menganalisis bahwa yang menjadi penyebab 

kemunduran dan degenerasi kaum muslimin justru bersumber dari kelalaian mereka 

                                                             

1
 H.M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam, cet. ke-6, Edisi Revisi, (Jakarta: Bumi Aksara, 2014), 

hlm. 44. 



3 

 

dalam merumuskan dan mengembangkan rencana pendidikan yang sistematis 

berdasarkan prinsip-prinsip Islam secara terkoordinasikan dan terpadu.2 Untuk itulah 

pemikir-pemikir atau cendikiawan muslim dari satu masa ke masa yang lainnya 

memiliki berbagai pendapat yang sangat beragam sesuai latar belakang yang 

dimilikinya dan waktu. Dalam hal ini pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas 

merupakan suatu pemikiran kontemporer yang sangat relevan dengan masa saat ini 

mengenai apa yang dinamakan dengan pendidikan Islam karena pendidikan Islam 

sudah banyak mengalami pergeseran makna dan konsep sehingga membutuhkan 

penyegaran kembali agar relevan dengan zaman saat ini. 

B. Rumusan Masalah 

Dari uraian di atas dapat dirumuskan beberapa masalah terkait dengan 

pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas tentang  pendidikan Islam di antaranya 

adalah:  

1. Apa hakikat pendidikan Islam? 

2. Bagaimana pemikiran Syed Muhammmad Naquib al-Attas tentang pendidikan 

Islam? 

C. Tujuan Penelitian 

Merujuk pada rumusan masalah di atas, maka yang menjadi tujuan dari 

penelitian ini adalah untuk mengetahui: 

1. hakikat dari pendidikan Islam. 

2. pemikiran Syed Muhammmad Naquib al-Attas tentang pendidikan Islam secara 

konseptual filosofis dan komprehensif. 

D. Kajian Teoritis Pemikiran dan Pendidikan Islam  

1. Definisi Pemikiran 

Suatu pemikiran berarti memiliki makna sebagai cara atau hasil 

berpikir.3 Suatu pemikiran dinisbatkan kepada peletak dasar pemikiran tersebut 

sehingga muncul istilah pemikiran Descartes, pemikiran Socrates, dan lain 

sebagainya. Akan tetapi suatu pemikiran adakalanya juga dinisbatkan kepada 

orang yang menyebarkan dan mengadopsinya maka muncul istilah pemikiran 

Barat dan yang lainnya.  

                                                             

2
 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam dan Sekularisme, terj. Karsidjo Djojo Suwarno, (Bandung: 

Pustaka, 1981), hlm. 13. 
3
 W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, ed. III, cet. IV, (Jakarta: Balai Pustaka, 

2007), hlm. 892. 



4 

 

Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas memberikan arti sebagai 

cara atau hasil berpikir dari seseorang bernama Syed Muhammad Naquib al-

Attas terhadap segala sesuatu terutama tentang pendidikan Islam. Hasil berpikir 

dari seseorang terhadap sesuatu maka dapat dinisbatkan kepada orang tersebut 

merupakan usaha dan proses untuk menghasilkan suatu pemikiran yang 

dikaitkan dengan suatu pokok permasalahan tertentu.   

2. Pendidikan Islam  

Suatu pendidikan haruslah berjalan selaras dengan kebutuhan manusia 

sebagai pelaku dalam proses pendidikan tersebut. Kebutuhan akan aspek 

jasmani dan ruhani menjadi dua hal yang mendasar pada diri manusia. Dalam 

hal ini pendidikan Islam diformulasikan untuk memenuhi kebutuhan dasar 

manusia tersebut baik dalam hubungan manusia dengan Tuhannya ataupun 

hubungan antar sesama manusia. Imam al-Ghazali dalam Fathiyah Hasan 

Sulaiman pernah berpendapat bahwa suatu pendidikan seharusnya diarahkan 

dan ditujukan kepada dua aspek yaitu: pertama, insan purna, yang bertujuan 

untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT; kedua, insan kamil, yang bertujuan 

mendapatkan kebahagiaan di dunia dan akhirat.4 Di sinilah perlu adanya upaya 

serius yang bisa menempatkan manusia sebagai insan purna dan insan kamil 

dalam kehidupannya melalui pendidikan Islam. 

Tujuan menjadi insan purna dan insan kamil ini tentu berkaitan erat 

dengan aspek akhlak, pendidikan Islam apabila tidak berhasil mengantarkan 

seorang individu sebagai peserta didik menuju tujuan luhur Islam, yakni 

kedekatan pada Tuhan dan kebagusan akhlak, maka tatanan pendidikan itu 

dianggap rapuh dan proses pendidikan tersebut dianggap gagal. 5  Pendidikan 

Islam memang sudah seharusnya mengawal suatu pembentukan pribadi yang 

luhur. 

E. Metode Penelitian  

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library research) dengan metode penelitian kualitatif 

yang bersifat deskriptif dalam usaha untuk mengungkap suatu masalah atau 

                                                             

4
 Fathiyah Hasan Sulaiman, Pendidikan Versi al-Ghazali, terj. Fathur Rahman, (Bandung: al-0D¶DULI��

1986), hlm. 24. 
5
 H.B. Hamdan Ali, Filsafat Pendidikan, (Yogyakarta: Kota Kembang, 1993), hlm. 109. 



5 

 

peristiwa sebagaimana adanya. Hasil penelitian ditekankan pada gambaran 

secara objektif tentang keadaan yang sebenarnya dari objek yang diteliti. 6 

Penelitian kepustakaan (library research) yaitu serangkaian kegiatan yang 

berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat 

serta mengolah bahan penelitian.7  

Dinamakan penelitian kepustakaan karena data yang diteliti berupa 

naskah-naskah yang bersumber dari khazanah kepustakaan.8 Dengan maksud 

bahwa berbagai data yang dikumpulkan berasal dari karya tulis Syed 

Muhammad Naquib al-Attas sebagai sumber data utama dan beberapa jurnal, 

buku, artikel, makalah dan hasil-hasil penelitian lainnya yang relevan dengan 

fokus penelitian ini. 

2. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang dipakai dalam penelitian ini menggunakan pendekatan 

pragmatik, yaitu pendekatan yang memandang karya sastra sebagai sarana untuk 

menyampaikan tujuan tertentu kepada pembaca. Tujuan tersebut dapat berupa 

politik, pendidikan, agama maupun tujuan lain. Pada tahap tertentu pendekatan 

pragmatik memiliki hubungan yang cukup dekat dengan sosiologi, yaitu dalam 

pembicaraan mengenai masyarakat pembaca.  

Pendekatan pragmatik memiliki manfaat terhadap fungsi-fungsi karya 

sastra dalam masyarakat, perkembangan dan penyebarluasannya, sehingga 

manfaat karya sastra dapat dirasakan. Dengan indikator pembaca dan karya 

sastra, tujuan pendekatan pragmatik memberikan manfaat terhadap pembaca. 

Pendekatan pragmatik secara keseluruhan berfungsi untuk menopang teori 

resepsi, teori sastra yang memungkinkan pemahaman hakikat karya tanpa 

batas.9 

3. Sumber Data 

a. Sumber Data Primer 

Dalam penelitian ini data primer yang digunakan adalah data yang 

bersumber dari buku-buku karangan Syed Muhammad naquib al-Attas 

seperti: The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 
                                                             

6
 Hadari Nawawi, Metode Penelitian Bidang Sosial, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 

1993), hal. 31. 
7 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Yogyakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), hlm. 3. 
8 Moh. Nazir, Metode Penelitian, (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985), hlm. 111. 
9  Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra Dari Strukturalistik Hingga 

Postruktualisme, Perspektif Wacana Naratif (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), hal. 72. 



6 

 

Philosophy of Education, Islam and Secularism, Islam and the Philosophy 

of Science, Aims and Objectives of Islamic Education. 

b. Sumber Data Sekunder 

Data sekunder dalam penelitian ini diambil dari berbagai literatur, 

yaitu beberapa jurnal, buku, artikel, makalah dan hasil-hasil penelitian 

lainnya yang relevan dengan fokus penelitian ini. 

4. Teknik Pengumpulan data 

Adapun teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

metode dokumentasi. Maksudnya adalah pengumpulan data dengan melihat dan 

menyeleksi dokumen-dokumen yang dibuat oleh subjek penelitian atau orang 

lain.10 Mendokumentasikan data dari berbagai literatur mulai dari buku-buku 

karangan Syed Muhammad naquib al-Attas, artikel, makalah, jurnal, internet 

dan hasil-hasil penelitian yang berkaitan dengan objek penelitian yang dapat 

memberikan informasi terhadap penelitian ini. 

5. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan ialah content analysis (analisis isi), 

di mana pernah dijelaskan oleh Weber, content analysis adalah suatu 

metodologi penelitian yang memanfaatkan seperangkat prosedur untuk menarik 

kesimpulan yang sahih dari sebuah buku atau dokumen. 11  Selanjutnya data 

diolah dengan langkah-langkah analisis sebagai berikut: 

a. Deskripsi, yaitu menguraikan secara teratur uraian konsep tokoh.12 

b. Interpretasi, yaitu memahami pemikiran tokoh yang diteliti untuk kemudian 

diketengahkan dengan pendapat tokoh lain sesuai dengan tema yang sama 

sebagai sebuah perbandingan.13 

c. Koherensi intern, yaitu memberikan interpretasi dari pemikiran tokoh 

tersebut, konsep-konsep dan aspek-aspek pemikirannya dilihat menurut 

keselarasan satu sama lain. Keselarasan ini disandarkan kepada pendapat 

tokoh lain, terhadap tema dan pemikiran yang dikemukakan tokoh.14 

Pengolahan data dilakukan secara deskriptif dengan mengarah kepada 

uraian tekstual dan kontekstual dari pandangan awal yang terbangun dari 
                                                             

10
 Haris Herdiansyah, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Salemba Humanika, 2010), hlm. 143. 

11 Robert Philip Weber, Basic Content Analysis, (Beverly Hills: Sage Publication, 1986), hlm. 9. 
12 Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), hlm. 100. 
13 Anton Bakker  dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 

1990), hlm. 42. 
14

 Ibid., hlm. 45. 



7 

 

pemikiran tokoh. Analisis tekstual berpijak pada tulisan-tulisan karya tokoh, 

sedangkan analisis kontekstual, berjalan seiring dinamika reflektif kolaboratif 

dengan perjalanan realitas kehidupan tokoh. 15  Oleh karena itu penelitian ini 

memfokuskan kepada penelitian karya dan pemikiran tokoh yaitu Syed 

Muhammad Naquib al-Attas. 

II. Data dan Analisis  

A. Hakikat Pendidikan Islam 

1. Pengertian Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam merupakan perpaduan antara dua unsur kata penting 

yaitu pendidikan dan Islam. Di mana masing-masing kata tersebut memiliki 

makna definitif yang begitu luas. Kata pendidikan sendiri secara etimologi 

berasal dari bahasa Indonesia yaitu dengan kata dasar didik yang artinya 

memelihara dan memberi latihan (ajaran, pimpinan) mengenai akhlak dan 

kecerdasan pikiran. 16  Kecerdasan pikiran dan akhlak merupakan dua aspek 

dalam diri manusia yang tidak dapat dipisahkan sehingga pendidikan harus bisa 

membimbing, mengarahkan serta memprosesnya secara benar agar kedua aspek 

tersebut dapat berkembang dengan lebih optimal. Kedua aspek tersebut sangat 

berpengaruh dalam kepribadian setiap individu manusia. Terutama kepribadian 

sering sekali dikaitkan dengan persoalan akhlak dan jarang melihat aspek 

kecerdasan pikiran. Oleh karena itu Sigmund Freud dalam Sumadi Suryabrata 

membagi tiga struktur kepribadian di antaranya adalah das es (the id) yaitu 

aspek biologis; das ich (the ego) yaitu aspek psikologis; das ueber ich (the super 

ego) yaitu aspek sosiologi. 17  Ketiga struktur kepribadian yang telah 

dikemukakan oleh Sigmund Freud tersebut telah mencakup aspek kecerdasan 

pikiran dan akhlak dalam diri seseorang yang pada akhirnya membentuk suatu 

kepribadian sebagai karakteristik dari setiap manusia. 

Sedangkan kata pendidikan bermakna perbuatan (hal, cara, dan 

sebagainya) mendidik. 18  Hal yang senada mengenai arti pendidikan yaitu 

perbuatan mendidik baik hal, cara dan sebagainya juga diungkapkan oleh W.J.S. 

                                                             

15
 Ibid., hlm. 55. 

16
 W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum..., hlm. 291. 

17 Sumadi Suryabrata, Psikologi Pendidikan, cet. VI, (Jakarta: CV. Rajawali, 1991), hlm. 103. 
18 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 

1991), hlm. 323. 



8 

 

Poerwadarminta dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia.19 Sudah seharusnya 

baik dalam bentuk apapun, arti pendidikan ini begitu filosofis dan aplikatif.  

Upaya dari manusia untuk manusia sendiri inilah yang menjadikan 

pendidikan tidak dapat dipisahkan dari kehidupan manusia. Karena aspek 

jasmani dan ruhani manusia merupakan objek dari pendidikan yang harus 

dilaksanakan dengan lebih optimal. Secara lebih filosofis Muhammad Natsir 

menulis Ideologi Didikan Islam dalam Azyumardi Azra menyatakan bahwa 

pendidikan ialah suatu pimpinan jasmani dan ruhani menuju kesempurnaan dan 

kelengkapan arti kemanusiaan dengan arti sesungguhnya. 20  Hal ini dapat 

diartikan pendidikan pada dasarnya kembali kepada manusia itu sendiri dengan 

menjadikannya kepada taraf yang lebih sempurna dan lengkap secara kognitif, 

afektif dan psikomotorik. Kompleksitas dalam diri manusia inilah menjadikan 

pendidikan juga dapat bermakna luas sepadan dengan objek kajiannya. 

Pendidikan yang tidak mengarah pada kesempurnaan aspek jasmani dan ruhani 

maka akan mengalami ketidakseimbangan pada diri manusia itu sendiri.  

Secara terminologi menurut Herman H. Horne dalam H.M. Arifin 

menyatakan bahwa pendidikan sebagai proses penyesuaian diri manusia secara 

timbal balik dengan alam sekitar, dengan sesama manusia, dan dengan tabiat 

tertinggi dari kosmos. Dengan maksud maka proses tersebut menyangkut proses 

seseorang menyesuaikan dirinya dengan dunia sekitarnya. Oleh karena itu bila 

pengertian tersebut dijadikan landasan pemikiran filosofis, maka secara ideal 

filsafat pendidikan mengakui bahwa manusia itu harus menemukan dirinya 

sendiri sebagai suatu bagian yang integral dari alam ruhani. Kemudian dilanjut 

dengan uraian dari Mortiner J. Adler dalam H.M. Arifin bahwa pendidikan 

merupakan proses di mana semua kemampuan manusia (bakat dan kemampuan 

yang diperoleh) yang dapat dipengaruhi oleh pembiasaan, disempurnakan 

dengan kebiasaan yang baik melalui sarana yang artistik dibuat dan dipakai oleh 

siapa pun untuk membantu orang lain atau dirinya sendiri mencapai tujuan yang 

ditetapkannya yaitu kebiasaan yang baik.21  

                                                             
19 W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia..., hlm. 291. 
20

 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999), hlm. 3-4. 
21 H.M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Bina Aksara, 1987), hlm. 11-12. 



9 

 

Pada sisi yang lain Lodge menyatakan dengan sederhana bahwa 

pendidikan itu terkait dengan seluruh pengalaman,22 terutama pengalaman yang 

dialami oleh seorang manusia dalam hidupnya. Sedangkan menurut Marimba 

pendidikan adalah bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh pendidik 

terhadap perkembangan jasmani dan rohani anak didik menuju terbentuknya 

kepribadian yang utama.23  

Kemudian perlu diuraikan mengenai definisi Islam secara etimologi 

adalah berasal dari kata aslama, yuslimu, LVO�PDQ  artinya  ketundukan dan 

kepatuhan24 bisa juga dimaknai dengan tadayyana bi al-Islam (memeluk agama 

Islam)25. Secara terminologi Islam dapat diartikan sebagai suatu agama dengan 

maksud agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW yaitu apa yang 

diturunkan di dalam al-Qur`an dan yang tersebut dalam Sunnah yang sahih 

berupa perintah-perintah, dan larangan-larangan serta petunjuk untuk kebaikan 

manusia di dunia dan akhirat,26 sehingga dalam hal ini Islam berlaku universal. 

Menjadi suatu agama maka kata Islam sesuai dengan pernyataan bahwa 

Islam sebagai wahyu Allah SWT yang disampaikan kepada Nabi Muhammad 

SAW yang terdapat dalam al-Qur`an dan as-Sunnah berupa undang-undang 

serta aturan hidup sebagai petunjuk bagi seluruh manusia untuk mencapai 

kesejahteraan dan kedamaian hidup di dunia dan akhirat.27 Dengan demikian 

Islam tidak hanya bersifat tekstualitas yang berisikan nash-nash naqli tetapi juga 

bersifat kontekstualitas dalam rangka tercapainya kebahagiaan hidup umat 

manusia. 

Penggabungan dari kedua kata tersebut yakni menjadi pendidikan Islam 

memiliki pemahaman yang tidak selalu diartikan sebagai pengajaran al-Qur`an, 

Hadits dan Fikih, tetapi juga memberikan arti pendidikan di semua cabang ilmu 

pengetahuan yang diajarkan dari sudut pandang Islam. 28  Pemahaman umum 

                                                             
22 Rupert C. Lodge, Philosophy of Education, (NewYork: Harer and Brothers, 1974), hlm. 23. 
23

 Ahmad D. Marimba, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, (Bandung: al-0D¶DULI���������hlm. 19. 
24

 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, cet. ke-25, (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 2002), hlm. 656. 
25 Kamus,  al-Munjid al-$EMDG¯� (Beirut: Dar al-Masyriq, 1993), hlm. 82. 
26

 Pimpinan Pusat Muhammadiyah Majelis Tarjih, Himpunan Putusan Tarjih, (Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2011), hlm. 278. 
27

 Abdul Majid, dkk., Seri Studi Islam: al-Islam 1, cet. ke-4, (Malang: Lembaga Studi Islam-

Kemuhammadiyahan Universitas Muhammadiyah Malang, 1996), hlm. 50.  
28

 Ali Ashraf, Horison Baru Pendidikan Islam, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1989), hlm. 85-86. 



10 

 

yang terjadi di masyarakat sering menganggap ruang lingkup pendidikan Islam 

hanya pada kegiatan belajar-mengajar keagamaan secara klasikal. 

Padahal cakupan pendidikan Islam sendiri sangatlah kompleks jika 

dimaksudkan sebagai suatu pendidikan yang melatih perasaan murid-murid 

sedemikian rupa sehingga dalam sikap hidup, tindakan, keputusan dan 

pendekatan mereka terhadap segala jenis pengetahuan mereka dipengaruhi 

sekali oleh nilai spiritual, dan sangat sadar akan nilai etis Islam.29 Dan bahkan 

Yusuf al-Qardlawi berpandangan pendidikan Islam sebagai proses arahan dan 

bimbingan untuk mewujudkan manusia seutuhnya, akal dan hatinya, ruhani dan 

jasmaninya, akhlak dan ketrampilannya sehingga mereka siap menjalani 

kehidupan dengan baik di manapun dan kapanpun berdasarkan nilai-nilai 

Islam.30 Jika dipersempit lagi maka pendidikan Islam sebenarnya memenuhi tiga 

kebutuhan dasar manusia yaitu kebutuhan spiritual, kebutuhan 

psikologis/intelektual, dan kebutuhan biologis,31 yang kesemuanya sangat urgen 

bagi keberlangsungan hidup manusia. 

Beberapa uraian di atas memberikan pemahaman mengenai pendidikan 

Islam sebenarnya terfokus kepada suatu proses pendidikan, bimbingan dan 

arahan yang berusaha mengembangkan potensi diri manusia dengan tujuan 

terbentuknya kepribadian yang dilandasi nilai-nilai etis Islam. 

2. Landasan Pendidikan Islam 

Dalam penerapan pendidikan Islam terdapat tiga landasan dasar sebagai 

pedoman dan pijakan utama untuk merealisasikan tujuan pendidikan Islam di 

antaranya sebagai berikut: 

a. al-Qur`an 

Kitab suci al-Qur`an merupakan kitab pedoman hidup bagi umat 

Islam di seluruh dunia. al-Qur`an adalah suatu himpunan wahyu Tuhan 

yang sampai kepada Nabi Muhammad SAW dengan perantara malaikat 

Jibril. Kitab suci tersebut tidak diwahyukan secara keseluruhan namun 

secara berangsur-angsur sesuai dengan munculnya kebutuhan dalam kurun 

                                                             

29
 Syed Sajjad Husain dan Ali Ashraf, Krisis dalam Pendidikan Islam, terj. Rahmani Astuti, (Bandung: 

Risalah, 1986), hlm. 1. 
30

 Yusuf Qardlawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al Banna, terj. Bustani A. Gani, (Jakarta: 

Bulan Bintang: 1980), hlm. 157. 
31

 A. Yusuf Ali, The Holy Qur`an, (USA: Ali Rajhi Company, Maryland, 1983), hlm. 922-931. 



11 

 

waktu dua puluh tiga tahun.32 al-Qur`an sebagai dasar pendidikan Islam 

karena al-Qur`an juga menjadi sumber utama dalam ajaran Islam yang 

dalam hal ini pendidikan Islam diarahkan untuk mencapai tujuan dari ajaran 

Islam itu sendiri.  

Turunnya al-Qur`an dengan berangsur-angsur menjadi suatu 

petunjuk bagi umat Islam dari waktu ke waktu sesuai kebutuhan yang 

terjadi dan juga bertujuan untuk memecahkan setiap problema yang timbul 

dalam masyarakat.33 Bahkan dari wahyu yang pertama turun saja terdapat 

nilai-nilai edukatif bagi manusia seperti yang terdapat dalam firman Allah 

SWT berikut ini:  

ß	�oÞ����¯2ÙZ��´��`�´���s�

uµ��������� `U�­°®���� `U�

aG¡V{60S���ÚGµ%�#�� �É�­±®�

ß	�oÞ����`�[��s���

É3�oÞ�)U���­²®�uµ������

a2� �Ì�¯2� ��Þ���´��­³®�a2� �Ì�

aG¡V{60S�����%�Ù2���Ý/�!ÝÎ�e�

­´®����

Artinya:  

³%acalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang Menciptakan. Dia telah 

menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah 

yang Maha pemurah. Yang mengajar (manusia) dengan perantaran kalam. 

Dia mengajar kepada manusia apa yang tidak diketahuinya.´ (Q.S. al-

µ$ODT���-5).34 

 

Ayat tersebut menjadi suatu makna filosofis dari pendidikan Islam 

itu sendiri bahwa nilai-nilai edukatif dari ajaran Islam sudah ada mulai 

wahyu yang pertama turun ini. al-Qur`an dengan ini maka menjadi sumber 

rujukan utama dalam pendidikan Islam karena di dalamnya terkandung 

nilai-nilai luhur yang menjadi dasar pelaksanaan suatu pendidikan Islam. 

b. Hadis 

Penjelasan makna hadis dalam hal ini adalah sama dengan as-

Sunnah secara definitif. Hal ini disebabkan secara substansi makna 

keduanya kembali merujuk kepada segala ucapan atau perkataan, 

                                                             
32 Syed Mahmudannasir, Islam, Konsepsi dan Sejarahnya, cet. ke-2, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

1991), hlm. 429. 
33

 Humar Syihab, al-Qur`an dan Rekayasa Sosial, (Jakarta: Pustaka Kartini, 1990), hlm. 21. 
34  Departemen Agama RI, al-Qur`an al-.DU¯P� 0XVKDI� DW-7DMZ¯G, cet. ke-10, (Bandung: CV. 

Diponegoro, 2012), hlm. 597. 



12 

 

perbuatan, tindakan, keputusan atau ketetapan, sifat dan cita-cita dari Nabi 

Muhammad SAW.  

Pengertian hadis ialah mencakup segala perkataan Rasulullah SAW, 

perbuatannya dan ketetapannya yang menjelaskan pada apa-apa yang 

berpokok dalam al-Qur`an daripada hikmah-hikmah dan hukum-hukum.35 

Kaitannya dengan pendidikan Islam adalah hadis merupakan sumber 

hukum kedua dalam ajaran Islam yang secara fungsional juga menjadi 

landasan bagi suatu pendidikan Islam dengan maksud untuk mencapai 

tujuan dari ajaran Islam. Sama halnya dengan al-Qur`an, posisi hadis dalam 

pendidikan Islam menjadi sangat penting manakala hadis dijadikan suatu 

pedoman yang bersifat teoritik dan praktik.   

c. Ijtihad 

Landasan dasar pendidikan Islam yang ketiga ialah ijtihad. Ijtihad 

merupakan usaha dengan sungguh-sungguh sampai menghabiskan 

kesanggupan seorang faqih (ahli hukum agama) guna menyelidiki dan 

memeriksa keterangan dalam al-Qur`an dan as-Sunnah, untuk memperoleh 

DWDX� PHQJKDVLONDQ� VDQJNDDQ� PHQHWDSNDQ� VDWX� KXNXP� V\DUD¶� \DQJ�

diamalkan dengan jalan mengeluarkan hukum dari al-Qur`an atau Sunnah.36 

Hasil dari interpretasi kepada suatu nash al-Qur`an dan hadis 

Rasulullah SAW menjadikan ijtihad yang dilakukan memberikan hasil 

berupa ilmu pengetahuan. Untuk itu hubungannya dengan pendidikan 

Islam, ijtihad merupakan upaya untuk menggali ilmu pengetahuan dalam al-

Qur`an dan hadis yang dapat dijadikan sebagai landasan penyelenggaraan 

pendidikan Islam karena tanpa adanya ijtihad yang berarti penggunaan akal 

maka sangat sulit rasanya untuk menemukan konsep yang tepat dalam 

pendidikan Islam. 

B. Biografi Singkat Syed Muhammad Naquib al-Attas 

1. Perjalanan Hidup 

 Naquib lahir di Bogor, yang saat ini merupakan provinsi Jawa Barat 

pada tanggal 5 September 1931 M. Ia adalah adik kandung dari Prof. Dr. Syed 

Husen al-Attas, pakar sosiologi dan ilmuwan di Universitas Malaya, Kuala 

                                                             

35
 Moenawar Chalil, Kembali kepada al-Qur`an dan as-Sunnah, (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), hlm. 

196. 
36

 Ibid., hlm. 372. 



13 

 

Lumpur, Malaysia.37 Nama lengkap Naquib adalah Syed Muhammad Naquib 

bin Abdullah bin Muhsin al-Attas. 38  Nama ayahnya adalah Syed Ali bin 

Abdullah al-Attas, dan ibunya adalah Syarifah Raquan al-Aydarus, seseorang 

yang merupakan keturunan kerabat raja-raja Sunda Sukapura Jawa Barat. Syed 

Ali bin Abdullah al-Attas berasal dari Arab yang silsilahnya merupakan 

NHWXUXQDQ�XODPD¶�GDQ�DKOL�WDVDZXI�\DQg terkenal dari kalangan Sayyid39 dalam 

NHOXDUJD� %D¶$ODZL� GL� +DGUDPDXW� GHQJDQ� VLOVLODK� \DQJ� VDPSDL� SDGD� ,PDP�

Hussein, cucu Nabi Muhammad SAW.40 

Leluhur Muhammad Naquib dari pihak ibu adalah VHRUDQJ�XODPD¶�\DQJ�

bernama Syed Muhammad al-Aydarus. Syed Muhammad al-Aydarus adalah 

guru dan pembimbing ruhani Syed Abu Hafs Umar ba Syaibani dari Hadramaut, 

dan yang mengantarkan Nur ad-Din ar-Raniri, salah sDWX�XODPD¶� WHUNHPXND�GL�

GXQLD�0HOD\X��NH�WDUHNDW�5LID¶L\DK�41 

Dari pihak ayah, neneknya (ibu ayahnya) berasal dari bangsawan 

Melayu, dan saudara-saudara neneknya banyak yang menjadi orang-orang 

terkenal dalam masyarakat Malaysia. Misalnya Tengku Abdul Aziz bin Abdul 

Madjid (sepupu neneknya) pernah menjabat menteri Besar Johor. Perdana 

menteri Malaysia adalah seorang tokoh pendiri UMNO, yakni kelompok 

nasionalis yang pernah berkuasa di Malaysia sampai Sultan Mahmud Iskandar, 

Sultan Johor dan Di pertuan Agung Malaysia, ia masih punya hubungan kerabat 

dengan Naquib dan masih banyak lagi orang-orang yang ternama dari kalangan 

ningrat Melayu yang memiliki hubungan darah dengannya. 

Sebagai indikasi atas keintelektualan seseorang (perkembangan 

pemikiran keagamaan), dapat dilihat antara lain dari pemikirannya. Karya-karya 

intelektual dan aktivitas-aktivitasnya. Atas dasar ini, tentunya mengetahui 

aktivitas ilmiah Naquib merupakan suatu hal yang penting. Karena seperti 

diungkapkan oleh Charles C. Adams sebagaimana yang dikutip oleh Taufik 

Adnan Amal dalam bukunya Islam dan Tantangan Modernitas: Studi atas 

                                                             

37
 Ismail SM dalam Ruswan Thayib dan Dar Muin, Pemikiran Pendidikan Islam Kajian Tokoh Klasik 

dan Kontemporer, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), hal. 271. 
38

 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed Naquib al-Attas, terj. Hamid 

Fahmy, dkk, (Bandung: Mizan, 2003), hal. 45. 
39

 Ismail SM dalam Ruswan Thayib dan Dar Muin, Pemikiran Pendidikan Islam..., hal. 271. 
40

 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam..., hal. 45. 
41

 Ibid., hal. 45. 



14 

 

Pemikiran Hukum Fazlur Rahman bahwa aktivitas-aktivitas seseorang 

merupakan komentar yang paling baik atas pandangan-pandangannya.42 

Riwayat pendidikan Naquib dimulai sejak ia berusia lima tahun ketika 

itu ia berada di Johor Baru, tinggal bersama dan di bawah didikan saudara 

ayahnya Encik Ahmad kemudian dengan ibu Azizah hingga perang dunia kedua 

meletus. Pada tahun 1939 M sampai dengan 1941 M ia belajar di Ngee Neng 

English Premary School di Johor Baru. Pada zaman Jepang, ia kembali ke Jawa 

Barat selama empat tahun. Ia belajar agama dan bahasa Arab di Madrasah al-

Urwatul Wutsqa di Sukabumi Jawa Barat pada tahun 1942 M sampai dengan 

1945 M. Pada tahun 1946 M, ia kembali ke Johor Baru dan tinggal bersama 

saudara ayahnya Tengku Abdul Aziz (Menteri Besar Johor kala itu), kemudian 

dengan datuk Onn yang kemudian menjadi menteri Besar Johor (ia merupakan 

ketua umum UMNO pertama). Kemudian pada tahun 1946 M, Naquib 

melanjutkan pelajaran di Bukit Zahrah School dan seterusnya di English College 

Johor Baru selama tiga tahun. Setelah itu ia memasuki dunia militer atau tentara. 

Naquib merupakan perwira Kadet dalam laskar Melayu Inggris. Karena 

kecemerlangannya ia dipilih untuk melanjutkan latihan dan studi ilmu militer di 

Eaton Hall, Chester Inggris dan kemudian di Royal Militery Academy Sandhurst 

Inggris pada tahun 1952-1955 M. Dengan pangkat terakhirnya Letnan, karena 

menjadi tentara bukan minatnya, akhirnya ia keluar dan melanjutkan studi di 

Universitas Malaya pada tahun 1957-1959 M. Kemudian ia melanjutkan 

studinya di Universitas McGill Montreal, Canada, di mana ia mendapatkan gelar 

M.A. dengan nilai yang membanggakan dalam bidang studi Islam pada tahun 

1962 M. Naquib melalui sponsor Sir Richard Winstert dan Sir Monimer Wheler 

dari British Academy, melanjutkan studi pada program Pasca Sarjana di 

University of London pada tahun 1963-1964 M dan ia meraih gelar Ph.D. 

dengan predikat cumlaude dalam bidang filsafat Islam dan kesusastraan Melayu 

Islam pada tahun 1965 M.43   

Sekembalinya dari studi di Inggris, Naquib kemudian mengabdi pada 

almamaternya Universitas Malaya sebagai Dosen. Pada tahun 1968-1970 M ia 

menjabat sebagai ketua Departemen Kesusastraan dalam pengkajian Melayu. Ia 

                                                             

42
 Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum Fazlur 

Rahman, (Bandung: Mizan, 1989), hal. 43. 
43

 Ismail SM dalam Ruswan Thayib dan Dar Muin, Pemikiran Pendidikan Islam..., hal. 271. 



15 

 

merancang dasar bahasa Melayu untuk Fakultas Sastra, ia juga salah satu 

pendiri Universitas Kebangsaan Malaysia pada tahun 1970 M. Kemudian pada 

tahun 1970-1973 M ia menjabat sebagai Dekan Fakultas Sastra di Universitas 

tersebut. Pada tanggal 24 Januari 1972 M ia diangkat menjadi Profesor bahasa 

dan kesusastraan Melayu, di mana dalam pengukuhannya ia membacakan pidato 

ilmiah yang berjudul Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu.44 

Kepakaran Naquib dalam berbagai ilmu, seperti filsafat, sejarah dan 

sastra sudah diakui di kalangan Internasional. Pada tahun 1970 M ia dilantik 

oleh para filosof Amerika sebagai International Member of the America 

Philosophical Association. Ia juga pernah diundang mengisi ceramah di Temple 

University, Philadelpia, Amerika Serikat dengan topik Islam in Southeast Asia: 

Rationality Versus Iconography (1971) dan di Institut Vostokovedunia, 

Moskow, Rusia dengan topik The Role Islam in History dan Culture of the 

Malays (1971). Ia juga menjadi pimpinan panel bagian Islam di Asia Tenggara 

dalam XXIX Conggres International Des Orientalistis, Paris (1973). Ia juga 

rajin menghadiri kongres seminar internasional sebagai ahli panel mengenai 

Islam, filsafat dan kebudayaan (al-tamaddun) baik yang diadakan UNESCO 

maupun yang diadakan oleh badan ilmiah dunia lainnya. Ia ikut 

menyumbangkan pikirannya untuk pendirian universitas Islam kepada 

organisasi konferensi negara-negara Islam di Jeddah, Saudi Arabia. Ia juga 

pernah ditawari untuk menjadi Profesor program Pasca Sarjana dalam bidang 

Islam di Temple University dan profesor tamu di Berkeley University, 

California, Amerika Serikat. 

Karena prestasi ilmiah Naquib yang luar biasa tersebut, pada tahun 1975 

kerajaan Iran memberikan anugerah dalam bidang ilmiah sebagai Sarjana 

$FDGHP\� RI� 3KLORVRSK\� GDODP� VXUDW� SHQJDQXJHUDKDQQ\D� GLVHEXWNDQ� ³VHEDJDL 

pengakuan atas sumbangan besar tuan dalam bidang filsafat, terutama filsafat 

SHUEDQGLQJDQ´��/LPD� WDKXQ�NHPXGLDQ�� LD�GLWXQMXN�VHEDJDL�RUDQJ�SHUWDPD�\DQJ�

menduduki kursi ilmiah Tun Razak di Ohio University, Amerika Serikat, 

berdasarkan sumbangannya yang begitu besar dalam bidang bahasa dan 

kesusastraan serta kebudayaan Melayu. 

                                                             

44
 Ibid., hal. 272. 



16 

 

Di berbagai badan ilmiah internasional, Naquib juga diangkat menjadi 

anggota antara lain: Member of International Conggres of Medievel Philosophy, 

Member of International of the VII Centenary of St. Bonaventura da 

Boghoregio, Member Malaysian Delegate International Conggres on the 

Millinary of al-Biruni juga Principal-consultant world of Islam Festival-

Conggres, Sectional-Chairman for Education World Islam Conggress. Naquib 

juga termasuk dalam daftar nama-nama orang yang terkenal di dunia dalam 

0DUTXLV�:KR¶V�:KR�LQ�WKH�:RUOG���������������������� Ia juga sangat mahir 

dalam beberapa bahasa seperti Inggris, Arab, latin, jerman, dan Spanyol juga 

bahasa Melayu.45  

Pada tahun 1988 ia ditunjuk oleh Menteri Pendidikan Malaysia yang 

juga Presiden Universitas Islam Internasional Malaysia sebagai Profesor bidang 

pemikiran dan tamadun Islam dan Direktur The International Institute of 

Islamic Thought and Civilization (ISTAC). Keterlibatan Naquib secara total 

WHUKDGDS� ,67$&�� DNKLUQ\D� LD� EHUKDVLO�� PHPLQMDP� LVWLODK� 0�� 6\DIL¶L� $QZDU��

PHPEDQJXQ� VHEXDK� ³UXPSXQ� LOPX´� \DQJ� GLKDUDSNDQ� GDSDW� PHPELGLN� GDQ�

melahirkan calon-caoln ilmuan dan intelektual muslim yang tangguh dan 

berbobot. Di mana ilmuan dan intelektual muslim tersebut yang antara lain 

PHQJHPEDQ�PLVL��³PHQJ,VODPNDQ�LOPX´��VHSHUWL�\DQJ�VXGDK�VHMDN�ODPD�PHQMDGL�

obsesi dan cita-cita Naquib. 

2. Karya Ilmiah Syed Muhammad Naquib al-Attas 

Adapun beberapa karya yang telah ditulis oleh Syed Muhammad Naquib 

al-Attas sebagai berikut: Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of 

Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education, 

Kuala Lumpur: ABIM, 1980; Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and 

Secularism, Kuala Lumpur: ABIM, 1978; Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

Islam and the Philosophy of Science, Malaysia: ISTAC, 1989; Aims and 

Objectives of Islamic Education, Jeddah: University of King Abdul Aziz, 1979. 

Buku ini ditulis bersama tujuh orang termasuk di dalamnya Syed Muhammad 

Naquib al-Attas.46  

                                                             

45
 Ibid., hal. 273. 

46
 M. A. Jawahir, Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, Pakar Agama, Pembela Aqidah dan Pemikir 

Islam yang dipengaruhi Paham Orientalis, dalam Panji Masyarakat, no. 603, Edisi 21-28 Februari 1989, hlm. 

33. 



17 

 

Selain karya yang ditulis Syed Muhammad Naquib al-Attas di atas, 

masih terdapat beberapa karya yang lain, terutama karya yang berkaitan erat 

dengan kebudayaan Islam Melayu yaitu The Nature of Man and the 

Phsychology of the Human Soul (1990); The Intuition of Existence (1990); On 

Quaddity and Essence (1990); The Meaning and Experience of Happiness in 

Islam (1993); The Degrees of Existence (1994); Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam: An Exposition of the Fundamental Elements of the 

Worldview of Islam (1995). 47  5DQJNDLDQ� 5XED¶L\DW� (1959); Some Aspect of 

Sufism as Understood and Practiced among the Malays (1963); Raniri and the 

Wujudiyah of 17th century Acheh, Monograph of the Royal Asiatic Society 

(1966); 7KH� 2ULJLQ� RI� WKH� 0DOD\� 6KD¶LU� (1968); Preleminary Statement on a 

General Theory of the Islamization of the Malay-Indonesia Archipelago (1969); 

The Mysticism of Hamzah Fansuri (1969); Concluding Postcript to hte Malay 

6KD¶LU (1971); The Correct Date of the Trengganu Inscription (1971); Islam 

dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu (1972); Risalah untuk Kaum Muslimin 

(tt); Comments on the Refutation (tt); A Commentary on the Hujjat al-Siddiq of 

Nur ad-Din ar-Raniri (1986); The Oldest Known Malay Manuscript: A 16th 

century Malay Translation of the Aqaid of al-Nasafi (1988)48. 

Dan terdapat pula artikel-artikel Syed Muhammad Naquib al-Attas 

antara lain adalah ³,VODPLF� &XOWXUH� LQ� 0DOD\VLD´�� Malaysian Society of 

Orientalists�� .XDOD� /XPSXU� �������� ³1HZ� /LJKW� RQ� WKH� /LIH� RJ� +DP]DK�

)DQVKXUL´�� -0%5$6�� YRO� ���� SW��� 6LQJDSXUD� �������� ³1RWHRQ� the Opening 

Relations between Malaka and Cina, 1403-�´��Journal of the Malayan Branch 

of the Royal Asiatic Society, vol 38, pt Singapura, (1965); ³5DPSDLDQ�6DMDN´��

Bahasa, Persatuan Bahasa Melayu University Malaya no. 9, Kuala Lumpur 

�������� ³+DP]DK� )DQVKXUL´�� The Penguin Companion to Literatur, Clasiccal 

and Byzantine, 2ULHQWDO� DQG�$IULFDQ�� YRO� ��� /RQGRQ� �������� ³,QGRQHVLa; 4 (a) 

+LVWRU\�� 7KH� ,VODPLF� 3HULRG´�� (QF\FORSHGLD� RI� ,VODP�� HGLVL� EDUX�� (�-�� %ULOO��

Leiden (1971).49 

C. Pemikiran Syed Muhammmad Naquib al-Attas tentang Pendidikan Islam 

1. Definisi Pendidikan Islam 

                                                             

47
 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam..., hal. 56-57. 

48
 Ismail SM dalam Ruswan Thayib dan Dar Muin, Pemikiran Pendidikan Islam..., hal. 274. 

49
 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam..., hal. 57. 



18 

 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, pendidikan khas Islam 

merupakan pengenalan dan pengakuan, yang secara berangsur-angsur 

ditanamkan di dalam diri manusia, mengenai tempat-tempat yang tepat dari 

segala sesuatu ke dalam tatanan penciptaan sedemikian rupa sehingga 

membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan akan kedudukan Tuhan yang 

tepat dalam tatanan wujud dan kepribadian.50 Ringkasnya pendidikan adalah 

suatu proses penanaman pengenalan dan pengakuan ke dalam diri manusia 

dalam rangka membimbing manusia kepada pengenalan dan pengakuan akan 

kedudukan Tuhan. Artinya di sini Syed Muhammad Naquib al-Attas memaknai 

konsep pendidikan secara substantif mengarahkan manusia untuk mengakui 

akan Tuhannya. Dengan demikian pendidikan yang baik adalah pendidikan 

yang seharusnya menjadikan  manusia kembali kepada Tuhannya dalam segala 

aktivitas kehidupannya.  

Konsep kunci dalam pendidikan, menurut al-Attas adalah WD¶GLE. Kata 

WD¶GLE yang berakar dari kata adab berarti pembinaan yang khas berlaku pada 

manusia. Adab ialah disiplin tubuh, jiwa dan ruh, disiplin yang menegaskan 

pengenalan dan pengakuan tempat yang tepat dalam hubungannya dengan 

kemampuan dan potensi jasmaniah, intelektual dan rohaniah; pengenalan dan 

pengakuan akan kenyataan bahwa ilmu dan wujud ditata secara hierarkis sesuai 

dengan berbagai tingkat (maratib) dan derajatnya (darajat).51  

Bagi Syed Muhammad Naquib al-Attas, sebagaimana pandangannya 

tentang pentingnya bahasa, kesalahan semantik dalam memahami konsep 

pendidikan dan proses pendidikan mengakibatkan kesalahan isi, maksud dan 

tujuan pendidikan. Istilah tarbiyah tidak cukup representatif untuk pendidikan 

tetap telah berlaku salah kaprah. Kata WD¶GLE lebih tepat untuk pendidikan dan 

proses pendidikan, sebab WD¶GLE lebih luas cakupannya, meliputi unsur 

pengetahuan (ilm-PD¶DULI), pengajaran (WD¶OLP) dan pengasuhan (tarbiyah). 

Istilah tarbiyah yang berlaku selama ini harus diuji secara kritis, 

pernyataan yang membela relevansi istilah tarbiyah untuk pendidikan dengan 

mengutip Q.S. al-,VUD¶� D\DW� ���� PHQXUXW� al-Attas kurang tepat. Kata rabba 

dalam ayat tersebut tidak berarti pendidikan, tetapi kasih sayang. Ia tetap 

                                                             

50
 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Rangka Pikir Pembinaan 

Filsafat Pendidikan Islam, terj. Haidar Baqir, (Bandung: Mizan, 1994),  hal. 61. 
51

 Ibid., hal. 53. 



19 

 

menempatkan WD¶GLE� untuk pendidikan dan proses pendidikan, menurutnya 

pendidikan ialah peresapan dan penanaman adab pada manusia yang mana 

prosesnya disebut WD¶GLE. 

Alasan al-Attas cenderung lebih memakai WD¶GLE daripada istilah 

tarbiyah maupun WD¶OLP adalah karena adab berkaitan erat dengan ilmu. Ilmu 

tidak bisa diajarkan dan ditularkan kepada anak didik kecuali orang tersebut 

memiliki adab yang tepat terhadap ilmu pengetahuan dan berbagai bidang. 

Sementara bila dicermati lebih mendalam, jika konsep pendidikan Islam hanya 

terbatas pada tarbiyah atau WD¶OLP�ini, telah dirasuki oleh pandangan hidup Barat 

yang melandaskan nilai-nilai dualisme, sekulerisme, humanisme dan sofisme 

sehingga nilai-nilai adab semakin menjadi kabur dan semakin jauh dari nilai-

nilai hikmah Ilahiyah. Kekaburan makna adab atau kehancuran adab itu, 

menjadi sebab utama dari kezaliman, kebodohan dan kegilaan.52 Hal senada 

dengan apa yang dikemukakan oleh Abdurrahman an-Nahlawi bahwa konsep 

pendidikan Barat yang cenderung didasarkan pada paham sekuler memisahkan 

dimensi agamis dalam tatanannya sehingga pada praktiknya konsep pendidikan 

Barat adalah suatu upaya pemberian kebebasan mutlak untuk mempertinggi ak 

Inti persoalan yang membedakan antara tarbiyah dan WD¶GLE adalah 

bahwa dalam konsep tarbiyah secara kualitatif lebih ditonjolkan kasih sayang 

(rahmah) daripada pengetahuan (ilmu), sedangkan dalam konsep WD¶GLE lebih 

ditonjolkan pada pengetahuan (ilm) daripada kasih sayang (rahmah). Secara 

konseptualnya, WD¶GLE�telah meliputi unsur-unsur pengetahuan (ilm), pengajaran 

(WD¶OLP) dan pengetahuan yang baik (tarbiyah), sehingga tidak perlu digunakan 

istilah tarbiyah, WD¶OLP, atau WD¶GLE secara sendiri-sendiri untuk menyebut 

konsep pendidikan Islam. Karena itu, WD¶GLE merupakan istilah yang paling tepat 

dan cermat untuk menunjukkan pendidikan dalam arti Islam.53 

Selanjutnya, menurut al-Attas perwujudan tertinggi dan paling sempurna 

dari sistem pendidikan adalah universitas yang merupakan sistematisasi 

pengetahuan tertinggi dan sempurna. Target pencapaian produknya ialah 

WHUEHQWXNQ\D�³PDQXVLD�XQLYHUVDO��al-insan al-kulli) atau manusia sempurna (al-

insan al-kamil). 

                                                             

52
 Hery Sucipto, Syed Naquib al-Attas: Megaproyek Islamisasi Peradaban, (Tabloid Republika: Dialog 

-XP¶DW�����6HSWHPEHU��������KDO�����  
53

 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam..., hal. 75. 



20 

 

Dalam Islam figur manusia universal ialah Nabi Muhammad SAW. 

Karena konsep pendidikan dalam Islam hanya berkenaan dengan Islam, 

perumusannya sebagai suatu sistem mesti mengambil model manusia 

sebagaimana yang ada pada pribadi Nabi tersebut. Dengan demikian, unversitas 

Islam mesti juga mengacu kepada Nabi dalam hal pengetahuan dan tindakan 

yang benar dan fungsinya adalah untuk menghasilkan manusia yang kualitasnya 

sedekat mungkin menyerupai yang ada pada Nabi.54 

Kesimpulannya bahwa unsur-unsur esensial dalam sistem pendidikan 

Islam itu didasarkan pada beberapa konsep, yaitu konsep agama (din), manusia 

(insan), ilmu pengetahuan (ilm dan PD¶ULIDK), kebijakan (hikmah), keadilan 

(adl), amal (µDPDO�sebagai adab) dan konsep universitas. 

2. Tujuan Pendidikan Islam 

Seharusnya tujuan pendidikan dalam Islam dapat diarahkan untuk 

membentuk dan menghasilkan manusia-manusia yang baik. 55  Lebih jauh 

menurut al-Attas bahwa tujuan mencari ilmu adalah untuk menanamkan 

kebaikan ataupun keadilan dalam diri manusia sebagai seorang manusia dan 

individu, bukan hanya sebagai seorang warga negara ataupun anggota 

masyarakat, yang perlu ditekankan (dalam pendidikan) adalah nilai manusia 

sebagai manusia sejati, sebagai warga kota, sebagai warga negara dalam 

kerajaannya yang mikro, sebagai sesuatu yang bersifat spiritual, dengan 

demikian yang ditekankan itu bukanlah nilai manusia sebagai entitas fisik yang 

diukur dalam konteks pragmatis dan utilitarian berdasarkan kegunaannya bagi 

negara, masyarakat dan dunia. 

Adapun suatu rumusan mengenai tujuan pendidikan Islam dinyatakan 

berikut ini: 

Education aims at the balanced growth of total personality 

of man thrRXJK�WKH�WUDLQLQJ�RI�PDQ¶V�VSLULW��LQWHOOHFW��WKH�UDWLRQDO�

self, feeling and bodily sense. Education should therefore, cater 

for the growth of man in all its aspects spiritual, intellectual, 

imaginative, physical, scientific, linguistic, both individually and 

collectively and motivate all these aspects toward goodness and 

attainment of perfection. The ultimate aim of education lies in the 

                                                             

54
 Ibid., hal. 85. 

55
 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education, (London: Hodder & 

Stoughton, 1979), hlm. 1. 



21 

 

realization of complete submission to Allah on the level of 

individual, the community, and humanity at large.56   

 

Berdasarkan rumusan tujuan pendidikan Islam tersebut terlihat jelas 

sebenarnya pendidikan Islam lebih diarahkan kepada pengembangan aspek 

spiritual, intelektual, imajinasi, jasmani, ilmu pengetahuan dan sebagainya yang 

artinya bahwa tujuan pendidikan Islam sama dengan tujuan pendidikan pada 

umumnya atau bahkan lebih komprehensif dari pendidikan biasanya. Di sini 

lebih difokuskan bahwa individu manusia itulah yang menjadi tujuan 

sebenarnya dari pendidikan Islam. 

Tujuan pendidikan Islam bukanlah membina dan mengembangkan 

warga negara yang sempurna sebagaimana ditekankan oleh pemikir-pemikir 

Barat, seperti Plato, melainkan lebih penting dari itu, adalah membina manusia 

yang sempurna, dan pada tujuan inilah pendidikan itu seharusnya diarahkan. 

Namun Syed Muhammad Naquib al-Attas juga mengatakan bahwa Islam pun 

bisa menerima ide pembentukan warga negara yang baik sebagai tujuan 

pendidikan (yang dimaksud warga negara adalah warga negara kerajaan Tuhan), 

yang memungkinkannya menjadi manusia yang baik. Menurut Syed 

Muhammad Naquib al-Attas perhatian penuh terhadap individu merupakan 

sesuatu yang sangat penting sebab tujuan tertinggi dan perhatian terakhir etika 

dalam perspektif Islam adalah individu itu sendiri. Karena posisinya sebagai 

agen moral, menurut Islam, manusialah yang kelak akan diberi pahala atau azab 

pada hari perhitungan. 

3. Kurikulum Pendidikan Islam 

Pendapat Syed Muhammad Naquib al-Attas bahwa struktur ilmu 

pengetahuan dan kurikulum pendidikan Islam seharusnya menggambarkan 

manusia dan hakikatnya yang harus diimplementasikan pertama-tama pada 

tingkat universitas. Karena universitas menurut Syed Muhammad Naquib al-

Attas merupakan cerminan sistematisasi yang paling tinggi, maka formulasi 

kandungannya harus didahulukan. Struktur dan kurikulum ini secara bertahap 

kemudian diaplikasikan pada tingkat pendidikan rendah. Secara alami, 

kurikulum tersebut diambil dari hakikat manusia yang bersifat ganda (dual 

                                                             

56
 Hasil rumusan Seminar Pendidikan Islam se-Dunia pada tahun 1980 di Islamabad dalam H.M. 

Arifin, Kapita Selekta..., hlm. 6. 



22 

 

nature)57 aspek fisikalnya lebih berhubungan dengan pengetahuannya mengenai 

ilmu-ilmu fisikal dan teknikal, atau fardhu kifayah; sedangkan keadaan 

spiritualnya sebagaimana terkandung dalam istilah-istilah ruh, nafs, qolb, dan 

aql lebih tepatnya berhubungan dengan ilmu inti atau IDUGKX�µDLQ.  

Aspek atau dimensi ilmu inti (IDUGKX� µDLQ) dijadikan sebagai nilai-nilai 

dasar (core values) bagi pengembangan dimensi selanjutnya, yang meliputi 

aspek keilmuan, aspek life skill dan aspek-aspek lainnya. Jika aspek keilmuan 

dikembangkan dengan berlandaskan pada aspek ilmu inti  maka ilmu 

pengetahuan di sini menjadi media memahami dan menghayati Tuhan dalam 

bentuk kelakuan empirik ketundukan kepada segala peraturan Allah SWT. 58 

Kurikulum seharusnya secara aktif berusaha mencetak manusia menjadi insan 

al-kamil sebagaimana dijelaskan sebelumnya. Ia harus mengklarifikasikan 

hakikat Tuhan, ilmu dan manusia serta kebahagiaannya, dan berkaitan antara 

individu dan masyarakat. 

Nilai-nilai dasar (core values) akan memberikan makna terhadap suatu 

proses sebagai pengabdian kepada Tuhan.59 Pemahaman akan nilai-nilai dasar 

ini seharusnya menjadi perhatian bagi setiap penyelenggara pendidikan Islam 

sehingga nantinya peserta didik dapat diharapkan menjadi manusia yang unggul 

secara intelektual dan spiritual.  

Oleh karena itu dalam Islam sendiri tidak mengenal dikotomi ilmu 

pengetahuan sehingga semua disiplin ilmu bisa didekati dengan nuansa Ilahiyah 

dalam mengantarkan manusia dan peradabannya menuju kesejahteraan dunia 

dan akhirat. Dalam merumuskan konsep kurikulum, norma agama perlu 

dijadikan dasar dalam menafsirkan semua pengetahuan modern dari sudut 

pandang Islam.60 

Struktur kurikulum akademik dan sistem pendidikan dari sekolah dasar 

sampai universitas seharusnya mempertimbangkan hal-hal tersebut di atas 

sesuai dengan tingkatnya. Setelah dengan jelas dan tepat memformulasikan 

target dan tujuan pendidikan, al-Attas selalu menekankan perlunya penguasaan 

                                                             

57
 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam..., hal. 85. 

58
 Usman Abu Bakar dan Surahim, Fungsi Ganda Lembaga Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Safiria 

Insania, 2005), hal. 139. 
59

 Hujair AH. Sanaky, Paradigma Pendidikan Islam: Membangun Masyarakat Madani Indonesia, 

(Yogyakarta: Safiria Insania Press, 2003), hal. 145. 
60

 Abdurrahmansyah, Wacana Pendidikan Islam (Khazanah Filosofis dan Implementasi Kurikulum, 

Metodologi dan Tantangan Pendidikan Moralitas), (Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 2005), hal. 180. 



23 

 

ilmu agama Islam secara mendalam beserta khazanah intelektual dan 

kebudayaannya, persoalan riil yang dihadapi umat Islam modern, musuh-musuh 

mereka yang nyata, dan cara-cara yang efektif dan benar untuk mengatasi semua 

permasalahan tersebut. Pendiriran lembaga-lembaga pendidikan dan artikulasi 

mengenai target dan tujuan pendidikan seharusnya tidak didasarkan pada 

pertimbangan-pertimbangan sosial, ekonomi, politis, dan birokratis, tetapi lebih 

berpijak pada nilai-nilai religius yang murni dan mendalam. 

4. Metode Pendidikan Islam 

Terdapat beberapa aspek dari kurikulum yang diusulkan Syed 

Muhammad Naquib al-Attas yang perlu dijelaskan lebih lanjut, yaitu peranan 

bahasa, metode tauhid untuk menganalisis ide dan instrumen didaktik lainnya 

seperti metafora, perumpamaan dan cerita. Berikut uraian metode pendidikan 

Islam: 

a. Metode Tauhid 

Salah satu karakteristik pendidikan dan epistemologi Islam yang 

dijelaskan secara tajam dan dipraktikkan oleh Syed Muhammad Naquib al-

Attas adalah apa yang dinamakannya sebagai metode tauhid dalam ilmu 

pengetahuan. Metode tauhid ialah metode dengan fitrah mengacu pada 

metodologi pendidikan Islam yang dinyatakan dalam al-4XU¶DQ� \DQJ�

menggunakan sistem multi approach, di antaranya adalah pendidikan 

religius bahwa manusia diciptakan memiliki dasar (fitrah) atau bakat 

agama.61 

Ungkapan metode tauhid yang menjadi karakteristik dan 

epistemologi Islam al-Attas, secara sederhana dapat digambarkan bahwa 

manusia menerima pengetahuan dan kearifan spiritual dari Allah SWT 

melalui pengertian langsung atau pengindraan spiritual, yaitu pengalaman 

yang hampir secara serentak mengungkapkan suatu kenyataan dan 

kebenaran sesuatu kepada pandangan spiritualnya (kasf). Ia bersatu padu 

dengan adab mencerminkan kearifan dan sehubungan dengan masyarakat 

yang beradab adalah perkembangan tata tertib yang adil di dalamnya. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menekankan dan menerangkan di 

beberapa tempat bahwa yang objektif dan subjektif tidak dapat dipisahkan, 

                                                             

61
 Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, (Jakarta: Ciputat Press, 2002), hal. 

41. 



24 

 

sebab hal itu merupakan aspek dari realitas yang sama sehingga 

melengkapi. Sebagai contoh, dalam rangka mencari kata kunci secara 

objektif mengenai sistem mistik Hamzah Fanshuri, Syed Muhammad 

naquib al-Attas harus memiliki pengetahuan yang cukup mengenai bahasa, 

pemahaman penuh mengenai struktur makna dan partisipasi penuh dalam 

kesadaran linguistik karya-karya Hamzah Fanshuri. Ditambah lagi ia 

memasuki kedalaman alur emosi tasawuf Melayu, melalui Hamzah sebagai 

representasi terbesar dan terbaik, mengahayati perasaan-perasaannya, dan 

merasakan cara-caranya dalam membuat simbol-simbol. 

Setelah melibatkan diri dalam semua proses ini dan merenungkan 

kesatuan yang mendalam antara kesarjanaan dan kehidupan, al-Attas 

kemudian berusaha menyampaikan eksposisi ilmiah konsep-konsep 

Hamzah dan hubungannya dengan yang lain. 

Metode tauhid Syed Muhammad Naquib al-Attas menjadi sangat 

pribadi sehingga ia sering jengkel ketika beberapa orang yang merasa telah 

memahami agama Islam, konsep-konsep, dan prinsip-prinsip etikanya 

bertanya mengenai cara mengimplementasikan masalah-masalah ini ke 

dalam kehidupan dan profesi pribadi mereka. Syed Muhammad Naquib al-

Attas menggarisbawahi bahwa jika seseorang telah benar-benar memahami 

ini semua, pertanyaan itu tidak diperlukan lagi. Dia sering menekankan 

bahwa tidak ada dikotomi antara apa yang dianggap teori dan praktik. Jika 

benar-benar mengetahui suatu teori, seseorang mestinya mampu 

melaksanakannya dalam praktik, kecuali jika terhalang oleh sebab-sebab 

eksternal yang tidak dapat dielakkan. 

b. Metode Metafora dan Cerita. 

Ciri-ciri metode pendidikan Syed Muhammad Naquib al-Attas yang 

menonjol ialah penggunaan metafora dan cerita sebagai contoh dan 

perumpamaan. Salah satu metafora yang paling sering diulang-ulang oleh 

Syed Muhammad Naquib al-Attas ialah metafora papan penunjuk jalan 

(sign post) untuk melambangkan sifat teologis alam dunia ini, yang sering 

dilupakan orang, khususnya para ilmuwan.  

Dunia ini bagaikan penunjuk jalan yang memberi petunjuk kepada 

musafir, arah yang harus diikuti serta jarak yang diperlukan untuk berjalan 

menuju tempat yang akan dituju. Jika papan itu jelas (muhkam), dengan 



25 

 

kata-kata tertulis yang dapat dibaca menunjukkan tempat dan jarak, sang 

musafir akan membaca tanda-tanda itu dan menempuhnya tanpa masalah 

apa-apa. Namun bayangkan, kata al-Attas dalam pelbagai kesempatan, jika 

SDSDQ� WDQGD� LWX�³WHUEXat dari marmer yang dibentuk dengan indah, tangan 

yang menunjuk itu diukir dalam bentuk yang sempurna lagi menakjubkan, 

nama-nama tempat dan jarak masing-masing terbuat dari serpihan emas 

murni yang dirancang menjadi huruf-huruf yang dirangkai dengan batu-

batu permata, sudah tentu, sang musafir akan berhenti di situ untuk 

mencermati, mengagumi dan menyelidiki pelbagai aspeknya, tidak hanya 

komponen dan desain materialnya, tetapi juga asal-usul masing-masing 

serta kemungkinan-kemungkinan nilai ekonominya. 

Dalam keadaan demikian, papan tanda itu tidak ada lagi 

menunjukkan arah yang berguna bagi sang musafir, sebab arti tanda-tanda 

itu tidak jelas. Tanda-tanda itu tidak menunjukkan makna yang berada di 

balik simbol-simbol tersebut, tetapi kepada dirinya sendiri. Seperti itu juga 

papan tanda, dunia ini diharapkan menunjukkan makna-makna dan 

realiatas-realitas di balik lambang-lambangnya, dan kajian serta 

penyelidikan kita mengenai dunia ini hendaknya untuk memahami dunia 

sebagai salah satu dari ayat-ayat Tuhan. 

Namun, para ilmuwan modern telah dibingungkan oleh keindahan, 

struktur, dan keragaman dunia yang menakjubkan ini dan menjadikannya 

tidak lebih dari sekadar aspek ilmu pengetahuan. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas juga gemar mengibaratkan 

cendikiawan yang menguasai ilmu secara mendalam sebagai pohon yang 

besar dengan akar-akar yang mendalam, subur, kukuh, dan kuat. Ia tidak 

bergeming atau patah oleh hembusan angin yang berubah-ubah. Ia akan 

menghasilkan buah dan memberi keteduhan yang bermanfaat bagi makhluk 

lain. Dia bandingkan pohon semacam ini dengan tanaman dalam pot, yang 

tidak saja lemah dan mudah pecah oleh tekanan yang ringan, tetapi juga 

mudah dipindahkan dari satu tempat ke tempat yang lain. Demikian pula 

seorang cendikiawan yang memiliki ilmu yang mendalam akan mudah 

menerima dan membenarkan kebenaran yang diwahyukan, yang dari situ ia 

menemukan pandangan intelektualnya, dan karena itu tidak mengubahnya 

agar sesuai dengan situasi yang terus berubah. 



26 

 

Mengenai metode pendidikan, di samping kedua metode di atas, 

yang merupakan karakteristiknya, al-Attas juga menggunakan metode 

sebagaimana yang telah diaplikasikan dalam tradisi Islam, seperti religius, 

ilmiah, empiris, rasional, deduktif, induktif, subjektif, dan objektif. Namun 

demikian al-Attas sebenarnya memberikan kritikan, yakni tanpa 

menjadikan salah satu metode lebih dominan dari yang lain.  

III. Penutup 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan rumusan masalah dan uraian di atas maka dapat diambil 

beberapa kesimpulan sebagai berikut: 

1. Hakikat pendidikan Islam sebenarnya terfokus kepada suatu proses pendidikan, 

bimbingan dan arahan yang berusaha mengembangkan potensi diri manusia 

dengan tujuan terbentuknya kepribadian yang dilandasi nilai-nilai etis Islam. 

Kemudian landasan utama pendidikan Islam adalah bersumber dari al-Qur`an, 

Sunnah Rasulullah SAW dan konsep ijtihad. 

2. Syed Muhammad Naquib al-Attas mendefinisikan pendidikan Islam identik 

dengan makna substantif dari kata WD¶GLE, karena di dalam WD¶GLE� bermakna 

adanya suatu pengajaran, pengetahuan, pengasuhan, dan pendidikan. Tetapi 

dalam maksud yang lain ia memberikan makna tersendiri bagi ciri khas dari 

pendidikan Islam ialah ³SHQJHQGDOLDQ� GDQ� SHQJDNXDQ�� \DQJ� VHFDUD� EHUDQJVXU-

angsur ditanamkan wujud daQ� NHSULEDGLDQ´�� 6HFDUD� VHGHUKDQD�� SHQGLGLNDQ�

adalah sesuatu yang secara bertahap ditanamkan ke dalam diri manusia. 

Ringkasnya pendidikan adalah suatu proses penanaman ke dalam diri manusia. 

Adapun konsep kunci dalam pendidikan, menurut al-Attas adalah WD¶Gib. 

Kemudian Syed Muhammad Naquib al-Attas merumuskan suatu tujuan 

pendidikan Islam secara subtantif ialah pendidikan Islam bertujuan untuk 

membentuk dan menghasilkan manusia-manusia yang baik. Selanjutnya 

kurikulum pendidikan Islam menurut pendapat Syed Muhammad Naquib al-

Attas seharusnya menggambarkan manusia dan hakikatnya yang harus 

diimplementasikan pertama-tama pada tingkat universitas. Karena universitas 

menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas merupakan cerminan sistematisasi 

yang paling tinggi, maka formulasi kandungannya harus didahulukan. Struktur 

dan kurikulum ini secara bertahap kemudian diaplikasikan pada tingkat 

pendidikan rendah. Secara alami, kurikulum tersebut diambil dari hakikat 



27 

 

manusia yang bersifat ganda (dual nature). Mengenai metode pendidikan Islam 

Syed Muhammad Naquib al-Attas memberikan dua model metode yakni metode 

tauhid dan metode metafora serta cerita. 

 

B. Saran 

Adapun saran yang perlu disampaikan ialah berkenaan dengan berbagai 

macam konsep pendidikan Islam maka kajian yang mendalam dan intensif 

seharusnya tetap dilakukan dan tidak mengalami stagnasi dalam berpikir. Hal ini 

penting mengingat waktu terus berjalan dan zaman yang selalu berganti maka suatu 

kajian konsep tidak boleh berhenti pada suatu titik tertentu.  

Kajian pemikiran seorang tokoh agar tetap lebih bervariasi dalam tema-tema 

yang dikaitkan pada pemikiran seseorang. Tema atau judul kajian yang variatif 

semakin menjadikan kajian pemikiran bisa lebih relevan dengan berbagai situasi dan 

kondisi yang selalu berkembang sesuai konteks zaman. Sehingga harapan yang 

muncul agar kajian teoritik ini bisa menambah khazanah keilmuan dalam dunia 

akademis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurrahmansyah, Wacana Pendidikan Islam (Khazanah Filosofis dan Implementasi 

Kurikulum, Metodologi dan Tantangan Pendidikan Moralitas), Yogyakarta: Global 

Pustaka Utama, 2005. 

Abu Bakar, Usman dan Surahim, Fungsi Ganda Lembaga Pendidikan Islam, Yogyakarta: 

Safiria Insania, 2005. 

Ali, A. Yusuf, The Holy Qur`an, USA: Ali Rajhi Company, Maryland, 1983. 

Ali, H.B. Hamdan,  Filsafat Pendidikan, Yogyakarta: Kota Kembang, 1993. 

Amal, Taufik Adnan, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum Fazlur 

Rahman, Bandung: Mizan, 1989. 

Arief, Armai, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat Press, 

2002. 

Arifin, H.M., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 1987. 

              , Kapita Selekta Pendidikan ( Islam dan Umum), Jakarta: Bumi Aksara, 1991. 

              , Kapita Selekta Pendidikan Islam, cet. ke-6, Edisi Revisi, Jakarta: Bumi Aksara, 

2014. 

Ashraf, Ali , Horison Baru Pendidikan Islam, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1989. 

al-Attas, Syed Muhammad Naquib, Aims and Objectives of Islamic Education, London: 

Hodder & Stoughton, 1979. 

              , Islam dan Sekulerisme, terj. Karsidjo Djojosuwarno, Bandung: Pustaka, 1981. 

              , Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Rangka Pikir Pembinaan Filsafat 

Pendidikan Islam, terj. Haidar Baqir, Bandung: Mizan, 1994. 

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999. 



28 

 

Bakar, Usman Abu dan Surahim, Fungsi Ganda Lembaga Pendidikan Islam, Yogyakarta: 

Safiria Insania, 2005. 

Bakker, Anton  dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: 

Kanisius, 1990. 

Chalil, Moenawar, Kembali kepada al-Qur`an dan as-Sunnah, Jakarta: Bulan Bintang, 1991. 

Daud, Wan Mohd Nor Wan, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed Naquib al-Attas, 

terj. Hamid Fahmy, dkk, Bandung: Mizan, 2003. 

Departemen Agama RI, al-Qur`an al-.DU¯P�0XVKDI� DW-7DMZ¯G, cet. ke-10, Bandung: CV. 

Diponegoro, 2012. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai 

Pustaka, 1991. 

Herdiansyah, Haris, Metodologi Penelitian Kualitatif, Jakarta: Salemba Humanika, 2010. 

Husain, Syed Sajjad dan Ali Ashraf, Krisis dalam Pendidikan Islam, terj. Rahmani Astuti, 

Bandung: Risalah, 1986. 

Jawahir, M. A., Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, Pakar Agama, Pembela Aqidah dan 

Pemikir Islam yang dipengaruhi Paham Orientalis, dalam Panji Masyarakat, no. 

603, Edisi 21-28 Februari 1989. 

Kamus,  al-Munjid al-$EMDG¯� Beirut: Dar al-Masyriq, 1993. 

Lodge, Rupert C., Philosophy of Education, NewYork: Harer and Brothers, 1974. 

Mahmudannasir, Syed, Islam, Konsepsi dan Sejarahnya, cet. ke-2, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 1991. 

Majid, Abdul, dkk., Seri Studi Islam: al-Islam 1, cet. ke-4, Malang: Lembaga Studi Islam-

Kemuhammadiyahan Universitas Muhammadiyah Malang, 1996. 

Marimba, Ahmad D., Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: al-0D¶DULI������. 

Munawwir, Ahmad Warson, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, cet. ke-25, Surabaya: 

Pustaka Progressif, 2002. 

Nazir, Moh., Metode Penelitian, Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985. 

Nawawi, Hadari, Metode Penelitian Bidang Sosial, Yogyakarta: Gadjah Mada University 

Press, 1993. 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah Majelis Tarjih, Himpunan Putusan Tarjih, Yogyakarta: 

Suara Muhammadiyah, 2011. 

Poerwadarminta, W.J.S., Kamus Umum Bahasa Indonesia, ed. III, cet. IV, Jakarta: Balai 

Pustaka, 2007. 

Qardlawi, Yusuf, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al Banna, terj. Bustani A. Gani, 

Jakarta: Bulan Bintang: 1980. 

Ratna, Nyoman Kutha, Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra Dari Strukturalistik 

Hingga Postruktualisme, Perspektif Wacana Naratif, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2011. 

Sucipto, Hery, Syed Naquib al-Attas: Megaproyek Islamisasi Peradaban, Tabloid Republika: 

'LDORJ�-XP¶DW�����6HSWHPEHU������ 

Sanaky, Hujair AH., Paradigma Pendidikan Islam: Membangun Masyarakat Madani 

Indonesia, Yogyakarta: Safiria Insania Press, 2003. 

Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002 

Sulaiman, Fathiyah Hasan, Pendidikan Versi al-Ghazali, terj. Fathur Rahman, Bandung: al-

0D¶DULI������� 

Suryabrata, Sumadi, Psikologi Pendidikan, cet. VI, Jakarta: CV. Rajawali, 1991. 

Syihab, Humar, al-Qur`an dan Rekayasa Sosial, Jakarta: Pustaka Kartini, 1990. 

Thayib, Ruswan dan Dar Muin, Pemikiran Pendidikan Islam Kajian Tokoh Klasik dan 

Kontemporer, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999. 

Weber, Robert Philip, Basic Content Analysis, Beverly Hills: Sage Publication, 1986. 



29 

 

Zed, Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, Yogyakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004. 

   

 


