
Riwayah: Jurnal Studi Hadis  Volume 3 Nomor 1 2017 1

Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

Riwayah: Jurnal Studi Hadis

issn 2460-755X eissn 2502-8839
Tersedia online di: journal.stainkudus.ac.id/index.php/Riwayah

DOI: -

KONTRIBUSI NUR AD-DIN AR-RANIRI DAN ABD AR-RAUF 
AS-SINKILI DALAM PENGEMBANGAN KAJIAN HADIS DI 
INDONESIA

Umma Farida
STAIN Kudus

Mafarahman@gmail.com

Abstrak

Kedudukan hadis sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an menjadikan 
perhatian dan kajian terhadapnya amatlah penting. Peran Nur ad-Din ar-Raniri 
dan Abd ar-Rauf as-Sinkili dalam mengembangkan kajian hadis di Indonesia 
pada abad ke-17 H. yang pada saat itu belum populer dan belum menjadi 
kajian keilmuan secara mandiri tidaklah dapat dipandang sebelah mata. Artikel 
ini hendak melihat kontribusi yang diberikan dua ulama tersebut, dengan 
menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif. Ar-Raniri berhasil mendekatkan 
umat Islam Indonesia dengan hadis melalui karyanya, Hidâyat al-Hâbiîb at-Targîb 
wa at-Tarhîb. Demikian pula dengan as-Sinkili melalui dua karyanya, Syarh Latîf 
‘ala Arba’în Hadiîst al-Imam an-Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badî’ah.

Kata kunci: Kontribusi, Ulama, Hadis, Indonesia

Abstract

The position of hadith as the second source after the Qur’an makes the study of it 
very important. The role of Nur ad-Din ar-Raniri and Abd ar-Rauf as-Sinkili in 
developing the study of hadith in Indonesia in the 17th century H. which was not 
popular and had not become a scientific study independently at that time can not 
be underestimated. This article looks at the contributions of these two scholars, 
using a descriptive-qualitative approach. Ar-Raniri was successfull in making 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 20172

Umma Farida

Indonesian Muslims closer to the hadith through his work, Hidâyat al-Hâbiîb at-
Targîb wa at-Tarhîb. Similarly, as-Sinkili through his two works, Syarh Latîf ‘ala 
Arba’în Hadiîst an li al-Imam an-Nawawi and al-Mawa’iz al-Badî’ ah.

Keywords: Contribution, Ulama, Hadith, Indonesia

Pendahuluan

Perkembangan kajian hadis di Indonesia sekitar abad ke-17 H tidak bisa dilepaskan 
dari peran Nur ad-Din ar-Raniri dan Abd ar-Rauf as-Sinkili. Meskipun pada masa tersebut, 
pesantren dan madrasah di Indonesia belum semarak untuk mengkaji.

Salah satu faktor yang melatar belakangi minimnya kajian hadis ialah kondisi 
masyarakat Indonesia yang masih didominasi dengan kajian Tafsir, Fiqh, dan Tasawuf. 
Sehingga mendorong dua ulama tersebut untuk turut mengenalkan dan mendekatkan 
masyarakat Indonesia dengan kajian hadis. Terlebih kedudukan hadis sebagai sumber hukum 
Islam kedua setelah al-Qur’an menjadi daya tarik tersendiri untuk mengkaji ajaran-ajaran 
dari Rasulullah Saw. yang terdokumentasikan melalui hadis-hadis beliau.

Kontribusi ar-Raniri dan as-Sinkili yang tidak bisa dipandang remeh inilah yang 
mendorong penulis untuk menulis artikel ini sekaligus meneliti pemikiran dan kontribusi 
yang diberikannya dalam pengembangan kajian hadis di Indonesia melalui karya-karyanya. 
Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk deskriptif-kualitati

Biografi Nur ad-Din ar-Raniri

Nur ad-Din ar-Raniri memiliki nama lengkap Nur ad-Din Muhammad ibn Ali ibn 
Hasanji al-Hamid asy-Syafi’i al-Asya’ry al-Aydarusi ar-Raniri. Penisbahan ‘ar-Raniri’ merujuk 
tempat asal kelahirannya di Ranir (Randir/Rander), suatu kota pelabuhan di Gujarat, India. 
Ayahnya berasal dari Hadramaut dan Ibunya keturunan Melayu (Djamaris & Prijanto, 
1996, hal. 21). Dengan demikian, keluarga ar-Raniri telah memiliki hubungan dengan 
Melayu terutama Aceh, terlebih pamannya, Muhammad al-Jailani ibn Hasan Muhammad 
al-Humaydi, telah lebih dahulu menetap di Aceh daripada ar-Raniri, tepatnya pada tahun 
1580-1583 M. Hijrahnya sang paman dimaksudkan untuk berdagang sekaligus berdakwah 
dan mengajarkan agama Islam.

Tahun kelahiran ar-Raniri tidak diketahui secara pasti. Namun menurut Azra, 
kemungkinan besar ar-Raniri lahir pada akhir abad ke-16 M (Azra, 2005, hal. 202). Di 
kota kelahirannya, ar-Raniri mulai belajar agama kepada Sayyid Abd al-Qadir al-Idrus. 
Selanjutnya, ia melanjutkan studinya ke kota Tiryam/Tarim, Hadramaut, yang merupakan 
pusat kajian Islam terkemuka pada saat itu. Dalam perjalanan pulang dari Hadramaut ke 
India pada tahun 1030 H/1621 M., ia singgah di Makkah dan Madinah untuk mengunjungi 
Baitullah dan makam Rasulullah Saw. Selama berada di Haramayn inilah, ar-Raniri banyak 
bertemu dengan para jamaah haji dan orang-orang yang sudah menetap dan belajar di 
Haramayn, termasuk di antaranya orang-orang yang berasal dari wilayah Nusantara (Daudy, 
1983, hal. 45). Komunikasinya dengan orang-orang dari Nusantara ini dan kemahirannya 
dalam berbahasa Melayu juga dimungkinkan menjadi salah satu faktor pendorong ar-Raniri 
untuk berkelana ke wilayah Nusantara di kemudian hari.



Riwayah: Jurnal Studi Hadis  Volume 3 Nomor 1 2017 3

Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

Selama di Hadramaut, banyak ilmu agama Islam yang dikaji di antaranya Tafsir, Hadis, 
dan Fiqh. Namun dari itu semua, yang paling menonjol intelektualitas ar-Raniri adalah di  
bidang Tasawuf. Ia pernah berguru kepada Syaikh Tarekat Rifa’iyyah yaitu Sayyid Abu Hafs 
Umar ibn Abdullah Ba Syaiban dari Hadramaut. Ba Syaiban sendiri merupakan seorang sufi 
dan ahli Tarekat Rifa’iyyah yang telah banyak menimba ilmu dari Sayyid Umar ibn Abdullah 
al-Basri (w. 1638 M.) dan Sayyid Ahmad Ibrahim (w. 1624 M.). Pasca berguru dari Sayyid Ba 
Syaiban inilah ar-Raniri ditunjuk menjadi pemimpin yang menyebarkan Tarekat Rifaiyyah di 
tanah Melayu (Azra, 2005, hal. 205). 

Tidak diketahui secara pasti kapan ar-Raniri datang ke Aceh pertama kalinya. 
Sebagian sejarawan memprediksi kedatangan ar-Raniri ke Aceh yang saat itu menjadi pusat 
perdagangan, agama, dan kebudayaan di Asia Tenggara terjadi Pada 31 Mei 1637 M. Namun 
prediksi ini meragukan karena beberapa hal: Pertama, Diyakini para sejarawan bahwa ar-
Raniri  datang ke Aceh pada saat kerajaan Aceh dipimpin oleh Sultan Iskandar Muda yang 
memerintah tahun 1607-1636 M. Kedua, di antara karya ar-Raniri yang berbahasa Melayu, 
asy-Syirât al-Mustaqîm ditulis pada 1636 M. Penulis meyakini kedatangan ar-Raniri pada 
tahun 1637 M. adalah kedatangan ke Aceh untuk kedua kalinya.

Kedatangan ar-Raniri ke Aceh pertama kali pada masa Sultan Iskandar Muda tidak 
mendapat sambutan baik. Ini dikarenakan ar-Raniri membawa ajaran yang menentang 
paham Wujûdiyyah, yang menjadi paham penguasa pada saat itu. Paham Wujûdiyyah ini 
disebarluaskan oleh Hamzah Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani sebagai mufti kerajaan 
(Djamaris & Prijanto, 1996). 

Pasca meninggalnya as-Sumatrani yang kemudian disusul pula dengan wafatnya Sultan 
Iskandar Muda, kerajaan Aceh dipimpin oleh menantu Iskandar Muda yang bernama Sultan 
Iskandar Tsani, sekaligus merupakan putra Sultan Ahmad, yaitu Sultan dari kerajaan Pahang. 
Sebelumnya, ar-Raniri sudah mengenal baik Sultan Ahmad dan putranya karena Pahang 
menjadi destinasi ar-Raniri saat ia ‘terusir’ dari Aceh untuk pertama kalinya. Oleh karena 
itu, wajar ketika Aceh dipimpin oleh Iskandar Tsani, ar-Raniri memilih kembali hijrah ke 
Aceh. Terlebih pada saat itu, Sultan Iskandar Tsani memberikan kedudukan istimewa kepada 
ar-Raniri sebagai mufti kerajaan dan mendukung pahamnya menentang Wujûdiyyah. Ar-
Raniripun berkesempatan menyebarluaskan ilmu Islam yang dimilikinya dan menyusun 
kaya-karyanya.

Pada 1644 M., ar-Raniri kembali ke kota kelahirannya dan tidak kembali lagi ke Aceh. 
Banyak kalangan menduga kepulangannya kembali ke Ranir dikarenakan ketidaksepahaman 
antara ar-Raniri dengan Sultanah Safiyyat ad-Din, Sultan perempuan yang memperoleh banyak 
penentangan dari kaum agamawan yang tidak setuju dengan kepemimpinan perempuan, 
dan Sultanah berniat untuk menerapkan hukum bunuh bagi para penentang tersebut. Selain 
itu, ada pula dugaan bahwa ajaran ar-Raniri sudah mulai mendapat perlawanan ulama lain 
dari Minangkabau yaitu Saif ar-Rijal (Azra, 2005, hal. 215).

Meskipun ar-Raniri kembali ke kota kelahirannya, namun selama tujuh tahun di 
Aceh ia telah meninggalkan banyak karya di Nusantara ini. Bahkan, sekembalinya ke Ranir 
pun—menurut Azra—ia masih mempertahankan kepeduliannya terhadap kaum muslim di 
Aceh dengan menulis sedikitnya tiga karya yang berkaitan dengan problem-problem yang 
dihadapinya di Aceh. Intelektualitas ar-Raniri dalam berbagai bidang ilmu terlihat dari 
beragam karyanya sebagai berikut: asy-Syirâth al-Mustaqîm (1634 M.), Durrat al-Farâ’id bi 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 20174

Umma Farida

Syarh al-‘Aqâid an-Nasafiyah (1635 M.), Hidâyat al-Ĥabîb fi at-Targîb wa at-Tarhîb (1635 
M.), Bustân as-Salâtîn fi Dzikr al-Awwalîn wa al-Ākhirîn (1638 M.), Nubzah fi Da’wa az-Źill 
ma’a Shâhibihi, Lathâ’if al-Asrâr, Asrâr ‘an Insân fi Ma’rifat ar-Rûh wa ar-Rahman, Tibyân fi 
Ma’rifat al-Adyân, Akhbâr al-Ākhirah fi Ahwal al-Qiyâmah, Ĥill aź-Źill, Mâ’u al-Hayât li Ahl al-
Mamât, Jawâhir al-‘Ulûm fi Kasyf al-Ma’lûm, Aina’ al-‘Alam qabl an Yukhlaq, Syifâ’ al-Qulûb, 
Hujjat as-Siddîq li Daf ’i az-Zindîq, al-Fath al-Mubîn ‘an al-Mulhidîn, Al-Luma fi Takfîr Man 
Qâla bi Khalq al-Qur’an, Sawârim as-Siddîq li Qat’i az-Zindîq, Rahîq al-Muhammadiyyah 
fi Tarîq as-Sûfiyyah, Ba’d Khalq as-Samâwât wa al-Ard, Kaifiyat as-Salât, Hidâyat al-Iman 
bi Fad}li al-Manan,‘Aqâ’id as-Sûfiyyat al-Muwahhidin, ‘Alâqat Allah bi al-‘Alam, Al-Fath al-
Wadûd fî Bayân Wahdat al-Wujûd, ‘Ain al-Jawâd fi Bayân Wahdat al-Wujûd, Awdah as-Sabîl 
wa ad-Daîl laisa li Abatîl al-Mulhidîn, Syadar al-Mazîd.

Di antara karya ar-Raniri sebagaimana disebut di atas, menunjukkan perhatiannya 
terhadap berbagai bidang ilmu: Aqidah, Tasawuf, Fiqh, dan Hadis.

Ar-Raniri meninggal dunia pada tanggal 22 Dzul Hijjah 1068 H./21 September 
1658  M. 

Kitab Hidâyat al-Habîb fi at-Targîb wa at-Tarhîb

Secara spesifik, karya ar-Raniri yang berkaitan dengan hadis adalah Hidâyat al-Habîb 
fi at-Targîb wa at-Tarhîb, namun sayang sulit melakukan pelacakan terhadap kitab ini karena 
sangat minim literatur tentangnya. Sejauh pelacakan penulis, hanya ditemukan dua tulisan 
yang memuat deskripsi sederhana tentang karya ini, yang ditulis Azyumardi Azra dan Oman 
Fathurahman. Meski demikian, dapat dipahami dari judulnya, Hidâyat al-Habîb fi at-Targîb 
wa at-Tarhîb, bahwa kitab ini berisi hadis-hadis yang mendorong seseorang untuk berbuat 
baik dengan harapan memperoleh pahala, dan meninggalkan perbuatan buruk karena 
khawatir terjerumus dalam dosa. 

Azra mengutip statemen menarik dari ar-Raniri yang sekaligus menunjukkan kepedulian 
ar-Raniri terhadap hadis, yaitu bahwa penerapan syariat tidak dapat ditingkatkan tanpa 
pengetahuan lebih mendalam mengenai hadis Nabi Saw. Pandangan ar-Raniri terhadap hadis 
inilah yang menurut Azra kemudian mendorong ar-Raniri untuk mengumpulkan sejumlah 
hadis yang diterjemahkannya dari Bahasa Arab ke Bahasa Melayu, yang dimaksudkan supaya 
penduduk Muslim mampu memahami tuntunan Nabi dengan benar. Dalam kitab Hidâyat 
al-Habîb ini, ar-Raniri juga mengkaitkan hadis-hadis yang dijelaskannya dengan ayat-ayat al-
Qur’an dalam rangka memperkuat argumen dan penjelasannya. Azra menambahkan bahwa 
karya ar-Raniri ini merupakan rintisan pertama kajian dalam bidang hadis di Nusantara 
(Azra, 2005, hal. 226).

Sependapat dengan Azra, Oman Fathurrahman juga menuturkan bahwa kajian 
hadis di Nusantara selama kurun abad 16-17 M. hampir tak tersentuh oleh para sejarawan, 
termasuk kitab Hidâyat al-Habîb karya ar-Raniri ini disebabkan sangat minimnya sumber 
dan manuskrip tentangnya. Kitab Hidâyat al-Habîb yang juga dikenal dengan nama 
kitab al-Fawâid al-Bahiyyah fi al-Ahâdis an-Nabawiyah yang berarti petuah-petuah yang 
bermanfaat dan indah dari hadis Nabi Saw., ditulis pada 6 Syawwal 1045 H./14 Maret 1636 
M., dan memuat 831 hadis yang diambil dari 22 literatur hadis, yaitu Sahîh al-Bukhari, Sahîh 
Muslim, Sunan at-Tirmizi, Musnad Ahmad, Sunan Abi Dawud, Sahîh Ibn Hibbân, Sunan ad-



Riwayah: Jurnal Studi Hadis  Volume 3 Nomor 1 2017 5

Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

Daruqutni, Sunan Ibn Majah, Kitab al-Quda’i, Mustadrak al-Hakim, Kitab Imam ad-Daylami, 
Mu’jam at-Tabrânî, Kitab Abu al-Qasim, Sunan al-Bayhaqi, Kitab al-‘Askari, Kitab Abu Ya’la 
al-Khalili, Sunan an-Nasa’i, Kitab Ibn ‘Adiy, Kitab al-Khatîb, Musnad Ibn Khuzaymah, Kitab 
Ibn Abi ad-Dunya, dan Kitab Abi Zarr (Fathurrahman, 2012, hal. 56).

Merujuk pada tahun dibuatnya, para sejarawan banyak yang menyebutkan bahwa 
kitab ini disusun ketika ar-Raniri masih tinggal di Pahang, dan dibawa bersamaan dengan 
kedatangannya ke Aceh pada 1637 M.

 Untuk mempermudah mengkaji kitab hadisnya, ar-Raniri membagi pembahasannya 
ke dalam beberapa bab, yaitu: (1) Bab tentang urgensi niat; (2) Bab tentang Islam, iman, dan 
ihsan; (3) Bab tentang pentingnya shalat dan ancaman meninggalkannya; (4) Bab tentang 
perintah zakat dan sadaqah, serta ancaman bagi yang enggan melakukannya; (5) Bab tentang 
anjuran memberi hadiah; (6) Bab tentang anjuran menjamu tamu; (7) Bab tentang perintah 
puasa dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (8) Bab tentang perintah naik haji bagi yang 
mampu dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (9) Bab tentang keutamaan masjid dan 
anjuran untuk mendirikannya; (10) Bab tentang anjuran membaca Quran; (11) Bab tentang 
anjuran berziarah kubur Nabi Saw. dan mengucapkan salawat untuk beliau, dan ancaman 
bagi yang meninggalkan mengucapkan salawat untuk beliau; (12) Bab tentang keutamaan 
ilmu dan mendekat kepada orang yang ‘alim dan ancaman bagi yang meninggalkannya; 
(13) Bab perintah untuk takut kepada Allah Swt, dan ancaman bagi yang meninggalkannya; 
(14) Bab tentang keutamaan mengingat Allah, dan mendekat kepada-Nya; (15) Bab tentang 
perintah untuk mempercayai qada dan qadar; (16) Bab tentang perintah bersyukur dan 
ancaman bagi yang meninggalkannya; (17) Bab tentang perintah berbakti kepada orang tua 
serta larangan berbuat durhaka kepada orang tua dan memutuskan silaturahim terhadap 
kedua orang tua; (18) Bab tentang keutamaan sabar dan rida; (19) Bab tentang menyukai 
menahan kuasa dan memadamkan amarah dan takut atas yang meninggalkan dia; (20) Bab 
tentang keutamaan mengharap rida dan rahmat Allah; (21) Bab tentang ancaman berzina 
dan sodomi; (22) Bab tentang ancaman minum arak (khamr); (23) Bab tentang ancaman 
memakan riba; (23) Bab tentang ancaman berkata dusta dan bersumpah dusta; (24) Bab 
tentang larangan mencuri dan khianat akan amanat orang dan menyembunyikan mendapat 
harta orang  yang gugur dan tidak mengembalikan harta orang lain yang dipinjam dan makan 
harta anak yatim dengan aniaya; (25) Bab tentang anjuran menunaikan nazar dan ancaman 
bagi yang tidak menunaikannya; (26) Bab tentang larangan sombong dan ujub; (27) Bab 
tentang ancaman berbuat riya; (28) Bab tentang ancaman bersikap dengki dan dendam; (29) 
Bab tentang larangan mengumpat dan mengadu domba; (30) Bab tentang larangan berbuat 
aniaya (zhalim); (31) Bab tentang larangan membunuh orang mukmin; (32) Bab tentang 
anjuran taat kepada pemimpin; (33) Bab tentang anjuran mengikuti sunnah Rasulullah Saw. 
dan menjauhi bid’ah; (34) Bab tentang larangan iri dan mengharap berpindahnya nikmat 
orang lain, dan ancaman bersifat tamak; (35) Bab tentang anjuran benci urusan duniawi dan 
mengutamakan urusan kehidupan ukhrawi; (36) Bab tentang anjuran mencari rezeki yang 
halal, dan larangan mencari rezeki yang haram; (37) Bab tentang anjuran menolong mukmin 
dan mengasihi seluruh hamba Allah, dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (38) Bab 
tentang anjuran menyukai segala sifat mukmin dan ancaman atas sifat kafir dan sifat munafik; 
(39) Bab tentang keutamaan memiliki perangai yang baik, dan larangan berperangai yang 
jahat; (40) Bab tentang anjuran saling mengasihi dengan suami/istri, dan larangan bagi orang 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 20176

Umma Farida

yang tidak saling mengasihi, dan hak suami atas istri dan hak istri atas suami; (41) Bab tentang 
anjuran bersikap tawadu’, dan dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (42) Bab tentang 
menyukai musyawarah dan sembahyang istikharah, dan takut atas yang meninggalkan dia 
keduanya; (43) Bab tentang anjuran diam, dan ancaman berbicara yang tidak berguna; (44) 
Bab tentang anjuran bersemedi (khalwat) dan larangan bergaul bebas (mukhalatah) dengan 
manusia; (45) Bab tentang keutamaan mencari teman yang baik dan ancaman bersahabat 
dengan teman yang jahat; (46) Bab tentang keutamaan lebih banyak menangis dan ancaman 
terlalu banyak tertawa; (47) Bab tentang keutamaan untuk memperbanyak amal shalih dalam 
hidup dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (48) Bab tentang larangan pergi bertenung 
dan  mempercayai mitos-mitos; (49) Bab tentang keutamaan berjuang di jalan Allah, dan 
ancaman bagi yang meninggalkannya; (50) Bab tentang anjuran berbuat kebajikan dan 
melarangkan daripada berbuat kejahatan (amar ma’ruf nahy munkar), dan ancaman bagi 
yang meninggalkannya; (51) Bab tentang anjuran mengingat mati, mentalkinkan mayit dan 
mengiringi jenazah, serta larangan meratapi mayit; (52) Bab tentang anjuran memohon 
ampun dan bertaubat, serta ancaman bagi yang meninggalkannya (Fathurrahman, 2012, hal. 
67–71).

Biografi Abd ar-Rauf as-Sinkili

As-Sinkili memiliki nama lengkap Abd ar-Rauf ibn Ali al-Jawi al-Fansuri as-Sinkili. 
As-Sinkili merupakan penisbatan kepada Singkil, tempat kelahirannya sekaligus daerah 
asal ibunya yang terletak di wilayah pantai barat laut Aceh. Sedangkan ayahnya, Syaikh Ali, 
adalah orang Arab yang datang ke Nusantara dan menetap di Fansur yang terletak di pantai 
barat Sumatra.

As-Sinkili lahir pada 1024 H/1615 M. Ia mengawali mempelajari ilmu agama di tanah 
kelahirannya, baik dari ayahnya sendiri maupun dari para ulama Aceh lainnya. Selanjutnya 
pada tahun 1052 H./1642 M., ia melakukan rihlah ilmiah ke Arab, untuk mempelajari 
berbagai disiplin ilmu di bidang Fiqh, Tafsir, Hadis, dan Tasawuf (Mulyati, 2006, hal. 100). 
Azra mendeskripsikan jaringan keilmuan as-Sinkili saat menempuh studi ke tanah Arab 
yang meliputi: Doha, Teluk Persia, Masqat, Uman, Dhufar, Hadramaut, Mukalla, Aden, 
Mauza’, Mukha, Hudayda, Yaman, Jeddah, Makkah, dan Madinah (Azra, 2005, hal. 234). 
Guru spiritualnya yang paling fenomenal dalam bidang tasawuf adalah Syaikh al-Qusyasyi 
(1583-1661 M.) dan Ibrahim al-Kurani. Sedangkan guru dalam bidang hadis di antaranya 
adalah Ali al-Basîr al-Maliki al-Madani (w. 1160 H./1694 M.) (Azra, 2005). 

Sebelum keberangkatannya ke Arab, masyarakat Aceh sedang diramaikan dengan 
adanya pertikaian antara penganut doktrin Wujudiyah yang disebarkan oleh Hamzah Fansuri 
dan Syamsudin as-Sumatrani dengan ar-Raniri dan para pengikutnya, termasuk akibat yang 
ditimbulkannya seperti penganiayaan terhadap para pengikut doktrin Wujudiyah, dan 
pembakaran buku-buku karya Hamzah Fansuri.

As-Sinkili menghabiskan waktu 19 tahun belajar di Arab dan pulang ke Aceh sekitar 
tahun 1661/1662 M. dengan mengajarkan serta mengembangkan tarekat Syattariyah 
yang dipelajarinya dari al-Qusyasyi. Ia menunjukkan kemandirian berpikir dan berusaha 
menghindarkan diri dari kontroversi dengan doktrin Wujudiyah. Fokus utamanya adalah 
rekonsiliasi antara syari’at dengan tasawuf atau antara ilm zâhir dan ilm bâtin, sehingga 
tidak mengherankan jika as-Sinkili disebut sebagai perintis neo-sufisme. Baginya, tasawuf 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis  Volume 3 Nomor 1 2017 7

Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

harus berjalan seiring dengan syariat, dan melalui kepatuhan kepada syariatlah para sufi 
dapat memperoleh realitas (haqîqah) sejati. Pemikiran-pemikiran keagamaan as-Sinkili ini 
menjadikan Sultanah Safiyyat ad-Din kagum dan mengangkatnya menjadi Hakim Agama 
(Qâdi Malik al-‘Adil) (Hamid, 2003, hal. 56). 

Keseluruhan karya as-Sinkili—menurut Mulyati—berjumlah 36 kitab, 1 kitab tafsir, 2 
kitab hadis, 10 kitab fiqh, dan 23 kitab tasawuf (Mulyati, 2006), antara lain: Mir’at at-Tullâb 
fî Tasyîl Ma’rifat al-Ahkâm asy-Syar’iyyah li Malik al-Wahhâb, Bayân al-Arkân, Tarjumân al-
Mustafîd, Majmû’ al-Masâ’il, al-Mawa’iz al-Badî’ah, Tanbîh al-Mâsyi, Syarh Latîf ‘ala Arba’în 
Hadîsan li al-Imam an-Nawawi, Kifâyat al-Muhtâjîn ilâ Masyrab al-Muwahhidîn al-Qa’ilîn 
bi Wahdat al-Wujûd, Bidâyah al-Bâligah, Was}iyyah, Sakarât al-Maut, Umdat al-Muhtâjîn ila 
Sulûk Maslak al-Mufridîn, Sulam al-Mustafidîn, Bayân Tajalli, Risalah A’yan Sâbitah, Daqâ’iq 
al-H}uruf, dan Īdâh al-Bayân fi Tahqîq Masâ’il al-Adyân. 

As-Sinkili wafat dunia pada tahun 1105 H./1693 M., dalam usia 73 tahun, dan 
disemayamkan di samping masjid yang dibangunnya di Kuala Aceh.

Mengenal 2 Kitab Hadis as-Sinkili: Syarh Latîf ‘ala Arba’în Hadîsan li al-
Imam an-Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badî’ah

Sebagaimana kecenderungan ulama pada umumnya yang memberikan perhatian 
kepada dua sumber ajaran Islam yang utama: al-Qur’an dan Hadis, as-Sinkili pun juga 
menghasilkan karya tentang tafsir al-Qur’an yang berjudul Tarjumân al-Mustafîd dan karya 
dalam bidang hadis, yaitu Syarh Latîf ‘ala Arba’în Hadîsan li al-Imam an-Nawawi dan al-
Mawa’iz al-Badî’ah (Karya ini tersimpan di Museum Jakarta, no. ML 323).

Syarh Latîf ‘ala Arba’în Hadîsan li al-Imam an-Nawawi (penjelasan ringkas terhadap 40 
hadis karya Imam an-Nawawi) ditulis atas permintaan Sultanah Zakiyyah ad-Din. Abd ar-
Ra’uf mengungkapkan langkah yang ia tempuh dalam menjelaskan kitab Arba’în an-Nawawi 
ini sebagaimana dikutip Fathurrahman berikut (Fathurrahman, 2012, hal. 58):

“Aku himpunkan akan beberapa hadis Nabi Saw. yang diriwayatkan akan dia dengan 
isnad yang sahih dan dengan riwayat yang kepercayaan, tetapi di sini aku buangkan 
segala isnadnya dan aku tinggalkan akan alfaznya, aku ambilkan akan segala maksudnya 
juga supaya jangan payah orang yang menyurat dia, dan supaya jangan jemu orang yang 
membaca dia, dan aku  jadikan akan dia satu kitab.”

Adapun buku al-Mawâ’iz al-Badî’ah merupakan karya hadis yang menghimpun hadis-
hadis Nabawi dan hadis-hadis Qudsi, yakni hadis-hadis yang secara substansi kandungannya 
berasal dari Allah Swt., namun redaksi bahasanya berasal dari Rasulullah Saw. sendiri. 
Untuk membedakan antara keduanya, maka tatkala hadis itu adalah hadis qudsi, maka 
pada awal diberikan keterangan tanda “berkata Allah ta’ala/hadis qudsi”. Dalam paparannya 
terhadap hadis tersebut, as-Sinkili mengkaitkan penjelasan hadisnya dengan tafsir ayat al-
Qur’an, tauhid,  akhlak,  ibadat  dan  tasawuf. Damanhuri mengutip dari Alyasa Abu Bakar 
menuturkan bahwa buku ini berisi 50 nasehat yang dirangkum dari 150 hadis (Damanhuri, 
2010, hal. 432). 

Oman Fathurrahman sebagaimana dikutip Muhajirin menjelaskan bahwa dalam 
Muqaddimah kitab al-Mawâ’iz al-Badî’ah, as-Sinkili menekankan kepada siapa saja yang 
membaca kitab ini untuk menjadikan hadis-hadis di dalamnya sebagai pedoman hidup, 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 20178

Umma Farida

karena keindahan hadis-hadis yang disajikan, sesuai dengan makna dari judul kitab tersebut 
(Muhajirin, 2016, hal. 43).  

Menurut Azra, pilihan as-Sinkili untuk mencurahkan perhatian untuk memberikan 
penjelasan (syarh) terhadap 40 hadis dari kitab al-Ar’ba’în an-Nawawi ini menunjukkan 
kesungguhan dan kepeduliannya terhadap kaum awam supaya mereka mudah mengkaji 
dan memahami hadis yang bermanfaat bagi kehidupan keseharian mereka. Demikian pula 
dengan al-Mawâ’iz al-Badî’ah yang berisi petuah berharga yang diambil dari hadis nabawi 
dan hadis qudsi yang memuat ajaran tentang eksistensi Allah Swt. dan hubungan-Nya dengan 
ciptaan-Nya, surga dan neraka, serta langkah-langkah yang dapat ditempuh umat Islam untuk 
memperoleh ridha Allah Swt. Bahkan, melalui dua karyanya ini as-Sinkili dipandang telah 
memberikan teladan bagi para ulama Melayu berikutnya untuk menyusun karya tentang 
hadis-hadis Rasulullah Saw (Azra, 2005, hal. 251), dan membumikan hadis sebagai salah 
satu sumber hukum Islam di wilayah Nusantara yang lebih dahulu diselubungi dengan ajaran 
tasawuf dan mistis. 

Adapun metode penyusunan al-Mawâ’iz al-Badî’ah ini adalah dengan tidak 
mencantumkan  nama-nama periwayatnya,  termasuk juga tidak menyebutkan nama sahabat  
yang  menuturkannya, dan  juga  tidak  ada penjelasan tentang kualitas hadis tersebut. 

Damanhuri secara spesifik  memberikan deskripsi tentang al-Mawâ’iz al-Badî’ah sebagai 
berikut: Pertama, Pengajaran 1 s.d 32, pada umumnya dimulai dengan “Berkata Allah Ta’ala, 
hai anak Adam ...” dan sebagiannya dimulai dengan “Berkata Allah Ta’ala, hai mereka itu 
yang ...” Kedua, Pengajaran 33 s.d 38, dimulai dengan “sabda Nabi Saw.”, atau “berkata Nabi 
Saw.” Di dalam kelompok pengajaran ini juga dimasukkan beberapa hadis qudsi (ditandai 
dengan kata-kata ‘hadis qudsi’. Ketiga, Pengajaran 39 s.d 50, berisi hadis disertai kutipan 
terhadap wejangan para ulama, pada umumnya dimulai dengan “Berkata segala ulama”, 
“Berkata ulama”, atau “Berkata hukama.” Ada beberapa nama ulama yang disebutkan secara 
langsung yaitu Abu Yazid al-Busthami dan Ibrahim ibn Adham (Pengajaran 39), Luqman al-
Hakim (Pengajaran 47), Abdullah ibn al-Mubarak (Pengajaran 49), dan Nabi Isa (Pengajaran 
50) (Damanhuri, 2010, hal. 442–453).   

Simpulan

Kontribusi Nur ad-Din ar-Raniri dan Abd ar-Rauf as-Sinkili dalam pengembangan 
kajian hadis di Indonesia dapat dilihat dari karya-karya yang dihasilkan oleh kedua ulama 
tersebut. Secara spesifik, karya ar-Raniri yang berkaitan dengan hadis adalah Hidâyat al-
Habîb fi at-Targîb wa at-Tarhîb yang tersusun ke dalam 52 bab dan menghimpun hadis-
hadis yang mendorong seseorang untuk berbuat baik dengan harapan memperoleh pahala, 
dan meninggalkan perbuatan buruk karena khawatir terjerumus dalam dosa. Kitab ini juga 
merupakan rintisan pertama kajian dalam bidang hadis di Nusantara yang mengkaitkan 
hadis-hadis yang dijelaskannya dengan ayat-ayat al-Qur’an yang dimaksudkan untuk dapat 
memperkuat argumen dan penjelasannya. 

Adapun dua karya as-Sinkili adalah Syarh Latîf ‘ala Arba’în Hadîsan li al-Imam an-
Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badî’ah. Penyusunan kitab Syarh Latîf dimaksudkan untuk 
memudahkan masyarakat Indonesia memahami kitab al-Arba’în an-Nawawi. Sedangkan 
kitab berisi 50 nasehat yang dirangkum dari 150 hadis Nabawi dan hadis Qudsi. Seperti 



Riwayah: Jurnal Studi Hadis  Volume 3 Nomor 1 2017 9

Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

halnya ar-Raniri, as-Sinkili juga mengkaitkan penjelasan hadisnya dengan tafsir ayat al-
Qur’an, tauhid,  akhlak,  ibadat  dan  tasawuf.



Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 201710

Umma Farida

Referensi

Azra, A. (2005). Jaringan Ulama Timur Tengah dan pepulauan Nusantara Abad XVII & 
XVIII. Jakarta: Prenada Media.

Damanhuri. (2010). Istidraj dalam al Mawaiz al Badi’ah. Substantia, 12.

Daudy, A. (1983). Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syeikh Nuruddin Ar-Raniny. Jakarta: 
Rajawali.

Djamaris, E., & Prijanto, S. (1996). Hamzah Fansuri dan Nuruddin Ar-Ranini. Jakarta: Proyek 
Pengembangan Media dan Kebudayaan.

Fathurrahman, O. (2012). The Root of the Writing Tradition of the Hadits Work in Nusantara: 
Hidayat al Habib by Nur ad-Din ar-Raniri. Studia Islamika, 19(Kajian Islam Asia).

Hamid, S. (2003). Seratus Tokoh Islam yang Paling Berpengaruh di Indonesia. Jakarta: 
Intimedia Cipta Nusantara.

Muhajirin. (2016). Kebangkitan Hadis di Nusantara. Yogyakarta: Idea Press.

Mulyati, S. (2006). Tasawuf Nusantara; Rangkaian Mutiara Sufi Terkemuka. Jakarta: Prenada 
Media.


