Riwayah: Jurnal Studi Hadis
&J issn 2460-755X eissn 2502-8839
Tersedia online di: journal.stainkudus.ac.id/index.php/Riwayah

DOI: -

KONTRIBUSI NUR AD-DIN AR-RANIRI DAN ABD AR-RAUF
AS-SINKILI DALAM PENGEMBANGAN KAJIAN HADIS DI
INDONESIA

Umma Farida
STAIN Kudus
Mafarahman@gmail.com

Abstrak

Kedudukan hadis sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an menjadikan
perhatian dan kajian terhadapnya amatlah penting. Peran Nur ad-Din ar-Raniri
dan Abd ar-Rauf as-Sinkili dalam mengembangkan kajian hadis di Indonesia
pada abad ke-17 H. yang pada saat itu belum populer dan belum menjadi
kajian keilmuan secara mandiri tidaklah dapat dipandang sebelah mata. Artikel
ini hendak melihat kontribusi yang diberikan dua ulama tersebut, dengan
menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif. Ar-Raniri berhasil mendekatkan
umat Islam Indonesia dengan hadis melalui karyanya, Hiddyat al-Habiib at-Targib
wa at-Tarhib. Demikian pula dengan as-Sinkili melalui dua karyanya, Syarh Latif
‘ala Arba’in Hadiist al-Imam an-Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badiah.

Kata kunci: Kontribusi, Ulama, Hadis, Indonesia

Abstract

The position of hadith as the second source after the Quran makes the study of it
very important. The role of Nur ad-Din ar-Raniri and Abd ar-Rauf as-Sinkili in
developing the study of hadith in Indonesia in the 17th century H. which was not
popular and had not become a scientific study independently at that time can not
be underestimated. This article looks at the contributions of these two scholars,
using a descriptive-qualitative approach. Ar-Raniri was successfull in making

| Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 1



Umma Farida |

Indonesian Muslims closer to the hadith through his work, Hidayat al-Habiib at-
Targib wa at-Tarhib. Similarly, as-Sinkili through his two works, Syarh Latif ‘ala
Arba’in Hadiist an li al-Imam an-Nawawi and al-Mawa’iz al-Badi’ ah.

Keywords: Contribution, Ulama, Hadith, Indonesia

Pendahuluan

Perkembangan kajian hadis di Indonesia sekitar abad ke-17 H tidak bisa dilepaskan
dari peran Nur ad-Din ar-Raniri dan Abd ar-Rauf as-Sinkili. Meskipun pada masa tersebut,
pesantren dan madrasah di Indonesia belum semarak untuk mengkaji.

Salah satu faktor yang melatar belakangi minimnya kajian hadis ialah kondisi
masyarakat Indonesia yang masih didominasi dengan kajian Tafsir, Figh, dan Tasawuf.
Sehingga mendorong dua ulama tersebut untuk turut mengenalkan dan mendekatkan
masyarakat Indonesia dengan kajian hadis. Terlebih kedudukan hadis sebagai sumber hukum
Islam kedua setelah al-Quran menjadi daya tarik tersendiri untuk mengkaji ajaran-ajaran
dari Rasulullah Saw. yang terdokumentasikan melalui hadis-hadis beliau.

Kontribusi ar-Raniri dan as-Sinkili yang tidak bisa dipandang remeh inilah yang
mendorong penulis untuk menulis artikel ini sekaligus meneliti pemikiran dan kontribusi
yang diberikannya dalam pengembangan kajian hadis di Indonesia melalui karya-karyanya.
Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk deskriptif-kualitati

Biografi Nur ad-Din ar-Raniri

Nur ad-Din ar-Raniri memiliki nama lengkap Nur ad-Din Muhammad ibn Ali ibn
Hasanji al-Hamid asy-Syafi'i al-Asyary al-Aydarusi ar-Raniri. Penisbahan ‘ar-Raniri’ merujuk
tempat asal kelahirannya di Ranir (Randir/Rander), suatu kota pelabuhan di Gujarat, India.
Ayahnya berasal dari Hadramaut dan Ibunya keturunan Melayu (Djamaris & Prijanto,
1996, hal. 21). Dengan demikian, keluarga ar-Raniri telah memiliki hubungan dengan
Melayu terutama Aceh, terlebih pamannya, Muhammad al-Jailani ibn Hasan Muhammad
al-Humaydi, telah lebih dahulu menetap di Aceh daripada ar-Raniri, tepatnya pada tahun
1580-1583 M. Hijrahnya sang paman dimaksudkan untuk berdagang sekaligus berdakwah
dan mengajarkan agama Islam.

Tahun kelahiran ar-Raniri tidak diketahui secara pasti. Namun menurut Azra,
kemungkinan besar ar-Raniri lahir pada akhir abad ke-16 M (Azra, 2005, hal. 202). Di
kota kelahirannya, ar-Raniri mulai belajar agama kepada Sayyid Abd al-Qadir al-Idrus.
Selanjutnya, ia melanjutkan studinya ke kota Tiryam/Tarim, Hadramaut, yang merupakan
pusat kajian Islam terkemuka pada saat itu. Dalam perjalanan pulang dari Hadramaut ke
India pada tahun 1030 H/1621 M., ia singgah di Makkah dan Madinah untuk mengunjungi
Baitullah dan makam Rasulullah Saw. Selama berada di Haramayn inilah, ar-Raniri banyak
bertemu dengan para jamaah haji dan orang-orang yang sudah menetap dan belajar di
Haramayn, termasuk di antaranya orang-orang yang berasal dari wilayah Nusantara (Daudy;,
1983, hal. 45). Komunikasinya dengan orang-orang dari Nusantara ini dan kemahirannya
dalam berbahasa Melayu juga dimungkinkan menjadi salah satu faktor pendorong ar-Raniri
untuk berkelana ke wilayah Nusantara di kemudian hari.

2 Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 12017



| Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

Selama di Hadramaut, banyak ilmu agama Islam yang dikaji di antaranya Tafsir, Hadis,
dan Figh. Namun dari itu semua, yang paling menonjol intelektualitas ar-Raniri adalah di
bidang Tasawuf. Ia pernah berguru kepada Syaikh Tarekat Rifa’iyyah yaitu Sayyid Abu Hafs
Umar ibn Abdullah Ba Syaiban dari Hadramaut. Ba Syaiban sendiri merupakan seorang sufi
dan ahli Tarekat Rifa'iyyah yang telah banyak menimba ilmu dari Sayyid Umar ibn Abdullah
al-Basri (w. 1638 M.) dan Sayyid Ahmad Ibrahim (w. 1624 M.). Pasca berguru dari Sayyid Ba
Syaiban inilah ar-Raniri ditunjuk menjadi pemimpin yang menyebarkan Tarekat Rifaiyyah di
tanah Melayu (Azra, 2005, hal. 205).

Tidak diketahui secara pasti kapan ar-Raniri datang ke Aceh pertama kalinya.
Sebagian sejarawan memprediksi kedatangan ar-Raniri ke Aceh yang saat itu menjadi pusat
perdagangan, agama, dan kebudayaan di Asia Tenggara terjadi Pada 31 Mei 1637 M. Namun
prediksi ini meragukan karena beberapa hal: Pertama, Diyakini para sejarawan bahwa ar-
Raniri datang ke Aceh pada saat kerajaan Aceh dipimpin oleh Sultan Iskandar Muda yang
memerintah tahun 1607-1636 M. Kedua, di antara karya ar-Raniri yang berbahasa Melayu,
asy-Syirat al-Mustaqim ditulis pada 1636 M. Penulis meyakini kedatangan ar-Raniri pada
tahun 1637 M. adalah kedatangan ke Aceh untuk kedua kalinya.

Kedatangan ar-Raniri ke Aceh pertama kali pada masa Sultan Iskandar Muda tidak
mendapat sambutan baik. Ini dikarenakan ar-Raniri membawa ajaran yang menentang
paham Wujiidiyyah, yang menjadi paham penguasa pada saat itu. Paham Wujidiyyah ini
disebarluaskan oleh Hamzah Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani sebagai mufti kerajaan
(Djamaris & Prijanto, 1996).

Pasca meninggalnya as-Sumatrani yang kemudian disusul pula dengan wafatnya Sultan
Iskandar Muda, kerajaan Aceh dipimpin oleh menantu Iskandar Muda yang bernama Sultan
Iskandar Tsani, sekaligus merupakan putra Sultan Ahmad, yaitu Sultan dari kerajaan Pahang.
Sebelumnya, ar-Raniri sudah mengenal baik Sultan Ahmad dan putranya karena Pahang
menjadi destinasi ar-Raniri saat ia ‘terusir’ dari Aceh untuk pertama kalinya. Oleh karena
itu, wajar ketika Aceh dipimpin oleh Iskandar Tsani, ar-Raniri memilih kembali hijrah ke
Aceh. Terlebih pada saat itu, Sultan Iskandar Tsani memberikan kedudukan istimewa kepada
ar-Raniri sebagai mufti kerajaan dan mendukung pahamnya menentang Wujiidiyyah. Ar-
Raniripun berkesempatan menyebarluaskan ilmu Islam yang dimilikinya dan menyusun
kaya-karyanya.

Pada 1644 M., ar-Raniri kembali ke kota kelahirannya dan tidak kembali lagi ke Aceh.
Banyak kalangan menduga kepulangannya kembali ke Ranir dikarenakan ketidaksepahaman
antaraar-Raniridengan Sultanah Safiyyatad-Din, Sultan perempuan yangmemperoleh banyak
penentangan dari kaum agamawan yang tidak setuju dengan kepemimpinan perempuan,
dan Sultanah berniat untuk menerapkan hukum bunuh bagi para penentang tersebut. Selain
itu, ada pula dugaan bahwa ajaran ar-Raniri sudah mulai mendapat perlawanan ulama lain
dari Minangkabau yaitu Saif ar-Rijal (Azra, 2005, hal. 215).

Meskipun ar-Raniri kembali ke kota kelahirannya, namun selama tujuh tahun di
Aceh ia telah meninggalkan banyak karya di Nusantara ini. Bahkan, sekembalinya ke Ranir
pun—menurut Azra—ia masih mempertahankan kepeduliannya terhadap kaum muslim di
Aceh dengan menulis sedikitnya tiga karya yang berkaitan dengan problem-problem yang
dihadapinya di Aceh. Intelektualitas ar-Raniri dalam berbagai bidang ilmu terlihat dari
beragam karyanya sebagai berikut: asy-Syirdth al-Mustaqim (1634 M.), Durrat al-Fard’id bi

| Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 3



Umma Farida |

Syarh al-Aqaid an-Nasafiyah (1635 M.), Hidayat al-Habib fi at-Targib wa at-Tarhib (1635
M.), Bustan as-Saldtin fi Dzikr al-Awwalin wa al-Akhirin (1638 M.), Nubzah fi Da'wa az-Zill
maa Shahibihi, Lath&’if al-Asrdr, Asrdr ‘an Insdan fi Marifat ar-Rith wa ar-Rahman, Tibyan fi
Ma'rifat al-Adyan, Akhbar al-Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah, Hill az-Zill, Md'u al-Hayat li Ahl al-
Mamat, Jawahir al-‘Ulim fi Kasyf al-Ma'liim, Aina’ al-Alam qabl an Yukhlagq, Syifd’ al-Quliib,
Hujjat as-Siddiq li Daf’i az-Zindiq, al-Fath al-Mubin an al-Mulhidin, Al-Luma fi Takfir Man
Qala bi Khalq al-Quran, Sawarim as-Siddiq li Qat’i az-Zindiq, Rahiq al-Muhammadiyyah
fi Tariq as-Sifiyyah, Bad Khalq as-Samawadt wa al-Ard, Kaifiyat as-Salat, Hiddyat al-Iman
bi Fadli al-Manan, Aqd’id as-Stifiyyat al-Muwahhidin, Alaqat Allah bi al-Alam, Al-Fath al-
Wadid fi Bayan Wahdat al-Wujild, Ain al-Jawad fi Bayan Wahdat al-Wujiid, Awdah as-Sabil
wa ad-Dail laisa li Abatil al-Mulhidin, Syadar al-Mazid.

Di antara karya ar-Raniri sebagaimana disebut di atas, menunjukkan perhatiannya
terhadap berbagai bidang ilmu: Aqidah, Tasawuf, Figh, dan Hadis.

Ar-Raniri meninggal dunia pada tanggal 22 Dzul Hijjah 1068 H./21 September
1658 M.

Kitab Hidayat al-Habib fi at-Targib wa at-Tarhib

Secara spesifik, karya ar-Raniri yang berkaitan dengan hadis adalah Hiddyat al-Habib
fi at-Targib wa at-Tarhib, namun sayang sulit melakukan pelacakan terhadap kitab ini karena
sangat minim literatur tentangnya. Sejauh pelacakan penulis, hanya ditemukan dua tulisan
yang memuat deskripsi sederhana tentang karya ini, yang ditulis Azyumardi Azra dan Oman
Fathurahman. Meski demikian, dapat dipahami dari judulnya, Hiddyat al-Habib fi at-Targib
wa at-Tarhib, bahwa kitab ini berisi hadis-hadis yang mendorong seseorang untuk berbuat
baik dengan harapan memperoleh pahala, dan meninggalkan perbuatan buruk karena
khawatir terjerumus dalam dosa.

Azramengutip statemen menarik dariar-Raniriyangsekaligus menunjukkankepedulian
ar-Raniri terhadap hadis, yaitu bahwa penerapan syariat tidak dapat ditingkatkan tanpa
pengetahuan lebih mendalam mengenai hadis Nabi Saw. Pandangan ar-Raniri terhadap hadis
inilah yang menurut Azra kemudian mendorong ar-Raniri untuk mengumpulkan sejumlah
hadis yang diterjemahkannya dari Bahasa Arab ke Bahasa Melayu, yang dimaksudkan supaya
penduduk Muslim mampu memahami tuntunan Nabi dengan benar. Dalam kitab Hiddyat
al-Habib ini, ar-Raniri juga mengkaitkan hadis-hadis yang dijelaskannya dengan ayat-ayat al-
Quran dalam rangka memperkuat argumen dan penjelasannya. Azra menambahkan bahwa
karya ar-Raniri ini merupakan rintisan pertama kajian dalam bidang hadis di Nusantara
(Azra, 2005, hal. 226).

Sependapat dengan Azra, Oman Fathurrahman juga menuturkan bahwa kajian
hadis di Nusantara selama kurun abad 16-17 M. hampir tak tersentuh oleh para sejarawan,
termasuk kitab Hiddyat al-Habib karya ar-Raniri ini disebabkan sangat minimnya sumber
dan manuskrip tentangnya. Kitab Hiddyat al-Habib yang juga dikenal dengan nama
kitab al-Fawaid al-Bahiyyah fi al-Ahddis an-Nabawiyah yang berarti petuah-petuah yang
bermanfaat dan indah dari hadis Nabi Saw., ditulis pada 6 Syawwal 1045 H./14 Maret 1636
M., dan memuat 831 hadis yang diambil dari 22 literatur hadis, yaitu Sahih al-Bukhari, Sahih
Muslim, Sunan at-Tirmizi, Musnad Ahmad, Sunan Abi Dawud, Sahih Ibn Hibban, Sunan ad-

4 Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 12017 |



| Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

Daruqutni, Sunan Ibn Majah, Kitab al-Quda’i, Mustadrak al-Hakim, Kitab Imam ad-Daylami,
Mu’jam at-Tabrani, Kitab Abu al-Qasim, Sunan al-Bayhaqi, Kitab al-Askari, Kitab Abu Ya'la
al-Khalili, Sunan an-Nasa’i, Kitab Ibn ‘Adiy, Kitab al-Khatib, Musnad Ibn Khuzaymah, Kitab
Ibn Abi ad-Dunya, dan Kitab Abi Zarr (Fathurrahman, 2012, hal. 56).

Merujuk pada tahun dibuatnya, para sejarawan banyak yang menyebutkan bahwa
kitab ini disusun ketika ar-Raniri masih tinggal di Pahang, dan dibawa bersamaan dengan
kedatangannya ke Aceh pada 1637 M.

Untuk mempermudah mengkaji kitab hadisnya, ar-Raniri membagi pembahasannya
ke dalam beberapa bab, yaitu: (1) Bab tentang urgensi niat; (2) Bab tentang Islam, iman, dan
ihsan; (3) Bab tentang pentingnya shalat dan ancaman meninggalkannya; (4) Bab tentang
perintah zakat dan sadaqah, serta ancaman bagi yang enggan melakukannya; (5) Bab tentang
anjuran memberi hadiah; (6) Bab tentang anjuran menjamu tamu; (7) Bab tentang perintah
puasa dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (8) Bab tentang perintah naik haji bagi yang
mampu dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (9) Bab tentang keutamaan masjid dan
anjuran untuk mendirikannya; (10) Bab tentang anjuran membaca Quran; (11) Bab tentang
anjuran berziarah kubur Nabi Saw. dan mengucapkan salawat untuk beliau, dan ancaman
bagi yang meninggalkan mengucapkan salawat untuk beliau; (12) Bab tentang keutamaan
ilmu dan mendekat kepada orang yang ‘alim dan ancaman bagi yang meninggalkannya;
(13) Bab perintah untuk takut kepada Allah Swt, dan ancaman bagi yang meninggalkannya;
(14) Bab tentang keutamaan mengingat Allah, dan mendekat kepada-Nya; (15) Bab tentang
perintah untuk mempercayai qada dan qadar; (16) Bab tentang perintah bersyukur dan
ancaman bagi yang meninggalkannya; (17) Bab tentang perintah berbakti kepada orang tua
serta larangan berbuat durhaka kepada orang tua dan memutuskan silaturahim terhadap
kedua orang tua; (18) Bab tentang keutamaan sabar dan rida; (19) Bab tentang menyukai
menahan kuasa dan memadamkan amarah dan takut atas yang meninggalkan dia; (20) Bab
tentang keutamaan mengharap rida dan rahmat Allah; (21) Bab tentang ancaman berzina
dan sodomi; (22) Bab tentang ancaman minum arak (khamr); (23) Bab tentang ancaman
memakan riba; (23) Bab tentang ancaman berkata dusta dan bersumpah dusta; (24) Bab
tentang larangan mencuri dan khianat akan amanat orang dan menyembunyikan mendapat
harta orang yang gugur dan tidak mengembalikan harta orang lain yang dipinjam dan makan
harta anak yatim dengan aniaya; (25) Bab tentang anjuran menunaikan nazar dan ancaman
bagi yang tidak menunaikannya; (26) Bab tentang larangan sombong dan ujub; (27) Bab
tentang ancaman berbuat riya; (28) Bab tentang ancaman bersikap dengki dan dendam; (29)
Bab tentang larangan mengumpat dan mengadu domba; (30) Bab tentang larangan berbuat
aniaya (zhalim); (31) Bab tentang larangan membunuh orang mukmin; (32) Bab tentang
anjuran taat kepada pemimpin; (33) Bab tentang anjuran mengikuti sunnah Rasulullah Saw.
dan menjauhi bidah; (34) Bab tentang larangan iri dan mengharap berpindahnya nikmat
orang lain, dan ancaman bersifat tamak; (35) Bab tentang anjuran benci urusan duniawi dan
mengutamakan urusan kehidupan ukhrawi; (36) Bab tentang anjuran mencari rezeki yang
halal, dan larangan mencari rezeki yang haram; (37) Bab tentang anjuran menolong mukmin
dan mengasihi seluruh hamba Allah, dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (38) Bab
tentang anjuran menyukai segala sifat mukmin dan ancaman atas sifat kafir dan sifat munafik;
(39) Bab tentang keutamaan memiliki perangai yang baik, dan larangan berperangai yang
jahat; (40) Bab tentang anjuran saling mengasihi dengan suami/istri, dan larangan bagi orang

| Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 5



Umma Farida |

yang tidak saling mengasihi, dan hak suami atas istri dan hak istri atas suami; (41) Bab tentang
anjuran bersikap tawadu, dan dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (42) Bab tentang
menyukai musyawarah dan sembahyang istikharah, dan takut atas yang meninggalkan dia
keduanya; (43) Bab tentang anjuran diam, dan ancaman berbicara yang tidak berguna; (44)
Bab tentang anjuran bersemedi (khalwat) dan larangan bergaul bebas (mukhalatah) dengan
manusia; (45) Bab tentang keutamaan mencari teman yang baik dan ancaman bersahabat
dengan teman yang jahat; (46) Bab tentang keutamaan lebih banyak menangis dan ancaman
terlalu banyak tertawa; (47) Bab tentang keutamaan untuk memperbanyak amal shalih dalam
hidup dan ancaman bagi yang meninggalkannya; (48) Bab tentang larangan pergi bertenung
dan mempercayai mitos-mitos; (49) Bab tentang keutamaan berjuang di jalan Allah, dan
ancaman bagi yang meninggalkannya; (50) Bab tentang anjuran berbuat kebajikan dan
melarangkan daripada berbuat kejahatan (amar maruf nahy munkar), dan ancaman bagi
yang meninggalkannya; (51) Bab tentang anjuran mengingat mati, mentalkinkan mayit dan
mengiringi jenazah, serta larangan meratapi mayit; (52) Bab tentang anjuran memohon
ampun dan bertaubat, serta ancaman bagi yang meninggalkannya (Fathurrahman, 2012, hal.
67-71).

Biografi Abd ar-Rauf as-Sinkili

As-Sinkili memiliki nama lengkap Abd ar-Rauf ibn Ali al-Jawi al-Fansuri as-Sinkili.
As-Sinkili merupakan penisbatan kepada Singkil, tempat kelahirannya sekaligus daerah
asal ibunya yang terletak di wilayah pantai barat laut Aceh. Sedangkan ayahnya, Syaikh Alj,
adalah orang Arab yang datang ke Nusantara dan menetap di Fansur yang terletak di pantai
barat Sumatra.

As-Sinkili lahir pada 1024 H/1615 M. Ia mengawali mempelajari ilmu agama di tanah
kelahirannya, baik dari ayahnya sendiri maupun dari para ulama Aceh lainnya. Selanjutnya
pada tahun 1052 H./1642 M., ia melakukan rihlah ilmiah ke Arab, untuk mempelajari
berbagai disiplin ilmu di bidang Figh, Tafsir, Hadis, dan Tasawuf (Mulyati, 2006, hal. 100).
Azra mendeskripsikan jaringan keilmuan as-Sinkili saat menempuh studi ke tanah Arab
yang meliputi: Doha, Teluk Persia, Masqat, Uman, Dhufar, Hadramaut, Mukalla, Aden,
Mauza, Mukha, Hudayda, Yaman, Jeddah, Makkah, dan Madinah (Azra, 2005, hal. 234).
Guru spiritualnya yang paling fenomenal dalam bidang tasawuf adalah Syaikh al-Qusyasyi
(1583-1661 M.) dan Ibrahim al-Kurani. Sedangkan guru dalam bidang hadis di antaranya
adalah Ali al-Basir al-Maliki al-Madani (w. 1160 H./1694 M.) (Azra, 2005).

Sebelum keberangkatannya ke Arab, masyarakat Aceh sedang diramaikan dengan
adanya pertikaian antara penganut doktrin Wujudiyah yang disebarkan oleh Hamzah Fansuri
dan Syamsudin as-Sumatrani dengan ar-Raniri dan para pengikutnya, termasuk akibat yang
ditimbulkannya seperti penganiayaan terhadap para pengikut doktrin Wujudiyah, dan
pembakaran buku-buku karya Hamzah Fansuri.

As-Sinkili menghabiskan waktu 19 tahun belajar di Arab dan pulang ke Aceh sekitar
tahun 1661/1662 M. dengan mengajarkan serta mengembangkan tarekat Syattariyah
yang dipelajarinya dari al-Qusyasyi. Ia menunjukkan kemandirian berpikir dan berusaha
menghindarkan diri dari kontroversi dengan doktrin Wujudiyah. Fokus utamanya adalah
rekonsiliasi antara syariat dengan tasawuf atau antara ilm zdhir dan ilm batin, sehingga
tidak mengherankan jika as-Sinkili disebut sebagai perintis neo-sufisme. Baginya, tasawuf

6 Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 |



| Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

harus berjalan seiring dengan syariat, dan melalui kepatuhan kepada syariatlah para sufi
dapat memperoleh realitas (hagiqah) sejati. Pemikiran-pemikiran keagamaan as-Sinkili ini
menjadikan Sultanah Safiyyat ad-Din kagum dan mengangkatnya menjadi Hakim Agama
(Qadi Malik al-Adil) (Hamid, 2003, hal. 56).

Keseluruhan karya as-Sinkili—menurut Mulyati—berjumlah 36 kitab, 1 kitab tafsir, 2
kitab hadis, 10 kitab figh, dan 23 kitab tasawuf (Mulyati, 2006), antara lain: Mirat at-Tullab
fi Tasyil Ma'rifat al-Ahkdam asy-Syar’iyyah li Malik al-Wahhab, Bayan al-Arkan, Tarjuman al-
Mustafid, Majmi’ al-Masd’il, al-Mawa’iz al-Badiah, Tanbih al-Masyi, Syarh Latif ala Arba’in
Hadisan li al-Imam an-Nawawi, Kifdyat al-Muhtdjin ila Masyrab al-Muwahhidin al-Qa’ilin
bi Wahdat al-Wujid, Biddyah al-Baligah, Wasiyyah, Sakarat al-Maut, Umdat al-Muhtdjin ila
Sultik Maslak al-Mufridin, Sulam al-Mustafidin, Bayan Tajalli, Risalah A’yan Sabitah, Daqd’iq
al-Huruf, dan Idah al-Bayan fi Tahqiq Masd’il al-Adyan.

As-Sinkili wafat dunia pada tahun 1105 H./1693 M., dalam usia 73 tahun, dan
disemayamkan di samping masjid yang dibangunnya di Kuala Aceh.

Mengenal 2 Kitab Hadis as-Sinkili: Syarh Latif ‘ala Arba’in Hadisan li al-
Imam an-Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badi’ah

Sebagaimana kecenderungan ulama pada umumnya yang memberikan perhatian
kepada dua sumber ajaran Islam yang utama: al-Quran dan Hadis, as-Sinkili pun juga
menghasilkan karya tentang tafsir al-Qur’an yang berjudul Tarjuman al-Mustafid dan karya
dalam bidang hadis, yaitu Syarh Latif ala Arba’in Hadisan li al-Imam an-Nawawi dan al-
Mawda’iz al-Badiah (Karya ini tersimpan di Museum Jakarta, no. ML 323).

Syarh Latif ala Arba’in Hadisan li al-Imam an-Nawawi (penjelasan ringkas terhadap 40
hadis karya Imam an-Nawawi) ditulis atas permintaan Sultanah Zakiyyah ad-Din. Abd ar-
Rauf mengungkapkan langkah yang ia tempuh dalam menjelaskan kitab Arba’in an-Nawawi
ini sebagaimana dikutip Fathurrahman berikut (Fathurrahman, 2012, hal. 58):

“Aku himpunkan akan beberapa hadis Nabi Saw. yang diriwayatkan akan dia dengan
isnad yang sahih dan dengan riwayat yang kepercayaan, tetapi di sini aku buangkan
segala isnadnya dan aku tinggalkan akan alfaznya, aku ambilkan akan segala maksudnya
juga supaya jangan payah orang yang menyurat dia, dan supaya jangan jemu orang yang
membaca dia, dan aku jadikan akan dia satu kitab.”

Adapun buku al-Mawd’iz al-Badiah merupakan karya hadis yang menghimpun hadis-
hadis Nabawi dan hadis-hadis Qudsi, yakni hadis-hadis yang secara substansi kandungannya
berasal dari Allah Swt., namun redaksi bahasanya berasal dari Rasulullah Saw. sendiri.
Untuk membedakan antara keduanya, maka tatkala hadis itu adalah hadis qudsi, maka
pada awal diberikan keterangan tanda “berkata Allah ta’ala/hadis qudsi”. Dalam paparannya
terhadap hadis tersebut, as-Sinkili mengkaitkan penjelasan hadisnya dengan tafsir ayat al-
Qur’an, tauhid, akhlak, ibadat dan tasawuf. Damanhuri mengutip dari Alyasa Abu Bakar
menuturkan bahwa buku ini berisi 50 nasehat yang dirangkum dari 150 hadis (Damanhuri,
2010, hal. 432).

Oman Fathurrahman sebagaimana dikutip Muhajirin menjelaskan bahwa dalam
Mugqaddimah kitab al-Mawd’iz al-Badiah, as-Sinkili menekankan kepada siapa saja yang
membaca kitab ini untuk menjadikan hadis-hadis di dalamnya sebagai pedoman hidup,

| Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 7



Umma Farida |

karena keindahan hadis-hadis yang disajikan, sesuai dengan makna dari judul kitab tersebut
(Muhajirin, 2016, hal. 43).

Menurut Azra, pilihan as-Sinkili untuk mencurahkan perhatian untuk memberikan
penjelasan (syarh) terhadap 40 hadis dari kitab al-Ar’ba’in an-Nawawi ini menunjukkan
kesungguhan dan kepeduliannya terhadap kaum awam supaya mereka mudah mengkaji
dan memahami hadis yang bermanfaat bagi kehidupan keseharian mereka. Demikian pula
dengan al-Mawd’iz al-Badiah yang berisi petuah berharga yang diambil dari hadis nabawi
dan hadis qudsi yang memuat ajaran tentang eksistensi Allah Swt. dan hubungan-Nya dengan
ciptaan-Nya, surga dan neraka, sertalangkah-langkah yang dapat ditempuh umat Islam untuk
memperoleh ridha Allah Swt. Bahkan, melalui dua karyanya ini as-Sinkili dipandang telah
memberikan teladan bagi para ulama Melayu berikutnya untuk menyusun karya tentang
hadis-hadis Rasulullah Saw (Azra, 2005, hal. 251), dan membumikan hadis sebagai salah
satu sumber hukum Islam di wilayah Nusantara yang lebih dahulu diselubungi dengan ajaran
tasawuf dan mistis.

Adapun metode penyusunan al-Mawd’iz al-Badiah ini adalah dengan tidak
mencantumkan nama-nama periwayatnya, termasuk juga tidak menyebutkan nama sahabat
yang menuturkannya, dan juga tidak ada penjelasan tentang kualitas hadis tersebut.

Damanhuri secara spesifik memberikan deskripsi tentang al-Mawd’iz al-Badiah sebagai
berikut: Pertama, Pengajaran 1 s.d 32, pada umumnya dimulai dengan “Berkata Allah Ta’ala,
hai anak Adam ..” dan sebagiannya dimulai dengan “Berkata Allah Taala, hai mereka itu
yang ..” Kedua, Pengajaran 33 s.d 38, dimulai dengan “sabda Nabi Saw’, atau “berkata Nabi
Saw.” Di dalam kelompok pengajaran ini juga dimasukkan beberapa hadis qudsi (ditandai
dengan kata-kata ‘hadis qudsi. Ketiga, Pengajaran 39 s.d 50, berisi hadis disertai kutipan
terhadap wejangan para ulama, pada umumnya dimulai dengan “Berkata segala ulama’,
“Berkata ulama’, atau “Berkata hukama” Ada beberapa nama ulama yang disebutkan secara
langsung yaitu Abu Yazid al-Busthami dan Ibrahim ibn Adham (Pengajaran 39), Lugman al-
Hakim (Pengajaran 47), Abdullah ibn al-Mubarak (Pengajaran 49), dan Nabi Isa (Pengajaran
50) (Damanhuri, 2010, hal. 442-453).

Simpulan

Kontribusi Nur ad-Din ar-Raniri dan Abd ar-Rauf as-Sinkili dalam pengembangan
kajian hadis di Indonesia dapat dilihat dari karya-karya yang dihasilkan oleh kedua ulama
tersebut. Secara spesifik, karya ar-Raniri yang berkaitan dengan hadis adalah Hidayat al-
Habib fi at-Targib wa at-Tarhib yang tersusun ke dalam 52 bab dan menghimpun hadis-
hadis yang mendorong seseorang untuk berbuat baik dengan harapan memperoleh pahala,
dan meninggalkan perbuatan buruk karena khawatir terjerumus dalam dosa. Kitab ini juga
merupakan rintisan pertama kajian dalam bidang hadis di Nusantara yang mengkaitkan
hadis-hadis yang dijelaskannya dengan ayat-ayat al-Quran yang dimaksudkan untuk dapat
memperkuat argumen dan penjelasannya.

Adapun dua karya as-Sinkili adalah Syarh Latif ala Arba’in Hadisan li al-Imam an-
Nawawi dan al-Mawa’iz al-Badiah. Penyusunan kitab Syarh Latif dimaksudkan untuk
memudahkan masyarakat Indonesia memahami kitab al-Arba’in an-Nawawi. Sedangkan
kitab berisi 50 nasehat yang dirangkum dari 150 hadis Nabawi dan hadis Qudsi. Seperti

8 Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 12017 |



| Kontribusi Nur Ad-Din Ar-Raniri dan Abd Ar-Rauf As-Sinkili...

halnya ar-Raniri, as-Sinkili juga mengkaitkan penjelasan hadisnya dengan tafsir ayat al-
Qur’an, tauhid, akhlak, ibadat dan tasawuf.

Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 1 2017 9



Umma Farida

Referensi

Azra, A. (2005). Jaringan Ulama Timur Tengah dan pepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII. Jakarta: Prenada Media.
Damanhuri. (2010). Istidraj dalam al Mawaiz al Badiah. Substantia, 12.

Daudy, A. (1983). Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syeikh Nuruddin Ar-Raniny. Jakarta:
Rajawali.

Djamaris, E., & Prijanto, S. (1996). Hamzah Fansuri dan Nuruddin Ar-Ranini. Jakarta: Proyek
Pengembangan Media dan Kebudayaan.

Fathurrahman, O. (2012). The Root of the Writing Tradition of the Hadits Work in Nusantara:
Hidayat al Habib by Nur ad-Din ar-Raniri. Studia Islamika, 19(Kajian Islam Asia).

Hamid, S. (2003). Seratus Tokoh Islam yang Paling Berpengaruh di Indonesia. Jakarta:
Intimedia Cipta Nusantara.

Muhajirin. (2016). Kebangkitan Hadis di Nusantara. Yogyakarta: Idea Press.

Mulyati, S. (2006). Tasawuf Nusantara; Rangkaian Mutiara Sufi Terkemuka. Jakarta: Prenada
Media.

10 Riwayah: Jurnal Studi Hadis Volume 3 Nomor 12017



