
Konsep “Nyari” dalam Ranah Estetika Pertunjukan

Wayang Golek

Cahya1, Timbul Haryono2, Soetarno3

Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI) Bandung

Jalan Buahbatu No.212 Bandung

ABSTRACT

This paper is a part (portion) of one topic of dissertation research by the

author as a preparation for the final exams of doctoral program. The focus of the

study in this paper is directed to study aspects of the aesthetic values of the

elements contained in the puppet show as a puppeteer working area in performing

his style. The aesthetic analytical theory which is used in this study is the concept

of "Nyari" that may indicate the value or aesthetic qualities of an art work. The

aesthetic reality that can be found in the form of a working of a puppet show as the

result of the puppeteer creative manner, indicates the wealth of traditional values

as a priceless source of artistic inspiration for the artists-creators.

Keywords: Wayang Golek, concept of “Nyari”, performance working

ABSTRAK

Tulisan ini merupakan sempalan (bagian) dari salah satu topik

bahasan hasil penelitian disertasi yang penulis lakukan sebagai bahan

persiapan menempuh ujian akhir program doktor. Fokus pengkajian pada

tulisan ini diarahkan kepada aspek penelaahan nilai-nilai estetik yang

terdapat pada unsur-unsur pertunjukan wayang golek sebagai aspek

wilayah garap dalang dalam menyajikan gaya pertunjukannya. Pisau

bedah analisis estetik yang dijadikan pemberangkatan pada pengkajian ini

adalah konsep “nyari” yang dapat menunjukkan nilai atau kualitas estetik

dari sebuah karya seni. Realitas estetik yang dapat dijumpai pada bentuk

garap pertunjukan wayang hasil dari olah kreatif seorang dalang tersebut,

mengindikasikan kekayaan nilai-nilai tradisi sebagai sumber inspirasi

berkesenian bagi para seniman-kreator yang tak ternilaikan

keberadaannya.

Kata kunci: wayang golek, konsep “nyari”, dan garap pertunjukan



PENDAHULUAN

Menyoal tentang estetika dalam jagat pedalangan Sunda (seni

pertunjukan wayang golek), di dalamnya akan menyangkut banyak aspek

terkait yang membingkai bentuk reportoar pertunjukan wayang golek

secara satu kesatuan yang menyeluruh. Memperkarakan estetika, artinya

memperkarakan tentang konsep keindahan yang terkandung dalam

pertunjukan wayang dengan segala unsur-unsur pembentuknya. Telaah

estetika dalam pertunjukan wayang golek, artinya menilai aspek-aspek

keindahan dengan segala pernak-pernik estetik yang termuat di

dalamnya. Wilayah keindahan yang termasuk ke dalam ruang

pemaknaan estetika dalam pertunjukan wayang golek tidak mungkin

dapat dipilah dengan melihat atau menilai hanya dari satu aspek atau sisi

pemaknaan saja, tetapi harus menyangkut seluruh aspek repertoar

pertunjukan wayang. Semua unsur pertunjukan wayang golek dan

strukturnya merupakan bagian yang tak terpisahkan sebagai satu

kesatuan nilai estetik yang saling melengkapi keberadaannya. Unsur-

unsur estetika wayang meliputi: 1) pelaku pertunjukan yang terdiri dari:

dalang sebagai pelaku utama, pengrawit, pesinden, dan penggerong (juru

alok) sebagai pelaku pendukung; 2) unsur garap pertunjukan yang

meliputi: lakon, sanggit, catur (sastra), sabet, dan karawitan wayang; 3)

peralatan pertunjukan, meliputi: wayang, kelir, gedebog, kotak, keprak,

cempala, gamelan, dan properti lainnya; dan 4) penghayat seni pedalangan.4

Unsur-unsur estetik tersebut merupakan sumber nilai dan makna yang

bermakna bagi kehidupan manusia (penikmat seni) sebagai sebuah

penikmatan estetik melalui tontonan, wacana, dan komunikasi estetik

yang terbangun dalam keutuhan pertunjukan wayang.



Kedudukan dalang sebagai peran sentral dalam pertunjukan

wayang memiliki peranan penting dalam membangun kondisi estetik

yang tersaji dalam pertunjukan wayang. Dengan pengertian lain, dalang

menjadi pemeran utama dalam melakonkan “ruang keindahan” yang

dapat dimaknai dan dinikmati oleh penontonnya dalam konteks

pemaknaan nilai estetik. Dalam tradisi pedalangan Sunda, nilai-nilai

keindahan tidak tampak hanya pada wujud benda saja (objek fisik), tetapi

juga pada suatu fenomena yang dirasakan melalui pengamatan indrawi

berdasarkan pengalaman estetisnya. Terkait dengan bentuk pengamatan

indrawi dalam hal penjelajahan nilai keindahan dalam pertunjukan

wayang, tradisi pedalangan Sunda memiliki konsep Pancacuriga5 sebagai

pegangan dasar bagi seorang dalang. Pancacuriga dalam dunia pedalangan

Sunda disebut juga “5 S” yaitu kemampuan untuk memaknai sesuatu

secara: Silib, Sindir, Siloka, Simbul, dan Sasmita.6

Konsep pancacuriga dalam pedalangan Sunda merupakan bentuk

komunikasi estetik yang terbangun dalam struktur pertunjukan wayang

dengan berbagai elemen estetik yang terkandung di dalamnya.

Komunikasi estetik yang dimaksudkan adalah sebuah peristiwa

komunikasi dalam seni pertunjukan yang di dalamnya terdapat relasi

nilai-nilai estetik (keindahan) sebagai pesan yang memiliki makna antara

seniman dan publiknya yang menjadi peserta komunikasi.7 Penampilan

dalang dengan segenap pendukungnya (wiyaga, sinden, dan lain-lainnya)

dipandang sebagai bentuk peristiwa komunkasi estetik yang relasi nilai-

nilainya cukup kompleks. Dengan demikian, nilai-nilai estetik yang

terdapat dalam pertunjukan wayang golek menjadi bagian terpenting

dalam kajian estetik secara komprehensif.



PEMBAHASAN

Memahami Istilah “Nyari” dalam Tradisi Kesenian Sunda

Istilah nyari dalam konteks khasanah kesenian Sunda mengandung

pengertian “menarik”, sebuah sebutan (penghargaan) yang laik diberikan

kepada sebuah bentuk karya seseorang, dengan pertimbangan pada

“kualitas” wujud tertentu hasil karya seseorang. Oleh karena itu, nyari

sangat kental dengan urusan isi, bobot, dan atau nilai tertentu yang

melekat secara inhern pada wujud bentuk karya. Akan tetapi, sebutan atau

penghargaan nyari yang lazim diberikan kepada sesuatu yang memiliki

daya tarik tersendiri pada prinsipnya tidak semata-mata berdasar kepada

pertimbangan kualitas. Kenyataan membuktikan bahwa kualitas dari

wujud karya seseorang tidak selamanya menjamin akan memperoleh

derajat atau pengahargaan nyari dari penikmatnya (penontonnya). Pada

pengertian lain, bahwa tidak semua karya seni yang dipandang sebagai

karya yang berkualitas dapat disebut nyari. Istilah nyari tampak begitu

melekat dalam tradisi kehidupan masyarakat Sunda sehari-hari. Istilah

nyari berasal dari akar kata sari, yang kemudian mendapat rarangken nya

(imbuhan) sehingga berubah penyebutannya dari sari menjadi nyari.

Dengan demikian, makna kata tersebut telah mengalami perubahan dari

sari sebagai kata sifat menjadi nyari sebagai kata kerja. Sehubungan

dengan kedudukannya sebagai kata kerja tersebut, istilah nyari dalam

telaah estetika seni akan berkaitan erat dengan proses berkarya seseorang

sehingga menghasilkan sesuatu yang bernilai. Persoalan nyari dalam

konteks karya seni, akan berhubungan erat dengan persoalan proses garap

yang dalam masyarakat tradisi Sunda disebut ngokolakeun (mengolah

dengan caranya sendiri) melalui penguasaan teknik dan keterampilan



yang dimilikinya. Menurut kamus umum bahasa Sunda, kata sari8

mengandung arti sesuatu kandungan zat dalam makanan yang dapat

menimbulkan rasa nikmat. Dari pengertian-pengertian tersebut dapat

disimpulkan bahwa istilah nyari identik dengan isi dan nilai yang

terkandung di dalamnya dengan segala keunikan dan kelebihannya.

Dengan demikian, nyari dapat dipandang sebagai sebuah konsep nilai

yang berlaku untuk menyebut atau menghargai derajat atau kandungan

nilai sesuatu wujud.

Berkenaan dengan sebuah konsep, maka konsep nyari dapat

dijadikan sebuah metode penelaahan nilai terhadap fenomena kesenian,

dalam hal ini adalah jagat seni pertunjukan wayang golek purwa Sunda.

Konsep nyari merupakan bagian terpenting dalam ranah estetika

pedalangan yang di dalamnya mempersoalkan nilai-nilai keindahan

dengan berbagai wujud estetiknya.

Konsep nyari dalam kesenian Sunda sebagai ruang penghayatan

nilai keindahan (nilai esetik) yang terkandung dalam sebuah wujud karya

seni, pada prinsipnya memiliki kesamaan pemahaman dengan konsep

rasa dalam kesenian Jawa, dalam hal ini jagat seni pewayangan (jagat

pakeliran Jawa). Istilah rasa dalam kesenian Jawa merupakan keadaan

suasana batin yang muncul dari rangsangan sebuah pertunjukan seni.

Wujud rasa yang keberadaannya sebagai suatu keadaan emosi atau

suasana jiwa yang terdapat dalam dunia pedalangan Jawa Surakarta,

antara lain: regu, sem, nges, mrabu, anteb, rucah, lanyap, luruh, geculan, bergas,

alus, tregel, kenes, dan sebagainya. Kunci tercapainya rasa adalah pada

hadirnya unsur ketepatan dan kepantasan dalam suatu karya.9



Relevansinya dengan unsur ketepatan dan kepantasan dalam hal

pencapaian rasa dalam estetika kesenian Jawa (seni pedalangan) tampak

memiliki relasi estetik dengan konsep nyari yang terdapat dalam ranah

kesenian Sunda (seni pertunjukan wayang golek) pada khususnya. Nilai

nyari yang lazim diberikan kepada sesuatu wujud karya cenderung

dilatarbelakangi oleh faktor lain yang terakumulasi pada satu kesatuan

nilai dengan segala kelebihannya. Faktor lain di luar pertimbangan

kualitas atau teknik yang dimaksudkan adalah bahwa nilai nyari pada

kenyataanya merupakan suatu bentuk penyajian karya yang memiliki

akurasi atau ketepatan rasa dengan suasana dan penjiwaaan saat

menyajikannya. Kondisi suasana jiwa yang terbangun dalam diri si

seniman penyaji benar-benar dalam keadaan mood yang kondusif dengan

suasana emosi, karakter, bahkan selera penikmat (penonton). Dalam

pengertian lain, nilai nyari adalah sebuah ruang estetik yang dibangun

oleh adanya faktor keseimbangan (balance) antara teknik garap penyajian,

penjiwaan, dan unsur-unsur pembentuk lainnya, selaras dengan selera

estetik penonton yang terbangun saat itu (saat penyajian). Maka pada saat

itulah terjalin sebuah respon estetik yang saling berpengaruh, saling

mengisi antara seniman pelaku (penyaji) dan penonton (publik). Respon

estetik menurut pemahaman Nyoman Kutha Ratna (2007) dapat

dibedakan menjadi tiga macam, yaitu: a) respon seniman terhadap alam

sekitarnya, b) respon masyarakat terhadap karya seni yang dihasilkan

oleh seniman tadi, dan c) respon masyarakat secara keseluruhan terhadap

alam sekitarnya.10

Implementasi “Nyari” dalam Bentuk Sajian Aspek-aspek Garap Dalang



Pada prinsipnya, konsep nyari dalam konteks pertunjukan wayang

golek adalah sebuah representasi dari bentuk proses garap (teknik

menyajikan) yang dilakukan oleh dalang untuk menuju ke tataran nyari

dalam menyajikan gaya pertunjukannya. Sebuah pernyataan yang lazim

terlontar dari penonton selaku penikmat pertunjukan wayang, dengan

menyebut: “….dalang itu nyari dalam membawakan lantunan kakawennya,

nyari dalam menarikan dan perangan wayang, nyari dalam berantawacana

(dialog wayang), dll…..” Itu adalah sebuah kalimat yang dapat terlontar

dari ucapan penonton, apabila sudah tercukupi kepuasan batin dan rasa

estetiknya melalui gaya pertunjukan dalang yang membawakannya.

Tulisan ini berupaya membuka ruang penikmatan dan pemaknaan

estetik yang dapat dijumpai pada bentuk pertunjukan wayang.

Pembagian wilayah garap yang menjadi tugas pokok dalang antara lain

berupa sajian sekaran, lakon, sabet, dan antawacana. Empat aspek inilah

yang dikupas sebagai bahan kajian estetik pada penelaahan konsep

“nyari” dalam ranah estetika pertunjukan wayang golek Sunda.

Sekaran

Pengertian sekaran dalam tradisi kesenian Sunda mengandung arti

nyanyian atau haleuang yang disajikan oleh seseorang, yang penyajinya

disebut sebagai juru sekar. Istilah sekaran dalang dapat diartikan sebagai

bentuk dari segala sesuatu yang berkaitan dengan nyanyian dalang yang

memiliki fungsi tertentu dalam keutuhan pertunjukan wayang. Sekaran

dalang sebagai sebuah bentuk sajian nyanyian dalang pada praktiknya

akan selalu berhubungan dengan aspek amardawalagu11 yang di dalamnya

terdapat unsur-unsur pembentuknya seperti laras, irama, dinamika,



tempo, lagu, dan unsur-unsur lainnya. Amardawalagu adalah penguasaan

terhadap lagu, laras, wirhama, dan gending. Lagu meliputi penguasaan

terhadap materi-materi yang berkaitan dengan tembang-tembang yang

lazim dipergunakan dalam pertunjukan wayang.12

Sekaran dalang dalam konteks pembahasan ini adalah bentuk sajian

kakawen yang dilantunkan oleh dalang dalam membawakan

pertunjukannya. Istilah kakawen yang memiliki pengertian haleuang

(nyanyian) dalang tersebut memiliki ragam jenis dan fungsinya dalam

mendukung pertunjukan wayang golek. Menurut beberapa sumber

terkait yang sudah menjadi pemahaman tradisi di jagat padalangan

Sunda, istilah kakawen identik dengan bentuk materi atau isi rumpaka

(syairnya) yang banyak menggunakan bahasa yang mirip dengan bahasa

Kawi. Terkait dengan pendapat atau anggapan tersebut, istilah kakawen

dapat dipahamai sebagai sebutan lain dari kakawian (mirip bahasa Kawi).

Fungsi kakawen dalam pertunjukan wayang adalah sebagai

pembentuk suasana dan pemberi kesan (mempertegas) terhadap suasana

yang sedang dibangun dalam sebuah adegan. Lantunan nyanyian dalang

dalam membawakan kakawen akan membawa suasana batin penonton

kearah penikmatan yang lebih ekspresif. Melalui sajian kakawen yang

dilantunkan oleh sang dalang, menjadikan emosi daya empati penonton

larut di dalamnya. Bahkan dalam satu kondisi tertentu, ketika

berlangsung adegan dengan suasana sedih, lalu sang dalang melantunkan

kakawen Laratangis, maka penonton pun ikut sedih hingga menangis

terbawa emosi di dalamnya. Begitu pula pada adegan-adegan dengan

suasana yang lainnya pun seperti pada suasana wayang sedang marah,



gembira, kaget dan lain-lain, penonton pun ikut larut dalam

penikmatannya.

Kakawen dalam tradisi pedalangan Sunda terbagi menjadi tiga jenis

yaitu; Murwa, Renggan, dan Sekar Lagon.13 Ketiga jenis kakawen tersebut

masing-masing memiliki fungsi tertentu dalam menunjang keutuhan

pertunjukan wayang golek. Berkaitan dengan konsep nyari dalam

pembahasan ini, maka sebagai salah satu ojek penelaahannya akan

mengungkap seputar kakawen murwa dari tiga contoh sajian dalang

kondang (Tejtjep Supriadi, Dede Amung, dan Asep Sunandar).

Istilah murwa dalam tradisi pedalangan Sunda adalah berupa

nyanyian dalang yang disajikan pada bagian awal pertunjukan, atau

dalam tradisi pakeliran Jawa disebut suluk pembuka pakeliran. Kakawen

dalam istilah pakeliran Jawa Timur disebut pelungan, sedangkan pada

pakeliran Jawa Tengah disebut ilahengan.14 Kata murwa menurut

pemahaman seniman tradisi bersal dari kata purwa yang berarti pertama.

Oleh karena itu murwa diartikan sebagai nyanyian dalang pada bagian

awal atau pertama pertunjukan wayang. Penyajian murwa yang

dinyanyikan oleh dalang pada bagian awal pertunjukan tersebut

merupakan bentuk pemaparan atau gambaran keadaan negara atau

kerajaraan yang dijadikan jejer (babak pengadegan awal) dalam lakon

tersebut. Isi rumpaka (syair) yang dipergunakan dalam murwa sebagian

besar menggunakan bahasa kawi yang sudah banyak mengalami

perubahan makna kata yang sebenarnya apabila disesuaikan dengan

kamus bahasa Kawi yang sesungguhnya. Gejala perubahan kata atau

suku kata bahasa Kawi yang terdapat dalam murwa tersebut dipandang

sebagai sesuatu yang wajar terjadi dalam tradisi pedalangan. Hal tersebut



sebagai bentuk konsekuensi logis dari sebuah realitas tradisi oral yang

berlangsung secara turun-temurun dari tiap-tiap generasi paguron dalang.

Fenomena perubahan penyajian murwa yang dilakukan oleh para dalang

tidak hanya terjadi pada bentuk rumpaka (syair) nya, tetapi berlangsung

pula pada bentuk lagu, dalam hal ini adalah teknik menyajikan senggol15.

Istilah senggol dalam dunia kawih Sunda, terutama dalam kawih

kepesindenan, dapat pamahami menjadi dua pengertian. Pertama, senggol

diartikan sebagai hiasan melodi; kedua, senggol diartikan sebagai bentuk

ekspresi ungkapan musikalitas pribadi seorang sinden saat dia

menyanyi16. Kondisi tersebut sangat memungkinkan terjadi karena

masing-masing guru dalang pada sebuah paguron dalang memiliki

kebebasan tafsir, baik dalam teknik dan warna menyajikan murwa

maupun tafsir mengunakan syair atau pembendaharaan kata-kata dalam

murwa. Berdasar pada kondisi inilah, maka dimungkinkan terjadinya

sebuah gaya penyajian dalam jagat pedalangan yang lahir melalui

paguron-paguron dalang. Sebagai contoh akibat dari terjadinya gejala

perubahan tafsir, baik musikal maupun bahasa dalam tradisi

pewayangan, antara lain di Jawa Barat muncul gaya Tjetjep Supriadi, gaya

Dede Amung, gaya Asep Sunandar, dan gaya-gaya lainnya.

Penyajian murwa dalam pertunjukan wayang golek purwa pola

tradisional (pola konvensional) dilakukan pada saat gending iringan jejer

berupa jenis lagu ageung17 (lagu gede) mulai ditabuh sebagai gending

pamirig (pengiring) masuknya tokoh-tokoh wayang yang berperan pada

lakon tersebut. Murwa pada dasarnya menginduk kepada lagu-lagu

ageung (lagu gede) yang lazim dipergunakan dalam sajian pertunjukan



wayang, antara lain lagu Kawitan, Sungsang, Bendra, Renggong Bandung,

Gorompol, Paksi Tuwung, Kuwung-Kuwung, Puspa Warna, dan lain-lain.

Berikut ini adalah contoh murwa yang biasa digunakan oleh para

dalang kondang menurut gaya penyajian masing-masing paguron dalang.

Contoh 1 Murwa Kawitan, gaya Dede Amung Sutarya (gaya Bandung

Kaler):

Dalang: kembang sungsang dinang kunang gotakarawis wayang lindunira bumi

bengkah…….

Wiyaga: siap…siap….siap siaga sadayana siap parawiyaga….

Dalang: adam, adam babu hawa sis kang danur wiris ingkang ngagelaraken

cahya nur cahya…

Wiyaga: hayu batur…gotong royong…rempuk jukung sauyunan, hirup kudu

sabilulungan, ulah rek patonggong-tongong.

Dalang: anwas lan anwar ingkang ngagelaraken malih kang danur cita, nur

cahya,nur sari  nur jati…..

Wiyaga: tuh rombongan datang ti ( munggul pawenang ) najan jauh oge

datang mancen tugas rek ngawayang.

Dalang: dangiang wayang…wayanganipun ya….ouoae….

Wiyaga: kamana geusan nya muntang,titip diri sangsang badan,

iwal ka panutan urang,ka Gusti nu murbeng alam.

Dalang: semar sana….ya danar guli…basa sem pangangen-ngangen mar

ngemaraken dat kang maha tunggal

Wiyaga: manusa teu kawasa, ukur miboga kahayang

Dalang: asta gangga wira tanu patra,asta iku tangan,gangga banyu,wira kang

linewih, tanu iku mangsi, patra iku kalam.

Wiyaga: masing caringcing sing pageuh kancing, Masing saringset sing

pageuh iket, Masing-masing,caringcing,masing-masing caringcing

Warga seni padalangan, seniman anu sajati, Wayang nu

ngandung perlambang, manusa nu kumelendang.

Dalang   : (masuk prolog dalang/ nyandra)

Contoh 2 Murwa Kawitan, gaya Asep Sunandar Sunarya (gaya Bandung

Kidul):



Dalang: pundika bubukaning panggung rep ngadep purwa sininggih….

Wiyaga: tret…teretet deui hayu batur digawe yubabarengan…..

Dalang: Purwa mandra – mandra winuwulan, ya sosoroting gantinang

pamutus ing cinarita

Alok: sing alakur…sing jalujur…

Singa ariceus, sing rancingeus

Hirup kumbuh, sauyunan…Gotong royong, babarengan

Dalang: tedak saking pundi pun dados tandaning carita,

Ya kukung gebang shiwa lan tunggal

Alok: ela, ela. ela, ela……ela,ela sama ela

laksa-laksanakeun, keluarga berencana

Dalang: asta, gangga, wira, tanu, patra

asta hartosnipun tangan

gangga iku banyu

wira wong linuhung

tanu mangsi

patra hartosnipun kalam

gung talagung aksara wonten jawi

sawidak perkawis kang binuncal eka lawan dasa

eka iku sawiji, dasa sapuluh, iki jasane para wali salapan

kasapuluh, tunggal wali kang luhur elmu jembar panalar, sugih

pangartina binekas lan wijaksana…..

Wiyaga: masing carincing, masing carincing, masing carincing, masing

carincing, yu batur rempug jukung sauyunan, sing taat kana

program pamarentah..

Dalang: kang nembe ngagelaraken aksara kalih

Alok: ya  opo..?

Dalang: kang ngagelaraken aksara wianjana lan aksara wianjani

Alok: wianjana lan aksara wianjani kalebet hokum kumaha supados pada

kahartos?

Dalang: wianjana lan aksara wianjani iku kalebet kana aksara wiwitan lan

aksara wekasan

Alok: inggih, dupi aksara wiwitan iku opo mas?

Dalang: mengahipun aksara wekasan, sakawit kang dipimpin dating

pangiwat ing wetan, tumiba di tanah jawi dados aksara kalih dasa

Alok: opo sewiji wijine aksara kalih dasa/

Dalang: hanacara, datasawala, padajayana, lan magabatanga.

Alok: inggih  salajengna.



Dalang: (Masuk prolog dalang / nyandra)

Contoh 3: Murwa Kawitan, gaya Tjetjep Supriadi (Gaya Kaleran):

Alok : hayu, hayu digawe babarengan

Dalang : Purwaning dadia catur mature punaswaning hyang widi

Purwa murwa kina witangawi osa kenca turning wayang

Yoca turning wayang

Alok : Cimuncang ka banjar sari

Kacamatan Panumbangan

Yubatur urang ngahiji

Laksanakeun pangwangunan

Dalang : Rekso mandingkang kinaryo janur yakinaryo janur

Ya kinaryo janur

Alok : Seniman jeung seniwati boga pancen anu pasti

Ngabantu pamarentahan jadi juru penerangan

Dalang : Purwaning dadia catur maturipun

Asmaning hyang widi, asmaning hyang widi

Alok : Mununggah wayang sawengi

Nusae awon kasaksi

Wayang the siloka diri

Mugi sing jadi pamatri

Dalang : Purwa murwa kinawitan

Nyariosaken catur ing wayang

Catur ing wayang

Rekso manding kang kinaryo janur yokirayo janur

Solendra salin pawarsa

Manjat-manjat nentra

Manjat madya manjat netra

Awor lan megabudara,

ya mega bodara.

Mencermati ketiga bentuk sajian murwa yang digarap oleh tiga

gaya dalang tersebut (Tjetjep, Dede, dan Asep), menunjukkan sebuah

ruang kreativitas yang dibangun oleh kekuatan pengalaman estetiknya

masing-masing. Dengan materi murwa yang sama (murwa kawitan), namun

digarap oleh gaya penyajian masing-masing, pada akhirnya muncul



bentuk sajian murwa kawitan yang berbeda berdasarkan tafsir garap

masing-masing. Melalui proses garap itulah, masing-masing dalang dapat

bereksplorasi garap dengan cara dan teknik penyajiannya sekaligus

menunjukkan kualitas garap pertunjukan dengan kekuatan ciri khasnya.

Menyoal tentang konsep nyari seperti yang dicontohkan melalui

garap kakawen murwa pada ketiga dalang di atas, dalam kaca pandang

penikmatan estetik hal tersebut pada dasarnya merupakan sebuah bentuk

peristiwa komunikasi estetik. Beberapa hasil penelitian yang menyangkut

komunikasi estetik dalam ranah seni pertunjukan menunjukkan bahwa

relasi nilai-nilai estetik (keindahan) dapat muncul dalam sebuah bentuk

pertunjukan sebagai media penyampai pesan antara seniman dan

publiknya sekaligus sebagai peserta komunikasi.18 Terkait dengan relasi

nilai-nilai tersebut, dipandang menjadi penting kehadirannya dalam

peristiwa komunikasi estetik, yaitu perlu adanya kecocokan nilai. Maksud

dari pentingnya kecocokan nilai tersebut adalah kesesuaian nilai-nilai

estetik yang harmoni di antara peserta komunikasi yang dimediasi oleh

tampilan seni pertunjukan. Dengan demikin, penikmat wayang akan

dapat berkomunikasi estetik secara spontanitas setelah larut dengan

proses penikmatan (tontontan wayang) yang dibentuk oleh kedalaman

nilai berupa pengalaman estetiknya. Melalui bekal pengalaman estetik

itulah si penikmat seni akan membentuk daya sensibilitas berupa

kepekaan estetik dalam mengapresiasi tontonannya.  Munculnya decak

kagum, trenyuh, dan bentuk-bentuk kepuasan jiwa emosi estetik lainnya

semata-mata merupakan sebuah realitas estetik yang dialami oleh

penonton setelah menonton sebuah pertunjukan.



Lakon

Kata lakon berasal dari bahasa Jawa, merupakan bentukan dari kata

laku yang mendapat akhiran –an. Laku berarti jalan, perjalanan, tingkah

laku, atau perbuatan.19 Panuti Sudjiman menjelaskan bahwa lakon sebagai

karangan berbentuk drama yang ditulis dengan maksud untuk

dipentaskan. Lakon merupakan istilah lain dari drama.20 Hal senada juga

dikemukakan oleh Riris K. Sarumpaet bahwa lakon adalah kisah yang

didramatisasi dan ditulis untuk dipertunjukkan di atas pentas oleh

sejumlah pemain.21

Istilah lakon yang disebut juga lampahan dalam tradisi wayang

memiliki pengertian tersendiri yang berbeda dari istilah drama Barat.

Dalam tradisi penulisan naskah lakon wayang selalu dituliskan “lakon

Wahyu Makutharama …atau lampahan Wahyu Makutharama“ yang berarti

cerita yang berkenaan dengan Wahyu Makutharama.22 Dalam tradisi

pewayangan Sunda, istilah lakon lebih dikenal dengan kata lalakon

sehingga sering muncul pertanyaan yang akrab di antara penonton:

…..naon lalakona? (apa lakonya?) atau saha nu boga lalakona? (siapa yang

menjadi peran utama dalam lakon tersebut?). Mencermati dari dua bentuk

pertanyaan yang sering terlontar tersebut, maka seolah-olah istilah lakon

mengandung dua pengertian, yaitu lakon sebagai jalan cerita dan lakon

sebagai tokoh utama (pemeran utama lakon), sehingga lakon dapat

dimaknai juga sebagai judul cerita dalam pertunjukan wayang.

Lakon merupakan salah satu aspek terpenting yang dapat

menunjang keberhasilan seorang dalang dalam membawakan

pertunjukannya. Lakon dipandang sebagai rohnya pertunjukan wayang

sekaligus sebagai media penyampaian isi pertunjukan melalui garap



lakon, baik berupa kekuatan daya tafsir maupun laku dramatik (olah

dramatik) yang disajikan oleh dalang. Lakon dalam pandangan

masyarakat tradisi pedalangan Jawa mengandung pengertian: (1) sebagai

nama repertoar cerita yang disajikan, seperti tersurat dalam pertanyaan

“lakone opo?” (lakonnya apa?); (2) sebagai alur cerita, seperti tersurat

dalam pertanyaan “lakone piye?” (bagaimana lakonnya?); (3) sebagai tokoh

utama pada keseluruhan peristiwa di dalam sebuah cerita yang disajikan,

seperti tersurat dalam pertanyaan “lakone sapa?” (siapa lakonnya?).23

Untuk menuju kesempurnaan sajian pertunjukannya, seorang dalang

salah satunya harus mampu berkreativitas dalam mengolah aspek lakon

dengan cara garap dan sanggit.24

Sabet

Istilah sabet dalam tradisi pedalangan Jawa dapat diartikan segala

macam gerak wayang di kelir yang dilakukan oleh dalang. Sabet dalam

pertunjukan wayang dapat dirinci menjadi beberapa bagian sebagai unsur

pembentuknya, yaitu: cepengan, tanceban, bedholan, solah, dan entas-

entasan.25 Dalam tradisi pedalangan Sunda terdapat istilah yang sepadan

dengan pengertian sabet, yaitu muncul dengan istilah rengkak wayang.26

Sebagaimana dijelaskan oleh Dede Amung Sutarya bahwa urusan rengkak

wayang merupakan hal terpenting dan prinsip sekali yang harus dikuasai

oleh seorang dalang dalam upaya menghidupkan pertunjukan melalui

usik malikna wayang (gerak-geriknya wayang) termasuk cara

penjiwaanya.27

Pada prinsipnya sabet dapat dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu: (1)

sabet basajan, (2) sabet ibingan, dan (3) sabet perangan. 1) Sabet basajan adalah



segala sesuatu yang berhubungan dengan gerak-gerik wayang yang

terbentuk secara sewajarnya atau sederhana (belum ada gerak olahan atau

rekaan). Gerak-gerak tersebut muncul sebagai bentuk peniruan dari gerak-

gerak alami manusia dalam kehidupan sehari-hari seperti: berjalan,

bernapas, menoleh, duduk, tiduran, dan gerak-gerak alami lainnya,

termasuk hasil meniru dari gerak-gerik binatang dengan bentuk-bentuk

gerak keinstingannya. Melalui jenis sabet basajan inilah dalang banyak

mentransfer ide estetik garap sabetnya yang diolah menjadi gerakan-

gerakan wayang yang menarik dan tampak hidup didukung oleh kualitas

teknik penyajian dan penjiwaannya  yang memadai.

2) Sabet ibingan adalah segala sesuatu yang berhubungan dengan

gerak-gerik wayang sebagai hasil dari gerak olahan (direkayasa) untuk

diperindah menjadi suatu gerakan tarian yang lebih menarik berdasarkan

rasa estetik harmoni dengan bunyi tepakan kendang dang gending iringan

(bunyi gamelan). Sajian sabet ibingan merupakan bentuk tampilan hasil

dari olah kreativitas dalang dalam menyajikan tarian wayang melalui

kepiawaian teknik penjarian dan cepengan wayang dengan menggunakan

pola ibingan (koreografi tari wayang) berdasarkan tokoh dan karakter

wayang bersangkutan. Berdasarkan pada tokoh dan karakter tersebut,

maka munculah bentuk-bentuk repertoar tarian wayang seperti: tarian

Gatotkaca (tokoh ponggawa lungguh), tarian satria ladak dengan jenis tarian

gawil satriaan seperti tokoh Arayana, Karna, Somantri, dan lain-lain. Begitu

pula dengan tarian-tarian tokoh wayang lainnya yang mengacu kepada

karakter masing-masing tokohnya.

3) Sabet lagaan atau perangan adalah segala sesuatu yang

berhubungan dengan gerak-gerik wayang dengan bentuk gerakan



wayang sedang berperang atau berkelahi. Gerak wayang perangan ini

tersaji melalui hasil olah kreativitas dalang dengan teknik dan kualitas

memainkan wayang secara atraktif estetik, disertai dengan teknik

penjiwaan yang mumpuni. Bentuk-bentuk perbendaharaan gerak dalam

penyajian perang wayang sangat banyak didukung oleh gerak-gerak

peniruan dari jurus-jurus bela diri seperti pencak silat, karate, kungfu,

tinju, gulat, dan jenis-jenis bela diri lainnya. Teknik penyajian sabet

perangan inilah yang menjadi salah satu daya tarik seorang dalang untuk

memikat para penontonya. Peluang-peluang kreatif sabetan sangat banyak

dan dapat menjadi modal daya tarik seorang dalang dengan cara

menambahkan beberapa pakakas (peralatan) perang atau senjata seperti

gada, panah, tombak, pedang, dan alat-alat perang lainnya. Dengan

demikian sajian perang wayang semakin variatif dan atraktif dengan

didukung oleh alat bantu perang (senjata) yang diperagakan oleh masing-

masing tokoh yang sedang bertarung (berperang), dan lahirlah teknik

sabetan perang gada, perang tombak, perang panah, perang pedang dan

perang senjata-senjata lainnya.

Hal-hal yang menjadi bahan pertimbangan untuk menuju kepada

tataran kualitas garap sabet dalam konteks elemen estetik bagi seorang

dalang, antara lain adalah sebagai berikut:

1) Bedas: mengandung pengertian bahwa cepengan atau teknik

pegangan wayang dilakukan dengan full fower (penuh tenaga) sehingga

pergerakan wayang tampak seseg (bertenaga dan hidup). Istilah bedas

dalam bahasa Sunda identik dengan kekuatan tenaga seseorang. Oleh

karena itu bedas dalam pemahaman aspek garap sabet pedalangan adalah



penguasaan teknik memainkan wayang seorang dalang dengan kekuatan

tenaga yang berpusat pada kedua tangan dalang.

2) Saregep: adalah sebuah istilah dari bahasa Sunda yang

mengandung pengertian bentuk sajian sabetan yang dipertunjukkan oleh

dalang dilakukan dengan penuh keseriusan, fokus penjiwaan terhadap

tokoh wayang sesuai dengan karakternya. Teknik ini merupakan salah

satu bentuk penyajian olah pergerakan wayang yang dilakukan oleh

dalang dalam rangka menjaga kualitas garap sabet wayangnya.

3) Lemes: adalah sebuah istilah dalam bahasa Sunda yang

mengandung pengertian halus (tidak kasar) dalam menyajikan sesuatu.

Oleh karena itu pengertian lemes dalam garap sabet wayang adalah sebuah

bentuk teknik memainkan wayang, baik saat menari, berperang maupun

pada saat melakukan gerak-gerak lainnya, tersaji dengan halus dan

terpola sesuai dengan gaya sabetan dalang bersangkutan. Unsur lemes

dalam teknik menyajikan sabet wayang merupakan hal yang sangat

penting untuk dikuasai oleh seorang dalang dalam rangka menjaga

kemantapan teknik sabetannya.

4) Tartib: istilah tartib dalam kaitannya dengan teknik sabetan

wayang adalah sebuah bentuk garap sabet wayang yang disajikan secara

rapi dan terpola berdasarkan pertimbangan estetik gerak wayang dalam

setiap adegan yang berlangsung. Seorang dalang harus

mempertimbangkan faktor ketertiban dan kerapian dalam menyajikan

sabetannya agar mutu keberhasilan pertunjukannya tetap terjaga sebagai

suatu kesatuan garap pertunjukan wayang.

5) Mariga: sebuah istilah yang sering dijumpai dalam bahasa Sunda

sehari-hari yang mengarah kepada nilai estetis sebuah benda seni atau



karya seni. Demikian pula istilah mariga dalam garap sabet wayang adalah

sebuah bentuk kreativitas seorang dalang dalam menyajikan teknik

memainkan wayang dengan segala bentuk keterampilannya sehingga

dapat menghasilakn trik-trik sabetan yang atraktif-estetis. Melalui bentuk

kreativitas seperti inilah seorang dalang mampu menunjukkan kualitas

garap sabetannya, yang pada akhirnya dapat menghasilkan ciri khas gaya

sabetan mandiri bagi dalang bersangkutan.

Antawacana

Istilah antawacana berasal dari kata anta dan wacana. Anta artinya

tungtung (ujung, akhir), sedangkan wacana artinya kecap (kata, ucapan).

Maka antawacana memiliki arti akhir ucapan atau akhir kata.28 Antawacana

adalah batas ucapan antara tokoh wayang satu dengan yang lainnya, dan

antawacana selain memberikan perbedaan suara tiap-tap tokoh, juga akan

memberikan rasa kepada tokoh yang tampil sehingga mendukung

peristiwa yang diinginkan.29 Pengertian lain dari antawacana adalah

pembawaan dialog antar tokoh wayang.30 Mencermati kedua pendapat

tersebut, maka antawacana dalam pedalangan adalah bentuk sajian suara

dalang berupa dialog wayang antar tokoh yang dapat membedakan, baik

secara karakter maupun warna suara (timbre). Penyajian dialog wayang

dari masing-masing tokoh memiliki perbedaan warna suara (timbre) sesuai

dengan karakter dan perwajahan wayang bersangkutan. Dalang harus

lebih cermat dan terampil dalam membangun dialog tokoh wayang agar

suasana dramatik yang sedang berlangsung dapat sampai kepada

penonton, dan penonton larut dalam pertunjukan.



Bentuk penyajian antawacana dalam pertunjukan wayang golek

terbagi menjadi tiga macam, yaitu: antawacana lancaran, antawacana sekaran,

dan antawacana leotan (melodis).31 Antawacana lancaran adalah bentuk

dialog wayang dengan menggunakan warna suara biasa tanpa ada teknik

pengolahan suara tertentu. Sebagai contoh bentuk antawacana lancaran

adalah tokoh wayang pandita atau begawan resi pada adegan panditaan di

sebuah padepokan. Antawacana sekaran adalah sebuah bentuk dialog atau

ucapan dari tokoh wayang tertentu dengan cara dinyanyikan (dilagukan).

Tokoh-tokoh yang biasa menggunakan antawacana sekaran adalah:

Dasanamuka, Dursasana, Burisrawa, Narada, Semar, Sangkuni, dan lain-lain.

Adapun antawacana leotan (melodis) adalah salah satu bentuk dialog atau

ucapan tokoh wayang dengan cara menggunakan variasi nada tertentu.

Oleh karena itu dialog seperti ini disebut antawacana melodis.

PENUTUP

Penjelajahan ruang pemahaman dan penikmatan estetik yang

terdapat pada aspek-aspek bentuk garap pertunjukan wayang golek, pada

dasarnya merupakan bentuk perwujudan olah kreatif bagi seorang dalang

dalam membawakan gaya pertunjukannya. Banyak persoalan yang

muncul sebagai bentuk kedalaman dan kekayaan nilai-nilai universal dan

nilai-nilai spesifik yang terdapat dalam unsur-unsur pertunjukan wayang.

Realitas tersebut sekaligus menunjukkan bentuk kualitas garap dan

kemumpunian daya tafsir garap pertunjukan yang dilakukan oleh

seorang dalang. Kekuatan daya sensibilitas estetik yang dimiliki oleh

seorang dalang, menjadi syarat mutlak keberadaanya dalam upaya

pencapaian keberhasilan mutu pertunjukan yang disajikannya.



Melalui analisis estetik yang difokuskan kepada empat aspek garap

dalang tersebut (sekaran, sabet, lakon dan antawacana) pada akhirnya dapat

ditemukan sebuah konsep “nyari” dalam estetika pedalangan Sunda yang

mengakar pada kekuatan nilai-nilai estetika tradisi dengan ciri-ciri

kelokalannya. Dengan demikian konsep “nyari” dapat dijadikan sebagai

salah satu bentuk sistem analisis estetik dalam sebuah pertunjukan

kesenian tradisi tidak hanya sebatas pada seni wayang golek saja,

melainkan juga pada seni-seni pertunjukan lainnya sebagai sebuah

pendekatan analisis.

Catatan Akhir:

1
Cahya, kandidat Doktor pada Sekolah Pasca Sarjana (S3) Universitas Gadjah Mada

(UGM) Yogyakarta,  Prog. Pengkajian Seni Perjunjukan dan Seni Rupa.
2 Timbul Haryono, Guru Besar pada Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada

(UGM) Yogyakarta
3 Soetarno, Guru Besar Pedalangan pada Jurusan Pedalangan Institut Seni Indonesia (ISI)

Surakarta.
4 Soetarno, Sunardi, dan Sudarsono. Estetika Pedalangan. Surakarta: ISI Surakarta, 2007
5 Pancacuriga adalah sebuah pedoman atau prinsip tata nilai dan etika pedalangan Sunda

yang harus dipatuhi oleh seorang dalang, dalam menggarap pertunjukannya.

Pancacuriga artinya lima senjata (ilmu) untuk memaknai sesuatu, baik itu berupa verbal

maupun non verbal, yang berhubungan dengan kepekaan, keterampilan, keteraturan

dan lain-lain dalam bingkai reportoar pertunjukan wayang yang sudah mengkonvensi

dalam tradisi pedalangan Sunda.
6 Hidayat Suryalaga, Kasundaan Rawayanjati, (Bandung: sundaNet.com-Wahana Raksa

Sunda, 2003), 54.
7 Jaeni,“Komunikasi Estetik Dalam Pertunjukan Teater Rakyat: Studi Etnografi

Komunikasi pada Pertunjukan Sandiwara Cirebon “Dharma Samudra” sebagai

Peristiwa Komunikasi antara Pelaku dengan Publik di Desa Cangkring, Plered,

Cirebon”, (Disertasi, Program Pasca Sarjana Universitas Padjadjaran Bandung, 2011),

322
8 Periksa Kamus Umum Bahasa Sunda, 1994, 455.
9 Periksa Soetarno, 2007, 15-16.
10 Nyoman Kutha Ratna, Estetika Sastra dan Budaya, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007),

193.
11 Amardawalagu adalah sebuah isitilah yang populer di lingkungan tradisi pedalangan

yang memiliki pengertian tentang segala sesuatu yang berhubungan dengan rasa



musical (musikalitas) yang harus dikuasai oleh dalang (titilaras,gending,

lagu,dinamika, dan unsur-unsur lainnya).
12 Hadiprayitno, Kasidi. Filsafat Keindahan, Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta.

Yokyakarta: Bagaskara, 2009.
13 Tutun Hatta Saputra, “Ikhtisar Kehidupan Seni Pertunjukan Wayang Golek Purwa”

Makalah  Pada Diskusi Rood To Bandung Wayang Festiva 2011l, Bandung, 26 Maret 2011.
14 Ki Harsono Siswocarito, artikel “lokanet.blogspot.com”, 2008.
15 Senggol adalah sebuah istilah dalam kawih sunda yang mengarah kepada persoalan

gaya dan teknik seseorang dalam membawakan sebuah lagu.
16 Endah Irawan, “Komparasi “Senggol” Sinden Populer Di Jawa Barat: Hj. Idjah

Hadidjah, Cicih Cangkurileung, Dan Cucu setiawati” (Tesis untuk untuk mencapai

derajat sarjana S2 pada Prodi. Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa Universitas

Gadjah Mada Yogyakarta, 2003),111.
17 Lagu ageung adalah sebuah jenis reportoar lagu dalam tradisi karawitan sunda (lagu-

lagu kiliningan) yang memiliki ciri (embat) tempo yang lambat jazim disebut juga jenis

lagu gede.
18 Jaeni, “Komunikasi Sstetik Dalam Pertunjukan Teater Rakyat”, Disertasi pada Program

Pasca Sarjana Universtitas Padjdjaran Bandung, 2011,322.
19 S. Prawiroatmodjo, Bausastra Jawa–Indonesia, Jilid I (Jakarta: Gunung Agung, 1985), 286.
20 Panuti Sudjiman (ed.), Kamus Istilah Sastra (Jakarta: PT. Gramedia, 1984), 46.
21 Riris K. Sarumpaet, Istilah Drama dan Teater (Jakarta: Jurusan Sastra Indonesia, Fakultas

Sastra Universitas Indonesia, 1977), 35.
22 Aris Wahyudi,”Bima dan Drona dalam lakon Dewa Ruci, Ditinjau dari analisis

strukturalisme Levi-Strauss” (Disertasi sebagai syarat untuk mencapai  Doktor S-3 pada

Sekolah Pasca Sarjana Program Studi Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa

Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, 2011), 102-103.
23 Bambang Murtiyoso, Menggapai Popularitas: Aspek-Aspek Pendukung Agar Menjadi

Dalang Kondang,(Surakarta: STSI Press, 2004), 63-64.
24 Sugeng Nugroho, dalam Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang dan Waktu,(Jakarta:

Wedatama Widya Sastra, 2009), 19.
25 Murtiyoso, 1980, 7-8.
26 rengkak wayang artinya segala sesuatu yang berhubungan dengan gerak-gerik wayang

yang disajikan oleh dalang melalui daya keterampilannya dalam teknik memainkan

wayang.
27 Wawancara dengan Dede Amung Sutarya, 2 September 2011.
28 M.A. Salmun, Padalangan, (Jakarta : Balai Pustaka, 1961), 188.
29 Soetarno, Pakeliran Pujosumarto, Nartosabdo dan Pakeliran Dekade 1996-2001, (Surakarta:

STSI Press, 2002),39.
30 Kasidi, 2009, 103.
31 Cahya Hedy, Praktek Dasar Pedalangan Sunda, (Jakarta:SENAWANGI,2005), 13.

DAFTAR PUSTAKA

Cahya.



2000 ”Asep Sunandar Sunarya: Tokoh dan Kreator Pedalangan

Sunda”, Tesis S-2 pada Program Pasca Sarjana Universitas Gadjah

Mada, Yogyakarta.

_____________.

2005 ” Praktek Dasar Pedalangan Sunda, (Jakarta: SENAWANGI), 13.

Feinstein, Bambang Murtiyoso, Kuwato, dan Sudarko (ed.).

1986 Lakon Carangan, Jilid I. Surakarta: Proyek Dokumentasi Lakon

Carangan Akademi Seni Karawitan Indonesia.

Hadiprayitno, Kasidi.

2009 Filsafat Keindahan, Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta.

Yokyakarta: Bagaskara.

Hamzah, Amir.

1994 Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. Jakarta: Sinar Harapan.

Hidayat Suryalaga.

2003 Kasundaan Rawayanjati, (Bandung: sundaNet.com-Wahana Raksa

Sunda), 54.

Irawan, Endah.

2003 ”Komparasi Senggol Sinden Populer Di Jawa Barat: Hj. Idjah

Hadidjah, Cicih Cangkurileung dan Cucu Setiawati”. Tesis S-2

pada Program Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada.

Murtiyoso, Bambang.

1981 Seni Pedalangan (Jawa): Unsur-unsur Pokok. Surakarta: ASKI.

Murtiyoso, Bambang, Waridi, Suyanto, Kuwato, dan Harijadi Tri

Putranto.

2004 Pertumbuhan dan Perkembangan Seni Pertunjukan Wayang. Sura-

karta: Citra Etnika.

Salmun, M.A.

1961 Padalangan. Jakarta: Balai Pustaka.

Saputra, Tutun Hatta,



2011 “Ikhtisar Kehidupan Seni Pertunjukan Wayang Golek Purwa”

Makalah Pada Diskusi Rood To Bandung Wayang Festiva 2011,

Bandung.

Sarumpaet, Riris K.

1977 Istilah Drama dan Teater. Jakarta: Jurusan Sastra Indonesia, Fakultas

Sastra Universitas Indonesia.

Sugeng Nugroho.

2009 Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang dan Waktu,(Jakarta: Wedatama

Widya Sastra), 19.

S. Prawiroatmodjo.

1985 Bausastra Jawa–Indonesia, Jilid I (Jakarta: Gunung Agung), 286.

Soetarno.

2002 Pakeliran Pujosumarto, Nartosabdo, dan Pakeliran Dekade 1996–2001.

Surakarta: STSI Press.

------------.

2005 Pertunjukan Wayang & Makna Simbolisme. Surakarta: STSI Press.

Soetarno, Sunardi, dan Sudarsono.

2007 Estetika Pedalangan. Surakarta: ISI Surakarta.

Sudjiman, Panuti (ed.).

1984 Kamus Istilah Sastra. Jakarta: PT. Gramedia.

Supanggah.

2009 Bothekan Karawitan II: GARAP. Surakarta: Prog.Pasca Sarjana-ISI

Surakarta.


