Konsep “Nyari” dalam Ranah Estetika Pertunjukan
Wayang Golek

Cahya?, Timbul Haryono? Soetarno?
Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI) Bandung
Jalan Buahbatu No.212 Bandung

ABSTRACT

This paper is a part (portion) of one topic of dissertation research by the
author as a preparation for the final exams of doctoral program. The focus of the
study in this paper is directed to study aspects of the aesthetic values of the
elements contained in the puppet show as a puppeteer working area in performing
his style. The aesthetic analytical theory which is used in this study is the concept
of "Nyari” that may indicate the value or aesthetic qualities of an art work. The
aesthetic reality that can be found in the form of a working of a puppet show as the
result of the puppeteer creative manner, indicates the wealth of traditional values
as a priceless source of artistic inspiration for the artists-creators.

Keywords: Wayang Golek, concept of “Nyari”, performance working

ABSTRAK

Tulisan ini merupakan sempalan (bagian) dari salah satu topik
bahasan hasil penelitian disertasi yang penulis lakukan sebagai bahan
persiapan menempuh ujian akhir program doktor. Fokus pengkajian pada
tulisan ini diarahkan kepada aspek penelaahan nilai-nilai estetik yang
terdapat pada unsur-unsur pertunjukan wayang golek sebagai aspek
wilayah garap dalang dalam menyajikan gaya pertunjukannya. Pisau
bedah analisis estetik yang dijadikan pemberangkatan pada pengkajian ini
adalah konsep “nyari” yang dapat menunjukkan nilai atau kualitas estetik
dari sebuah karya seni. Realitas estetik yang dapat dijumpai pada bentuk
garap pertunjukan wayang hasil dari olah kreatif seorang dalang tersebut,
mengindikasikan kekayaan nilai-nilai tradisi sebagai sumber inspirasi
berkesenian bagi para seniman-kreator yang tak ternilaikan
keberadaannya.

Kata kunci: wayang golek, konsep “nyari”, dan garap pertunjukan



PENDAHULUAN

Menyoal tentang estetika dalam jagat pedalangan Sunda (seni
pertunjukan wayang golek), di dalamnya akan menyangkut banyak aspek
terkait yang membingkai bentuk reportoar pertunjukan wayang golek
secara satu kesatuan yang menyeluruh. Memperkarakan estetika, artinya
memperkarakan tentang konsep keindahan yang terkandung dalam
pertunjukan wayang dengan segala unsur-unsur pembentuknya. Telaah
estetika dalam pertunjukan wayang golek, artinya menilai aspek-aspek
keindahan dengan segala pernak-pernik estetik yang termuat di
dalamnya. Wilayah keindahan yang termasuk ke dalam ruang
pemaknaan estetika dalam pertunjukan wayang golek tidak mungkin
dapat dipilah dengan melihat atau menilai hanya dari satu aspek atau sisi
pemaknaan saja, tetapi harus menyangkut seluruh aspek repertoar
pertunjukan wayang. Semua unsur pertunjukan wayang golek dan
strukturnya merupakan bagian yang tak terpisahkan sebagai satu
kesatuan nilai estetik yang saling melengkapi keberadaannya. Unsur-
unsur estetika wayang meliputi: 1) pelaku pertunjukan yang terdiri dari:
dalang sebagai pelaku utama, pengrawit, pesinden, dan penggerong (juru
alok) sebagai pelaku pendukung; 2) unsur garap pertunjukan yang
meliputi: lakon, sanggit, catur (sastra), sabet, dan karawitan wayang; 3)
peralatan pertunjukan, meliputi: wayang, kelir, gedebog, kotak, keprak,
cempala, gamelan, dan properti lainnya; dan 4) penghayat seni pedalangan.*
Unsur-unsur estetik tersebut merupakan sumber nilai dan makna yang
bermakna bagi kehidupan manusia (penikmat seni) sebagai sebuah
penikmatan estetik melalui tontonan, wacana, dan komunikasi estetik

yang terbangun dalam keutuhan pertunjukan wayang.



Kedudukan dalang sebagai peran sentral dalam pertunjukan
wayang memiliki peranan penting dalam membangun kondisi estetik
yang tersaji dalam pertunjukan wayang. Dengan pengertian lain, dalang
menjadi pemeran utama dalam melakonkan “ruang keindahan” yang
dapat dimaknai dan dinikmati oleh penontonnya dalam konteks
pemaknaan nilai estetik. Dalam tradisi pedalangan Sunda, nilai-nilai
keindahan tidak tampak hanya pada wujud benda saja (objek fisik), tetapi
juga pada suatu fenomena yang dirasakan melalui pengamatan indrawi
berdasarkan pengalaman estetisnya. Terkait dengan bentuk pengamatan
indrawi dalam hal penjelajahan nilai keindahan dalam pertunjukan
wayang, tradisi pedalangan Sunda memiliki konsep Pancacuriga® sebagai
pegangan dasar bagi seorang dalang. Pancacuriga dalam dunia pedalangan
Sunda disebut juga “5 S” yaitu kemampuan untuk memaknai sesuatu
secara: Silib, Sindir, Siloka, Simbul, dan Sasmita.

Konsep pancacuriga dalam pedalangan Sunda merupakan bentuk
komunikasi estetik yang terbangun dalam struktur pertunjukan wayang
dengan berbagai elemen estetik yang terkandung di dalamnya.
Komunikasi estetik yang dimaksudkan adalah sebuah peristiwa
komunikasi dalam seni pertunjukan yang di dalamnya terdapat relasi
nilai-nilai estetik (keindahan) sebagai pesan yang memiliki makna antara
seniman dan publiknya yang menjadi peserta komunikasi.” Penampilan
dalang dengan segenap pendukungnya (wiyaga, sinden, dan lain-lainnya)
dipandang sebagai bentuk peristiwa komunkasi estetik yang relasi nilai-
nilainya cukup kompleks. Dengan demikian, nilai-nilai estetik yang
terdapat dalam pertunjukan wayang golek menjadi bagian terpenting

dalam kajian estetik secara komprehensif.



PEMBAHASAN
Memahami Istilah “Nyari” dalam Tradisi Kesenian Sunda

Istilah nyari dalam konteks khasanah kesenian Sunda mengandung
pengertian “menarik”, sebuah sebutan (penghargaan) yang laik diberikan
kepada sebuah bentuk karya seseorang, dengan pertimbangan pada
“kualitas” wujud tertentu hasil karya seseorang. Oleh karena itu, nyari
sangat kental dengan urusan isi, bobot, dan atau nilai tertentu yang
melekat secara inhern pada wujud bentuk karya. Akan tetapi, sebutan atau
penghargaan nyari yang lazim diberikan kepada sesuatu yang memiliki
daya tarik tersendiri pada prinsipnya tidak semata-mata berdasar kepada
pertimbangan kualitas. Kenyataan membuktikan bahwa kualitas dari
wujud karya seseorang tidak selamanya menjamin akan memperoleh
derajat atau pengahargaan nyari dari penikmatnya (penontonnya). Pada
pengertian lain, bahwa tidak semua karya seni yang dipandang sebagai
karya yang berkualitas dapat disebut nyari. Istilah nyari tampak begitu
melekat dalam tradisi kehidupan masyarakat Sunda sehari-hari. Istilah
nyari berasal dari akar kata sari, yang kemudian mendapat rarangken nya
(imbuhan) sehingga berubah penyebutannya dari sari menjadi nyari.
Dengan demikian, makna kata tersebut telah mengalami perubahan dari
sari sebagai kata sifat menjadi nyari sebagai kata kerja. Sehubungan
dengan kedudukannya sebagai kata kerja tersebut, istilah nyari dalam
telaah estetika seni akan berkaitan erat dengan proses berkarya seseorang
sehingga menghasilkan sesuatu yang bernilai. Persoalan nyari dalam
konteks karya seni, akan berhubungan erat dengan persoalan proses garap
yang dalam masyarakat tradisi Sunda disebut ngokolakeun (mengolah

dengan caranya sendiri) melalui penguasaan teknik dan keterampilan



yang dimilikinya. Menurut kamus umum bahasa Sunda, kata sari®
mengandung arti sesuatu kandungan zat dalam makanan yang dapat
menimbulkan rasa nikmat. Dari pengertian-pengertian tersebut dapat
disimpulkan bahwa istilah nyari identik dengan isi dan nilai yang
terkandung di dalamnya dengan segala keunikan dan kelebihannya.
Dengan demikian, nyari dapat dipandang sebagai sebuah konsep nilai
yang berlaku untuk menyebut atau menghargai derajat atau kandungan
nilai sesuatu wujud.

Berkenaan dengan sebuah konsep, maka konsep nyari dapat
dijadikan sebuah metode penelaahan nilai terhadap fenomena kesenian,
dalam hal ini adalah jagat seni pertunjukan wayang golek purwa Sunda.
Konsep mnyari merupakan bagian terpenting dalam ranah estetika
pedalangan yang di dalamnya mempersoalkan nilai-nilai keindahan
dengan berbagai wujud estetiknya.

Konsep nyari dalam kesenian Sunda sebagai ruang penghayatan
nilai keindahan (nilai esetik) yang terkandung dalam sebuah wujud karya
seni, pada prinsipnya memiliki kesamaan pemahaman dengan konsep
rasa dalam kesenian Jawa, dalam hal ini jagat seni pewayangan (jagat
pakeliran Jawa). Istilah rasa dalam kesenian Jawa merupakan keadaan
suasana batin yang muncul dari rangsangan sebuah pertunjukan seni.
Wujud rasa yang keberadaannya sebagai suatu keadaan emosi atau
suasana jiwa yang terdapat dalam dunia pedalangan Jawa Surakarta,
antara lain: regu, sem, nges, mrabu, anteb, rucah, lanyap, luruh, geculan, bergas,
alus, tregel, kenes, dan sebagainya. Kunci tercapainya rasa adalah pada

hadirnya unsur ketepatan dan kepantasan dalam suatu karya.’



Relevansinya dengan unsur ketepatan dan kepantasan dalam hal
pencapaian rasa dalam estetika kesenian Jawa (seni pedalangan) tampak
memiliki relasi estetik dengan konsep nyari yang terdapat dalam ranah
kesenian Sunda (seni pertunjukan wayang golek) pada khususnya. Nilai
nyari yang lazim diberikan kepada sesuatu wujud karya cenderung
dilatarbelakangi oleh faktor lain yang terakumulasi pada satu kesatuan
nilai dengan segala kelebihannya. Faktor lain di luar pertimbangan
kualitas atau teknik yang dimaksudkan adalah bahwa nilai nyari pada
kenyataanya merupakan suatu bentuk penyajian karya yang memiliki
akurasi atau ketepatan rasa dengan suasana dan penjiwaaan saat
menyajikannya. Kondisi suasana jiwa yang terbangun dalam diri si
seniman penyaji benar-benar dalam keadaan mood yang kondusif dengan
suasana emosi, karakter, bahkan selera penikmat (penonton). Dalam
pengertian lain, nilai nyari adalah sebuah ruang estetik yang dibangun
oleh adanya faktor keseimbangan (balance) antara teknik garap penyajian,
penjiwaan, dan unsur-unsur pembentuk lainnya, selaras dengan selera
estetik penonton yang terbangun saat itu (saat penyajian). Maka pada saat
itulah terjalin sebuah respon estetik yang saling berpengaruh, saling
mengisi antara seniman pelaku (penyaji) dan penonton (publik). Respon
estetik menurut pemahaman Nyoman Kutha Ratna (2007) dapat
dibedakan menjadi tiga macam, yaitu: a) respon seniman terhadap alam
sekitarnya, b) respon masyarakat terhadap karya seni yang dihasilkan
oleh seniman tadi, dan c) respon masyarakat secara keseluruhan terhadap

alam sekitarnya.’

Implementasi “Nyari” dalam Bentuk Sajian Aspek-aspek Garap Dalang



Pada prinsipnya, konsep nyari dalam konteks pertunjukan wayang
golek adalah sebuah representasi dari bentuk proses garap (teknik
menyajikan) yang dilakukan oleh dalang untuk menuju ke tataran nyari
dalam menyajikan gaya pertunjukannya. Sebuah pernyataan yang lazim
terlontar dari penonton selaku penikmat pertunjukan wayang, dengan
menyebut: “....dalang itu nyari dalam membawakan lantunan kakawennya,
nyari dalam menarikan dan perangan wayang, nyari dalam berantawacana
(dialog wayang), dll.....” Itu adalah sebuah kalimat yang dapat terlontar
dari ucapan penonton, apabila sudah tercukupi kepuasan batin dan rasa
estetiknya melalui gaya pertunjukan dalang yang membawakannya.

Tulisan ini berupaya membuka ruang penikmatan dan pemaknaan
estetik yang dapat dijumpai pada bentuk pertunjukan wayang.
Pembagian wilayah garap yang menjadi tugas pokok dalang antara lain
berupa sajian sekaran, lakon, sabet, dan antawacana. Empat aspek inilah
yang dikupas sebagai bahan kajian estetik pada penelaahan konsep

“nyari” dalam ranah estetika pertunjukan wayang golek Sunda.

Sekaran

Pengertian sekaran dalam tradisi kesenian Sunda mengandung arti
nyanyian atau haleuang yang disajikan oleh seseorang, yang penyajinya
disebut sebagai juru sekar. Istilah sekaran dalang dapat diartikan sebagai
bentuk dari segala sesuatu yang berkaitan dengan nyanyian dalang yang
memiliki fungsi tertentu dalam keutuhan pertunjukan wayang. Sekaran
dalang sebagai sebuah bentuk sajian nyanyian dalang pada praktiknya
akan selalu berhubungan dengan aspek amardawalagu' yang di dalamnya

terdapat unsur-unsur pembentuknya seperti laras, irama, dinamika,



tempo, lagu, dan unsur-unsur lainnya. Amardawalagu adalah penguasaan
terhadap lagu, laras, wirhama, dan gending. Lagu meliputi penguasaan
terhadap materi-materi yang berkaitan dengan tembang-tembang yang
lazim dipergunakan dalam pertunjukan wayang.!?

Sekaran dalang dalam konteks pembahasan ini adalah bentuk sajian
kakawen yang dilantunkan oleh dalang dalam membawakan
pertunjukannya. Istilah kakawen yang memiliki pengertian haleuang
(nyanyian) dalang tersebut memiliki ragam jenis dan fungsinya dalam
mendukung pertunjukan wayang golek. Menurut beberapa sumber
terkait yang sudah menjadi pemahaman tradisi di jagat padalangan
Sunda, istilah kakawen identik dengan bentuk materi atau isi rumpaka
(syairnya) yang banyak menggunakan bahasa yang mirip dengan bahasa
Kawi. Terkait dengan pendapat atau anggapan tersebut, istilah kakawen
dapat dipahamai sebagai sebutan lain dari kakawian (mirip bahasa Kawi).

Fungsi kakawen dalam pertunjukan wayang adalah sebagai
pembentuk suasana dan pemberi kesan (mempertegas) terhadap suasana
yang sedang dibangun dalam sebuah adegan. Lantunan nyanyian dalang
dalam membawakan kakawen akan membawa suasana batin penonton
kearah penikmatan yang lebih ekspresif. Melalui sajian kakawen yang
dilantunkan oleh sang dalang, menjadikan emosi daya empati penonton
larut di dalamnya. Bahkan dalam satu kondisi tertentu, ketika
berlangsung adegan dengan suasana sedih, lalu sang dalang melantunkan
kakawen Laratangis, maka penonton pun ikut sedih hingga menangis
terbawa emosi di dalamnya. Begitu pula pada adegan-adegan dengan

suasana yang lainnya pun seperti pada suasana wayang sedang marah,



gembira, kaget dan lain-lain, penonton pun ikut larut dalam
penikmatannya.

Kakawen dalam tradisi pedalangan Sunda terbagi menjadi tiga jenis
yaitu; Murwa, Renggan, dan Sekar Lagon.'s Ketiga jenis kakawen tersebut
masing-masing memiliki fungsi tertentu dalam menunjang keutuhan
pertunjukan wayang golek. Berkaitan dengan konsep nyari dalam
pembahasan ini, maka sebagai salah satu ojek penelaahannya akan
mengungkap seputar kakawen murwa dari tiga contoh sajian dalang
kondang (Tejtjep Supriadi, Dede Amung, dan Asep Sunandar).

Istilah murwa dalam tradisi pedalangan Sunda adalah berupa
nyanyian dalang yang disajikan pada bagian awal pertunjukan, atau
dalam tradisi pakeliran Jawa disebut suluk pembuka pakeliran. Kakawen
dalam istilah pakeliran Jawa Timur disebut pelungan, sedangkan pada
pakeliran Jawa Tengah disebut ilahengan.'* Kata murwa menurut
pemahaman seniman tradisi bersal dari kata purwa yang berarti pertama.
Oleh karena itu murwa diartikan sebagai nyanyian dalang pada bagian
awal atau pertama pertunjukan wayang. Penyajian murwa yang
dinyanyikan oleh dalang pada bagian awal pertunjukan tersebut
merupakan bentuk pemaparan atau gambaran keadaan negara atau
kerajaraan yang dijadikan jejer (babak pengadegan awal) dalam lakon
tersebut. Isi rumpaka (syair) yang dipergunakan dalam murwa sebagian
besar menggunakan bahasa kawi yang sudah banyak mengalami
perubahan makna kata yang sebenarnya apabila disesuaikan dengan
kamus bahasa Kawi yang sesungguhnya. Gejala perubahan kata atau
suku kata bahasa Kawi yang terdapat dalam murwa tersebut dipandang

sebagai sesuatu yang wajar terjadi dalam tradisi pedalangan. Hal tersebut



sebagai bentuk konsekuensi logis dari sebuah realitas tradisi oral yang
berlangsung secara turun-temurun dari tiap-tiap generasi paguron dalang.
Fenomena perubahan penyajian murwa yang dilakukan oleh para dalang
tidak hanya terjadi pada bentuk rumpaka (syair) nya, tetapi berlangsung
pula pada bentuk lagu, dalam hal ini adalah teknik menyajikan senggol®.
Istilah senggol dalam dunia kawih Sunda, terutama dalam kawih
kepesindenan, dapat pamahami menjadi dua pengertian. Pertama, senggol
diartikan sebagai hiasan melodi; kedua, senggol diartikan sebagai bentuk
ekspresi ungkapan musikalitas pribadi seorang sinden saat dia
menyanyi'®. Kondisi tersebut sangat memungkinkan terjadi karena
masing-masing guru dalang pada sebuah paguron dalang memiliki
kebebasan tafsir, baik dalam teknik dan warna menyajikan murwa
maupun tafsir mengunakan syair atau pembendaharaan kata-kata dalam
murwa. Berdasar pada kondisi inilah, maka dimungkinkan terjadinya
sebuah gaya penyajian dalam jagat pedalangan yang lahir melalui
paguron-paguron dalang. Sebagai contoh akibat dari terjadinya gejala
perubahan tafsir, baik musikal maupun bahasa dalam tradisi
pewayangan, antara lain di Jawa Barat muncul gaya Tjetjep Supriadi, gaya
Dede Amung, gaya Asep Sunandar, dan gaya-gaya lainnya.

Penyajian murwa dalam pertunjukan wayang golek purwa pola
tradisional (pola konvensional) dilakukan pada saat gending iringan jejer
berupa jenis lagu ageung? (lagu gede) mulai ditabuh sebagai gending
pamirig (pengiring) masuknya tokoh-tokoh wayang yang berperan pada
lakon tersebut. Murwa pada dasarnya menginduk kepada lagu-lagu

ageung (lagu gede) yang lazim dipergunakan dalam sajian pertunjukan



wayang, antara lain lagu Kawitan, Sungsang, Bendra, Renggong Bandung,

Gorompol, Paksi Tuwung, Kuwung-Kuwung, Puspa Warna, dan lain-lain.

Berikut ini adalah contoh murwa yang biasa digunakan oleh para

dalang kondang menurut gaya penyajian masing-masing paguron dalang.

Contoh 1 Murwa Kawitan, gaya Dede Amung Sutarya (gaya Bandung

Kaler):

Dalang:

Wiyaga:
Dalang:

Wiyaga:
Dalang:
Wiyaga:

Dalang:
Wiyaga:

Dalang:

Wiyaga:
Dalang:

Wiyaga:

Dalang :

kembang sungsang dinang kunang gotakarawis wayang lindunira bumi

bengkah.......

siap...siap....siap siaga sadayana siap parawiyaga. ...

adam, adam babu hawa sis kang danur wiris ingkang ngagelaraken
cahya nur cahya...

hayu batur...gotong royong...rempuk jukung sauyunan, hirup kudu
sabilulungan, ulah rek patonggong-tongong.

anwas lan anwar ingkang ngagelaraken malih kang danur cita, nur
cahya,nur sari nur jati.....

tuh rombongan datang ti ( munggul pawenang ) najan jauh oge
datang mancen tugas rek ngawayang.

dangiang wayang...wayanganipun ya....ouoae. . ..

kamana geusan nya muntang, titip diri sangsang badan,

iwal ka panutan urang,ka Gusti nu murbeng alam.

semar sand....ya danar guli...basa sem pangangen-ngangen mar
ngemaraken dat kang maha tunggal

manusa teu kawasa, ukur miboga kahayang

asta gangga wira tanu patra,asta iku tangan,gangga banyu,wira kang
linewih, tanu iku mangsi, patra iku kalam.

masing caringcing sing pageuh kancing, Masing saringset sing
pageuh iket, Masing-masing,caringcing,masing-masing caringcing
Warga seni padalangan, seniman anu sajati, ~ Wayang nu
ngandung perlambang, manusa nu kumelendang.

(masuk prolog dalang/ nyandra)

Contoh 2 Murwa Kawitan, gaya Asep Sunandar Sunarya (gaya Bandung

Kidul):



Dalang:
Wiyaga:
Dalang:

Alok:

Dalang:

Alok:

Dalang:

Wiyaga:

Dalang:

Alok:

Dalang:

Alok:

Dalang:

Alok:

Dalang:

Alok:

Dalang:

Alok:

pundika bubukaning panggung rep ngadep purwa sininggih. ...
tret...teretet deui hayu batur digawe yubabarengan.....

Purwa mandra — mandra winuwulan, ya sosoroting gantinang
pamutus ing cinarita

sing alakur...sing jalujur...

Singa ariceus, sing rancingeus

Hirup kumbuh, sauyunan...Gotong royong, babarengan

tedak saking pundi pun dados tandaning carita,

Ya kukung gebang shiwa lan tunggal

ela, ela. ela, ela...... elaela sama ela

laksa-laksanakeun, keluarga berencana

asta, gangga, wira, tanu, patra

asta hartosnipun tangan

gangga iku banyu

wira wong linuhung

tanu mangsi

patra hartosnipun kalam

gung talagung aksara wonten jawi

sawidak perkawis kang binuncal eka lawan dasa

eka iku sawiji, dasa sapuluh, iki jasane para wali salapan
kasapuluh, tunggal wali kang luhur elmu jembar panalar, sugih
pangartina binekas lan wijaksana.....

masing carincing, Masing carincing, masing carincing, masing
carincing, yu batur rempug jukung sauyunan, sing taat kana
program pamarentah..

kang nembe ngagelaraken aksara kalih

ya opo..?

kang ngagelaraken aksara wianjana lan aksara wianjani

wianjana lan aksara wianjani kalebet hokum kumaha supados pada
kahartos?

wianjana lan aksara wianjani iku kalebet kana aksara wiwitan lan
aksara wekasan

inggih, dupi aksara wiwitan iku opo mas?

mengahipun aksara wekasan, sakawit kang dipimpin dating
pangiwat ing wetan, tumiba di tanah jawi dados aksara kalih dasa
opo sewiji wijine aksara kalih dasa/

hanacara, datasawala, padajayana, lan magabatanga.

inggih salajengna.



Dalang: (Masuk prolog dalang / nyandra)

Contoh 3: Murwa Kawitan, gaya Tjetjep Supriadi (Gaya Kaleran):

Alok : hayu, hayu digawe babarengan

Dalang : Purwaning dadia catur mature punaswaning hyang widi
Purwa murwa kina witangawi osa kenca turning wayang
Yoca turning wayang

Alok : Cimuncang ka banjar sari
Kacamatan Panumbangan
Yubatur urang ngahiji
Laksanakeun pangwangunan

Dalang : Rekso mandingkang kinaryo janur yakinaryo janur
Ya kinaryo janur
Alok : Seniman jeung seniwati boga pancen anu pasti
Ngabantu pamarentahan jadi juru penerangan
Dalang : Purwaning dadia catur maturipun
Asmaning hyang widi, asmaning hyang widi
Alok : Mununggah wayang sawengi
Nusae awon kasaksi
Wayang the siloka diri
Mugi sing jadi pamatri
Dalang : Purwa murwa kinawitan

Nyariosaken catur ing wayang

Catur ing wayang

Rekso manding kang kinaryo janur yokirayo janur
Solendra salin pawarsa

Manjat-manjat nentra

Manjat madya manjat netra

Awor lan megabudara,

ya mega bodara.

Mencermati ketiga bentuk sajian murwa yang digarap oleh tiga
gaya dalang tersebut (Tjetjep, Dede, dan Asep), menunjukkan sebuah
ruang kreativitas yang dibangun oleh kekuatan pengalaman estetiknya

masing-masing. Dengan materi murwa yang sama (murwa kawitan), namun

digarap oleh gaya penyajian masing-masing, pada akhirnya muncul



bentuk sajian murwa kawitan yang berbeda berdasarkan tafsir garap
masing-masing. Melalui proses garap itulah, masing-masing dalang dapat
bereksplorasi garap dengan cara dan teknik penyajiannya sekaligus
menunjukkan kualitas garap pertunjukan dengan kekuatan ciri khasnya.
Menyoal tentang konsep nyari seperti yang dicontohkan melalui
garap kakawen murwa pada ketiga dalang di atas, dalam kaca pandang
penikmatan estetik hal tersebut pada dasarnya merupakan sebuah bentuk
peristiwa komunikasi estetik. Beberapa hasil penelitian yang menyangkut
komunikasi estetik dalam ranah seni pertunjukan menunjukkan bahwa
relasi nilai-nilai estetik (keindahan) dapat muncul dalam sebuah bentuk
pertunjukan sebagai media penyampai pesan antara seniman dan
publiknya sekaligus sebagai peserta komunikasi.!® Terkait dengan relasi
nilai-nilai tersebut, dipandang menjadi penting kehadirannya dalam
peristiwa komunikasi estetik, yaitu perlu adanya kecocokan nilai. Maksud
dari pentingnya kecocokan nilai tersebut adalah kesesuaian nilai-nilai
estetik yang harmoni di antara peserta komunikasi yang dimediasi oleh
tampilan seni pertunjukan. Dengan demikin, penikmat wayang akan
dapat berkomunikasi estetik secara spontanitas setelah larut dengan
proses penikmatan (tontontan wayang) yang dibentuk oleh kedalaman
nilai berupa pengalaman estetiknya. Melalui bekal pengalaman estetik
itulah si penikmat seni akan membentuk daya sensibilitas berupa
kepekaan estetik dalam mengapresiasi tontonannya. Munculnya decak
kagum, trenyuh, dan bentuk-bentuk kepuasan jiwa emosi estetik lainnya
semata-mata merupakan sebuah realitas estetik yang dialami oleh

penonton setelah menonton sebuah pertunjukan.



Lakon

Kata lakon berasal dari bahasa Jawa, merupakan bentukan dari kata
laku yang mendapat akhiran —an. Laku berarti jalan, perjalanan, tingkah
laku, atau perbuatan.'” Panuti Sudjiman menjelaskan bahwa lakon sebagai
karangan berbentuk drama yang ditulis dengan maksud wuntuk
dipentaskan. Lakon merupakan istilah lain dari drama.?’ Hal senada juga
dikemukakan oleh Riris K. Sarumpaet bahwa Ilakon adalah kisah yang
didramatisasi dan ditulis untuk dipertunjukkan di atas pentas oleh
sejumlah pemain.?!

Istilah lakon yang disebut juga lampahan dalam tradisi wayang
memiliki pengertian tersendiri yang berbeda dari istilah drama Barat.
Dalam tradisi penulisan naskah lakon wayang selalu dituliskan “lakon
Wahyu Makutharama ...atau lampahan Wahyu Makutharama” yang berarti
cerita yang berkenaan dengan Wahyu Makutharama.?? Dalam tradisi
pewayangan Sunda, istilah Ilakon lebih dikenal dengan kata Ilalakon
sehingga sering muncul pertanyaan yang akrab di antara penonton:
....naon lalakona? (apa lakonya?) atau saha nu boga lalakona? (siapa yang
menjadi peran utama dalam lakon tersebut?). Mencermati dari dua bentuk
pertanyaan yang sering terlontar tersebut, maka seolah-olah istilah lakon
mengandung dua pengertian, yaitu lakon sebagai jalan cerita dan lakon
sebagai tokoh utama (pemeran utama lakon), sehingga Ilakon dapat
dimaknai juga sebagai judul cerita dalam pertunjukan wayang.

Lakon merupakan salah satu aspek terpenting yang dapat
menunjang  keberhasilan seorang dalang dalam membawakan
pertunjukannya. Lakon dipandang sebagai rohnya pertunjukan wayang

sekaligus sebagai media penyampaian isi pertunjukan melalui garap



lakon, baik berupa kekuatan daya tafsir maupun Ilsku dramatik (olah
dramatik) yang disajikan oleh dalang. Lakon dalam pandangan
masyarakat tradisi pedalangan Jawa mengandung pengertian: (1) sebagai
nama repertoar cerita yang disajikan, seperti tersurat dalam pertanyaan
“lakone opo?” (lakonnya apa?); (2) sebagai alur cerita, seperti tersurat
dalam pertanyaan “lakone piye?” (bagaimana lakonnya?); (3) sebagai tokoh
utama pada keseluruhan peristiwa di dalam sebuah cerita yang disajikan,
seperti tersurat dalam pertanyaan “lakone sapa?” (siapa lakonnya?).?
Untuk menuju kesempurnaan sajian pertunjukannya, seorang dalang
salah satunya harus mampu berkreativitas dalam mengolah aspek lakon

dengan cara garap dan sanggit.?

Sabet

Istilah sabet dalam tradisi pedalangan Jawa dapat diartikan segala
macam gerak wayang di kelir yang dilakukan oleh dalang. Sabet dalam
pertunjukan wayang dapat dirinci menjadi beberapa bagian sebagai unsur
pembentuknya, yaitu: cepengan, tanceban, bedholan, solah, dan entas-
entasan.®® Dalam tradisi pedalangan Sunda terdapat istilah yang sepadan
dengan pengertian sabet, yaitu muncul dengan istilah rengkak wayang.?
Sebagaimana dijelaskan oleh Dede Amung Sutarya bahwa urusan rengkak
wayang merupakan hal terpenting dan prinsip sekali yang harus dikuasai
oleh seorang dalang dalam upaya menghidupkan pertunjukan melalui
usik  malikna  wayang  (gerak-geriknya wayang) termasuk cara
penjiwaanya.?

Pada prinsipnya sabet dapat dibagi menjadi tiga bentuk, yaitu: (1)

sabet basajan, (2) sabet ibingan, dan (3) sabet perangan. 1) Sabet basajan adalah



segala sesuatu yang berhubungan dengan gerak-gerik wayang yang
terbentuk secara sewajarnya atau sederhana (belum ada gerak olahan atau
rekaan). Gerak-gerak tersebut muncul sebagai bentuk peniruan dari gerak-
gerak alami manusia dalam kehidupan sehari-hari seperti: berjalan,
bernapas, menoleh, duduk, tiduran, dan gerak-gerak alami lainnya,
termasuk hasil meniru dari gerak-gerik binatang dengan bentuk-bentuk
gerak keinstingannya. Melalui jenis sabet basajan inilah dalang banyak
mentransfer ide estetik garap sabetnya yang diolah menjadi gerakan-
gerakan wayang yang menarik dan tampak hidup didukung oleh kualitas
teknik penyajian dan penjiwaannya yang memadai.

2) Sabet ibingan adalah segala sesuatu yang berhubungan dengan
gerak-gerik wayang sebagai hasil dari gerak olahan (direkayasa) untuk
diperindah menjadi suatu gerakan tarian yang lebih menarik berdasarkan
rasa estetik harmoni dengan bunyi tepakan kendang dang gending iringan
(bunyi gamelan). Sajian sabet ibingan merupakan bentuk tampilan hasil
dari olah kreativitas dalang dalam menyajikan tarian wayang melalui
kepiawaian teknik penjarian dan cepengan wayang dengan menggunakan
pola ibingan (koreografi tari wayang) berdasarkan tokoh dan karakter
wayang bersangkutan. Berdasarkan pada tokoh dan karakter tersebut,
maka munculah bentuk-bentuk repertoar tarian wayang seperti: tarian
Gatotkaca (tokoh ponggawa lungquh), tarian satria ladak dengan jenis tarian
gawil satrinan seperti tokoh Arayana, Karna, Somantri, dan lain-lain. Begitu
pula dengan tarian-tarian tokoh wayang lainnya yang mengacu kepada
karakter masing-masing tokohnya.

3) Sabet lagaan atau perangan adalah segala sesuatu yang

berhubungan dengan gerak-gerik wayang dengan bentuk gerakan



wayang sedang berperang atau berkelahi. Gerak wayang perangan ini
tersaji melalui hasil olah kreativitas dalang dengan teknik dan kualitas
memainkan wayang secara atraktif estetik, disertai dengan teknik
penjiwaan yang mumpuni. Bentuk-bentuk perbendaharaan gerak dalam
penyajian perang wayang sangat banyak didukung oleh gerak-gerak
peniruan dari jurus-jurus bela diri seperti pencak silat, karate, kungfu,
tinju, gulat, dan jenis-jenis bela diri lainnya. Teknik penyajian sabet
perangan inilah yang menjadi salah satu daya tarik seorang dalang untuk
memikat para penontonya. Peluang-peluang kreatif sabetan sangat banyak
dan dapat menjadi modal daya tarik seorang dalang dengan cara
menambahkan beberapa pakakas (peralatan) perang atau senjata seperti
gada, panah, tombak, pedang, dan alat-alat perang lainnya. Dengan
demikian sajian perang wayang semakin variatif dan atraktif dengan
didukung oleh alat bantu perang (senjata) yang diperagakan oleh masing-
masing tokoh yang sedang bertarung (berperang), dan lahirlah teknik
sabetan perang gada, perang tombak, perang panah, perang pedang dan
perang senjata-senjata lainnya.

Hal-hal yang menjadi bahan pertimbangan untuk menuju kepada
tataran kualitas garap sabet dalam konteks elemen estetik bagi seorang
dalang, antara lain adalah sebagai berikut:

1) Bedas: mengandung pengertian bahwa cepengan atau teknik
pegangan wayang dilakukan dengan full fower (penuh tenaga) sehingga
pergerakan wayang tampak seseg (bertenaga dan hidup). Istilah bedas
dalam bahasa Sunda identik dengan kekuatan tenaga seseorang. Oleh

karena itu bedas dalam pemahaman aspek garap sabet pedalangan adalah



penguasaan teknik memainkan wayang seorang dalang dengan kekuatan
tenaga yang berpusat pada kedua tangan dalang.

2) Saregep: adalah sebuah istilah dari bahasa Sunda yang
mengandung pengertian bentuk sajian sabetan yang dipertunjukkan oleh
dalang dilakukan dengan penuh keseriusan, fokus penjiwaan terhadap
tokoh wayang sesuai dengan karakternya. Teknik ini merupakan salah
satu bentuk penyajian olah pergerakan wayang yang dilakukan oleh
dalang dalam rangka menjaga kualitas garap sabet wayangnya.

3) Lemes: adalah sebuah istilah dalam bahasa Sunda yang
mengandung pengertian halus (tidak kasar) dalam menyajikan sesuatu.
Oleh karena itu pengertian lemes dalam garap sabet wayang adalah sebuah
bentuk teknik memainkan wayang, baik saat menari, berperang maupun
pada saat melakukan gerak-gerak lainnya, tersaji dengan halus dan
terpola sesuai dengan gaya sabetan dalang bersangkutan. Unsur lemes
dalam teknik menyajikan sabet wayang merupakan hal yang sangat
penting untuk dikuasai oleh seorang dalang dalam rangka menjaga
kemantapan teknik sabetannya.

4) Tartib: istilah tartib dalam kaitannya dengan teknik sabetan
wayang adalah sebuah bentuk garap sabet wayang yang disajikan secara
rapi dan terpola berdasarkan pertimbangan estetik gerak wayang dalam
setiap adegan yang  berlangsung. Seorang dalang  harus
mempertimbangkan faktor ketertiban dan kerapian dalam menyajikan
sabetannya agar mutu keberhasilan pertunjukannya tetap terjaga sebagai
suatu kesatuan garap pertunjukan wayang.

5) Mariga: sebuah istilah yang sering dijumpai dalam bahasa Sunda

sehari-hari yang mengarah kepada nilai estetis sebuah benda seni atau



karya seni. Demikian pula istilah mariga dalam garap sabet wayang adalah
sebuah bentuk kreativitas seorang dalang dalam menyajikan teknik
memainkan wayang dengan segala bentuk keterampilannya sehingga
dapat menghasilakn trik-trik sabetan yang atraktif-estetis. Melalui bentuk
kreativitas seperti inilah seorang dalang mampu menunjukkan kualitas
garap sabetannya, yang pada akhirnya dapat menghasilkan ciri khas gaya

sabetan mandiri bagi dalang bersangkutan.

Antawacana

Istilah antawacana berasal dari kata anta dan wacana. Anta artinya
tungtung (ujung, akhir), sedangkan wacana artinya kecap (kata, ucapan).
Maka antawacana memiliki arti akhir ucapan atau akhir kata.?® Antawacana
adalah batas ucapan antara tokoh wayang satu dengan yang lainnya, dan
antawacana selain memberikan perbedaan suara tiap-tap tokoh, juga akan
memberikan rasa kepada tokoh yang tampil sehingga mendukung
peristiwa yang diinginkan.”? Pengertian lain dari antawacana adalah
pembawaan dialog antar tokoh wayang.*® Mencermati kedua pendapat
tersebut, maka antawacana dalam pedalangan adalah bentuk sajian suara
dalang berupa dialog wayang antar tokoh yang dapat membedakan, baik
secara karakter maupun warna suara (timbre). Penyajian dialog wayang
dari masing-masing tokoh memiliki perbedaan warna suara (timbre) sesuai
dengan karakter dan perwajahan wayang bersangkutan. Dalang harus
lebih cermat dan terampil dalam membangun dialog tokoh wayang agar
suasana dramatik yang sedang berlangsung dapat sampai kepada

penonton, dan penonton larut dalam pertunjukan.



Bentuk penyajian antawacana dalam pertunjukan wayang golek
terbagi menjadi tiga macam, yaitu: antawacana lancaran, antawacana sekaran,
dan antawacana leotan (melodis).®! Antawacana lancaran adalah bentuk
dialog wayang dengan menggunakan warna suara biasa tanpa ada teknik
pengolahan suara tertentu. Sebagai contoh bentuk antawacana lancaran
adalah tokoh wayang pandita atau begawan resi pada adegan panditaan di
sebuah padepokan. Antawacana sekaran adalah sebuah bentuk dialog atau
ucapan dari tokoh wayang tertentu dengan cara dinyanyikan (dilagukan).
Tokoh-tokoh yang biasa menggunakan antawacana sekaran adalah:
Dasanamuka, Dursasana, Burisrawa, Narada, Semar, Sangkuni, dan lain-lain.
Adapun antawacana leotan (melodis) adalah salah satu bentuk dialog atau
ucapan tokoh wayang dengan cara menggunakan variasi nada tertentu.

Oleh karena itu dialog seperti ini disebut antawacana melodis.

PENUTUP

Penjelajahan ruang pemahaman dan penikmatan estetik yang
terdapat pada aspek-aspek bentuk garap pertunjukan wayang golek, pada
dasarnya merupakan bentuk perwujudan olah kreatif bagi seorang dalang
dalam membawakan gaya pertunjukannya. Banyak persoalan yang
muncul sebagai bentuk kedalaman dan kekayaan nilai-nilai universal dan
nilai-nilai spesifik yang terdapat dalam unsur-unsur pertunjukan wayang.
Realitas tersebut sekaligus menunjukkan bentuk kualitas garap dan
kemumpunian daya tafsir garap pertunjukan yang dilakukan oleh
seorang dalang. Kekuatan daya sensibilitas estetik yang dimiliki oleh
seorang dalang, menjadi syarat mutlak keberadaanya dalam wupaya

pencapaian keberhasilan mutu pertunjukan yang disajikannya.



Melalui analisis estetik yang difokuskan kepada empat aspek garap
dalang tersebut (sekaran, sabet, lakon dan antawacana) pada akhirnya dapat
ditemukan sebuah konsep “nyari” dalam estetika pedalangan Sunda yang
mengakar pada kekuatan nilai-nilai estetika tradisi dengan ciri-ciri
kelokalannya. Dengan demikian konsep “nyari” dapat dijadikan sebagai
salah satu bentuk sistem analisis estetik dalam sebuah pertunjukan
kesenian tradisi tidak hanya sebatas pada seni wayang golek saja,
melainkan juga pada seni-seni pertunjukan lainnya sebagai sebuah

pendekatan analisis.

Catatan Akhir:

' Cahya, kandidat Doktor pada Sekolah Pasca Sarjana (S3) Universitas Gadjah Mada
(UGM) Yogyakarta, Prog. Pengkajian Seni Perjunjukan dan Seni Rupa.

2 Timbul Haryono, Guru Besar pada Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada
(UGM) Yogyakarta

3 Soetarno, Guru Besar Pedalangan pada Jurusan Pedalangan Institut Seni Indonesia (ISI)

Surakarta.
4 Soetarno, Sunardi, dan Sudarsono. Estetika Pedalangan. Surakarta: ISI Surakarta, 2007

> Pancacuriga adalah sebuah pedoman atau prinsip tata nilai dan etika pedalangan Sunda
yang harus dipatuhi oleh seorang dalang, dalam menggarap pertunjukannya.
Pancacuriga artinya lima senjata (ilmu) untuk memaknai sesuatu, baik itu berupa verbal
maupun non verbal, yang berhubungan dengan kepekaan, keterampilan, keteraturan
dan lain-lain dalam bingkai reportoar pertunjukan wayang yang sudah mengkonvensi
dalam tradisi pedalangan Sunda.

¢ Hidayat Suryalaga, Kasundaan Rawayanjati, (Bandung: sundaNet.com-Wahana Raksa
Sunda, 2003), 54.

7 Jaeni,”Komunikasi Estetik Dalam Pertunjukan Teater Rakyat: Studi Etnografi
Komunikasi pada Pertunjukan Sandiwara Cirebon “Dharma Samudra” sebagai
Peristiwa Komunikasi antara Pelaku dengan Publik di Desa Cangkring, Plered,
Cirebon”, (Disertasi, Program Pasca Sarjana Universitas Padjadjaran Bandung, 2011),
322

8 Periksa Kamus Umum Bahasa Sunda, 1994, 455.

9 Periksa Soetarno, 2007, 15-16.

10 Nyoman Kutha Ratna, Estetika Sastra dan Budaya, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007),
193.

1 Amardawalagu adalah sebuah isitilah yang populer di lingkungan tradisi pedalangan
yang memiliki pengertian tentang segala sesuatu yang berhubungan dengan rasa



musical (musikalitas) yang harus dikuasai oleh dalang (titilaras,gending,
lagu,dinamika, dan unsur-unsur lainnya).

12 Hadiprayitno, Kasidi. Filsafat Keindahan, Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta.
Yokyakarta: Bagaskara, 2009.

13 Tutun Hatta Saputra, “Ikhtisar Kehidupan Seni Pertunjukan Wayang Golek Purwa”
Makalah Pada Diskusi Rood To Bandung Wayang Festiva 20111, Bandung, 26 Maret 2011.

14 Ki Harsono Siswocarito, artikel “lokanet.blogspot.com”, 2008.

15 Senggol adalah sebuah istilah dalam kawih sunda yang mengarah kepada persoalan
gaya dan teknik seseorang dalam membawakan sebuah lagu.

16 Endah Irawan, “Komparasi “Senggol” Sinden Populer Di Jawa Barat: Hj. Idjah
Hadidjah, Cicih Cangkurileung, Dan Cucu setiawati” (Tesis untuk untuk mencapai
derajat sarjana S2 pada Prodi. Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa Universitas
Gadjah Mada Yogyakarta, 2003),111.

7 Lagu ageung adalah sebuah jenis reportoar lagu dalam tradisi karawitan sunda (lagu-
lagu kiliningan) yang memiliki ciri (embat) tempo yang lambat jazim disebut juga jenis
lagu gede.

18 Jaeni, “Komunikasi Sstetik Dalam Pertunjukan Teater Rakyat”, Disertasi pada Program
Pasca Sarjana Universtitas Padjdjaran Bandung, 2011,322.

19 5. Prawiroatmodjo, Bausastra Jawa—Indonesia, Jilid I (Jakarta: Gunung Agung, 1985), 286.

20 Panuti Sudjiman (ed.), Kamus Istilah Sastra (Jakarta: PT. Gramedia, 1984), 46.

21 Riris K. Sarumpaet, Istilah Drama dan Teater (Jakarta: Jurusan Sastra Indonesia, Fakultas
Sastra Universitas Indonesia, 1977), 35.

2 Aris Wahyudi,”Bima dan Drona dalam lakon Dewa Ruci, Ditinjau dari analisis
strukturalisme Levi-Strauss” (Disertasi sebagai syarat untuk mencapai Doktor S-3 pada
Sekolah Pasca Sarjana Program Studi Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa
Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, 2011), 102-103.

2 Bambang Murtiyoso, Menggapai Popularitas: Aspek-Aspek Pendukung Agar Menjadi
Dalang Kondang,(Surakarta: STSI Press, 2004), 63-64.

2 Sugeng Nugroho, dalam Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang dan Waktu,(Jakarta:
Wedatama Widya Sastra, 2009), 19.

% Murtiyoso, 1980, 7-8.

2% rengkak wayang artinya segala sesuatu yang berhubungan dengan gerak-gerik wayang
yang disajikan oleh dalang melalui daya keterampilannya dalam teknik memainkan
wayang.

27 Wawancara dengan Dede Amung Sutarya, 2 September 2011.

28 ML.A. Salmun, Padalangan, (Jakarta : Balai Pustaka, 1961), 188.

2 Soetarno, Pakeliran Pujosumarto, Nartosabdo dan Pakeliran Dekade 1996-2001, (Surakarta:
STSI Press, 2002),39.

% Kasidi, 2009, 103.

31 Cahya Hedy, Praktek Dasar Pedalangan Sunda, (Jakarta:SENAWANGI,2005), 13.

DAFTAR PUSTAKA

Cahya.



2000  ”Asep Sunandar Sunarya: Tokoh dan Kreator Pedalangan
Sunda”, Tesis S-2 pada Program Pasca Sarjana Universitas Gadjah
Mada, Yogyakarta.

2005 7 Praktek Dasar Pedalangan Sunda, (Jakarta: SENAWANGI), 13.

Feinstein, Bambang Murtiyoso, Kuwato, dan Sudarko (ed.).
1986  Lakon Carangan, Jilid I. Surakarta: Proyek Dokumentasi Lakon
Carangan Akademi Seni Karawitan Indonesia.

Hadiprayitno, Kasidi.
2009  Filsafat Keindahan, Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta.
Yokyakarta: Bagaskara.

Hamzah, Amir.
1994 Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. Jakarta: Sinar Harapan.

Hidayat Suryalaga.
2003  Kasundaan Rawayanjati, (Bandung: sundaNet.com-Wahana Raksa
Sunda), 54.

Irawan, Endah.

2003  "Komparasi Senggol Sinden Populer Di Jawa Barat: Hj. Idjah
Hadidjah, Cicih Cangkurileung dan Cucu Setiawati”. Tesis S-2
pada Program Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada.

Murtiyoso, Bambang,.
1981  Seni Pedalangan (Jawa): Unsur-unsur Pokok. Surakarta: ASKI.

Murtiyoso, Bambang, Waridi, Suyanto, Kuwato, dan Harijadi Tri

Putranto.

2004  Pertumbuhan dan Perkembangan Seni Pertunjukan Wayang. Sura-
karta: Citra Etnika.

Salmun, M. A.
1961  Padalangan. Jakarta: Balai Pustaka.

Saputra, Tutun Hatta,



2011  “Ikhtisar Kehidupan Seni Pertunjukan Wayang Golek Purwa”
Makalah Pada Diskusi Rood To Bandung Wayang Festiva 2011,
Bandung.

Sarumpaet, Riris K.
1977  Istilah Drama dan Teater. Jakarta: Jurusan Sastra Indonesia, Fakultas
Sastra Universitas Indonesia.

Sugeng Nugroho.
2009  Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang dan Waktu,(Jakarta: Wedatama
Widya Sastra), 19.

S. Prawiroatmodjo.
1985  Bausastra Jawa—Indonesia, Jilid I (Jakarta: Gunung Agung), 286.

Soetarno.
2002  Pakeliran Pujosumarto, Nartosabdo, dan Pakeliran Dekade 1996—2001.
Surakarta: STSI Press.

2005  Pertunjukan Wayang & Makna Simbolisme. Surakarta: STSI Press.

Soetarno, Sunardi, dan Sudarsono.
2007  Estetika Pedalangan. Surakarta: ISI Surakarta.

Sudjiman, Panuti (ed.).
1984  Kamus Istilah Sastra. Jakarta: PT. Gramedia.

Supanggah.
2009  Bothekan Karawitan 1I: GARAP. Surakarta: Prog.Pasca Sarjana-ISI
Surakarta.




