AGAMA, RITUAL, DAN KONFLIK:
SUATU UPAYA MEMAHAMI KONFLIK
INTERNAL UMAT BERGAMA DI INDONESIA

RELIGION, RITUAL, AND CONFLICT:
AN EFFORT TO UNDERSTAND THE INTERNAL
CONFLICT OF RELIGIOUS COMMUNITY IN INDONESIA

Febby Febriyandi Y.S.
Balai Pelestarian Nilai Budaya Kepulauan Riau
JIn. Pramuka No. 7, Tanjungpinang
febriyanditpi@gmail.com

Diterima tanggal 27 November 2018 Disetujui tanggal 12 Juni 2019

ABSTRACT

Various conflicts have been recorded in the long history of human religion. In Indonesian
context, a series of conflicts in the name of religion taken place throughout the life history
of the state. The religious conflict does not only occur between people of different religions,
but also followers of the same religion. Referring to Elizabeth Nottingham's thoughts on
religious dualism, Alfred Coser's conflict functionalism theory, and considering sample
case of religious conflict in John Bowen's article, i tried to convey four things: first, conflict
in religious life is inevitable; second, the conflict occurred between followers of the same
religion is caused by differences in the interpretation and practice of religious rituals, third,
the religious rituals do not only have religious aspect, but also socio-political aspects;
fourth, the religious conflict is not only destructive, but also has functions for religion and
society itself, such as strengthening the integration of a group or community, motivating
religious followers to understand their religious teachings better, encouraging the forma-
tion of new communities or groups, and maintaining the group solidarity.

Keywords : religion, interpretation, ritual, and conflict.

ABSTRAK
Beragam konflik telah tercatat dalam perjalanan panjang sejarah agama manusia. Dalam
konteks Indonesia juga telah terjadi sederetan konflik yang mengatasnamakan agama
sepanjang sejarah kehidupan bernegara. Konflik tersebut tidak hanya terjadi antara pemeluk
agama yang berbeda, tetapi juga antara pemeluk agama yang sama. Dengan mengikuti
pemikiran Elizabeth Nottingham mengenai dualisme agama, teori fungsionalisme konflik
Alfred Coser, serta meminjam contoh kasus konflik agama dalam artikel John Bowen, saya
mencoba menyampaikan empat hal: pertama, konflik dalam kehidupan beragama adalah
suatu keniscayaan; kedua, konflik yang terjadi antara pemeluk agama yang sama disebabkan

123
DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



124

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

oleh perbedaan penafsiran dan praktik ritual agama; ketiga, ritual agama tidak hanya memiliki
aspek religius semata, tetapi juga aspek sosial-politik; keempat, konflik keagamaan sejatinya
tidak hanya bersifat merusak, tetapi juga memiliki fungsi bagi agama dan masyarakat itu
sendiri, seperti: memperkuat integrasi suatu kelompok atau komunitas, memotivasi pemeluk
agama untuk lebih memahami ajaran agamanya, mendorong terbentuknya komunitas atau

kelompok yang baru, serta menjaga solidaritas kelompok.

Kata kunci : agama, interpretasi, ritual, dan konflik.

A. PENDAHULUAN

Agama telah menjadi perbincangan
serius dalam sejarah panjang umat
manusia. la selalu berada dalam dua
kutub yang saling bertolak belakang,
di satu sisi agama diajarkan dan
diterima sebagai suatu keyakinan yang
tidak dipertanyakan, di sisi lain
agama diperdebatkan dan ditentang
keberadaannya, dikubur dalam kitab-
kitab usang dan dibuang dari kalbu
manusia.

Selain penerimaan dan penolakan
itu, suatu fenomena yang melekat dalam
sepanjang sejarah perjalanan agama dan
menjadi perhatian semua pihak adalah
konflik yang mengatasnamakan agama.
Beragam konflik telah tercatat dalam
perjalanan panjang sejarah agama
manusia. Sebut saja Perang Salib,
pembantaian umat Islam di Granada
oleh Ratu Isabella ketika mengusir
dinasti Islam terakhir di Spanyol,
pembantaian umat Yahudi oleh
kelompok Nazi, konflik antara umat
Katolik dan Protestan di Irlandia Utara,
konflik berdarah antara umat muslim
dan kristiani di Afrika Tengah, konflik
umat Buddha dengan muslim di
Myanmar, konflik Israel dan Palestina
yang hingga hari ini masih terus terjadi
dan sederetan panjang kasus konflik

yang melibatkan agama. Bahkan sebuah
survei yang dilakukan oleh Pew
Research Center menemukan bahwa
sepanjang tahun 2012, sepertiga dari
198 negara yang mereka teliti
mengalami konflik agama yang tinggi
atau bahkan sangat tinggi. Konflik
agama ini termanifestasi antara lain
dalam bentuk kekerasan sektarian,
terorisme atau intimidasi.

Dalam konteks Indonesia juga
terjadi sederetan konflik agama
sepanjang sejarah kehidupan ber-
negara. Kushendrawati (2012: 185)
mengatakan bahwa masalah agama
adalah masalah yang paling sensitif
di Indonesia. Berbagai konflik terjadi
di Indonesia akibat kekurangpahaman
masyarakat tentang bagaimana
dapat hidup bersama dalam perbedaan
(terutama
Masyarakat

perbedaan
Indonesia

agama).

adalah
masyarakat pluralis, namun sifat
pluralistik yang ditampilkan bukanlah
hidup berdampingan dengan damai,
yang ditampilkan justru kehidupan
yang penuh dengan konflik. Beberapa
konflik di Indonesia misalnya
pembakaran gereja di Situbondo,
konflik antar-agama di Ambon, di Poso,
kerusuhan Ketapang, Kupang', dan

! lihat : Dadang, 2009.

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 125

Tolikara. Selain itu ada juga kasus
1 Juni 2008 di Monas yang melibatkan
ormas FPI dan Aliansi Kebangsaan
Kebebasan Beragama yang meng-
akibatkan jatuhnya korban.

Beberapa konflik yang disebutkan
di atas terjadi antara pemeluk agama
yang berbeda. Tetapi apakah konflik
hanya terjadi antar-pemeluk agama
yang berbeda?, seperti yang dikatakan
oleh Alford (1988) bahwa agama
menjadi suatu masalah hanya dalam
masyarakat yang heterogen secara
agama. Kondisi homogenitas agama
dipandang Alford sebagai suatu kondisi
kestabilan secara politik. Kenyataan
yang terjadi menunjukkan bahwa
Alford salah besar. Konflik agama juga
terjadi antara pemeluk agama yang
sama. Di Indonesia misalnya, terjadi
tragedi Ahmadiyah di Cikeusik, Banten.
Ratusan orang menyerang lokasi jemaat
Ahmadiyah dengan membawa senjata
tajam. Selain itu ada pula konflik
penyerangan yang terjadi terhadap
warga Syiah di Desa Karang Gayam,
Kabupaten Sampang? dan banyak lagi
konflik yang melibatkan penganut
keyakinan agama yang sama. Berkaitan
dengan konflik-konflik ini, Human
Rights Watch menilai Indonesia gagal
merespon peningkatan aksi kekerasan
terhadap agama minoritas termasuk
Ahmadiyah dan Syiah. Mereka
meminta pemerintah mengambil
langkah konkret untuk mengatasi
konflik yang dipandang sebagai
masalah intoleransi ini (Rumagit, 2013:
57).

2 lihat : Kushendrawati, 2012.

Melihat berbagai konflik umat
seagama yang telah terjadi, ada dua
pertanyaan dasar yang perlu dijawab:
pertama, mengapa terjadi konflik
keagamaan di antara pemeluk agaman
yang sama?, apa pemicunya? Kedua,
apakah konflik keagamaan ini memiliki
fungsi bagi tatanan kehidupan
bermasyarakat?

Penelitian seputar konflik antar-
pemeluk agama di Indonesia telah
banyak dilakukan dengan berbagai hasil
dan simpulan. Geertz (1960) dalam
bukunya The Religion of Java telah
mengidentifikasi konflik yang melibat-
kan kaum santri, abangan, dan priyayi
dalam masyarakat Jawa. Menurut
Geertz, konflik agama juga meliputi
konflik ideologi, konflik kelas, dan
konflik kepentingan politik. Rusli
(2013: 124-125) berpendapat bahwa
akar konflik agama berasal dari
keyakinan bahwa agama memiliki
ajaran yang: 1) bersifat konsisten dan
berisi kebenaran yang tanpa kesalahan
sama sekali; 2) bersifat lengkap dan fi-
nal, oleh karena itu tidak diperlukan
kebenaran dari agama lain; 3)
kebenaran agama sendiri dianggap
sebagai satu-satunya jalan keselamatan;
4) seluruh kebenaran itu diyakini
orisinal dari Tuhan tanpa konstruksi
manusia.

Yunus (2014: 220-221) yang me-
maparkan konflik agama di Poso, Bogor
dan Puger, berpendapat bahwa konflik
antar-umat beragama disebabkan oleh
sedikitnya dua faktor: pertama, klaim
atas kebenaran sendiri yang menyebab-
kan kecenderungan umat beragama

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



126

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

yang membenarkan ajaran agamanya
masing-masing, meskipun ada yang
tidak paham dengan nilai luhur yang
terkandung dalam agamanya. Semangat
yang menggelora kadang kala telah
merendahkan orang lain yang memiliki
pemahaman berbeda. Kedua, doktrin
perjuangan atau perang suci yang
membenarkan tindakan pembunuhan
terhadap orang-orang yang dianggap
berseberangan.

Retnowati (2014) melakukan
penelitian terhadap konflik agama di
Situbondo. Penelitian ini bertujuan
untuk menjelaskan bagaimana institusi
agama dan umat beragama Islam dan
Kristen mengupayakan penyelesaian
konflik dan membangun integrasi pasca
konflik yang mereka alami. Retnowati
menemukan, konflik fisik berhasil
diatasi dengan melibatkan kiai
terkemuka di Situbondo. Menurut
Retnowati, keberhasilan ini disebabkan
karena kiai dan ulama di Situbondo
berperan sebagai cultural broker dan
agent of change yang memainkan peran
penting dalam kehidupan sosial dan
politik. Hal yang menarik menurut
Retnowati adalah pemulihan hubungan
pasca-konflik tidak hanya melibatkan
para tokoh agama saja, tetapi
melibatkan umat beragama secara
keseluruhan. Warga gereja dan para
santri melakukan kegiatan bersama baik
di gereja maupun di pondok pesantren,
sehingga mereka dapat saling belajar
tentang Islam dan Kristen. Inilah yang
menyebabkan pemulihan konflik dapat
dilakukan dalam waktu yang relatif
singkat.

Rumagit (2013: 59) bependapat
konflik antara umat beragama di Indo-
nesia disebabkan oleh beberapa faktor:
pertama, perbedaan doktrin agama yang
menyebabkan para penganut agama
sadar atau tidak membandingkan ajaran
agamanya dengan ajaran agama lain.
Ajaran agamanya dijadikan patokan
untuk menilai ajaran agama lain.
Kedua, perbedaan suku dan ras
(ditambah dengan perbedaan agama)
menjadi penyebab lebih kuat untuk
menimbulkan perpecahan antara
kelompok dalam masyarakat. Ketiga,
perbedaan kebudayaan juga ikut
memengaruhi terciptanya konflik
antar-agama. Keempat, persoalan
mayoritas dan minoritas pemeluk
agama.

Beberapa kajian terhadap konflik
agama yang disebutkan di atas
bersimpulan bahwa konflik agama
disebabkan oleh faktor-faktor seperti:
klaim atas kebenaran, aspek
heterogenitas seperti kelas, ideologi,
budaya, dan pandangan yang keliru
terhadap ajaran serta doktrin agama.
Secara tersirat para penulis juga
berpandangan bahwa keberadaan
konflik yang mengatasnamakan agama
kontras dengan tujuan agama sebagai
sarana untuk mencapai kedamaian
hidup manusia. Selain itu, keberadaan
konflik ini juga dipandang bertentangan
dengan fungsi agama yang ber-
kontribusi bagi keseimbangan sistem
sosial masyarakat.

Sedikit berbeda dengan kajian-
kajian tersebut, paper ini lebih melihat
konflik sebagai sebuah keniscayaan

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 127

dalam gejala keagamaan, yang muncul
disebabkan oleh sifat dualisme agama
itu sendiri. Dengan mengikuti
pemikiran Elizabeth Nottingham
mengenai dualisme agama, teori
fungsionalisme konflik ala Alfred Coser
serta dengan meminjam contoh kasus
konflik agama dalam artikel John
Bowen, saya mencoba menjawab dua
pertanyaan dalam tulisan ini dengan
empat hal: pertama, konflik dalam
kehidupan beragama adalah suatu
keniscayaan. Kedua, konflik yang
terjadi antara pemeluk agama yang
sama disebabkan oleh perbedaan
penafsiran terhadap ritual agama.
Ketiga, ritual tidak hanya memiliki
aspek religius semata, tetapi juga aspek
sosial-politik. Keempat, konflik
keagamaan memiliki fungsi tertentu
dalam kehidupan bermasyarakat.
Tulisan Bowen yang saya “pinjam”
dalam artikel ini berjudul Salat in
Indonesia : The Social Meanings of an
Islamic Ritual, yang terbit dalam
majalah Man, new series, Vol. 24,
No. 4, Desember 1989. Melalui artikel
ini Bowen menunjukkan antropolog
dan ahli studi Islam selalu melihat salat
sebagai ritual agama Islam secara
universal dan mengabaikan konstruksi
makna salat di tingkat komunitas lokal.
Dengan melihat konflik mengenai
tatacara pelaksanaan salat dalam
masyarakat Aceh, Gayo, dan komunitas
Islam di Jakarta. Bowen menunjukkan
salat tidak hanya bermakna ibadah,
tetapi juga bermakna sosial politik bagi
pelakunya. Saya sepakat dengan
gagasan Bowen, dan saya juga melihat

bahwa konflik internal umat Islam
di Indonesia dimotivasi oleh klaim
mengenai kebenaran tata cara
pelaksanaan ritual agama.

Teori fungsionalisme konflik yang
dibangun oleh Alfred Coser memulai
pendekatannya dengan suatu kecaman
terhadap teori fungsional yang sangat
menekankan konsensus normatif,
keteraturan dan keselarasan. Dalam
pandangan aliran fungsionalisme,
agama dilihat sebagai sesuatu yang
berfungsi. Agama dilihat sebagai suatu
institusi yang bertugas (berfungsi) agar
masyarakat dapat mewujudkan cita-
citanya (Hendropuspito, 1990).

Aksioma teori fungsional adalah
segala hal yang tidak berfungsi akan
hilang dengan sendirinya. Karena dalam
kehidupan manusia agama tetap ada,
maka dapat dikatakan agama memiliki
fungsi atau memerankan sejumlah
fungsi. Dalam pandangan aliran
fungsional, agama melayani kebutuhan
manusia untuk mencari kebenaran
dan mengatasi berbagai hal buruk
dalam kehidupannya. Berbagai hal
buruk selalu membayangi kehidupan
manusia sepanjang masa, yang
terwujud dalam bentuk ketidakpastian,
ketidakmampuan dan kelangkaan.
Karena agama dapat memberikan
penjelasan yang masuk akal beserta cara
untuk mengatasi hal buruk yang
mungkin terjadi, maka agama dapat
tetap lestari selama manusia tetap ada
(Suparlan, 1980). Pandangan seperti
inilah yang dikecam oleh Coser,
karena dianggap mengabaikan
fenomena konflik dalam kehidupan
manusia.

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



128

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

Coser berpendapat bahwa konflik
pada prinsipnya adalah suatu interaksi
sosial dasar yang mendorong terjadi-
nya perubahan sosial, memperkuat
solidaritas kelompok dan mempertegas
batas struktur. Teori Coser berangkat
dari tiga asumsi: 1) masyarakat terdiri
atas unsur-unsur yang saling ber-
hubungan satu dengan lainnya sehingga
terjadi integrasi sosial; 2) gejala atau
fenomena sosial seperti patologi sosial,
peperangan dan pertentangan memiliki
dua sisi yang bertolak belakang. Satu
sisi hal ini merusak, namun di sisi
lain hal in1 memiliki fungsi; 3) gejala
sosial seperti ketidakstabilan sosial,
ketegangan, peperangan, dan pertikaian
merupakan ciri khas setiap masyarakat
(Upe, 2010: 160).

Dari asumsi dasarnya itu, kita dapat
melihat bahwa Coser berusaha
mendamaikan dua teori: fungsional-
isme yang sama sekali mengabaikan
keberadaan konflik dengan pemikiran
ekstremis konflik yang berpandangan
bahwa manusia hidup dalam konflik
yang berkepanjangan. Coser berusaha
memadukan penjelasan mengenai
konsensus, ketertiban, dan keteraturan
dengan konflik. Coser membedakan
konflik berdasarkan penyebabnya.
Konflik yang disebabkan oleh persoalan
abstrak seperti nilai, norma, dan
ideologi cenderung mengarah pada
bentuk kekerasan dan sulit melahirkan
integrasi antara kelompok yang
bertentangan. Sebaliknya konflik yang
didasarkan pada persoalan yang riil
akan mudah melahirkan konsensus di
antara kelompok-kelompok (Upe,
2010: 160).

Coser berpandangan penyebab
konflik yang paling utama adalah
ketidakadilan dan besarnya jurang
antara harapan dengan kenyataan. Coser
membuat proposisi bahwa makin
terpinggirkan posisi seseorang semakin
tidak adil, maka semakin besar peluang
terjadinya konflik. Begitu juga, makin
besar ketimpangan antara harapan dan
kenyataan maka semakin besar
kemungkinan terjadinya konflik (Upe,
2010: 165).

Coser sampai pada simpulan
bahwa konflik memiliki lima fungsi,
yaitu: pertama, konflik dapat
menciptakan integrasi dalam in group.
Konflik memiliki kekuatan untuk
mengintegrasikan para anggota dari
sebuah kelompok yang sedang
mengalami konflik. Hal ini dimungkin-
kan karena manusia memiliki perasaan
memiliki terhadap kelompoknya, yang
diikat oleh keyakinan dan nilai yang
sama di antara para anggota. Kedua,
konflik berfungsi untuk mempertegas
batas antara kelompok yang berkonflik.
Ketiga, konflik berfungsi untuk
menciptakan aliansi-aliansi atau
pengelompokan. Konflik yang terjadi
dalam satu kelompok misalnya akan
mendorong munculnya pengelompokan
yang menambah dinamika dalam
masyarakat. Keempat, dengan konflik
kita dapat mengetahui kekuatan dan
kelemahan lawan yang mendorong
kemajuan pihak yang berkonflik.
Kelima, konflik berfungsi sebagai katup
penyelamat integrasi masyarakat. Agar
suatu konflik tidak langsung menyentuh
inti sistem, dibutuhkan mekanisme

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 129

penyelamat yang dapat berbentuk
organisasi atau kelompok yang lebih
kecil (Upe, 2010: 167-168).

Coser juga menjelaskan batasan
konflik yang dianggap fungsional
dengan yang tidak fungsional. Konflik
menurut Coser masih fungsional selama
konflik itu tidak berkaitan dengan inti
sistem. Atau dengan kata lain suatu
konflik skala luas, dalam dan merusak
inti masyarakat dianggap tidak lagi
fungsional (Upe, 2010: 66). Menurut
saya, ini adalah ketidak-konsistenan
pandangan Coser. Seharusnya, sebesar
dan sedalam apapun konflik merusak
inti sistem, tetap dapat dilihat sebagai
suatu yang fungsional bagi suatu sistem.
Namun demikian, teori Coser ini tetap
dapat digunakan untuk melihat fungsi
dalam konflik keagamaan yang terjadi
di Indonesia.

B. METODE

Data dan keterangan dalam artikel ini
diperoleh dengan metode studi pustaka.
Penulisan artikel ini diawali dengan
merumuskan pertanyaan yang ingin
dijawab, kemudian mencari konsep dan
teori yang sesuai, serta kemudian
melengkapi dengan contoh kasus dari
kajian terdahulu yang masih relevan
untuk menjelaskan realitas saat ini.

C. HASIL DAN BAHASAN

1. Konflik Beragama Sebagai Suatu
Keniscayaan

Upaya memahami persoalan konflik

beragama harus dimulai dari definisi

mengenai agama itu sendiri. Para

ilmuwan sosial yang mengkaji agama

telah memberikan definisi agama yang

cukup beragam. Beberapa definisi

mengenai agama adalah sebagai
berikut:

1. Durkheim (2011: 80) mendefinisi-
kan agama sebagai sekumpulan
keyakinan dan praktik yang
berkaitan dengan sesuatu yang
sacred, yakni sesuatu yang
disisihkan dan terlarang, keyakinan
-keyakinan dan upacara yang
berorientasi kepada suatu
komunitas moral tunggal di mana
masyarakat memberikan kesetiaan
dan tunduk kepadanya.

2. Spencer mengatakan bahwa agama
adalah keyakinan akan adanya
sesuatu yang maha kekal yang
berada di luar intelek (Durkheim,
2011: 50).

3. Max Muller mengatakan agama
adalah usaha untuk memahami apa-
apa yang tidak dapat dipahami, dan
untuk mengungkapkan apa-apa
yang tidak dapat diungkapkan,
sebuah keinginan kepada sesuatu
yang tidak terbatas (Durkheim,
2011: 50).

4. Hendropuspito (1990) mengatakan
agama adalah suatu sistem sosial
yang dibuat oleh penganut-
penganutnya yang berporos pada
kekuatan-kekuatan non-empiris
yang dipercayainya dan digunakan
untuk mencapai keselamatan bagi
diri mereka dan masyarakat luas
umumnya.

5. J. Milton Yinger mendefinisikan
agama sebagai sistem kepercayaan
dan praktik dengan mana suatu

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



130

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

masyarakat atau kelompok manusia
berjaga-jaga menghadapi masalah
terakhir dari hidup 1ni
(Hendropuspito, 1990).

6. Dunlop, mendefinisikan agama

sebagai suatu institusi atau bentuk
kebudayaan yang menjalankan
fungsi pengabdian kepada umat
manusia untuk mana tidak tersedia
suatu institusi lain. Ia melihat
agama sebagai sarana terakhir
yang sanggup menolong manusia
bilamana instansi lainnya gagal
tidak berdaya (Hendropuspito,
1990).

7. Joachim Wach mendefinisikan

agama meliputi tiga unsur yaitu
unsur teoretis melihat agama
sebagai sistem kepercayaan,
unsur praktis melihat agama
sebagai sistem kaidah yang
mengikat penganutnya, dan unsur
praktis yang melihat agama
mempunyai sistem perhubungan
dan interaksi sosial
(Hendropuspito, 1990).

Suparlan (1980) mendefinisikan
agama sebagai suatu sistem
keyakinan yang dianut dan
tindakan-tindakan yang diwujud-
kan oleh suatu kelompok atau
masyarakat dalam menafsirkan dan
merespon terhadap apa yang
dirasakan dan diyakini sebagai
sesuatu hal yang gaib dan suci.
Dengan pengertian ini agama dapat
dikatakan sebagai sistem keyakinan
yang dimiliki secara individual
yang melibatkan emosi-emosi dan
pemikiran-pemikiran yang bersifat

pribadi, dan yang diwujudkan
dalam tindakan-tindakan keagama-
an yang sifatnya individual maupun
sosial, yang melibatkan sebagian
atau seluruh masyarakat.

Sebagai suatu keyakinan agama
dibedakan dari keyakinan lain.
Keyakinan beragama berkaitan
dengan konsep suci dan pada
sesuatu yang supranatural,
bersumber pada wahyu dan
petunjuk Tuhan, yang disampaikan
kepada “pesuruh” Nya. Sebagai
sistem keyakinan, agama dapat
menjadi penggerak dan pengontrol
bagi tindakan anggota masyarakat,
agar tetap bertindak sesuai dengan
nilai-nilai kebudayaan dan ajaran
agamanya.

9. Menurut Nottingham (1985) agama

adalah sebuah produk dari
kebudayaan, atau pengembangan
dari aktivitas manusia sebagai
makhluk pencipta kebudayaan.
Dengan demikian, agama dapat
dianggap sebagai suatu sarana
kebudayaan bagi manusia dan
dengan sarana itu ia mampu
menyesuaikan diri dengan
pengalaman-pengalamannya
dalam keseluruhan lingkungan
hidupnya, termasuk dirinya,
anggota kelompoknya, alam, dan
lingkungan lain yang ia rasakan
sebagai sesuatu yang transendental.
Menurut Nottingham, inti agama
adalah pikiran, perasaan, dan
perbuatan manusia terhadap hal-hal
yang menurut perasaannya berada
di luar jangkauan pengalaman-

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 131

pengalamannya sehari-hari dengan
dirinya sendiri, teman-temannya
dan dengan dunia nyata.

Beberapa definisi agama tersebut,
ada yang menunjukkan perbedaan
namun ada pula yang memiliki
kesamaan dalam penekanannya. Ada
definisi agama yang menekankan aspek
institusi dari agama, ada yang
menekankan pada aspek ketuhanan, dan
ada penekanan pada aspek keyakinan
individu. Nottingham (1985) sendiri
mengakui bahwa tidak akan ada definisi
agama yang benar-benar memuaskan,
karena agama sangat beraneka ragam
dan hampir tidak dapat dibayangkan.
Berdasarkan pandangan Nottingham
mengenai keanekaragaman agama itu,
saya berpendapat bahwa dalam suatu
definisi agama aspek keterlibatan
penafsiran individu harus dimasukkan,
karena manusia bukanlah objek pasif
dari ajaran agama. Pentingnya aspek
penafsiran individu ini dikarenakan
beberapa hal yaitu:

Pertama, penafsiran individulah
yang menyebabkan terwujudnya
keanekaragaman agama. Pandangan
yang melihat agama semata-mata
sebagai sistem aturan dari Tuhan dan
mengabaikan peran individu akan
membatasi pemahaman terhadap agama
itu sendiri. Suparlan (1980) mengatakan
agama secara umum hanya dilihat
sebagai doktrin dan aturan, sehingga
berbagai persoalan seperti keterlibatan
manusia sebagai pendukung atau
penganut suatu agama, kehidupan
keagamaan individu maupun

kelompok, pengetahuan dan keyakinan
yang bersumber dari nilai lain, peranan
keyakinan agama terhadap aspek
kehidupan duniawi maupun sebaliknya,
dan perubahan-perubahan keyakinan
agama yang dimiliki manusia tidak
tercakup di dalamnya.

Kedua, agama pada kenyataannya
dapat bersifat mendua. Di satu sisi
agama mempersatukan, namun di sisi
lain agama memecah belah sehingga
penafsiran individu menjadi sangat
penting. Berkenaan dengan hal ini
Nottingham (1985) mengatakan bahwa
agama tidak hanya menjamin
stabilitas sosial dengan mendukung
konservatisme, tetapi agama juga
seringkali mempunyai fungsi
berlawanan dengan memberikan
pembenaran moral pada kelompok-
kelompok yang menentang keras
sistem yang sudah ada. Selain itu
agama mempunyai peranan di dalam
masyarakat sebagai kekuatan yang
mempersatukan, mengikat, dan
melestarikan, namun ia juga bisa
menjadi kekuatan yang mencerai-
beraikan, memecah belah, dan bahkan
menghancurkan, khususnya pada saat
terjadinya perubahan dalam bidang
sosial dan ekonomi, agama sering
memainkan peran yang bersifat kreatif,
inovatif bahkan revolusioner.

Sisi negatif agama juga
disampaikan oleh O’Dea (1994) yang
mengatakan bahwa agama sering
memiliki efek negatif terhadap ke-
sejahteraan masyarakat dan individu.
Isu-isu keagamaan menjadi salah satu
penyebab perang, keyakinan agama

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



132

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

sering menimbulkan sikap tidak toleran.
Loyalitas terhadap agama hanya
menyatukan beberapa orang tertentu
dan memisahkan yang lainnya.
Sebagaimana dikatakan oleh Jonathan
Swift.

“Kita mempunyai cukup agama
hanya untuk membuat kita
membenci, namun tidak cukup
untuk membuat kita saling
mencintai.”
Kedua pendapat ini, bagi saya
menegaskan bahwa agama pada
kenyataannya dapat bersifat mendua,
bergantung pada manusia yang
memaknainya.

Ketiga, perhatian pada aspek
penafsiran individu dalam mendefinisi-
kan agama menjadi penting karena
praktek agama tidak luput dari
perubahan. Geertz (1971) mengatakan
bahwa agama mengalami suatu
bentuk perubahan pada tradisi-
tradisi keagamaan dan sistem-sistem
keyakinan keagamaan. Adapun teks
suci atau doktrin keagamaan yang
tertuang dalam kitab suci tidak
mengalami perubahan. Menurut
Robertson (1980) perubahan keyakinan
keagamaan antara lain disebabkan oleh
adanya interpretasi para penganut
agama itu sendiri. Agama juga berubah
karena perubahan situasi yang
diinterpretasi secara berbeda oleh
penganut agama tersebut. Perbedaan
interpretasi ini kemudian menyebabkan
adanya tingkat-tingkat keyakinan
keagamaan yang dimiliki oleh penganut
suatu agama.

Keempat, keberagamaan seseorang
turut ditentukan oleh pengetahuan dan
penafsiran individualnya. Apa itu
keberagamaan? keberagamaan adalah
suatu keadaan yang menunjukkan atau
membuktikan seseorang itu meyakini
keyakinan agama tertentu. Indikator
seseorang dikatakan beragama atau
tidak, tentu tidak mudah untuk
ditetapkan. Stark dan Glock (1968)
mengatakan bahwa untuk menetapkan
seseorang beragama atau religius
dengan orang yang tidak religius
adalah persoalan yang rumit. Istilah
beragama dapat mengacu pada ragam
makna seperti keyakinan terhadap
doktrin suatu agama, seperti menjadi
anggota suatu gereja dan menghadiri
ibadah. Akan tetapi, orang yang sering
mengikuti ibadah di gereja tidak dapat
langsung dikatakan lebih beragama dari
orang yang jarang mendatangi gereja.
Hal ini dikarenakan konsep mengenai
beragama tidak sama bagi semua or-
ang.

Menurut Stark dan Glock (1968),
paling tidak terdapat lima dimensi di
mana keberagamaan seorang individu
dapat diungkapkan. 1) Dimensi
keyakinan, yaitu seorang yang religius
berpegang teguh pada keyakinan agama
tertentu dan mengakui kebenaran ajaran
agama tersebut. 2) Dimensi praktik,
yaitu mencakup perilaku seseorang
yang menunjukkan komitmen terhadap
agama yang dianutnya. 3) Dimensi
pengalaman, yaitu berkenaan dengan
pengalaman, perasaan, persepsi, dan
sensasi keagamaan yang dialami oleh
seorang pemeluk agama. 4) Dimensi

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 133

pengetahuan agama, berkaitan dengan
pengetahuan yang dimiliki oleh seorang
pemeluk agama, mengenai dasar
keyakinan, kitab suci, dan tradisi
agamanya. 5) Dimensi konsekuensi,
berkenaan dengan akibat yang
ditimbulkan oleh keyakinan, praktik,
pengetahuan, dan pengalaman
beragama yang dimiliki oleh seorang
pemeluk agama.

Mengungkapkan dimensi
keberagaman seseorang juga bukan
persoalan mudah, karena setiap orang
memiliki pandangan yang berbeda
terhadap ekspresi keberagamaannya.
William (1962) mengatakan bahwa
sedikitnya ada empat tingkat pandangan
individu mengenai ekspresi keberagam-
an yaitu: pertama, tingkat rahasia, di
mana seseorang meyakini ajaran agama
tertentu untuk dirinya sendiri dan tidak
didiskusikan atau dinyatakan kepada
orang lain. Kedua, tingkat privat, di
mana seorang pemeluk agama
membicarakan keyakinannya kepada
orang-orang yang secara pribadi
memiliki hubungan sangat dekat. Pada
tingkat ini seorang pemeluk agama juga
berusaha menambah atau menyebarkan
pengetahuan dan keyakinan yang
dianutnya kepada
dekatnya. Ketiga, tingkat denominasi,

orang-orang

yaitu suatu tingkatan di mana seorang
penganut agama memiliki keyakinan
agama yang sama dengan yang dimiliki
oleh orang lain dalam kelompok
masyarakatnya, sehingga keyakinan
agama tidak lagi bersifat rahasia atau
pribadi. Keempat, tingkat masyarakat,
yaitu keyakinan agama yang dimiliki

seorang individu sama dengan
keyakinan agama dari masyarakat di
mana ia tinggal.

Pendapat William ini menunjukkan
bahwa keyakinan beragama memiliki
dua sisi. Keyakinan agama dapat
bersifat sangat pribadi yang ditentukan
oleh penafsiran dan pemikiran individu,
dan juga dapat menjadi penafsiran dan
keyakinan dari suatu kelompok dalam
suatu masyarakat atau juga masyarakat
secara keseluruhan, yang mewujud
dalam perilaku para anggota kelompok
atau masyarakat tersebut. Dengan kata
lain, agama memiliki aneka ragam
interpretasi pada tingkat individu,
kelompok dan masyarakat.

Empat persoalan yang telah
diuraikan tersebut tidak hanya ber-
implikasi pada pendefinisian agama
saja. Lebih dari itu, empat hal tersebut
merupakan dasar untuk melihat konflik
keagamaan sebagai suatu keniscayaan.
Konflik akan selalu ada dalam
kehidupan beragama karena beragam-
nya interpretasi terhadap agama, agama
mengandung dualisme, praktik agama
dapat berubah, dan pemeluk agama
memiliki perbedaan dalam ekspresi
keagamaan.

Dengan meyakini bahwa konflik
agama sebagai suatu keniscayaan, maka
kita diarahkan pada pandangan bahwa
konflik keagamaan sebenarnya seperti
satu keping mata uang yang memiliki
dua sisi. Konflik dapat meruntuhkan
dan menguatkan integrasi. Konflik juga
dapat mengacaukan dan menata
sistem sosial. Dengan kata lain konflik
keagamaan juga memiliki fungsi-fungsi
tertentu bagi masyarakat.

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



134

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

2. Makna Ritual dan Konflik Antar-
Umat
Apa yang dimaksud dengan ritual?
Catherine Bell (2009: 139-163)
mengatakan bahwa ritual adalah cara-
cara bertindak dalam situasi sosial
tertentu. Menurut Bell ada enam ciri
dari sebuah ritual: 1) Ritual bersifat
formal yang membedakannya dari
aktivitas sehari-hari lainnya. 2) Ritual
memiliki ciri tradisional, yaitu aktivitas
dalam konteks budaya tertentu
yang diulang-ulang dan berfungsi
menunjukkan identitas masyarakat. 3)
Ritual memiliki kualitas yang
bervariasi. 4) Ritual terikat dengan ketat
pada aturan dan tabu. 5) Aktivitas ritual
mengandung simbol-simbol yang
dianggap sakral. 6) Ritual merupakan
suatu pertunjukan tindakan simbolis
yang dramatis untuk menyampaikan
pesan tertentu. Stark dan Glock (1968)
berpendapat bahwa ritual mengacu
kepada seperangkat ritus, tindakan
keagamaan formal dan praktik-praktik
suci yang semua agama mengharapkan
penganutnya untuk melaksanakannya.
Dengan definisi yang hampir mirip,
Davis menyebut ritus (ibadat) adalah
bagian dari tingkah laku keagamaan
yang aktif dan dapat diamati, yang
mencakup berbagai jenis tingkah laku
seperti memakai pakaian khusus,
mengorbankan nyawa dan harta,
mengucapkan ucapan formal tertentu,
bersemedi, mengheningkan cipta,
bernyanyi, berdoa, memuja,
mengadakan pesta, berpuasa, menari,
berteriak, mencuci, dan membaca
(Davis, 1949: 532).

Ritual memiliki arti penting dalam
suatu agama. Dalam kehidupan sehari-
hari keberagamaan seseorang terutama
dilihat dari ketaatannya menjalankan
ritual. Orang yang terlihat jarang
menjalankan ritual seringkali dianggap
kurang atau tidak religius. Orang yang
menjalankan ritual secara berbeda dari
cara yang umum, dianggap salah dan
tidak jarang dianggap melecehkan
ajaran agama, sehingga berujung pada
terciptanya konflik internal umat suatu
agama.

Untuk memahami perbedaan
pemaknaan ritual sebagai sumber
konflik internal umat beragama, saya
me-review tulisan Bowen (1989) yang
menganjurkan memahami makna sosial
yang melekat pada ritual agama, karena
ritual agama seringkali bukan hanya
semata-mata soal keyakinan dan
hubungan antara hamba dan Tuhannya,
tetapi telah dijadikan sebagai alat untuk
mencapai tujuan sosial-politik dan
ekonomi dari pemeluknya. Dengan
mengambil contoh pada tiga kasus
konflik yang terjadi dalam kalangan
umat Islam di Indonesia, Bowen (1989)
melihat salat memiliki makna sosial
sebagai: alat perjuangan dan politik,
sarana komunikasi, batas dan identitas
kelompok.

2.1 Ritual Sebagai Alat Politik

Di provinsi Aceh, salat telah
menyebabkan terjadinya pertentangan
antar-umat Islam. Para pemimpin
provinsi memaknai salat sebagai
gambaran tentang masyarakat ideal
dan mereka sangat ingin mewujudkan-

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 135

nya. Dalam menghadapi pertikaian,
kerjasama dan krisis ekonomi tahun
1930an, kelompok cendekiawan
bersama-sama pada tahun 1939
membentuk Persatuan Ulama Seluruh
Aceh (POESA). Pemimpin POESA
mendesak masyarakat Aceh lainnya
untuk bergabung dan menyadari
ancaman dari musuh Islam yaitu nafsu
dan ketertarikan individual (bukannya
pemerintah jajahan). Menurut POESA,
musuh bersama ini hanya dapat
ditaklukkan dengan melaksanakan
ibadah, dan secara khusus ibadah salat
yang berfungsi sebagai pengontrol
perilaku umat Islam. Para ulama
POESA berkeyakinan masyarakat yang
sempurna akan terwujud hanya ketika
seseorang telah menundukkan nafsunya
sendiri (Bowen, 1989: 601-602).
Pemimpin provinsi Aceh dan ulama
POESA ini sebenarnya menggunakan
berbagai makna ibadah salat, khususnya
nilai egaliter dan universal jemaah
muslim untuk mendukung proyek
politik mereka. Oleh karena itu mereka
mengurangi kemungkinan penafsiran
lain dari ritual salat. Pemimpin POESA
juga menyadari dengan makna sosial
khusus dari salat, mereka dapat secara
politik mengancam partikularisme lokal
dalam pelaksanaan ritual. Namun usaha
ulama POESA dan pemimpin Aceh
terhalang oleh keberadaan habib
sebagai tokoh religius lokal di wilayah
Seunagan yang telah ada sejak tahun
1860. Dalam pandangan ulama
POESA, para pengikut habib terlibat
dalam sejumlah praktik upacara aneh:
meminum air sedang menyelam selama

bulan puasa, mengganti bacaan khusus
untuk salat berjamaah selama bulan
puasa, dan mengelilingi kuburan habib
yang pertama pada hari kesepuluh bulan
haji sebagai tawaf lokal. Selain itu sang
habib juga mengganti ucapan syahadat
dengan: tiada Tuhan selain Allah, habib
ini adalah nabi. Ia juga mengganti
teriakan A/lahu Akbar dengan versinya
sendiri Allahu ku akbar (Bowen,1989:
602-603).

Inovasi ritual ini mengalihkan
perhatian pengikut habib dari salat
kepada diri habib itu sendiri. Mereka
mengikutinya dengan penekanan pada
salah satu makna salat yang telah
dilalaikan oleh POESA, yakni
hubungan individu dengan Tuhan.
Pemimpin Aceh dan ulama POESA
melihat keberadaan habib ini telah
mengecilkan praktik salat yang biasa
dan mencegah penyatuan provinsi
melalui kesatuan tata cara salat yang
diharapkan oleh pemimpin POESA.
Lebih dari itu, ritual yang dipimpin
habib itu memiliki implikasi politis,
habib semakin
kuat sedangkan pemimpin Aceh

yaitu otoritas

menjadi lemah sehingga menggagalkan
kepentingan politik dari penyeragaman
pelaksanaan salat di seluruh Provinsi
Aceh. Tantangan bagi pemimpin Aceh
dan POESA tidak hanya berasal dari
habib di Seunangan itu, tetapi juga dari
gerakan kelompok di Aceh Barat yang
mengajarkan salat, puasa, dan naik haji
tidak perlu dilakukan oleh mereka yang
telah mencapai tingkatan pengetahuan
(makrifat). Gerakan lain juga datang
dari kelompok di Aceh Timur yang

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



136

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

mengajarkan bahwa salat Jumat dapat
dilaksanakan di rumah (Bowen, 1989:
603-604).

Dari kasus ini dapat dilihat
bahwa ritual salat telah ditafsirkan
sebagai alat perjuangan dan politik oleh
pemimpin Aceh dan ulama POESA
serta juga oleh habib yang menjadi
tokoh religius di Seunagan. Pemimpin
Aceh dan POESA mempolitisasi
penyeragaman pelaksanaan salat untuk
menyatukan seluruh Aceh. Sebaliknya
gerakan habib dan kelompok lain di
Aceh Timur dan Barat berupaya
menjadikan salat sebagai alat untuk
mendapatkan dukungan dan kekuasaan
melawan pemimpin Aceh dan POESA.

2.2 Ritual Sebagai Alat Komunikasi
Saat pemimpin keagamaan Aceh
menjadikan salat sebagai penyaring
sikap sopan di dalam individu dan
diyakini mampu mengarahkan kepada
masyarakat yang lebih baik, orang Gayo
di Tanah Tinggi merasa salat sebagai
suatu tindakan komunikasi antara
hamba dengan Tuhan. Bagi orang Gayo,
ritual di desa mereka memiliki arti
moral penting untuk memelihara
hubungan dalam sebuah komunitas
desa yang terdiri atas manusia, nenek
moyang, roh, dan Tuhan. Para ulama
reformis di Aceh mengkritik praktik
ritual muslim Gayo sebagai praktik
yang bertentangan dengan apa yang
diajarkan nabi. Orang Isak Gayo
melihat salat sebagai satuan komunikasi
dari manusia kepada Tuhan. Oleh
karena itu, mereka beralasan bahwa
salat harus dilakukan dalam suatu cara

yang dapat didengar, sama halnya
orang-orang harus bicara nyaring saat
bicara satu sama lain (Bowen, 1989:
604).

Pada akhir tahun 1920 orang Gayo
mulai belajar kepada guru yang berasal
dari Aceh, Minang, atau Jawa.
Kemudian banyak orang Gayo
yang diyakinkan bahwa praktik agama
di desa mereka adalah suatu
penyimpangan (bidah) dari contoh yang
diajarkan Nabi Muhammad SAW. Pada
akhir 1930, perbedaan pendapat ini
menyebabkan perpindahan orang-orang
dari beberapa kampung. Di Isak satu
kelompok sekitar 30 rumah tangga
memutuskan membangun masjid
mereka sendiri untuk melaksanakan
salat menurut cara mereka sendiri.

Kaum reformis di Gayo
meninggalkan Isak menuju wilayah tak
berpenghuni di utara Takengon di mana
mereka mendirikan desa baru. Dalam
tahun 1980, reformasi salat telah
dilakukan sebagian besar di kota dan
daerah yang baru, sedangkan versi lain
yang lebih awal dipertahankan di desa
yang lama (Bowen, 1989, 604-605).

Pertanyaan yang muncul adalah
bagaimana bisa masalah menguatkan
bacaan salat mengarah pada per-
selisthan penduduk lokal yang begitu
panjang. Hal ini terletak pada tidak
dipahaminya makna salat bagi orang
Gayo sebagai komunikasi dan pada
praktik ritual desa sebagai satu
kesatuan. Para ulama reformis,
memperhatikan ritual Gayo secara luas
yang melibatkan komunikasi yang
dianggap haram antara manusia dan

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 137

roh. Kritik reformis pada bacaan salat
yang dikeraskan, termotivasi oleh
implikasi gambaran orang desa tentang
komunikasi haram ini (Bowen, 1989:
605).

Apa yang tidak dipahami oleh
kalangan ulama reformis adalah
orang Gayo melihat masyarakat
mereka mencakup roh laki-laki atau
perempuan yang telah meninggal
dan saling berinteraksi dalam beragam
cara dengan orang yang hidup
(Bowen, 1989). Orang hidup mulai
merekonstruksi relasi sosial dengan roh
orang yang meninggal pada malam
kematiannya. Keluarga dan tetangga
orang yang mati itu berkumpul untuk
membaca ayat Alquran. Bagian ini
disebut shamadiyah, berlangsung
sampai tengah malam dan diselingi
dengan menyajikan makanan. Para
pelaku memaknai bahwa mereka
mengirimkan pahala kepada orang yang
meninggal dengan membacakan ayat
suci Alquran, dan azab orang yang
meninggal itu berkurang setelah
menerima kiriman pahala tersebut.
Keikutsertaan dalam upacara ini
dirasakan sebagai tanggungjawab
moral dari semua tetangga dan keluarga
kepada orang yang meninggal karena
memiliki akibat langsung pada
kesejahteraannya (Bowen, 1989: 605).

Beberapa penduduk desa meyakini
roh secara langsung merasakan pahala
dari ayat yang dibaca dan juga
merasakan rasa makanan yang mereka
makan saat shamadiyah berlangsung.
Beberapa penduduk lainnya menunjuk-
kan penafsiran yang berbeda dari ritual

yang sama. Mereka menganggap sesi
lantunan itu sebagai satu dari sekian
banyak kesempatan di mana manusia
memohon pada Tuhan dengan
membaca Alquran. Hubungan ini
ditolak oleh guru agama yang reformis.
Mereka menyangkalnya dengan
mengatakan bahwa yang mati tidak lagi
berhubungan dengan masyarakat.
Mereka mengutip hadis mengenai
orang mati tidak bisa mendengar
maupun menerimah hadiah atau
makanan, dan menyatakan shamadiyah
adalah bidah (Bowen, 1989: 606).

2.3 Ritual Sebagai Batas dan
Identitas Kelompok
Di Jakarta, kebanyakan orang tinggal
di lingkungan yang padat disebut
kampung. Mayoritas orang Islam di
Jakarta melaksanakan salat berjamaah
di masjid atau musala. Di sini ibadah
membawa rasa kebersamaan bagi
seluruh jemaah. D1 lain sisi, masjid dan
jemaah salat dapat bertindak sebagai
pusat komunitas, yang menggerakkan
beragam suku bangsa di Jakarta secara
tepat karena masjid terbuka untuk
semua orang (Bowen, 1989: 606).
Pada tahun 1970 sikap santun,
ramah dan keterbukaan masjid merasa
terancam oleh gerakan yang disebut
Islam Jama’ah. Nama itu berlaku pada
setiap kecenderungan ekslusif, terutama
diwujudkan saat menolak melaksana-
kan salat bersama yang lain. Pendiri
gerakan tersebut bernama Nurhasan
Ubaidah yang menghabiskan waktu
beberapa tahun untuk belajar agama di
Makkah. Tahun 1950, ia membuka

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



138

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

sekolah agama di daerah lain di Jawa.
Sampai akhir 1970 ia telah mendirikan
paling tidak 20 sekolah di Jawa Timur
seorang diri. Di Jakarta dan kota besar
lain, Nurhasan mendirikan kelompok
ibadah dengan pengikut di Jakarta
diperkirakan berjumlah 23.000 pada
1976. Meskipun pemerintah melarang
organisasi itu pada 1971, ia tetap
tumbuh dengan subur, hingga muncul
kemarahan publik tahun 1979 yang
mengarah pada permintaan untuk
mencekalnya. Nurhasan meninggal
tahun 1982 dan menjadi akhir dari
organisasinya (Bowen, 1989: 607).
Juru bicara Islam Jama’ah
menjelaskan tujuan gerakan tersebut
untuk membangun cara salat yang tepat
dan tindakan ibadah lain dengan meniru
apa yang dilakukan nabi. Nurhasan
melarang setiap buku selain Alquran
dan hadis di sekolahnya agar para
muridnya tidak disesatkan. Islam
Jama’ah mengajarkan bahwa khotbah
salat Jumat harus dilaksanakan dalam
bahasa Arab (Bowen, 1989: 607).
Corak ritual Islam Jama’ah yang
menimbulkan konflik di Pulau Jawa
bukan disebabkan oleh urutan salat
mereka, tetapi karena membeda-
bedakan antara angota jemaah mereka
dengan yang bukan anggota. Mereka
mendirikan masjid-masjid sendiri dan
melarang orang lain menggunakannya.
Juru bicara gerakan itu mengumumkan
pada tahun 1979 bahwa tidak ada salat
yang benar di luar perkumpulan,
dan perkumpulan hanya sah jika
didasarkan pada suatu sumpah setia
kepada pemimpin. Gerakan itu juga

mengajarkan salat hanya sah jika
seorang hamba telah berhasil
menghindari kontak fisik dengan orang
yang tidak terlibat dalam gerakan itu.
Pengikutnya dilarang makan bersama
orang luar. Pakaian harus dicuci ulang
untuk salat jika pakaian itu telah dicuci
oleh orang lain (Bowen, 1989: 607).

Kelompok muslim lain menilai
bahwa semua muslim memang harus
mengamati ritual bersuci. Poin utama
pandangan ritual pencucian ini
memungkinkan pergaulan universal di
antara seluruh muslim. Dengan
menciptakan suatu kode baru yang
membatasi, Islam Jama’ah menolak
kemungkinan keramahan universal
seperti itu. Aturan dan perilaku Islam
Jama’ah menyiratkan pengotoran
secara permanen terhadap semua orang
luar. Banyak orang merasakan
penolakan untuk makan bersama,
bahkan untuk berjabat tangan yang
diajarkan kelompok Islam Jama’ah,
sebagai gangguan terhadap simbol
keramahan Indonesia. Keeksklusifan
kelompok dilihat sebagai simbol dari
bentuk Islam yang berbahaya. Karena
publikasi seputar Islam Jama’ah yang
intens, nama mereka digunakan untuk
setiap individu atau kelompok yang
melaksanakan salat secara tertutup.
Dengan kasus ini terlihat bahwa
sebagian masyarakat muslim di Jakarta
memahami salat menjadi ujian bagi
kerelaan seseorang untuk bergabung
dalam komunitas, untuk berpartisipasi
dalam pergaulan masyarakat kota
melalui suatu ibadah (Bowen, 1989:
608).

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 139

Menurut Bowen (1989: 614-615),
perbedaan ritual salat dalam masyarakat
muslim terjadi paling tidak karena tiga
hal. Pertama, perbedaan ritual salat
terjadi karena sejarah perbedaan
penafsiran terhadap hadis dari Nabi
Muhammad. Masing-masing pihak
yang bertentangan sama-sama saling
mengklaim bahwa mereka mengikuti
ritual langsung dari Nabi Muhammad.
Kedua, manusia bersifat kreatif,
memahami ritual seolah-olah ritual itu
merupakan gambaran realita, sehingga
realitas di sekeliling manusia
menentukan bentuk ritualnya. Realitas
yang berbeda-beda menyebabkan ritual
yang berbeda-beda. Pendapat ini sesuai
dengan apa yang disampaikan
Nottingham (1985) bahwa agama
dan nilai-nilai keagamaan tidak
mempengaruhi masyarakat sebagai
kekuatan dari luar semata, yang
menanamkan pengaruhnya terhadap
umat manusia dari luar. Nilai-nilai
keagamaan memainkan perannya dalam
masyarakat hanya selama nilai-nilai
tersebut dikenal, dianggap cocok
dan diyakini oleh setiap anggota
masyarakat. Ketiga, ritual mungkin
mengalami pengerasan, di mana dari
waktu ke waktu kejelasan makna
menjadi hilang, dan ritual seperti
mengalami kemandekan makna. Hal ini
membuka kemungkinan penganut suatu
ritual beralih pada makna sosial ritual
daripada makna religius antara dirinya
dengan Tuhan.

3. Fungsi Konflik Umat Beragama

Menelaah kasus-kasus konflik umat

Islam dalam artikel Bowen ini, dapat

dipahami bahwa agama bukan semata-

mata untuk memenuhi kebutuhan
manusia terhadap jawaban atas
ketidakpastian dan berbagai hal buruk
yang tidak diinginkan dalam kehidupan.

Agama dengan serangkaian ritualnya

bukan hanya soal hubungan dengan

Tuhan dan sesama manusia, demi

terwujudnya kedamaian hidup di dunia,

tetapi juga melekat di dalamnya
berbagai konflik perebutan kekuasaan
dan sumber daya.

Dalam ketiga kasus konflik antar-
sesama muslim yang dijelaskan dengan
sangat rinci oleh Bowen, kita dapat
memahami bahwa konflik memang
tidak akan pernah hilang dari kehidupan
beragama. Kasus Bowen juga
menegaskan bahwa konflik tidak hanya
terjadi antara agama yang berbeda,
tetapi juga antar umat-agama yang
sama. Meskipun Bowen sendiri tidak
menjelaskan kasus yang ia teliti dengan
teori fungsionalisme konflik, namun
kita tetap dapat menggunakan teori
Coser terhadap kasus Bowen.

1. Memperkuat integrasi kelompok.
Konflik yang diakibatkan oleh
perbedaan penafsiran makna sholat
antara kelompok POESA dan
kelompok Habib di Seunagan telah
memperkuat integrasi anggota
kelompok ke dalam group mereka
masing-masing. Demikian juga
halnya dengan kasus konflik di
Tanah Tinggi Gayo, dimana konflik
dengan pihak luar telah menyebab-

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



140

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

kan masyarakat menyadari arti
penting adat dalam kehidupan
mereka.

2. Meningkatkan motivasi untuk belajar
ilmu agama. Dalam semua kasus
konflik agama yang dijelaskan
Bowen, terlihat bahwa konflik
agama telah mendorong umat Islam
yang terlibat di dalamnya untuk
semakin mempelajari ajaran Islam
yang mereka yakini, dan berdampak
positif pada peningkatan keimanan
mereka.

3. Mendorong tumbuhnya beragam
komunitas baru. Dalam kasus
konflik di Tanah Tinggi Gayo,
konflik yang terjadi telah
menyebabkan terbentuknya aliansi
baru, dimana sebagian dari anggota
kelompok membentuk komunitas
baru di daerah yang baru. Hal ini
menurut Coser dapat menambah
dinamika dalam masyarakat.

4. Menjaga konsensus sosial. Kasus
konflik di Jakarta jelas menunjukkan
bahwa konflik yang terjadi berfungsi
menjaga solidaritas, dan sikap
keterbukaan dalam masyarakat yang
telah menjadi suatu konsensus.
Konflik yang terjadi juga mendorong
orang-orang untuk bersosialisasi
dalam masyarakat dimana ia tinggal.

Contoh konflik beragama yang
disampaikan Bowen menyentuh inti
sistem masyarakat karena konflik-
konflik tersebut disebabkan oleh
perbedaan keyakinan dan nilai agama.

Meskipun menyentuh inti sistem

ternyata konflik-konflik ini tetap

bersifat fungsional, dan tidak bersifat

disfungsional seperti diteorikan oleh
Coser. Coser benar bahwa dalam
konflik yang demikian cenderung sulit
melahirkan integrasi, namun tidak
berarti disfungsional karena integrasi
internal kelompok yang berkonflik tetap
terbangun. Pada saat konflik berakhir,
dengan kemenangan salah satu pihak,
pada saat itu juga berlaku konsensus,
meskipun sifatnya hanya sementara.

D. SIMPULAN

Berbagai persoalan yang meliputi
kehidupan beragama menunjukkan
bahwa agama merupakan aspek penting
bagi sebagian besar manusia, terlebih
bagi masyarakat di suatu negara yang
dibangun berdasarkan agama tertentu,
atau negara yang turut mengatur
kehidupan beragama warganya. Di
Indonesia, persoalan keagamaan
mulai dari pelaksanaan ibadah,
pendidikan agama dan juga konflik
antar-umat beragama telah menjadi
dinamika kehidupan bermasyarakat dan
bernegara. Jika konflik beragama di
Indonesia ini dituliskan dalam sebuah
buku, tentu telah menghabiskan
puluhan ribu halaman, dan kita
mungkin perlu menyediakan lebih
banyak kertas lagi untuk masa yang
akan datang.

Dengan memperhatikan banyaknya
konflik antar-umat beragama itu, paper
ini sampai pada simpulan bahwa
sebagai bagian dari sistem sosial agama
tidak dapat hanya dipandang sebagai
sesuatu yang datang dari Tuhan,
sebagaimana pemahaman masyarakat
Indonesia secara umum hingga hari ini.

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



Agama, Ritual, dan Konflik (Febby Febriyandi Y.S.) 141

Kita perlu memahami bahwa agama
yang datang dari Tuhan itu diwujudkan
melalui interpretasi manusia yang
dipengaruhi oleh beragam kepentingan.
Karena agama merupakan wujud
interpretasi manusia dengan beragam
kepentingan, maka tidak akan ada
wujud tunggal. Ragam interpretasi
melahirkan praktik ritual yang berbeda-
beda. Perbedaan praktik ritual inilah
yang menjadi sumber konflik internal
umat beragama. Hal ini dikarenakan
setiap kelompok saling melakukan
klaim kebenaran tunggal atas praktik
ritual yang mereka lakukan, sebagai-
mana dapat kita lihat dalam contoh-
contoh kasus yang saya kutip dari
artikel Bowen. Di sinilah menurut saya,
letak keniscayaan konflik dalam
kehidupan beragama.

Selain itu, untuk memahami
persoalan keagamaan kita harus
berpijak pada cara pandang yang tepat,
termasuk dalam memandang persoalan
konflik keagamaan. Kita harus melihat
perbedaan penafsiran terhadap agama
sebagai suatu hal yang alamiah. Kita
juga hendaknya melihat konflik bukan
hanya memiliki sifat menghancurkan
tetapi di balik itu, konflik pada dasarnya
memiliki fungsi bagi masyarakat,
sebagaimana juga terlihat dalam contoh
kasus yang disajikan Bowen.

Mengutuk konflik dan meng-
harapkannya tidak hadir dalam
kehidupan beragama tidak akan
menghindarkan masyarakat dari
konflik. Konflik antar-umat beragama
hanya dapat dikurangi atau dicegah
dengan: pertama, memahami secara

sadar bahwa agama sangat kental
dengan aspek penafsiran manusia, oleh
karena itu tidak perlu merasa penafsiran
kita adalah yang paling benar. Kedua,
memahami dengan sadar bahwa konflik
adalah suatu keniscayaan dalam
kehidupan beragama.

DAFTAR SUMBER
Alford, RR. 1988. Party and Society.
Chicago: Rand Mc Nally and Com-
pany. Roland Robertson (ed.).
Agama: Dalam Analisa dan

Interpretasi Sosiologis. Jakarta:
CV. Rajawali.

Bell, Catherine. 2009. Ritual,
Perspectives and Dimensions. New
York : Oxford University Press.

Bowen, John R. 1989. Salat in
Indonesia : The Social Meanings of

an Islamic Ritual. Man, New
Series. 24 (4), hlm. 600-619.

Davis, Kingsley. 1949. Human Society,
New York: The Macmillan
Company.

Dukheim, Emile. 2011. The Elemen-
tary Forms Of The Religious Life
(terj). Yogyakarta: IR-CiSoD.

Geertz, C. 1971. Islam Observed:
Religious Movement in Moroco
and Indonesia. Chicago: The
University of Chicago Press.

Hendropuspito, O. C. 1990. Sosiologi
Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Kushendrawati, Selu Margaretha.
2012. Multikultural Agama:
Analisis Kritis Masalah Kerukukan

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



142

Handep, Vol. 2, No. 2, Juni 2019

Umat Beragama di Indonesia.
Seminar Internasional
Multikultural & Globalisasi.
Depok: Fakultas [lmu Pengetahuan
Budaya UI, hlm. 185.

Nottingham, Elizabeth K. 1985. Agama
dan Masyarakat, Suatu Pengantar
Sosiologi Agama. (terj). Jakarta:
CV. Rajawali.

O’Dea, Thomas F. 1994. Sosiologi
Agama: Suatu Pengenalan Awal.
(terj). Tim Yasogama. Jakarta: PT.
Raja Grafindo Persada.

Retnowati. 2014. Agama, Konflik dan
Integrasi Sosial (Integrasi Sosial
Pasca Konflik Situbondo). Jurnal
Analisa 21 (2), hlm. 189-200.

Robertson, Roland. 1980. Agama:
Dalam Analisa dan Interpretasi
Sosiologis. (terj) Achmad Fedyani
Saifuddin. Jakarta: CV.Rajawali.

Rumagit, Stev Koresy. 2013. Kekerasan
dan Diskriminasi Antar Umat
Beragama di Indonesia. Jurnal Lex
Administratum I (2), hlm. 55-64.

Rusli Muh. 2013. Alternatif Solusi
Konflik Agama di Indonesia.
Jurnal Farabi 10 (1), hlm. 56-64.

Stark, R. dan C.Y. Glock. 1968.
American Piety: The Nature of
Religious Commitment. California
: University of California Press.

Sudiadi, Dadang. 2009. Menuju
Kehidupan Harmonis Dalam
Masyarakat yang Majemuk: Suatu
Pandangan Tentang Pentingnya
Pendekatan Multikultur dalam

Pendidikan di Indonesia. Jurnal
Kriminologi Indonesia. 5 (I), hlm.
33-42.

Suparlan, Parsudi. 1988. Kata
Pengantar. Roland Robertson (ed.).
Agama: Dalam Analisa dan

Interpretasi Sosiologis. Jakarta:
CV. Rajawali.

Upe, Ambo. 2010. Tradisi Aliran
Dalam Sosiologi. Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada.

William, J.P. 1962. The Nature of
Religion. Journal for The Study
Scientific Study of Religion 2 (1),
hlm. 3-17.

Yunus, Firdaus M. 2014. Konflik
Agama di Indonesia Problem dan

Solusi Pemecahannya. Substantia
16 (2), hlm. 217-228.

DOI: 10.33652/handep.v2i2.41



