
Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati)   

 

65 

TOLERANSI KERAGAMAN 

PADA MASYARAKAT CIGUGUR KUNINGAN 

   TOLERANCE FOR DIVERSITY IN THE CIGUGUR COMMUNITY, KUNINGAN 

Ani Rostiyati 
Peneliti Utama Balai Pelestarian dan Nilai Budaya Bandung 

Jl. Cinambo No. 136 Ujungberung – Bandung  

e-mail: anirostiyati@yahoo.com 

Naskah Diterima: 5 Desember 2018  Naskah Direvisi: 7 Februari 2019 

DOI: 10.30959/patanjala.v11i1.467 

Naskah Disetujui: 27 Maret 2019  

Abstrak 

Toleransi pada keragaman perlu dibangun agar masyarakat bisa hidup berdampingan 

secara damai, baik secara individual maupun kelompok. Masyarakat di Cigugur Kuningan 

merupakan contoh bagaimana toleransi pada keragaman agama dan kepercayaan terbangun 

dengan baik. Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah mengungkapkan faktor apa saja yang 

menjadi penyebab adanya toleransi dan bagaimana wujud atau bentuk toleransi pada masyarakat 

Cigugur tersebut. Dari hasil penelitian terungkap bahwa ikatan darah atau kekeluargaan 

merupakan faktor solidaritas yang tinggi dibanding keyakinan keagamaan. Masyarakat merasa 

satu keturunan dari Kiai Madrais dan Pangeran Djatikusumah yang menjadi tokoh panutan dan 

pemersatu. Kesadaran komunitas ini merupakan the sacred yang merupakan bagian dari 

kepercayaan kolektif (collective belief).  Memori kolektif ini sebagai salah satu simpul yang 

memungkinkan keutuhan masyarakat berkat adanya identitas yang sama. Makna kolektif inilah 

memainkan peran penting dalam menjaga solidaritas dan keutuhan masyarakat Cigugur 

Kuningan. Penelitian ini menggunakan metode dokumenter dan kualitatif. Adapun pengambilan 

data melalui observasi, wawancara, studi pustaka, dan foto.  

Kata kunci: toleransi, keragaman, masyarakat Cigugur. 

Abstract  

Tolerance to diversity needs to be built so that people can live side by side peacefully, both 

individually and in groups. The community in Kuningan Cigugur is an example of how tolerance 

to religious diversity and trust is well established. In particular, the purpose of this study is to 

reveal what factors are the cause of tolerance and how it manifests or forms of tolerance in the 

Cigugur community. From the the research revealed that blood ties or familyhood is a factor of 

high solidarity compared to religious beliefs. The community feels one descendant from Kiai 

Madrais and Pangeran Djatikusumah who are role models and unifier. This awareness is ”the 
sacred” which is part of the collective belief. This collective memory is one of the reason that 
enables the integrity of society caused by same identity. This collectiveness played an important 

role in maintaining the solidarity and integrity of the community of the Kuningan Cigugur. This 

research conducted by using documentary and qualitative methods. The research data was 

collected through observation, interviews, literature studies, and photographs. 

Keywords: tolerance, diversity, Cigugur community. 

A. PENDAHULUAN  

Salah satu penyebab terjadinya 

konflik adalah akibat lemahnya 

pemahaman dan pemaknaan masyarakat 

tentang sikap toleransi pada masyarakat. 

Terdapatnya perbedaan agama dan 

kepercayaan pada masyarakat menjadi 

penanda awal adanya prasangka. Rasa 

prasangka ini sangat sensitif karena 

melibatkan sikap seseorang atau kelompok 

tertentu terhadap yang lain. Padahal, 

keberagaman merupakan inti dari 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 66 

kehidupan berbangsa dan bernegara di 

Indonesia. Tanpa semangat keragaman 

bangsa Indonesia akan mengalami 

kehancuran karena konflik antar agama 

dan kepercayaan akan terjadi di setiap 

wilayah (Budiyono, 1993).  

Berdasarkan uraian di atas, maka 

yang seharusnya dimiliki oleh bangsa 

Indonesia adalah sikap toleransi yang 

menghargai keragaman atau kemajemukan 

terhadap hal yang berbeda, membuka diri 

terhadap keyakinan yang berbeda, kerelaan 

untuk berbagi, mau berdialog, dan mau 

belajar mencari persamaan agar terhindar 

dari konflik. Sikap toleransi ini dijadikan 

sebagai potensi untuk mewujudkan 

masyarakat yang menghargai setiap 

perbedaan, karena perbedaan itu fitrah 

manusia yang heterogen. Perbedaan dalam 

kehidupan bangsa ini jangan untuk 

menonjolkan kelebihan atau ego dari 

masing-masing kelompok, karena ego 

yang menonjol pada gilirannya akan 

merusak relasi dan menganggap dirinya 

yang paling benar (Ali, 2006). 

    Dengan demikian toleransi pada 

keragaman perlu dibangun agar 

masyarakat bisa hidup berdampingan 

secara damai, baik secara individual 

maupun kelompok. Masyarakat di Cigugur 

Kuningan merupakan contoh bagaimana 

toleransi pada keragaman agama dan 

kepercayaan terbangun dengan baik. 

Keragaman bagi masyarakat Cigugur 

nampaknya dinilai sebagai potensi untuk 

mengembangkan kehidupan keberagaman 

yang harmonis. Meskipun mereka berbeda 

keyakinan, namun masyarakat Cigugur 

tetap terintegrasi oleh kebudayaan Sunda 

sebagai pengikat kebersamaan.  Nilai-nilai 

budaya Sunda tetap sebagai pegangan 

umum masyarakat Cigugur yang silih asah 

silih asuh dan gotong royong. Mereka 

dapat hidup rukun dan dapat bekerjasama 

dalam berbagai bidang, meskipun dalam 

keharmonisan tersebut terjadi pula proses 

negoisasi antarkelompok agama untuk 

menjadi kelompok agama yang dominan 

dan paling berpengaruh. Namun, dalam 

proses negoisasi tersebut dapat 

diselesaikan dengan dialog yang baik dan 

sikap toleran yang tinggi. 

Keberagaman itu terlihat dengan 

jelas di wilayah Cigugur yang terdapat 4 

agama formal  yakni Katolik, Islam, 

Hindu, dan kepercayaan, bisa bertahan 

hidup berdampingan dalam waktu yang 

lama. Masyarakat Cigugur mampu 

mempertahankan keragaman agamanya 

dengan sikap toleransi yang tinggi. 

Meskipun dalam pergaulan sosial ada juga 

persoalan antara 4 kelompok tersebut 

yakni terjadi pergumulan dan perebutan 

pengaruh kekuasaan, misalnya dalam 

pemilihan kepala desa. Tapi ini hal yang 

wajar karena sebuah ajaran atau keyakinan 

yang dimiliki satu komunitas akan 

memunculkan sikap ketegangan agama 

dalam kehidupan sehari-hari (Sabandiah, 

2018).  

  Kemajemukan merupakan realitas 

keindonesiaan yang tidak bisa dipungkiri 

siapapun, yang pada gilirannya melahirkan 

keragaman budaya, adat, dan kepercayaan. 

Tidak heran jika perbincangan keragaman  

itu sendiri sampai saat ini masih menjadi 

isu yang cukup menarik. Setidaknya untuk 

kasus pada masyarakat Cigugur Kuningan, 

semakin jelas arus pemahaman dan sikap 

toleransi sangat penting untuk menghadapi 

keragaman agama, karena agama 

mempunyai makna dalam kehidupan 

bermasyarakat. Perbedaan keberagaman 

agama dan kepercayaan yang ada dalam 

masyarakat Cigugur itu bukanlah suatu 

perpecahan atau masalah, melainkan 

tonggak awal persatuan guna 

meningkatkan kerukunan antarumat 

beragama (Nafiah, 2010). Setiap agama 

membawa misi sebagai pembawa 

kedamaian dan keselarasan hidup, bukan 

saja antarmanusia, tetapi juga antarsesama 

makhluk Tuhan penghuni semesta ini. 

Toleransi terhadap keberagaman agama di 

Cigugur Kuningan Jawa Barat sangat 

terlihat jelas karena kebudayaan Sunda dan 

ikatan kekerabatan  jadi pegangan 

hidupnya.  

    Masyarakat Cigugur Kuningan 

cukup memahami keragaman agama yang 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

67 

harus disikapi dengan rasa toleran dan 

saling menghargai. Berbeda dengan 

masyarakat lain, terkadang menyikapi 

perbedaan keragaman dengan berselisih 

paham. Inilah yang menjadikan 

ketertarikan penulis, mengapa masyarakat 

Cigugur memiliki sikap toleransi yang 

tinggi terhadap keragaman agama pada 

masyarakat tersebut. Permasalahan yang 

muncul biasanya bukan pada tataran 

keragaman, melainkan dalam tataran 

toleransi, karena keragaman adalah 

sunatullah, tidak dapat dihilangkan apalagi 

diabaikan. Justru yang harus dikaji adalah 

dari segi toleransi.   

Untuk memperjelas kajian ini, 

perumusan masalah pokok penelitian ini 

adalah faktor apa yang menjadi penyebab 

toleransi pada masyarakat Cigugur 

tersebut. Bagaimana bentuk realitas 

kerukunan dan pemahaman toleransi 

tersebut dan bagaimana upaya 

pengembangan toleransi yang dibingkai 

oleh budaya lokal untuk meningkatkan 

kerukunan antarumat beragama. Secara 

umum, tujuan penelitian ini adalah 

mengungkapkan faktor yang menjadi 

penyebab sikap toleransi pada masyarakat 

Cigugur tersebut dan bagaimana wujud 

atau bentuk toleransi seta pengembangan 

dari toleransi tersebut.  

  Penelitian ini mengikuti kerangka 

teori dari Durkheim (2005:101) tentang 

masalah sentral dari eksistensi sosial yakni 

keteraturan dan bagaimana mencapai 

solidaritas sosial dalam masyarakat. 

Toleransi keragaman agama pada 

masyarakat Cigugur bisa dijelaskan dengan 

teori dari Durkheim tentang solidaritas 

sosial.  Durkheim membagi solidaritas 

dalam masyarakat menjadi mekanik dan 

organik. Solidaritas mekanik memiliki ciri 

pembagian kerja yang masih sederhana, 

cara hidup yang kurang bervariasi, karena 

kebutuhan para anggota masyarakat untuk 

memandang dunia juga kurang lebih sama, 

mereka memiliki aturan-aturan kolektif 

yang mengatur bagaimana berperilaku. 

Masyarakat ini terdapat dalam lingkungan 

pedesaan yang homogen. Sedangkan 

solidaritas organik memiliki ciri 

pembagian kerja yang sangat kompleks, 

hidup secara individual, ketergantungan 

terhadap teknologi, masyarakat ini lebih 

terbentuk di kota besar yang merupakan 

bagian dari masyarakat urban. Masyarakat 

yang diteliti bukanlah bagian dari dua tipe 

solidaritas yang dikemukakan Durkheim, 

melainkan merupakan transisi dari 

masyarakat pedesaan ke masyarakat 

perkotaan.  

         Menurut Durkheim (2005:101) 

bahwa pemahaman solidaritas dalam 

pemikiran budaya hanya mungkin 

ditempatkan dalam pembacaan the sagred 

atau ” keramat”. Sesuatu yang keramat 

merupakan ikatan primodial masyarakat 

yang mempersatukan. The sacred dan 

ritual-ritual di sekitarnya jauh lebih luas 

daripada agama. Sesuatu yang suci ini 

melekat pada multidimensi hidup sipil, 

politis, dan populer masyarakat. 

Bagaimana orang dengan berbagai latar 

belakang yang berbeda dapat hidup 

bersama dalam masyarakat, jawabannya 

karena sacred center merupakan unsur 

yang menyatukan. Sacred center adalah 

fokus identitas sumber solidaritas 

masyarakat. The sacred dapat 

dilembagakan dalam agama yang tidak 

saja merujuk pada agama wahyu, akan 

tetapi dapat saja berupa keyakinan yang 

dihasilkan oleh masyarakat dan menjadi 

acuan fundamental masyarakat tersebut.  

        Selanjutnya agama menurut Setiadi  
dan Usman (2011) merupakan representasi 

kolektif masyarakat. Agama menjalin atau 

dikaitkan dirinya dengan aspek politis, 

yaitu keseluruhan masyarakat yang 

berbeda. Menjadi jelas bahwa agama 

menjadi ikatan solidaritas masyarakat, 

karena agama memiliki fungsi regulatif 

yang dapat menjadi pengawal batas antara 

yang diterima dan tidak diterima, yang 

baik dan yang tidak baik. Agama dalam 

pengertian luas dapat ditemukan dalam 

masyarakat kepercayaan yang memiliki 

keyakinan sendiri seperti pada masyarakat 

Cigugur Kuningan. Menurut Nuh (2011), 

agama kepercayaan ini cenderung tidak 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 68 

melembaga dan dalam urusan doktrin lebih 

absurd, memiliki orang kudusnya sendiri, 

memiliki nilai-nilai hidupnya sendiri dan 

dihayati masyarakat. Seperti dikatakan 

oleh Nugrahanto (2017) bahwa aliran 

kepercayaan di Cigugur Kuningan 

merupakan perjumpaan Islam dengan 

budaya Sunda yang melahirkan 

kepercayaan baru dalam masyarakat 

penghayat tersebut.           

           Masyarakat Cigugur, Kabupaten 

Kuningan, Provinsi Jawa Barat merupakan 

masyarakat multikultural dengan 

keanekaragaman agama. Sebagian 

penduduknya beragama Islam, sebagian 

lagi beragama Kristen Katolik, Protestan, 

dan penganut ajaran Sunda Wiwitan atau 

sering disebut Agama Djawa Sunda 

(ADS). Perbedaan yang terjadi di tengah 

masyarakat tidak menjadikan mereka harus 

pecah dan saling bermusuhan, karena bagi 

mereka semuanya adalah saudara, 

semuanya beragama hanya caranya yang 

berbeda. Masyarakat selalu bersikap 

konformis sehingga perilaku menyimpang 

dan tindakan kriminal menjadi sangat 

rendah. Masyarakat sangat menjunjung 

tinggi khasanah budayanya, yakni 

solidaritas epistemologis masyarakat yang 

berasal dari keberakaran (rootness) pada 

the sacred. The sacred merupakan bagian 

dari dinamika kesadaran komunitas yang 

dilibatkan secara prinsipal untuk 

memahami dan menghayati realitas 

dunianya. Dapat dikatakan the sacred itu 

merupakan bagian dari kepercayaan 

kolektif (collective belief).   

Solidaritas masyarakat selain 

dibentuk oleh civil relegion juga 

bersumber dari memory kolektif. The 

sacred sebagai suatu nilai kultural kolektif 

dan pengikat identitas diabadikan dalam 

memori kolektif. The sacred  bersumber 

dari peristiwa sejarah yang biasanya 

dimodifikasi oleh kelas otoritas, merekalah 

yang memproduksi makna kolektif atas 

sebuah peristiwa sesuatu yang keramat. 

Makna kolektif itu dapat merajai memori 

kolektif karena ada pengalaman yang sama 

atau berkat proses sosialisasi. Sosialisasi 

ini dipelihara turun temurun melalui ritus, 

upacara, penulisan sejarah, narasi dari 

mulut ke mulut, yang bertujuan 

mengabdikan masa lalu dan 

memasakinikan masa lalu. Begitulah 

proses transfer makna kolektif. Dengan 

demikian, memori kolektif sebagai salah 

satu simpul merupakan kondisi yang 

memungkinkan keutuhan masyarakat 

berkat adanya asal identitas yang sama 

(Sutrisno: 2004). Makna kolektif inilah 

yang memainkan peran penting pada 

masyarakat Cigugur yang multiagama 

dalam menjaga solidaritas dan keutuhan 

masyarakat karena dihayati oleh 

masyarakat tersebut. 

  Puncak dari solidaritas adalah 

kebersamaan dan perdamaian. Perdamaian 

yang terjadi merupakan hasil dari pola 

adaptasi masyarakat dalam menyesuaikan 

diri dengan kebudayaan. Masyarakat selalu 

bersikap konformis sehingga perilaku 

menyimpang dan tindakan kriminal 

menjadi sangat rendah. Masyarakat sangat 

menjunjung tinggi khasanah budayanya, 

sebagai contoh dalam pelaksanaan upacara 

Seren Taun. Setiap tahun masyarakat 

bekerja sama dalam sebuah acara adat, 

yaitu seren taun, berbagai tokoh agama 

hadir untuk mensukseskan acara ini. 

Semua masyarakat Cigugur yang berbeda 

agama dan etnik ikut berpastisipasi 

bergotong royong demi suksesnya upacara 

seren taun. Acara yang merupakan pesta 

panen ini kemudian menjadi daya tarik 

pariwisata di Cigugur. Acara ini 

dipusatkan di Paseban Tri Panca Tunggal 

yang menjadi pusat Agama Djawa Sunda 

(ADS). 

 

B. METODE PENELITIAN  

Adapun pengambilan data melalui 

observasi, wawancara mendalam pada 

sejumlah informan, studi pustaka dan foto. 

Adapun yang diwawancarai dalam 

penelitian ini adalah tokoh dari masing-

masing agama, yaitu: (1) Pangeran 

Djatikusumah sebagai wakil pihak Agama 

Djawa Sunda (ADS) yang sekaligus 

merupakan pemangku adat di Cigugur, (2) 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

69 

Ratu Dewi Kanti yang merupakan juru 

bicara dari ajaran Agama Djawa Sunda 

(ADS) sekaligus anak bungsu Pangeran 

Djatikusumah dan Ratu Emma, (3) Pak 

Edri Purwanto dari pihak Pesantren Al-

Ihya sebagai wakil Muslim, (4) Pak 

Iskanda sebagai wakil pihak Kristen 

Protestan, (5) Ibu Dodo sebagai wakil dari 

pihak Kristen Katolik yang juga 

merupakan biarawati pada Gereja 

Katholik, (6) Pak Edi sebagai tokoh 

muslim, (7) Pak Budiono (Hindu), dan (8) 

informan kunci, yaitu Pak Nana sebagai 

pembina yayasan. Beberapa tokoh 

informan ini adalah bagian dari masyarakat 

Cigugur. Apa yang diungkapkan adalah 

manifestasi dari kehendak warga 

masyarakat Cigugur. Hubungan sosial 

antara warga masyarakat dengan tokoh 

agama dan adat terjalin sangat baik.  

Dalam penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan teknik 

pengumpulan data berupa observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi 

yakni mencari data mengenai hal-hal yang 

berupa catatan, transkrip, buku, surat 

kabar, majalah, dan prasasti. Adapun 

pengambilan data melalui observasi, 

wawancara mendalam pada sejumlah 

informan, studi pustaka dan foto. 

Observasi atau pengamatan dilakukan pada 

saat mereka melaksanakan gotong royong 

dan upacara. Adapun wawancara 

mendalam dilakukan pada sejumlah warga,  

informan kunci yakni tokoh agama, adat, 

dan pemerintahan. 

Analisis data dilakukan dengan 

mengorganisasikan data, menjabarkannya 

ke dalam unit-unit, melakukan sintesis, 

menyusun ke dalam pola, memilih mana 

yang penting dan tidak, terakhir membuat 

kesimpulan. Dengan melaksanakan 

wawancara mendalam dan pengamatan,   

peneliti memperoleh data primer yang 

tidak dalam bentuk angka-angka yang 

dapat diproses dalam metode kuantitatif 

(Nawawi, 1994). Jenis data yang diperoleh 

dari penelitian ini adalah data kualitatif 

yang tidak berbentuk angka-angka, 

sehingga penjabarannya dalam bentuk 

catatan lapangan. Dari rumusan di atas, 

data dapat dikumpulkan dari catatan 

lapangan, komentar peneliti, gambar, foto, 

dokumen berupa laporan, biografi, dan 

sebagainya. Setelah data terkumpul dari 

lapangan, maka peneliti akan mengolah 

dan menganalisis data tersebut dengan 

menggunakan analisis secara deskriptif-

kualitatif.  

        Analisis deskriptif kualitatif 

merupakan suatu teknik yang 

menggambarkan dan menginterpretasikan 

arti data-data yang telah terkumpul dengan 

memberikan perhatian dan merekam 

sebanyak mungkin aspek situasi yang 

diteliti pada saat itu, sehingga memperoleh 

gambaran secara umum dan menyeluruh 

tentang keadaan sebenarnya. Tujuan 

deskriptif kualitatif adalah untuk membuat 

deskripsi, gambaran secara sistematis, 

faktual dan akurat mengenai fakta, sifat 

serta hubungan antar fenomena yang 

diteliti. 
 

C. HASIL DAN BAHASAN 

1. Gambaran Umum Lokasi 

Kelurahan Cigugur, Kecamatan 

Cigugur, Kabupaten Kuningan, merupakan 

salah satu kelurahan yang lokasinya tidak 

jauh dari ibu kota Kabupaten Kuningan, 

tepatnya sekitar 3,5 km arah Barat dari 

pusat pemerintahan Kabupaten Kuningan. 

Lokasinya berada di kaki Gunung Ciremai 

dan luas wilayahnya adalah 300,15 hektar. 

Kelurahan Cigugur merupakan wilayah 

transisi antara kota dan desa serta 

berkembang menuju kawasan perkotaan . 

                  Sebelah utara merupakan dataran 

rendah dan sebagian kecil berbukit yang 

berfungsi sebagai lahan persawahan dan 

tanaman pangan. Sebelah timur merupakan 

dataran rendah berupa persawahan dan 

sebagian berupa perbukitan. Sebelah 

selatan merupakan dataran rendah 

persawahan. Sebelah barat merupakan 

dataran tinggi dan perbukitan yang 

difungsikan sebagai lahan peternakan dan 

perkebunan. Keberadaannya yang berada 

pada ketinggian 661 meter di atas 

permukaan laut, menjadikan kawasan 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 70 

Cigugur beriklim sejuk dengan suhu rata-

rata 180-280 C dengan curah hujan rata-

rata 2000-2500 mm/tahun.  

                 Adapun jumlah penduduk tercatat 

7394 orang dan sekitar 2.324 Kepala 

Keluarga (KK). Berdasarkan jenis kelamin, 

tercatat jumlah penduduk laki-laki di 

Kelurahan Cigugur lebih banyak dari 

jumlah penduduk wanita. Penduduk laki-

laki bejumlah 3.807 orang dan perempuan 

3.587 orang. Sedangkan berdasarkan 

kelompok usia, penduduk Cigugur 

terbanyak berada pada usia produktif, yaitu 

usia 16 sampai dengan 44 tahun. Adapun 

angka kelahiran bayi cukup tinggi. 

Berbeda dengan daerah lainnya di Jawa 

Barat, Kelurahan Cigugur memiliki 

keberagaman dalam segi agama, dengan 

agama Islam yang dominan dianut oleh 

masyarakat Cigugur. Sebagaimana Tabel 

berikut ini: 
Tabel 1 

Penduduk Cigugur Berdasarkan Agama 

Agama Jumlah 

Penduduk 

Islam 4.434  

Kristen   277  

Katholik 2.706  

Hindu      12  

Budha      12  

Kepercayaan        184 

Sumber: Monografi Kelurahan Cigugur, 2017. 

Berdasarkan pendidikan, penduduk 

Kelurahan Cigugur tidak ada yang 

mengalami buta aksara. Banyak penduduk 

Kelurahan Cigugur yang telah menyadari 

pentingnya pendidikan hingga tingkat 

SLTA dan akademi. Data kependudukan 

Kelurahan Cigugur berdasarkan tingkat 

pendidikan adalah sebagai berikut:  

Tabel 2 

Penduduk Cigugur berdasarkan Pendidikan 

Sumber: Monografi Kelurahan Cigugur, 2017. 

        Untuk sarana keagamaan di Kelurahan 

Cigugur pada akhir tahun 2017, adalah 

sebagai berikut: 
Tabel 3 

Sarana Keagamaan di Kelurahan Cigugur 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 
Sumber: Monografi Keluarahan Cigugur, 2017. 

Sarana keagamaan di atas berdiri di 

tengah kawasan pemukiman penduduk. 

Berbagai pemeluk agama dapat 

menjalankan ibadah dengan damai. Suara 

azan dari mikrofon masjid maupun musala 

tetap terdengar di wilayah Cigugur. Begitu 

pula suara lonceng gereja tetap terdengar 

saat kebaktian akan dilaksanakan. Sarana 

keagamaan lainnnya bagi pemeluk agama 

Islam adalah pondok pesantren. Sebagai 

pondok pesantren modern satu-satunya di 

Kelurahan Cigugur, Ponpes Al-Ihya berdiri 

sejak tahun 1988. Ponpes Al-Ihya didirikan 

oleh beberapa tokoh agama Islam dan 

masyarakat di Kelurahan Cigugur. Pondok 

pesantren ini bernaung di bawah Yayasan 

Al-Ihya Kuningan (awalnya: Yayasan 

Islamic Centre Al-Ihya Kuningan) yang 

berdiri pada tahun 1985. Pelajar atau santri 

yang bersekolah di Pondok Pesantren Al-

Ihya bukan hanya berasal dari Kelurahan 

Cigugur. Santri tersebut berasal dari 

berbagai daerah di Pulau Jawa, termasuk 

dari DKI Jakarta. Ponpes Al-Ihya 

berafiliasi dengan MAN Cigugur, sebuah 

lembaga pendidikan menengah atas Islam 

yang letaknya berdekatan dengan Pondok 

Pesantren Al-Ihya. Selain Pondok 

Pesantren Al-Ihya dan MAN Cigugur, 

terdapat pula Perguruan Tinggi Islam satu-

satunya di kawasan Cigugur, yang 

bernama Perguruan Tinggi Islam Al-Ihya. 

Tingkat Pendidikan Jumlah 

Penduduk 

SD/Sederajat 1.442  

 SLTP/Sederajat   898  

 SLTA/Sederajat 1607  

 Akademi/Universitas   668  

Sarana 

Keagamaan 

Jumlah  

Masjid 6 

Mushala 14 

Majelis 

Ta’lim 

15 

TPA 2 

Pesantren 1 

Gereja 3 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

71 

Tidak jauh dari perguruan tinggi tersebut 

juga terdapat MTsN Model Cigugur.  

          Sarana keagamaan bagi pemeluk 

agama Kristen Protestan di Cigugur adalah 

gereja Kristen Pasundan. Berdiri sejak 

tahun 1965, bersamaan dengan 

dibubarkannya Agama Djawa Sunda 

(ADS) di Kuningan. Penganut Agama 

Djawa Sunda (ADS) tersebut di antaranya 

pindah keyakinan menjadi anggota jemaat 

gereja Kristen Pasundan (GKP) Cirebon. 

gereja Kristen Pasundan (GKP) Cirebon 

menjadi gereja jemaat Cigugur-Kuningan 

pada saat ini. Bahasa yang digunakan 

dalam setiap kebaktian adalah bahasa 

Indonesia diselingi dengan bahasa Sunda 

pada Minggu keempat.  

          Sarana ibadah bagi penganut agama 

Kristen Katolik adalah sebuah gereja yang 

bernama Gereja Kristus Raja-Paroki 

Cigugur. Gereja ini terletak persis di depan 

Rumah Sakit Sekar Kamulyan. 

Perkembangan penganut Kristen Katholik 

yang menjadi jemaat Gereja Kristus Raja-

Paroki tidak terlepas dari peristiwa 

pelarangan ADS pada tahun 1964. 

Pangeran Tedjabuana Alibasa (keturunan 

Pangeran Madrais) beserta keluarga 

menyatakan diri sebagai penganut agama 

Kristen Katholik. Setelah peristiwa itu, 

terjadi perpindahan masal penganut Agama 

Djawa Sunda (ADS) menjadi Katolik. 

Mulai saat itulah kegiatan gereja Katolik 

Kristus Raja-Paroki mulai berkembang.  

          Terdapat satu bangunan di kawasan 

Cigugur yang menjadi pusat Agama Djawa 

Sunda (ADS). Gedung ini bernama 

Paseban Tri Panca Tunggal yang telah 

diakui sebagai Cagar Budaya Nasional 

pada tanggal 14 Desember 1976. Sebagai 

sebuah Cagar Budaya Nasional, Paseban 

Tri Panca Tunggal juga sering disebut 

sebagai keraton yang berada di Cigugur. 

Nama Paseban sendiri adalah tempat 

berkumpul dan bersyukur dalam 

melaksanakan ketunggalan selaku umat 

Gusti Hyang Widi Wasa. Kata tri 

bermakna tiga unsur, yaitu sir, rasa, dan 

pikir. Sedangkan panca atau lima, 

bermakna lima unsur panca indra dalam 

menerima keagungan Tuhan Yang Maha 

Tunggal (Esa).  

  

Gambar 1. Gedung Kelurahan Cigugur, 

Paseban Tri Panca Tunggal, Gereja, dan Masjid 

Sumber: Ani, 2017. 

 

2. Toleransi dalam Keragaman pada 

Masyarakat Cigugur Kuningan            

a. Kiai Madrais dan Pangeran 

Djatikusumah: Tokoh Kerukunan 

Masyarakat Cigugur   

Kerukunan antarumat beragama di 

Cigugur tidak terlepas dari seorang tokoh 

bernama Kiai Madrais, pemimpin agama 

Djawa Sunda (ADS) yang cukup 

berpengaruh di kalangan pendukungnya  di 

Cigugur dan sekitarnya, bahkan menyebar 

hingga Tatar Pasundan (Jawa Barat). Di 

kalangan masyarakat ADS, Kiai Madrais 

adalah seorang anak yang dilahirkan secara 

ajaib dari Raden Kastewi. Dengan adanya 

kepercayaan ini, maka Kiai Madrais sangat 

dihormati dam diagungkan pengikutnya. 

Kiai Madrais sangat dihormati bukan 

karena cerita keajaibannya, melainkan 

ajaran yang disampaikannya yang disebut 

Pikukuh Tilu yang mampu membuka 

cakrawala berpikir masyarakat dalam 

beragama. 

                     Kiai Madrais sering dalam fatwanya 

mengatakan bahwa cikal bakal kehidupan 

di bumi ini bersumber dari sentuhan daya 

semesta: cai, taneuh, angin, jeung seuneu 

(air, tanah, angin dan api), yang 

selanjutnya Tuhan mengikat ciptan-Nya 

secara serasi dan harmonis dengan hukum-

hukum moral sebagaimana tersurat dalam 

ajaran agama. Keistimewaan yang dibawa 

sejak lahir semakin mendorong 

memperdalam ajaran agama Islam sampai 

ke dasar-dasarnya, dengan maksud 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 72 

mencari hakikatnya. Setelah sekian lama  

mengembara dan merasa cukup, maka 

beliau menetap di sebuah kampung di  kaki 

Gunung Ciremai. Di sana beliau 

mendirikan pesantren yang terletak di 

Kampung Pakuwon, dan semakin banyak 

para pengkikutnya tidak saja di Kota 

Kuningan, melainkan menyebar ke 

beberapa kota lainnya yang ada di Jawa 

Barat, seperti Indramayu, Cirebon, Ciamis, 

Tasikmalaya, Garut, Purwakarta, Bogor, 

bahkan ke daerah Nusa Tenggara.  

  Kiai Madrais mengajarkan ajaran 

agama Islam di pesantren, di samping juga 

mengajarkan agama lain menanamkan 

ajaran rasa hormat dan kecintaan terhadap 

tanah air dan sesama bangsa. Serta terus 

menerus ditekankan upaya menjunjung 

nilai-nilai kepribadian bangsa sebagai 

pengejawantahan dalam ajaran agama yang 

otentik yang selaras dengan dasar-dasar 

hak azasi manusia. Bentuk ajaran inilah 

yang oleh masyarakat Cigugur disebut 

dengan ajaran Kiai Madrais sebagai 

Agama Djawa Sunda (ADS). Hardianti 

(2017) mengatakan bahwa ADS di 

Cigugur adalah sebuah ajaran agama yang 

mengkolaborasikan antara ngelmu sejati 

Cirebon yang identik dengan tradisi 

kejawen tasawuf Islamdan tradisi Sunda 

Wiwitan. 

        Ajaran yang dikembangkan oleh 

Kiai Madrais yaitu mengenai hubungan 

manusia dengan dunia (material), sesama 

manusia, bangsa dan berbagai agama 

dalam dimensi horizontal dan vertikal. 

Menanamkan rasa solidaritas yang 

memupuk penghargaan yang mendalam 

terhadap bangsa dan tanah airnya. Bentuk 

ajarannya lebih ditujukan kepada manusia 

untuk saling mencintai dan menghidupkan 

rasa kecintaan terhadap tanah air, rasa 

hormat terhadap budaya bangsa. Dalam 

Buku Sejarah Nasional (Kartodirdjo, 1975)  

melukiskan bahwa ajaran Kiai Madrais 

dapat dikatakan sebgai ajaran masyarakat 

damai yang arahnya ditujukan kepada 

pencucian dan penyempurnaan individu, 

dengan ajaran pengendalian perasaan, 

keinginan, kemauan dan pikiran.  

                 Semua ajaran itu diimplementasikan 

dalam bentuk perilaku, bahasa, aksara, dan 

simbolik seni tradisionalan serta adat dan 

tradisi karuhun. Sehingga menurut ajaran 

ADS, bahwa kepercayaan harus memiliki 

unsur ciri manusia dan bangsa. Menurut 

ajaran Agama Djawa Sunda (ADS), agama 

adalah ageman (pakaian), pedoman, 

ukuran dalam bertekad, berucap, dan 

berperilaku, sehingga lebih mendorong 

manusia untuk menjalankan fungsinya 

sebagai medium untuk menyempurnakan 

di alam semesta yang berpengaruh 

terhadap hidup dan kehidupan manusia. 

       Bagi kalangan ADS, ajaran tentang 

agama memiliki dimensi lain, yakni 

menghubungkan tugas serta kewajiban 

manusia sebagai pembangun dan penjalin 

alam semesta dengan Sang Maha Pencipta. 

Dengan demikian hidup manusia berasal 

dari pemberi hidup, hal ini disebutkan 

Gusti Pangeran Sikang Sawiji-wiji (Wiji) 

artinya Tuhan satu-satunya pemberi hidup 

manusia. Kepercayaan dalam ajaran ADS 

menurut Pratisi (2017) adalah bukan 

bentuk penyimpangan, karena pandangan 

ini mengacu sepenuhnya pada pendekatan 

kultural dengan menggambarkan nilai 

hidup yang bersandingan dengan tradisi 

masyarakat. Ajaran ini juga menganjurkan 

tiap manusia atau insani haruslah memiliki 

pribadi, berbudi luhur, dan bersusila. 

Manusia harus bersih lahir dan bathin.   

          Kiai Madrais yang lahir dari seorang 

Pangeran Gebang Alibassa Kusuma 

Widjajaningrat dan dari  ibu keturunan 

Pangeran Gebang yaitu Ratu Kastewi 

adalah anak dari seorang pergerakan yang 

gugur saat melawan Belanda. Keraton 

Gebang dibumihanguskan begitu pula 

dengan Alibassa ikut gugur di dalamnya. 

Kiai Madrais baru mengetahui bahwa siapa 

ayahnya ketika ia menginjak dewasa. 

Ketika dewasa Kiai Madrais ikut pula 

terlibat dalam  pemberontakan kepada 

Belanda, ia ikut melakukan pemberontakan 

di daerah Tambun Bekasi.  Kiai Madrais 

sangat merasakan penderitaan rakyatnya 

tertindas oleh kekejaman Belanda saat itu, 

maka ia melakukan perenungan,  apabila 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

73 

pemberontakan dilakukan dengan fisik, 

maka  akibatnya akan terus memunculkan 

gerakan fisik baru yang tidak akan pernah 

membawa kedamaian.  Maka, sejak saat 

itulah Kiai Madrais beralih melakukan 

gerakan budaya spiritual sebagai 

tuntunnya.  

         Dalam menjalankan gerakan 

budayanya beliau mendirikan bangunan di 

Cigugur yang kemudian dikenal dengan 

nama Paseban Tri Panca Tunggal. 

Bangunan tersebut digunakan untuk 

memberikan tuntunan yang membawa 

kepada kesadaran kebangsaan. Melihat itu, 

maka Belanda mulai merasakan 

kekhawatirannya, dengan liciknya Belanda 

menuduh Kiai Madrais telah melakukan 

pemerasan dan penipuan kepada rakyat, 

hasilnya dia dibuang dan dan diasingkan 

ke Marauke pada tahun 1901-1908. Begitu 

pula ketika sekembalinya dari 

pengasingan, ia terus menerus ditangkap 

dan dipenjarakan bahkan dianggap sebagai 

seorang yang gila.  

          Bagi Kiai Madrais rasa kebangsaan 

dan cinta terhadap tanah air adalah harga 

mati yang tak dapat ditawar-tawar, terbukti 

semua tulisannya mengenai hukum 

ketetapan Tuhan yaitu hukum adikodrati 

dan hukum-hukum kemanusiaan. Ajaran 

ini tidak beliau paksakan kepada 

masyarakat yang ada di sekitar Cigugur, 

namun setiap orang yang membaca atau 

mendengarkan sudah mempunyai 

keyakinan untuk menjadi pengikutnya. 

Bagi keturunannya sudah menjadi 

kewajiban terutama bagi orang tua untuk 

mengajarkan tuntunan kehidupan leluhur 

ini kepada generasi selanjutnya.   

          Dengan ajaran seperti inilah 

masyarakat Cigugur yang berlatar 

belakang agamis sangat terpengaruh 

dengan hadirnya Kiai Madrais yang pada 

waktu itu membangun pesatren berbasis 

agama Islam. Dalam perjalanan waktu, 

Kiai Madrais mengembangkan ajarannya 

tidak hanya agama Islam semata 

melainkan adanya difusi antara berbagai 

agam lain. Di samping itu, beliau 

memberikan kebebasan berpikir kepada 

para pendukungnya yang mengacu kepada 

semangat kesadaran berbangsa dan 

bernegara.  

 

 
 

Gambar 2. Pangeran Djatikusumah (keturunan 

Kiai Madrais ) dan Tokoh Beda Agama.  

Sumber: Ani, 2018. 

           Ajaran ADS melihat bahwa 

nasionalisme hendaknya tidak dipandang 

dari kaca mata politik saja, melainkan 

harus dari berbagai dimensi yang terdalam, 

mencakup rupa, adat, aksara, kebiasaan 

dan kebudayaan, tata cara hidup, 

kepribadian yang menjadi karakteristik 

bangsa. Gagasan-gagasannya yang tertuju 

kepada rasa hormat kepada bangsa dan 

tanah air diimplementasikan dalam bentuk 

perilaku atau daalam bentuk adat istiadat, 

dan pengembangan seni budaya. 

Kerukunan di Cigugur terbentuk karena 

masyarakat adat Cigugur menyadari semua 

agama yang ada berasal dari satu yakni 

mengajarkan kebaikan, yang membedakan 

hanyalah tempat dan waktu agama berasal 

dan berkembang. Jika kita menganggap 

agama kita yang paling benar sama saja 

kita menyalahkan  yang menurunkan 

agama itu. Kebenaran yang mutlak adalah 

milik Tuhan. Faktor utama kerukunan 

masyarakat Cigugur adalah adanya 

peranan yang sangat menonjol dari 

Pangeran Djatikusumah sebagai keturunan 

Madrais. Selain juga masing-masing tokoh 

agama. Sebagai budaya dominan, ADS 

menerapkan pola toleransi penuh bagi 

masyarakat Cigugur untuk memeluk dan 

menjalankan perintah agama. 
 

b. Bentuk dan Wujud Toleransi 

Masyarakat Cigugur merupakan 

masyarakat yang multi agama namun 

kehidupan mereka berjalan secara 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 74 

harmonis dan tidak ada konflik. 

Kedamaian dan kebersamaan begitu terasa 

mewarnai kehidupan mereka yang 

beragam keyakinan. Gotong royong dan 

kerja sama tetap terjalin dalam keseharian 

tanpa melihat perbedaan yang terjadi di 

antara mereka. Kesemuanya itu didasarkan 

atas dasar persamaan hak sebagai warga 

dan rasa saling menghormati serta saling 

menghargai atas setiap perbedaan. Pada 

saat penelitian, terdapat kegiatan gotong 

royong memperbaiki salah satu ruangan di 

gedung Paseban yang rusak. Beberapa 

warga beda agama ada muslim, kristen, 

hindu, dan kepercayaan, berdatangan dari 

desa lain, untuk membantu memperbaiki 

ruangan gedung Paseban. Mereka 

mengendarai sebuah angkutan bak terbuka, 

datang berombongan dengan membawa 

alat pertukangan. Kurang lebih 20 orang, 

terdiri dari 9 perempuan dan 11 laki-laki. 

Ada yang mengangkut pasir, bata, 

memperbaiki lantai keramik, membuat 

dinding, dan memperbaiki ruang dapur. 

 

 

Gambar 3: Gotong royong memperbaiki 

gedung Paseban.  

Sumber : Ani, 2018. 

Berkenaan dengan kehidupan 

kemasyarakatan di Cigugur, Didi (warga 

Cigugur penganut kepercayaan Agama 

Djawa Sunda (ADS) mengungkapkan 

bahwa dalam berbagai kegiatan sosial 

kemasyarakatan masyarakat Cigugur selalu 

bekerja sama dan tidak membedakan latar 

belakang agama dan kepercayaan mereka. 

Pada saat peringatan hari besar keagamaan 

apa pun semua anggota keluarga akan 

saling membantu walau mereka berlainan 

agama dan kepercayaan. Pada saat Idul 

Fitri atau Idul Adha, semua berkumpul di 

tengah keluarga yang beragama Islam dan 

ikut serta dalam membantu persiapan serta 

ikut merayakannya. Hal yang sama juga 

terjadi pada saat Natal, semua anggota 

keluarga akan kumpul dan membantu 

persiapan perayaan Natal serta ikut 

merayakannya. Demikian pula ketika seren 

taun yang merupakan perayaan bagi warga 

penganut Agama Djawa Sunda (ADS), 

semua warga Cigugur terlibat dalam semua 

tahapan perayaan seren taun”. Kerja sama 
dan gotong royong terjalin di tempat ini 

walau mereka berbeda keyakinan. Bagi 

mereka agama atau kepercayaan tidak 

menjadi penghalang untuk bekerja sama, 

karena semua agama adalah sama, yaitu 

mengajarkan akan kebaikan. Keterlibatan 

pemeluk Kristen Protestan dalam acara 

seren taun adalah sebagai bagian dari 

warga Cigugur.  

Hal senada diungkapkan oleh Edri 

(Pengurus Yayasan Al-Ihya), yang 

mengatakan kerja sama antarsesama warga 

dalam merayakan peringatan hari besar 

keagamaan terjadi karena mereka memiliki 

ikatan darah yang sama. Berkenaan dengan 

toleransi antarumat beragama di Cigugur, 

Edri menjelaskan bahwa penghargaan 

warga nonmuslim terhadap warga muslim 

yang sedang berpuasa, di antara mereka 

tidak melakukan kegiatan makan minum 

sembarangan. Ketika ada yang melanggar, 

mereka akan ditegur oleh temannya sendiri 

dan menghentikan aktivitas tersebut. Para 

pedagang di depan sekolah (di depan 

komplek Yayasan Al-Ihya terdapat sekolah 

Katolik Yos Sudarso) saat bulan 

Ramadhan akan disuruh masuk ke dalam 

lingkungan sekolah tujuannya pasti agar 

anak-anak sekolah tidak makan dan minum 

sembarangan. Ketika lebaran, mereka 

datang berkunjung dan mengucapkan 

selamat Idul Fitri kepada masyarakat 

muslim.  

           Hal ini juga disampaikan oleh 

Iskanda (pendeta) dan Dodo (warga 

masyarakat Cigugur) yang 

mengungkapkan bahwa penghargaan dan 

penghormatan atas kepercayaan orang lain 

yang berbeda merupakan inti dari 

kebersamaan yang terjalin di tengah 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

75 

masyarakat Cigugur. Menurut Yayan 

(pendeta) kuncinya adalah dihargainya 

wilayah adat. Masing-masing agama 

memiliki pemimpin yang menjadi tokoh 

kunci perdamaian. Tokoh masing-masing 

agama ini yang menjadikan budaya 

setempat tetap lestari. Edri (pengurus 

Yayasan Al-Ihya) juga  mengemukakan 

besarnya pengaruh tokoh adat dan tokoh 

agama dalam upaya mempertahankan 

kebersamaan di tengah keberagaman 

masyarakat Cigugur.  

          Berkenaan dengan perbedaan di 

tengah masyarakat Cigugur, Pangeran 

Djatikusumah (Pemangku Adat Cigugur) 

mengungkapkan bahwa kesadaran 

beragama berdasarkan prinsip ketuhanan, 

kemanusiaan, dan kebangsaan. Umat 

beragama harus sadar menjadi manusia 

yang berbangsa. Kesadaran manusia 

berangkat dari insaniyah dan wathoniyah. 

Semua agama berada pada kesadaran itu. 

Kesadaran ilahi bersumber dari kesadaran 

pribadi. Manusia harus benar benar 

menghayati kepercayaan terhadap Tuhan. 

Manusia sebenarnya dekat dengan Tuhan, 

tapi kebanyakan tidak mengetahui 

posisinya. Di masa penjajahan, Orde 

Lama, dan Orde Baru, Kiai Madrais 

sebagai tokoh aliran ini dianggap sebagai 

ajaran terlarang. Tetapi pada masa 

pemerintahan K. H. Abdurrahman Wahid 

atau Gus Dur ajaran ini diizinkan dan 

mengedepankan penghayatan terhadap 

Tuhan Yang Maha Esa.  

          Pada masyarakat Cigugur 

kebersamaan tidak hanya ketika hidup, 

ketika sudah meninggal pun dimakamkan 

pada lokasi yang sama bersatu dengan 

yang lain walau berbeda keyakinan. 

Keadaan yang unik ini terlihat pada salah 

satu lokasi pemakaman yang sudah ada 

sejak ratusan tahun. Di lokasi pemakaman 

ini terlihat berbagai simbol agama menjadi 

penanda keberagaman tersebut. Simbol 

tersebut juga menjadi penanda agama yang 

dianut masing-masing makam. Berkenaan 

dengan pernikahan terutama yang berbeda 

keyakinan, Pangeran Djatikusumah 

menjelaskan ketika melaksanakan 

pernikahan dapat disesuaikan dengan 

agama yang dianut. Jika ada perbedaan, 

datanya dapat disesuaikan. Orang yang 

telah berkeluarga tidak boleh bercerai, 

tidak boleh berpoligami. Karena poligami 

dianggap sebagai hal yang haram 

hukumnya. Beliau juga menjelaskan, 

bahwa dirinya memiliki delapan orang 

anak dan mereka memiliki keyakinan yang 

berbeda (Katolik, Islam, Protestan dan 

Sunda Wiwitan atau ADS). Selaku 

pemangku adat di Cigugur, beliau 

menganut kepercayaan Sunda Wiwitan 

atau ADS. Anak tertuanya yang 

perempuan beragama Kristen dan menjadi 

Pendeta Bethel di Cirebon. Anak keduanya 

yang lebih dikenal dengan sebutan Rama 

Anom merupakan calon penerus beliau 

dalam memimpin adat di Cigugur 

menganut kepercayaan Sunda Wiwitan. 

Sedangkan anak-anak yang lainnya ada 

yang Islam, Katolik, dan Sunda Wiwitan”. 
Pada dasarnya manusia haruslah welas 

asih, undak usuk, tata karma, wiwaha 

yudha raga (perang terhadap raga) dengan 

budi bahasa dan budi daya yang 

dimilikinya. Menurut Ratu Dewi Kanti 

(putri bungsu Pangeran Djatikusumah), 

“perbedaan keyakinan yang terjadi di 
keluarga kami tidak menjadikan kami 

terpecah. Kebersamaan tetap dijalin. 

Ketika seren taun semua keluarga 

berkumpul di sini, bahkan kakak yang 

pendeta seringkali membawa jamaahnya 

berkunjung ke sini.  

          Berkenaan dengan kebersamaan 

dalam perayaan seren taun yang 

dilaksanakan setiap bulan Rayagung dalam 

penanggalan Jawa atau bulan Dzulhijah, 

Didi (warga Cigugur dan Penganut ADS) 

mengemukakan bahwa kegiatan seren taun 

merupakan kegiatan adat yang melibatkan 

warga masyarakat Cigugur dari semua 

kalangan tanpa membedakan latar 

belakang agama mereka. Berkenaan 

dengan hal tersebut, Yayan (pendeta) 

mengungkapkan bahwa “ketika digelar 
rangkaian acara seren taun yang kebetulan 

bersamaan dengan kegiatan kebaktian, 

maka gereja akan merubah jam kebaktian 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 76 

disesuaikan dengan acara seren taun, 

biasanya digeser ke sore atau malam hari. 

Keberadaan tokoh agama dalam berbagai 

kegiatan yang melibatkan masyarakat 

merupakan hal yang penting karena 

merupakan simbol keagamaan dan 

menggambarkan kebersamaan di tengah 

keberagaman. Yayan (pendeta) 

menjelaskan, “Jika ada tokoh agama atau 
adat belum hadir, acara tidak akan dimulai. 

         Kondisi sama tampak pada pesantren, 

menurut Edri (pengurus Yayasan Al-Ihya) 

“Pada acara seren taun, kami secara 

kelembagaan tidak terlibat dan melibatkan 

diri karena dalam Islam hal ini dapat 

dikategorikan sebagai syirik. Kepada para 

santri dan siswa yang sebagian besar 

pendatang dari luar Cigugur kami 

menjelaskan tentang kegiatan tersebut agar 

mereka memahami budaya setempat 

namun tidak diperkenankan mengikuti 

rangkaian acara. Secara khusus, yayasan 

juga tidak pernah diundang kalau pun 

diundang biasanya individu pengurus pada 

saat diselenggarakannya do’a bersama 
lintas agama. Menurut pemaparan 

Pangeran Djatikusumah sebagai pemangku 

adat di Cigugur, kebudayaan di Cigugur 

merupakan asli dari tanah Sunda.  

         Toleransi keragaman agama juga 

terlihat dari gapura yang ada di Kelurahan 

Cigugur, tiap pintu masuk gang terpasang 

papan yang bertulisan seperti gotong 

royong sauyunan Bhineka Tunggal Ika, 

Hidup tentram ayem dina keberagaman, 

dan perbedaan itu indah. Mereka membuat 

papan secara bergotong royong agar 

masyarakat selalu ingat akan persatuan dan 

kesatuan meski berbeda agama.  

 

 

 
 

Gambar 4: Tiap gang terdapat gapura 

bertulisan persatuan dalam keragaman.  

Sumber: Ani, 2018. 

  

c.  Solidaritas sebagai Dasar Toleransi 

Tidak jauh dari Rumah Sakit Sekar 

Kawaluyaan Cigugur, sebuah rumah sakit 

yang dikelola oleh Yayasan Katolik, 

terdapat Gereja Katolik. Menurut Ignas 

(pemuda Katolik aktifis gereja), secara 

fisik bangunan dan peralatan atau 

perangkat ritual yang dimilikinya tidak 

jauh berbeda dengan gereja-gereja Katolik 

lainnya, namun yang membedakan gereja 

ini dengan gereja Katolik di kota adalah 

ketika ritual keagamaan, yaitu lantunan 

doa-doa pujian tidak diiringi oleh piano 

layaknya di gereja Katolik di kota, namun 

diiringi oleh perangkat gamelan Sunda. 

Kondisi yang sama juga terjadi pada gereja 

Protestan, menurut Yayan (pendeta), 

sebagai bentuk penyesuaian diri dengan 

lingkungan, maka kami tiap minggu 

terakhir tiap bulannya melakukan 

kebaktian dengan gaya Sunda.  

         Jamaah yang hadir harus berpakaian 

adat Sunda, demikian pula kita selaku 

pengurus juga berpakaian adat Sunda. 

Secara individu, Yayan (pendeta) 

menyatakan bahwa setelah mempelajari 

dan mendalami Ajaran Spritual ADS atau 

Sunda Wiwitan  dan membandingkan 

dengan Kitab Suci kami, saya berpendapat 

bahwa dalam beberapa sisi ajaran ADS 

mempunyai kemiripan dengan ajaran 

Kristen. Kristen yang masuk ke Indonesia 

harus menyesuaikan diri dengan 

lingkungan setempat harus mau 

memutuskan menjadi Kristen Pribumi 

bukan Kristen Eropa yang dibawa masuk 

oleh para penjajah. Ajaran-ajaran lokal 

perlu dihargai agar dapat diterima oleh 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

77 

masyarakat mayoritas dan tidak terjadi 

pergesekan di tengah masyarakat.  

          Berkenaan proses penyesuaian diri 

dengan lingkungan, mereka  berupaya 

untuk baik kepada siapa pun, bekerja sama 

dan saling menolong. Hal ini tampak pada 

berbagai kegiatan atau acara yang 

dilakukan masyarakat. Pada saat orang 

muslim mempunyai hajat, maka semua 

warga berkumpul namun mereka yang 

berasal dari luar muslim akan 

mengelompokkan diri dan tidak mengikuti 

ritual keagamaan, demikian pula 

sebaliknya saat orang non muslim yang 

mempunyai hajat maka orang-orang 

muslim akan diberi tahu mana yang boleh 

dimakan dan mana yang tidak. 

Selanjutnya, seorang tokoh muslim 

menjelaskan bahwa “posisi kami dalam 
kegiatan Seren Taun secara kelembagaan 

tidak berpartisipasi, namun kami 

menghormati kegiatan tersebut sebagai 

kegiatan atau acara adat.  

          Menurut Robert W. Hefner seperti 

yang dikutip oleh Hamdie (2009 ) 

menyatakan bahwa pada awalnya banyak 

ilmuwan yang yakin bahwa sistem 

demokrasi tak dapat berkembang di negara 

plural. Sebagai sebuah negara majemuk 

yang terdiri dari ratusan suku bangsa dan 

berbagai kepercayaan, Indonesia menjadi 

negera yang memiliki peluang konflik 

yang besar. Furnivall seperti yang dikutip 

oleh Suparlan (1995) percaya bahwa etnis 

dan agama merupakan bagian yang 

membentuk masyarakat begitu berbeda 

satu sama lain. Berpuluh tahun lewat 

Indonesia telah diguncang oleh berbagai 

kekerasan etnoreligius.   Pendapat ini 

ternyata tidak berlaku bagi masyarakat 

Cigugur Kuningan, meskipun masyarakat 

Cigugur merupakan masyarakat yang multi 

agama, namun mereka tetap dapat bersatu 

dan bekerja sama dalam membangun 

daerahnya. Perbedaan keyakinan tidak 

menjadi kendala dalam menjalani 

kehidupan sehari-hari. Apa yang 

disampaikan oleh Didi (warga Cigugur dan 

penganut ajaran ADS), Yayan (pendeta di 

Gereja Kristen Protestan Cigugur), Edri 

(pengurus Yayasan l-Ihya), serta Pangeran 

Djatikusumah (pemangku adat di Cigugur) 

menunjukkan kebersamaan yang dijalin 

bukan didasarkan atas kesamaan 

keyakinan,  namun lebih pada kesamaan 

pandangan dan keturunan (kekerabatan).  

          Pada kasus masyarakat Cigugur 

tampak bahwa ikatan darah atau 

kekeluargaan mempunyai jangkauan 

solidaritas yang tinggi dibanding 

keyakinan keagamaan. Hal ini tampak dari 

diabaikannya perbedaan keyakinan 

keagamaan dalam menjalani kehidupan 

sosial kemasyarakatan. Hukum 

pertemanan, prinsip solidaritas, saling 

bantu, saling merasakan, dan sebagainya, 

hal inilah yang menjadi inti dari hubungan 

kekeluargaan. Semangat kekeluargaan 

adalah semangat nilai hubungan sosial 

antara sesama anggota keluarga, semangat 

persaudaraan, solidaritas antara sesama 

kerabat, semangat kolektivisme, dan 

semangat komunalisme. Sikap saling 

menghargai terhadap kebudayaan yang 

didukung oleh masyarakat lain, di mana 

masing-masing mengakui kelemahan, 

kelebihan akan mendekatkan masyarakat-

masyarakat yang menjadi pendukung 

kebudayaan-kebudayaan tersebut. Seperti 

yang diungkapkan oleh Nuh (2011) bahwa 

keluarga memiliki peranan penting dalam 

membentuk budaya dan perilaku. Kondisi 

ini akan mendorong munculnya solidaritas 

dalam kelompok. 

          Menurut Garna dalam Thalhas 

(2006), solidaritas merupakan bentuk 

kekuatan persatuan internal suatu 

kelompok, kekuatan internal tersebut 

berupa suatu kepatuhan bersama yang 

didasari oleh ikatan tali persaudaraan dan 

ikatan daerah. Proses penyesuaian diri 

dengan lingkungan dilakukan para 

pendatang di mana pun, termasuk di 

Cigugur. Pendatang berupaya 

menyesuaikan diri agar dapat diterima oleh 

kelompok mayoritas. Kondisi ini 

dikarenakan budaya dominan di tengah 

masyarakat menjadikan para pendatang 

berupaya menyesuaikan diri dengan 

kebudayaan setempat. Tujuan penyesuaian 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 78 

diri tersebut, adalah agar keberadaan 

mereka yang minoritas dapat diterima oleh 

lingkungan budaya mayoritas, karena 

komunitas dan masyarakat setempat yang 

mayoritas dan dominan menekankan 

penggunaaan prinsip “di mana bumi 
dipijak langit dijunjung” sebagai acuan 
yang harus dijadikan pedoman oleh para 

pendatang.  

          Proses penyesuaian diri tampak pada 

kegiatan yang dilakukan gereja Protestan, 

seperti diungkapkan oleh Yayan (pendeta) 

yang menyesuaikan jadwal kebaktian jika 

bentrok dengan kegiatan Seren Taun. 

Demikian pula yang dilakukan oleh 

kelompok masyarakat Katolik di Cigugur 

yang ikut terlibat aktif dalam rangkaian 

kegiatan Seren Taun. Kondisi yang hampir 

serupa juga terjadi pada lembaga 

keagamaan Islam, walau secara 

kelembagaan tidak terlibat dan melibatkan 

diri dalam kegiatan Seren Taun, namun 

secara pribadi tokohnya selalu menghadiri 

undangan pada kegiatan Seren Taun. 

Selain itu, keterlibatan secara individu 

dalam berbagai kegiatan di tengah 

masyarakat menjadi bukti bagaimana 

proses penyesuaian diri terjadi di tengah 

masyarakat. 

         Uraian di atas menunjukkan bahwa 

untuk memahami proses penyesuaian diri 

yang dilakukan oleh kelompok masyarakat 

minoritas dengan lingkungan budaya 

setempat yang mayoritas dilakukan melalui 

proses yang menurut Bruner (Azyumardi, 

2003): “Saya harus menyesuaikan diri 

sesuai dengan apa yang mereka inginkan”. 
Melihat fakta yang terjadi dalam 

kehidupan bermasyarakat di kawasan 

Cigugur, tampak  bahwa konformitas 

terjadi di tengah masyarakat. Mereka tidak 

memandang perbedaan keyakinan sebagai 

suatu masalah yang dapat memecah belah, 

karena bagi mereka kebersamaan dalam 

menjalani kehidupan adalah hal yang 

utama. Proses ini jelas tidak mudah, karena 

mereka harus mengesampingkan ego 

masing-masing dan menganggap diri 

paling benar. Semua proses yang terjadi di 

tangah masyarakat Cigugur dilembagakan 

di tengah masyarakat, walaupun sifatnya 

tidak formal. Hal ini sesuai dengan apa 

yang disampaikan oleh Parsons bahwa 

“Sepanjang... konformitas terhadap standar 
orientasi nilai memenuhi kriteria 

kebersamaan, maka standar tersebut 

dapat dikatakan melembaga. Sistem 

sosial yang terjadi di tengah masyarakat 

Cigugur memenuhi persyaratan fungsional 

menurut Parsons (Koentaraningrat, 2002) 

yang disingkat menjadi A-G-I-L, yaitu 

adaptasi atau menyesuaikan diri, goal 

attainment (pencapaian tujuan), integrasi, 

dan latent pattern maintenance 

(mempertahankan pola). Semua proses 

AGIL tersebut terjadi pada masyarakat 

Cigugur, bagaimana mereka beradaptasi 

dengan lingkungan budaya yang ada, 

bagaimana mereka berupaya mencapai 

tujuan bersama, bagaimana mereka 

mengintegrasikan diri serta bagaimana 

mereka mempertahankan pola yang ada 

dan menyebarluaskannya di tengah 

masyarakat serta mewariskannya kepada 

generasi penerus.  

          Kemajemukan keagamaan di antara 

masyarakat Cigugur dianggap sebagai 

hukum Tuhan (sunnatullâh), sehingga 

agama atau kepercayaan kepada Tuhan 

tidak boleh dipaksakan kepada siapapun. 

Semua orang berhak memilih apa yang 

menjadi pegangan hidupnya. Keadaan ini 

berlanjut pada tingkat mikro yaitu dalam 

sistem keluarga, dapat terjadi perbedaan 

agama. Seperti seorang informan, pak Didi 

yang mempunyai anggota keluarga 

beragam agamanya. Pak Didi sendiri 

merupakan penghayat terhadap Tuhan 

Yang Maha Esa memiliki seorang kakak 

yang beragama Islam dan dua adik yang 

beragama Katolik. Keberagaman ini tidak 

hanya terjadi dalam lingkungan 

masyarakat kebanyakan, keluarga 

pemangku adat di Cigugur bahkan 

memiliki keturunan yang beragama 

berbeda. Ada yang beragama Islam, 

Kristen Katolik, Kristen Protestan, dan 

penghayat terhadap Tuhan Yang Maha Esa 

atau ADS atau Sunda Wiwitan. 

Masyarakat Cigugur menganggap bahwa 



Toleransi Keragaman…(Ani Rostiyati) 

 

79 

setiap agama bermuara pada Tuhan yang 

sama. Isu sara yang menjadi penyulut api 

perpecahan tak pernah terlihat. Masyarakat 

hidup dengan sikap toleransi yang 

mengesampingkan kepentingan pribadi 

dan golongan. Masyarakat saling 

menghargai satu sama lain. Puncak dari 

kebersamaan ini adalah perdamaian. 

Perdamaian yang terjadi merupakan hasil 

dari pola adaptasi masyarakat dalam 

menyesuaikan diri dengan kebudayaan. 

Masyarakat selalu bersikap konform 

sehingga perilaku menyimpang dan 

tindakan kriminal menjadi sangat rendah. 

 

D. PENUTUP 

Masyarakat Cigugur merupakan 

masyarakat yang multi agama namun 

kehidupan mereka seolah tidak ada 

konflik. Kedamaian dan kebersamaan 

begitu terasa mewarnai kehidupan mereka 

yang beragam keyakinan. Gotong royong 

dan kerja sama merupakan wujud 

solidaritas sehingga masyarakat tetap 

terjalin baik walau ada perbedaan agama di 

antara mereka. Kesemuanya itu didasarkan 

atas dasar persamaan hak sebagai warga 

dan rasa saling menghormati serta saling 

menghargai atas setiap perbedaan. 

Masyarakat membentuk pola toleransi 

antarumat beragama yang sangat kuat. 

Masyarakat lebih mengedepankan unsur 

persaudaraan dibandingkan kepentingan 

pribadinya sebagai pemeluk agama. Di sini 

ikatan nilai budaya Sunda sangat kuat 

sebagai alas berhubungan sosial. 

         Dalam perayaan seren taun misalnya, 

masyarakat bahu membahu dan bekerja 

sama dalam mensukseskan acara. Tanpa 

memandang perbedaan agama, masyarakat 

larut dengan perayaan pesta panen yang 

telah dilaksanakan berpuluh tahun lalu. 

Bentuk kebersamaan yang lainnya adalah 

masyarakat dengan suka rela menolong 

tetangganya yang sedang mengadakan 

hajat tertentu. Semua itu dilakukan tanpa 

pamrih demi menegakkan rasa 

persaudaraan mereka sesama masyarakat 

Cigugur meski mereka saling berbeda 

keyakinan. Bentuk toleransi juga terlihat 

dari tiap gang terdapat gapura yang 

bertuliskan tentang persatuan dan 

kesatuan.  

         Pada kasus masyarakat Cigugur 

tampak bahwa ikatan darah atau 

kekeluargaan mempunyai jangkauan 

solidaritas yang tinggi dibanding 

keyakinan keagamaan. Hal ini tampak dari 

diabaikannya perbedaan keyakinan 

keagamaan dalam menjalani kehidupan 

sosial kemasyarakatan. Hukum 

pertemanan, prinsip solidaritas, saling 

bantu, saling merasakan, dan sebagainya, 

hal inilah yang menjadi inti dari hubungan 

kekeluargaan. Sikap saling menghargai 

terhadap kebudayaan yang didukung oleh 

masyarakat lain, di mana masing-masing 

mengakui kelemahannya, kelebihannya, 

akan mendekatkan masyarakat yang 

menjadi pendukung kebudayaan-

kebudayaan tersebut.  

        Melihat fakta yang terjadi dalam 

kehidupan bermasyarakat di kawasan 

Cigugur, tampak bahwa konformitas 

terjadi di tengah masyarakat. Mereka tidak 

memandang perbedaan keyakinan sebagai 

suatu masalah yang dapat memecah belah, 

karena bagi mereka kebersamaan dalam 

menjalani kehidupan adalah hal yang 

utama. Masing-masing pemeluk agama 

menganggap bahwa adat-istiadat lebih 

utama dibandingkan prinsip keagamaan 

yang mengikat. Tokoh masing-masing 

agama menjadi pemersatu dengan 

membaur bersama tokoh adat yang ada di 

Cigugur, Pangeran Djatikusumah yakni 

keturunan dari Kiai Madrais. Tokoh 

masing-masing agama ini menjadikan 

budaya setempat tetap lestari. Keberadaan 

tokoh agama dalam berbagai kegiatan yang 

melibatkan masyarakat merupakan hal 

yang penting karena merupakan simbol 

keagamaan dan menggambarkan 

kebersamaan di tengah keberagaman. 

Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan saran bagi berbagai pihak, 

khususnya penentu kebijakan: Masyarakat 

Cigugur bisa dijadikan wilayah 

percontohan bagi wilayah lainnya di 

Indonesia yang multietnis, budaya, suku 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret 2019: 65 - 80 80 

bangsa, dan agama, agar mengeliminir 

terjadinya konflik. Sebagai salah satu 

wilayah di Provinsi Jawa Barat, khususnya 

wilayah Kabupaten Kuningan yang  

memiliki daya tarik tersendiri, bisa 

menjadi salah satu “Wilayah Wisata 
Kesatuan dalam Keragaman”. 

 

DAFTAR SUMBER  

1. Makalah, Laporan Penelitian, 

Skripsi, Tesis, dan Jurnal 
Ali, Muhammad. ”Mengapa Membumikan        

Paham    Kemajemukan dan Kebebasan 

Beragama di Indonesia”. Makalah 

dalam diskusi publik yang 

diselenggarakan pusat studi Islam dan 

kenegaraan (PSIK) Univ. Paramadina, 

tgl 19 Juli 2006 Jakarta. 

Hardianti, Rita. 2017.  

Konsep Keluarga dan Kebebasan 

Beragam dalam Masyarakat Madrais. 

Skripsi. Program Studi Agama Fak. 

Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta.  

Nuh, Nuhrison. ”Paham Madrais/Adat  
Karuhun Muhammad Urang (AKUR) di 

Cigugur Kuningan. Studi tentang 

Agama dan Pelayan Hak-hak Sipil” 

dalam Harmoni Vol. X, No.3, Juli –
September 2011. Hlm. 23-27. 

Sirait, Arbi Mulya. ”Posisi dan Reposisi 
Kepercayaan Lokal di Indonesia” dalam 

Kurioritas edisi VIII Vol. 1 Juni 2015. 

Hlm 213. 

Sabandiah, Raithah Noor. “Diskriminasi 
Terhadap Agama Tradisional 

Masyarakat Hukum Adat Cigugur” 

dalam De Jure Vol. 18 No.3, September 

2018. Hlm. 335-352. 

 

2. Buku 
Azra, Azyumardi. 2003.  

            Pendidikan Multikultural, Membangun 

Kembali Indonesia Bhineka Tunggal 

Ika, dalam Tsaqofah.  

Budiyono, AP.HD. 1993.  

           Membina Kerukunan Antar Umat 

Beragama 2. Yogyakarta: Yayasan 

Kanisius.  

 

 

Dhakiri, Hanif. 2000.  

 Islam dan Pembebasan. Jakarta: 

Djambatan dengan Pena. 

Durkheim, Emile. 2005.  

           Education and sociology. Jakarta: 

Kencana.  

 Hamdie, Ilham Masykuri. 2009.  

           Akar-Akar Pluralisme dan Dialog Antar 

Agama Dalam Sufisme. Jakarta: ICRP 

dan Kompas.  

Kahmad, Dadang. 2009.  

           Sosiologi Agama. Bandung: Remaja 

Rosda karya.  

Koentjaraningrat. 2002.  

            Kebudayaan, Mentalitas dan 

Pembangunan. Jakarta: PT. Gramedia. 

Nafi‟ah, Ilman. 2010.  

           Gusdur di Mata Wong Cirebon. 

Yogyakarta: Pilar Media.  

Nawawi, Hadari. 1994.  

           Metode Penelitian Ilmiah. Jakarta: 

Rineka Cipta. 

Nugrahanto, Widyo. 2017.  

            Sejarah Singkat Aliran Kepercayaan 

atau aliran Kebatinan di Indonesia. 

Medan: Obelia Publisher. 

Pratisti, Aliyuna. 2017.  

            Relativisme dan Toleransi dalam Wajah 

Islam Kejawen. Medan:  Obelia 

Publisher. 

Setiadi, Elly M. dan Usman Kolip. 2011. 

Pengantar Sosiologi Pemahaman Fakta 

dan Gejala Permasalahan Sosial: Teori, 

Aplikasi, dan Pemecahannya. Jakarta: 

Kencana.   

Suparlan, Supardi. 1995.  

            Agama Dalam Analisa dan Intrepetasi 

Sosiologi. Jakarta: Grafindo Persada.  

Sutrisno, Mudji. 2004. 

           Teori-teori Kebudayaan. Yogyakarta: 

Kanisius. 

Thalhas, 2006.  

           Pengantar Studi Ilmu Perbandingan 

Agama. Jakarta: Galura Pase. 

  


