Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati) 65

TOLERANSI KERAGAMAN
PADA MASYARAKAT CIGUGUR KUNINGAN

TOLERANCE FOR DIVERSITY IN THE CIGUGUR COMMUNITY, KUNINGAN

Ani Rostiyati
Peneliti Utama Balai Pelestarian dan Nilai Budaya Bandung
J1. Cinambo No. 136 Ujungberung — Bandung
e-mail: anirostiyati@yahoo.com

Naskah Diterima: 5 Desember 2018 Naskah Direvisi: 7 Februari 2019 Naskah Disetujui: 27 Maret 2019

DOI: 10.30959/patanjala.v11i1.467

Abstrak

Toleransi pada keragaman perlu dibangun agar masyarakat bisa hidup berdampingan
secara damai, baik secara individual maupun kelompok. Masyarakat di Cigugur Kuningan
merupakan contoh bagaimana toleransi pada keragaman agama dan kepercayaan terbangun
dengan baik. Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah mengungkapkan faktor apa saja yang
menjadi penyebab adanya toleransi dan bagaimana wujud atau bentuk toleransi pada masyarakat
Cigugur tersebut. Dari hasil penelitian terungkap bahwa ikatan darah atau kekeluargaan
merupakan faktor solidaritas yang tinggi dibanding keyakinan keagamaan. Masyarakat merasa
satu keturunan dari Kiai Madrais dan Pangeran Djatikusumah yang menjadi tokoh panutan dan
pemersatu. Kesadaran komunitas ini merupakan the sacred yang merupakan bagian dari
kepercayaan kolektif (collective belief). Memori kolektif ini sebagai salah satu simpul yang
memungkinkan keutuhan masyarakat berkat adanya identitas yang sama. Makna kolektif inilah
memainkan peran penting dalam menjaga solidaritas dan keutuhan masyarakat Cigugur
Kuningan. Penelitian ini menggunakan metode dokumenter dan kualitatif. Adapun pengambilan
data melalui observasi, wawancara, studi pustaka, dan foto.

Kata kunci: toleransi, keragaman, masyarakat Cigugur.

Abstract

Tolerance to diversity needs to be built so that people can live side by side peacefully, both
individually and in groups. The community in Kuningan Cigugur is an example of how tolerance
to religious diversity and trust is well established. In particular, the purpose of this study is to
reveal what factors are the cause of tolerance and how it manifests or forms of tolerance in the
Cigugur community. From the the research revealed that blood ties or familyhood is a factor of
high solidarity compared to religious beliefs. The community feels one descendant from Kiai
Madrais and Pangeran Djatikusumah who are role models and unifier. This awareness is “the
sacred” which is part of the collective belief. This collective memory is one of the reason that
enables the integrity of society caused by same identity. This collectiveness played an important
role in maintaining the solidarity and integrity of the community of the Kuningan Cigugur. This
research conducted by using documentary and qualitative methods. The research data was
collected through observation, interviews, literature studies, and photographs.

Keywords: tolerance, diversity, Cigugur community.

A. PENDAHULUAN kepercayaan pada masyarakat menjadi
’ penanda awal adanya prasangka. Rasa

prasangka ini sangat sensitif karena
melibatkan sikap seseorang atau kelompok
tertentu terhadap yang lain. Padahal,
keberagaman  merupakan inti  dari

Salah satu penyebab terjadinya
konflik adalah akibat lemahnya
pemahaman dan pemaknaan masyarakat
tentang sikap toleransi pada masyarakat.
Terdapatnya perbedaan agama dan



66

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

kehidupan berbangsa dan bernegara di
Indonesia. Tanpa semangat keragaman
bangsa Indonesia akan  mengalami
kehancuran karena konflik antar agama
dan kepercayaan akan terjadi di setiap
wilayah (Budiyono, 1993).

Berdasarkan uraian di atas, maka
yang seharusnya dimiliki oleh bangsa
Indonesia adalah sikap toleransi yang
menghargai keragaman atau kemajemukan
terhadap hal yang berbeda, membuka diri
terhadap keyakinan yang berbeda, kerelaan
untuk berbagi, mau berdialog, dan mau
belajar mencari persamaan agar terhindar
dari konflik. Sikap toleransi ini dijadikan
sebagai potensi untuk mewujudkan
masyarakat yang menghargai setiap
perbedaan, karena perbedaan itu fitrah
manusia yang heterogen. Perbedaan dalam
kehidupan bangsa ini jangan untuk
menonjolkan kelebihan atau ego dari
masing-masing kelompok, karena ego
yang menonjol pada gilirannya akan
merusak relasi dan menganggap dirinya
yang paling benar (Ali, 2006).

Dengan demikian toleransi pada
keragaman perlu dibangun agar
masyarakat bisa hidup berdampingan
secara damai, baik secara individual
maupun kelompok. Masyarakat di Cigugur
Kuningan merupakan contoh bagaimana
toleransi pada keragaman agama dan
kepercayaan terbangun dengan baik.
Keragaman bagi masyarakat Cigugur
nampaknya dinilai sebagai potensi untuk
mengembangkan kehidupan keberagaman
yang harmonis. Meskipun mereka berbeda
keyakinan, namun masyarakat Cigugur
tetap terintegrasi oleh kebudayaan Sunda
sebagai pengikat kebersamaan. Nilai-nilai
budaya Sunda tetap sebagai pegangan
umum masyarakat Cigugur yang silih asah
silih asuh dan gotong royong. Mereka
dapat hidup rukun dan dapat bekerjasama
dalam berbagai bidang, meskipun dalam
keharmonisan tersebut terjadi pula proses
negoisasi antarkelompok agama untuk
menjadi kelompok agama yang dominan
dan paling berpengaruh. Namun, dalam
proses negoisasi tersebut dapat

diselesaikan dengan dialog yang baik dan
sikap toleran yang tinggi.

Keberagaman itu terlihat dengan
jelas di wilayah Cigugur yang terdapat 4
agama formal yakni Katolik, Islam,
Hindu, dan kepercayaan, bisa bertahan
hidup berdampingan dalam waktu yang
lama. Masyarakat Cigugur mampu
mempertahankan keragaman agamanya
dengan sikap toleransi yang tinggi.
Meskipun dalam pergaulan sosial ada juga
persoalan antara 4 kelompok tersebut
yakni terjadi pergumulan dan perebutan
pengaruh kekuasaan, misalnya dalam
pemilihan kepala desa. Tapi ini hal yang
wajar karena sebuah ajaran atau keyakinan
yang dimiliki satu komunitas akan
memunculkan sikap ketegangan agama
dalam kehidupan sehari-hari (Sabandiah,
2018).

Kemajemukan merupakan realitas
keindonesiaan yang tidak bisa dipungkiri
siapapun, yang pada gilirannya melahirkan
keragaman budaya, adat, dan kepercayaan.
Tidak heran jika perbincangan keragaman
itu sendiri sampai saat ini masih menjadi
isu yang cukup menarik. Setidaknya untuk
kasus pada masyarakat Cigugur Kuningan,
semakin jelas arus pemahaman dan sikap
toleransi sangat penting untuk menghadapi

keragaman  agama, karena  agama
mempunyai makna dalam kehidupan
bermasyarakat. Perbedaan keberagaman

agama dan kepercayaan yang ada dalam
masyarakat Cigugur itu bukanlah suatu

perpecahan atau masalah, melainkan
tonggak awal persatuan guna
meningkatkan  kerukunan antarumat

beragama (Nafiah, 2010). Setiap agama
membawa  misi  sebagai pembawa
kedamaian dan keselarasan hidup, bukan
saja antarmanusia, tetapi juga antarsesama
makhluk Tuhan penghuni semesta ini.
Toleransi terhadap keberagaman agama di
Cigugur Kuningan Jawa Barat sangat
terlihat jelas karena kebudayaan Sunda dan

ikatan  kekerabatan jadi  pegangan
hidupnya.
Masyarakat  Cigugur  Kuningan

cukup memahami keragaman agama yang



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

67

harus disikapi dengan rasa toleran dan
saling menghargai. Berbeda dengan
masyarakat lain, terkadang menyikapi
perbedaan keragaman dengan berselisih
paham. Inilah yang menjadikan
ketertarikan penulis, mengapa masyarakat
Cigugur memiliki sikap toleransi yang
tinggi terhadap keragaman agama pada
masyarakat tersebut. Permasalahan yang

muncul biasanya bukan pada tataran
keragaman, melainkan dalam tataran
toleransi, karena keragaman adalah

sunatullah, tidak dapat dihilangkan apalagi
diabaikan. Justru yang harus dikaji adalah
dari segi toleransi.

Untuk memperjelas kajian ini,
perumusan masalah pokok penelitian ini
adalah faktor apa yang menjadi penyebab

toleransi pada  masyarakat Cigugur
tersebut. Bagaimana bentuk realitas
kerukunan dan pemahaman toleransi
tersebut dan bagaimana upaya

pengembangan toleransi yang dibingkai
oleh budaya lokal untuk meningkatkan
kerukunan antarumat beragama. Secara
umum, tujuan penelitian ini adalah
mengungkapkan faktor yang menjadi
penyebab sikap toleransi pada masyarakat
Cigugur tersebut dan bagaimana wujud
atau bentuk toleransi seta pengembangan
dari toleransi tersebut.

Penelitian ini mengikuti kerangka
teori dari Durkheim (2005:101) tentang
masalah sentral dari eksistensi sosial yakni

keteraturan dan bagaimana mencapai
solidaritas sosial dalam masyarakat.
Toleransi  keragaman  agama  pada

masyarakat Cigugur bisa dijelaskan dengan
teori dari Durkheim tentang solidaritas
sosial.  Durkheim membagi solidaritas
dalam masyarakat menjadi mekanik dan
organik. Solidaritas mekanik memiliki ciri
pembagian kerja yang masih sederhana,
cara hidup yang kurang bervariasi, karena
kebutuhan para anggota masyarakat untuk
memandang dunia juga kurang lebih sama,
mereka memiliki aturan-aturan kolektif
yang mengatur bagaimana berperilaku.
Masyarakat ini terdapat dalam lingkungan
pedesaan yang homogen. Sedangkan

solidaritas ~ organik =~ memiliki  ciri
pembagian kerja yang sangat kompleks,
hidup secara individual, ketergantungan
terhadap teknologi, masyarakat ini lebih
terbentuk di kota besar yang merupakan
bagian dari masyarakat urban. Masyarakat
yang diteliti bukanlah bagian dari dua tipe
solidaritas yang dikemukakan Durkheim,

melainkan  merupakan  transisi  dari
masyarakat pedesaan ke masyarakat
perkotaan.

Menurut  Durkheim  (2005:101)
bahwa pemahaman solidaritas dalam
pemikiran  budaya hanya  mungkin

ditempatkan dalam pembacaan the sagred
atau ” keramat”. Sesuatu yang keramat
merupakan ikatan primodial masyarakat
yang mempersatukan. The sacred dan
ritual-ritual di sekitarnya jauh lebih luas
daripada agama. Sesuatu yang suci ini
melekat pada multidimensi hidup sipil,
politis, dan populer  masyarakat.
Bagaimana orang dengan berbagai latar
belakang yang berbeda dapat hidup
bersama dalam masyarakat, jawabannya
karena sacred center merupakan unsur
yang menyatukan. Sacred center adalah
fokus  identitas  sumber  solidaritas
masyarakat. The sacred dapat
dilembagakan dalam agama yang tidak
saja merujuk pada agama wahyu, akan
tetapi dapat saja berupa keyakinan yang
dihasilkan oleh masyarakat dan menjadi
acuan fundamental masyarakat tersebut.
Selanjutnya agama menurut Setiadi
dan Usman (2011) merupakan representasi
kolektif masyarakat. Agama menjalin atau
dikaitkan dirinya dengan aspek politis,

yaitu  keseluruhan masyarakat yang
berbeda. Menjadi jelas bahwa agama
menjadi ikatan solidaritas masyarakat,

karena agama memiliki fungsi regulatif
yang dapat menjadi pengawal batas antara
yang diterima dan tidak diterima, yang
baik dan yang tidak baik. Agama dalam
pengertian luas dapat ditemukan dalam
masyarakat kepercayaan yang memiliki
keyakinan sendiri seperti pada masyarakat
Cigugur Kuningan. Menurut Nuh (2011),
agama kepercayaan ini cenderung tidak



68

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

melembaga dan dalam urusan doktrin lebih
absurd, memiliki orang kudusnya sendiri,
memiliki nilai-nilai hidupnya sendiri dan
dihayati masyarakat. Seperti dikatakan
oleh Nugrahanto (2017) bahwa aliran

kepercayaan di  Cigugur  Kuningan
merupakan perjumpaan Islam dengan
budaya Sunda yang melahirkan
kepercayaan baru dalam masyarakat
penghayat tersebut.

Masyarakat Cigugur, Kabupaten
Kuningan, Provinsi Jawa Barat merupakan
masyarakat multikultural dengan
keanekaragaman agama. Sebagian

penduduknya beragama Islam, sebagian
lagi beragama Kristen Katolik, Protestan,
dan penganut ajaran Sunda Wiwitan atau
sering disebut Agama Djawa Sunda
(ADS). Perbedaan yang terjadi di tengah
masyarakat tidak menjadikan mereka harus
pecah dan saling bermusuhan, karena bagi

mereka semuanya adalah  saudara,
semuanya beragama hanya caranya yang
berbeda. Masyarakat selalu bersikap

konformis sehingga perilaku menyimpang
dan tindakan kriminal menjadi sangat
rendah. Masyarakat sangat menjunjung
tinggi  khasanah  budayanya, yakni
solidaritas epistemologis masyarakat yang
berasal dari keberakaran (rootness) pada
the sacred. The sacred merupakan bagian
dari dinamika kesadaran komunitas yang

dilibatkan ~ secara  prinsipal = untuk
memahami dan menghayati realitas
dunianya. Dapat dikatakan the sacred itu
merupakan bagian dari kepercayaan
kolektif (collective belief).

Solidaritas masyarakat selain
dibentuk  oleh civil relegion juga

bersumber dari memory kolektif. The
sacred sebagai suatu nilai kultural kolektif
dan pengikat identitas diabadikan dalam
memori kolektif. The sacred bersumber
dari peristiwa sejarah yang biasanya
dimodifikasi oleh kelas otoritas, merekalah
yang memproduksi makna kolektif atas
sebuah peristiwa sesuatu yang keramat.
Makna kolektif itu dapat merajai memori
kolektif karena ada pengalaman yang sama
atau berkat proses sosialisasi. Sosialisasi

ini dipelihara turun temurun melalui ritus,
upacara, penulisan sejarah, narasi dari

mulut ke mulut, yang bertujuan
mengabdikan masa lalu dan
memasakinikan masa lalu. Begitulah

proses transfer makna kolektif. Dengan
demikian, memori kolektif sebagai salah
satu simpul merupakan kondisi yang
memungkinkan  keutuhan  masyarakat
berkat adanya asal identitas yang sama
(Sutrisno: 2004). Makna kolektif inilah
yang memainkan peran penting pada
masyarakat Cigugur yang multiagama
dalam menjaga solidaritas dan keutuhan

masyarakat  karena  dihayati  oleh
masyarakat tersebut.
Puncak dari solidaritas adalah

kebersamaan dan perdamaian. Perdamaian
yang terjadi merupakan hasil dari pola
adaptasi masyarakat dalam menyesuaikan
diri dengan kebudayaan. Masyarakat selalu
bersikap konformis sehingga perilaku
menyimpang dan tindakan kriminal
menjadi sangat rendah. Masyarakat sangat
menjunjung tinggi khasanah budayanya,
sebagai contoh dalam pelaksanaan upacara
Seren Taun. Setiap tahun masyarakat
bekerja sama dalam sebuah acara adat,
yaitu seren taun, berbagai tokoh agama
hadir untuk mensukseskan acara ini.
Semua masyarakat Cigugur yang berbeda
agama dan etnik ikut berpastisipasi
bergotong royong demi suksesnya upacara
seren taun. Acara yang merupakan pesta
panen ini kemudian menjadi daya tarik
pariwisata di  Cigugur. Acara ini
dipusatkan di Paseban Tri Panca Tunggal
yang menjadi pusat Agama Djawa Sunda
(ADS).

B. METODE PENELITIAN

Adapun pengambilan data melalui
observasi, wawancara mendalam pada
sejumlah informan, studi pustaka dan foto.
Adapun yang diwawancarai dalam
penelitian ini adalah tokoh dari masing-
masing agama, Yyaitu: (1) Pangeran
Djatikusumah sebagai wakil pihak Agama
Djawa Sunda (ADS) yang sekaligus
merupakan pemangku adat di Cigugur, (2)



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

69

Ratu Dewi Kanti yang merupakan juru
bicara dari ajaran Agama Djawa Sunda
(ADS) sekaligus anak bungsu Pangeran
Djatikusumah dan Ratu Emma, (3) Pak
Edri Purwanto dari pihak Pesantren Al-
lhya sebagai wakil Muslim, (4) Pak
Iskanda sebagai wakil pihak Kristen
Protestan, (5) Ibu Dodo sebagai wakil dari
pihak  Kristen Katolik yang juga
merupakan  biarawati pada  Gereja
Katholik, (6) Pak Edi sebagai tokoh
muslim, (7) Pak Budiono (Hindu), dan (8)
informan kunci, yaitu Pak Nana sebagai
pembina yayasan. Beberapa tokoh
informan ini adalah bagian dari masyarakat
Cigugur. Apa yang diungkapkan adalah
manifestasi  dari  kehendak  warga
masyarakat Cigugur. Hubungan sosial
antara warga masyarakat dengan tokoh
agama dan adat terjalin sangat baik.

Dalam penelitian ini menggunakan
metode  kualitatif ~ dengan teknik
pengumpulan data berupa observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi
yakni mencari data mengenai hal-hal yang
berupa catatan, transkrip, buku, surat
kabar, majalah, dan prasasti. Adapun
pengambilan data melalui observasi,
wawancara mendalam pada sejumlah
informan, studi pustaka dan foto.
Observasi atau pengamatan dilakukan pada
saat mereka melaksanakan gotong royong
dan  upacara.  Adapun  wawancara
mendalam dilakukan pada sejumlah warga,
informan kunci yakni tokoh agama, adat,
dan pemerintahan.

Analisis data dilakukan dengan
mengorganisasikan data, menjabarkannya
ke dalam unit-unit, melakukan sintesis,
menyusun ke dalam pola, memilih mana
yang penting dan tidak, terakhir membuat
kesimpulan. Dengan melaksanakan
wawancara mendalam dan pengamatan,
peneliti memperoleh data primer yang
tidak dalam bentuk angka-angka yang
dapat diproses dalam metode kuantitatif
(Nawawi, 1994). Jenis data yang diperoleh
dari penelitian ini adalah data kualitatif
yang tidak berbentuk angka-angka,
sehingga penjabarannya dalam bentuk

catatan lapangan. Dari rumusan di atas,
data dapat dikumpulkan dari catatan
lapangan, komentar peneliti, gambar, foto,
dokumen berupa laporan, biografi, dan
sebagainya. Setelah data terkumpul dari
lapangan, maka peneliti akan mengolah
dan menganalisis data tersebut dengan
menggunakan analisis secara deskriptif-
kualitatif.

Analisis deskriptif kualitatif
merupakan suatu teknik yang
menggambarkan dan menginterpretasikan
arti data-data yang telah terkumpul dengan
memberikan perhatian dan merekam
sebanyak mungkin aspek situasi yang
diteliti pada saat itu, sehingga memperoleh
gambaran secara umum dan menyeluruh
tentang keadaan sebenarnya. Tujuan
deskriptif kualitatif adalah untuk membuat
deskripsi, gambaran secara sistematis,
faktual dan akurat mengenai fakta, sifat
serta hubungan antar fenomena yang
diteliti.

C. HASIL DAN BAHASAN
1. Gambaran Umum Lokasi

Kelurahan  Cigugur, Kecamatan
Cigugur, Kabupaten Kuningan, merupakan
salah satu kelurahan yang lokasinya tidak
jauh dari ibu kota Kabupaten Kuningan,
tepatnya sekitar 3,5 km arah Barat dari
pusat pemerintahan Kabupaten Kuningan.
Lokasinya berada di kaki Gunung Ciremai
dan luas wilayahnya adalah 300,15 hektar.
Kelurahan Cigugur merupakan wilayah
transisi antara kota dan desa serta
berkembang menuju kawasan perkotaan .

Sebelah utara merupakan dataran
rendah dan sebagian kecil berbukit yang
berfungsi sebagai lahan persawahan dan
tanaman pangan. Sebelah timur merupakan
dataran rendah berupa persawahan dan

sebagian berupa perbukitan. Sebelah
selatan  merupakan  dataran  rendah
persawahan. Sebelah barat merupakan
dataran tinggi dan perbukitan yang

difungsikan sebagai lahan peternakan dan
perkebunan. Keberadaannya yang berada
pada ketinggian 661 meter di atas
permukaan laut, menjadikan kawasan



70

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

Cigugur beriklim sejuk dengan suhu rata-
rata 180-280 C dengan curah hujan rata-
rata 2000-2500 mm/tahun.

Adapun jumlah penduduk tercatat
7394 orang dan sekitar 2.324 Kepala
Keluarga (KK). Berdasarkan jenis kelamin,
tercatat jumlah penduduk laki-laki di
Kelurahan Cigugur lebih banyak dari
jumlah penduduk wanita. Penduduk laki-
laki bejumlah 3.807 orang dan perempuan
3.587 orang. Sedangkan berdasarkan
kelompok usia, penduduk Cigugur
terbanyak berada pada usia produktif, yaitu
usia 16 sampai dengan 44 tahun. Adapun

angka kelahiran bayi cukup tinggi.
Berbeda dengan daerah lainnya di Jawa
Barat, Kelurahan Cigugur memiliki

keberagaman dalam segi agama, dengan
agama Islam yang dominan dianut oleh
masyarakat Cigugur. Sebagaimana Tabel
berikut ini:

Tabel 1
Penduduk Cigugur Berdasarkan Agama
Agama Jumlah
Penduduk
Islam 4.434
Kristen 277
Katholik 2.706
Hindu 12
Budha 12
Kepercayaan 184

Sumber: Monografi Kelurahan Cigugur, 2017.

Berdasarkan pendidikan, penduduk
Kelurahan Cigugur tidak ada yang
mengalami buta aksara. Banyak penduduk
Kelurahan Cigugur yang telah menyadari
pentingnya pendidikan hingga tingkat
SLTA dan akademi. Data kependudukan
Kelurahan Cigugur berdasarkan tingkat
pendidikan adalah sebagai berikut:

Tabel 2
Penduduk Cigugur berdasarkan Pendidikan

Tingkat Pendidikan Jumlah
Penduduk
SD/Sederajat 1.442
SLTP/Sederajat 898
SLTA/Sederajat 1607
Akademi/Universitas 668

Sumber: Monografi Kelurahan Cigugur, 2017.
Untuk sarana keagamaan di Kelurahan
Cigugur pada akhir tahun 2017, adalah
sebagai berikut:
Tabel 3
Sarana Keagamaan di Kelurahan Cigugur

Sarana Jumlah
Keagamaan

Masjid 6
Mushala 14
Majelis 15

Ta’lim

TPA 2

Pesantren 1

Gereja 3

Sumber: Monografi Keluarahan Cigugur, 2017.

Sarana keagamaan di atas berdiri di
tengah kawasan pemukiman penduduk.
Berbagai pemeluk agama dapat
menjalankan ibadah dengan damai. Suara
azan dari mikrofon masjid maupun musala
tetap terdengar di wilayah Cigugur. Begitu
pula suara lonceng gereja tetap terdengar
saat kebaktian akan dilaksanakan. Sarana
keagamaan lainnnya bagi pemeluk agama
Islam adalah pondok pesantren. Sebagai
pondok pesantren modern satu-satunya di
Kelurahan Cigugur, Ponpes Al-Thya berdiri
sejak tahun 1988. Ponpes Al-lhya didirikan
oleh beberapa tokoh agama Islam dan
masyarakat di Kelurahan Cigugur. Pondok
pesantren ini bernaung di bawah Yayasan
Al-Ihya Kuningan (awalnya: Yayasan
Islamic Centre Al-lhya Kuningan) yang
berdiri pada tahun 1985. Pelajar atau santri
yang bersekolah di Pondok Pesantren Al-
Ihya bukan hanya berasal dari Kelurahan
Cigugur. Santri tersebut berasal dari
berbagai daerah di Pulau Jawa, termasuk
dari DKI Jakarta. Ponpes Al-lhya
berafiliasi dengan MAN Cigugur, sebuah
lembaga pendidikan menengah atas Islam
yang letaknya berdekatan dengan Pondok
Pesantren  Al-lhya.  Selain  Pondok
Pesantren Al-lhya dan MAN Cigugur,
terdapat pula Perguruan Tinggi Islam satu-
satunya di kawasan Cigugur, yang
bernama Perguruan Tinggi Islam Al-Ihya.



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

71

Tidak jauh dari perguruan tinggi tersebut
juga terdapat MTsN Model Cigugur.

Sarana keagamaan bagi pemeluk
agama Kristen Protestan di Cigugur adalah
gereja Kristen Pasundan. Berdiri sejak
tahun 1965, bersamaan dengan
dibubarkannya Agama Djawa Sunda
(ADS) di Kuningan. Penganut Agama
Djawa Sunda (ADS) tersebut di antaranya
pindah keyakinan menjadi anggota jemaat
gereja Kristen Pasundan (GKP) Cirebon.
gereja Kristen Pasundan (GKP) Cirebon
menjadi gereja jemaat Cigugur-Kuningan
pada saat ini. Bahasa yang digunakan
dalam setiap kebaktian adalah bahasa
Indonesia diselingi dengan bahasa Sunda
pada Minggu keempat.

Sarana ibadah bagi penganut agama
Kristen Katolik adalah sebuah gereja yang

bernama Gereja Kristus Raja-Paroki
Cigugur. Gereja ini terletak persis di depan
Rumah Sakit Sekar Kamulyan.

Perkembangan penganut Kristen Katholik
yang menjadi jemaat Gereja Kristus Raja-
Paroki tidak terlepas dari peristiwa
pelarangan ADS pada tahun 1964.
Pangeran Tedjabuana Alibasa (keturunan
Pangeran Madrais) beserta keluarga
menyatakan diri sebagai penganut agama
Kristen Katholik. Setelah peristiwa itu,
terjadi perpindahan masal penganut Agama
Djawa Sunda (ADS) menjadi Katolik.
Mulai saat itulah kegiatan gereja Katolik
Kristus Raja-Paroki mulai berkembang.
Terdapat satu bangunan di kawasan
Cigugur yang menjadi pusat Agama Djawa
Sunda (ADS). Gedung ini bernama
Paseban Tri Panca Tunggal yang telah
diakui sebagai Cagar Budaya Nasional
pada tanggal 14 Desember 1976. Sebagai
sebuah Cagar Budaya Nasional, Paseban
Tri Panca Tunggal juga sering disebut
sebagai keraton yang berada di Cigugur.
Nama Paseban sendiri adalah tempat
berkumpul  dan  bersyukur  dalam
melaksanakan ketunggalan selaku umat
Gusti Hyang Widi Wasa. Kata i
bermakna tiga unsur, yaitu sir, rasa, dan
pikir. Sedangkan panca atau lima,
bermakna lima unsur panca indra dalam

menerima keagungan Tuhan Yang Maha
Tunggal (Es

Gambar 1. Gedung Kelurahan Cigugur,
Paseban Tri Panca Tunggal, Gereja, dan Masjid
Sumber: Ani, 2017.

2. Toleransi dalam Keragaman pada
Masyarakat Cigugur Kuningan

a. Kiai Madrais dan Pangeran
Djatikusumah: Tokoh Kerukunan
Masyarakat Cigugur

Kerukunan antarumat beragama di
Cigugur tidak terlepas dari seorang tokoh
bernama Kiai Madrais, pemimpin agama
Djawa Sunda (ADS) yang cukup
berpengaruh di kalangan pendukungnya di
Cigugur dan sekitarnya, bahkan menyebar
hingga Tatar Pasundan (Jawa Barat). Di
kalangan masyarakat ADS, Kiai Madrais
adalah seorang anak yang dilahirkan secara
ajaib dari Raden Kastewi. Dengan adanya
kepercayaan ini, maka Kiai Madrais sangat
dihormati dam diagungkan pengikutnya.
Kiai Madrais sangat dihormati bukan
karena cerita keajaibannya, melainkan
ajaran yang disampaikannya yang disebut
Pikukuh Tilu yang mampu membuka
cakrawala berpikir masyarakat dalam
beragama.

Kiai Madrais sering dalam fatwanya
mengatakan bahwa cikal bakal kehidupan
di bumi ini bersumber dari sentuhan daya
semesta: cai, taneuh, angin, jeung seuneu
(air, tanah, angin dan api), yang
selanjutnya Tuhan mengikat ciptan-Nya
secara serasi dan harmonis dengan hukum-
hukum moral sebagaimana tersurat dalam
ajaran agama. Keistimewaan yang dibawa
sejak lahir semakin mendorong
memperdalam ajaran agama Islam sampai
ke dasar-dasarnya, dengan maksud



72

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

mencari hakikatnya. Setelah sekian lama
mengembara dan merasa cukup, maka
beliau menetap di sebuah kampung di kaki
Gunung Ciremai. Di sana beliau
mendirikan pesantren yang terletak di
Kampung Pakuwon, dan semakin banyak
para pengkikutnya tidak saja di Kota
Kuningan, melainkan menyebar ke
beberapa kota lainnya yang ada di Jawa
Barat, seperti Indramayu, Cirebon, Ciamis,
Tasikmalaya, Garut, Purwakarta, Bogor,
bahkan ke daerah Nusa Tenggara.

Kiai Madrais mengajarkan ajaran
agama Islam di pesantren, di samping juga
mengajarkan agama lain menanamkan
ajaran rasa hormat dan kecintaan terhadap
tanah air dan sesama bangsa. Serta terus
menerus ditekankan upaya menjunjung
nilai-nilai kepribadian bangsa sebagai
pengejawantahan dalam ajaran agama yang
otentik yang selaras dengan dasar-dasar
hak azasi manusia. Bentuk ajaran inilah
yang oleh masyarakat Cigugur disebut
dengan ajaran Kiai Madrais sebagai
Agama Djawa Sunda (ADS). Hardianti
(2017) mengatakan bahwa ADS di
Cigugur adalah sebuah ajaran agama yang
mengkolaborasikan antara ngelmu sejati
Cirebon yang identik dengan tradisi
kejawen tasawuf Islamdan tradisi Sunda
Wiwitan.

Ajaran yang dikembangkan oleh
Kiai Madrais yaitu mengenai hubungan
manusia dengan dunia (material), sesama
manusia, bangsa dan berbagai agama
dalam dimensi horizontal dan vertikal.
Menanamkan rasa  solidaritas  yang
memupuk penghargaan yang mendalam
terhadap bangsa dan tanah airnya. Bentuk
ajarannya lebih ditujukan kepada manusia
untuk saling mencintai dan menghidupkan
rasa kecintaan terhadap tanah air, rasa
hormat terhadap budaya bangsa. Dalam
Buku Sejarah Nasional (Kartodirdjo, 1975)
melukiskan bahwa ajaran Kiai Madrais
dapat dikatakan sebgai ajaran masyarakat
damai yang arahnya ditujukan kepada
pencucian dan penyempurnaan individu,
dengan ajaran pengendalian perasaan,
keinginan, kemauan dan pikiran.

Semua ajaran itu diimplementasikan
dalam bentuk perilaku, bahasa, aksara, dan
simbolik seni tradisionalan serta adat dan
tradisi karuhun. Sehingga menurut ajaran
ADS, bahwa kepercayaan harus memiliki
unsur ciri manusia dan bangsa. Menurut
ajaran Agama Djawa Sunda (ADS), agama
adalah ageman (pakaian), pedoman,
ukuran dalam bertekad, berucap, dan
berperilaku, sehingga lebih mendorong
manusia untuk menjalankan fungsinya
sebagai medium untuk menyempurnakan
di alam semesta yang berpengaruh
terhadap hidup dan kehidupan manusia.

Bagi kalangan ADS, ajaran tentang
agama memiliki dimensi lain, yakni
menghubungkan tugas serta kewajiban
manusia sebagai pembangun dan penjalin
alam semesta dengan Sang Maha Pencipta.
Dengan demikian hidup manusia berasal
dari pemberi hidup, hal ini disebutkan
Gusti Pangeran Sikang Sawiji-wiji (Wiji)
artinya Tuhan satu-satunya pemberi hidup
manusia. Kepercayaan dalam ajaran ADS
menurut Pratisi (2017) adalah bukan
bentuk penyimpangan, karena pandangan
ini mengacu sepenuhnya pada pendekatan
kultural dengan menggambarkan nilai
hidup yang bersandingan dengan tradisi
masyarakat. Ajaran ini juga menganjurkan
tiap manusia atau insani haruslah memiliki
pribadi, berbudi luhur, dan bersusila.
Manusia harus bersih lahir dan bathin.

Kiai Madrais yang lahir dari seorang
Pangeran Gebang Alibassa Kusuma
Widjajaningrat dan dari ibu keturunan
Pangeran Gebang yaitu Ratu Kastewi
adalah anak dari seorang pergerakan yang
gugur saat melawan Belanda. Keraton
Gebang dibumihanguskan begitu pula
dengan Alibassa ikut gugur di dalamnya.
Kiai Madrais baru mengetahui bahwa siapa
ayahnya ketika ia menginjak dewasa.
Ketika dewasa Kiai Madrais ikut pula
terlibat dalam  pemberontakan kepada
Belanda, ia ikut melakukan pemberontakan
di daerah Tambun Bekasi. Kiai Madrais
sangat merasakan penderitaan rakyatnya
tertindas oleh kekejaman Belanda saat itu,
maka ia melakukan perenungan, apabila



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

pemberontakan dilakukan dengan fisik,
maka akibatnya akan terus memunculkan
gerakan fisik baru yang tidak akan pernah
membawa kedamaian. Maka, sejak saat
itulah Kiai Madrais beralih melakukan

gerakan  budaya  spiritual  sebagai
tuntunnya.
Dalam menjalankan gerakan

budayanya beliau mendirikan bangunan di
Cigugur yang kemudian dikenal dengan
nama Paseban Tri Panca Tunggal.
Bangunan tersebut digunakan untuk
memberikan tuntunan yang membawa
kepada kesadaran kebangsaan. Melihat itu,
maka Belanda mulai merasakan
kekhawatirannya, dengan liciknya Belanda
menuduh Kiai Madrais telah melakukan
pemerasan dan penipuan kepada rakyat,
hasilnya dia dibuang dan dan diasingkan
ke Marauke pada tahun 1901-1908. Begitu
pula ketika sekembalinya dari
pengasingan, ia terus menerus ditangkap
dan dipenjarakan bahkan dianggap sebagai
seorang yang gila.

Bagi Kiai Madrais rasa kebangsaan
dan cinta terhadap tanah air adalah harga
mati yang tak dapat ditawar-tawar, terbukti
semua tulisannya mengenai hukum
ketetapan Tuhan yaitu hukum adikodrati
dan hukum-hukum kemanusiaan. Ajaran
ini tidak beliau paksakan kepada
masyarakat yang ada di sekitar Cigugur,
namun setiap orang yang membaca atau
mendengarkan sudah mempunyai
keyakinan untuk menjadi pengikutnya.
Bagi  keturunannya sudah  menjadi
kewajiban terutama bagi orang tua untuk
mengajarkan tuntunan kehidupan leluhur
ini kepada generasi selanjutnya.

Dengan  ajaran  seperti inilah
masyarakat  Cigugur yang  berlatar
belakang agamis sangat terpengaruh

dengan hadirnya Kiai Madrais yang pada
waktu itu membangun pesatren berbasis
agama Islam. Dalam perjalanan waktu,
Kiai Madrais mengembangkan ajarannya
tidak hanya agama Islam semata
melainkan adanya difusi antara berbagai
agam lain. Di samping itu, beliau
memberikan kebebasan berpikir kepada

73
para pendukungnya yang mengacu kepada
semangat  kesadaran berbangsa dan
bernegara.

Gambar 2. Pangeran Djatikusumah (keturunan
Kiai Madrais ) dan Tokoh Beda Agama.
Sumber: Ani, 2018.

Ajaran  ADS  melihat bahwa
nasionalisme hendaknya tidak dipandang
dari kaca mata politik saja, melainkan
harus dari berbagai dimensi yang terdalam,
mencakup rupa, adat, aksara, kebiasaan
dan kebudayaan, tata cara hidup,
kepribadian yang menjadi karakteristik
bangsa. Gagasan-gagasannya yang tertuju
kepada rasa hormat kepada bangsa dan
tanah air diimplementasikan dalam bentuk
perilaku atau daalam bentuk adat istiadat,
dan  pengembangan  seni  budaya.
Kerukunan di Cigugur terbentuk karena
masyarakat adat Cigugur menyadari semua
agama yang ada berasal dari satu yakni
mengajarkan kebaikan, yang membedakan
hanyalah tempat dan waktu agama berasal
dan berkembang. Jika kita menganggap
agama kita yang paling benar sama saja
kita menyalahkan yang menurunkan
agama itu. Kebenaran yang mutlak adalah
milik Tuhan. Faktor utama kerukunan
masyarakat  Cigugur adalah adanya
peranan yang sangat menonjol dari
Pangeran Djatikusumah sebagai keturunan
Madrais. Selain juga masing-masing tokoh
agama. Sebagai budaya dominan, ADS
menerapkan pola toleransi penuh bagi
masyarakat Cigugur untuk memeluk dan
menjalankan perintah agama.

b. Bentuk dan Wujud Toleransi
Masyarakat Cigugur merupakan

masyarakat yang multi agama namun

kehidupan  mereka berjalan  secara



Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

74

harmonis dan tidak ada  konflik.
Kedamaian dan kebersamaan begitu terasa
mewarnai  kehidupan  mereka yang

beragam keyakinan. Gotong royong dan
kerja sama tetap terjalin dalam keseharian
tanpa melihat perbedaan yang terjadi di
antara mereka. Kesemuanya itu didasarkan
atas dasar persamaan hak sebagai warga
dan rasa saling menghormati serta saling
menghargai atas setiap perbedaan. Pada
saat penelitian, terdapat kegiatan gotong
royong memperbaiki salah satu ruangan di
gedung Paseban yang rusak. Beberapa
warga beda agama ada muslim, kristen,
hindu, dan kepercayaan, berdatangan dari
desa lain, untuk membantu memperbaiki
ruangan  gedung  Paseban.  Mereka
mengendarai sebuah angkutan bak terbuka,
datang berombongan dengan membawa
alat pertukangan. Kurang lebih 20 orang,
terdiri dari 9 perempuan dan 11 laki-laki.
Ada yang mengangkut pasir, bata,
memperbaiki lantai keramik, membuat
dinding, dan memperbaiki ruang dapur.

Gambar 3: Gotong royong memperbaiki
gedung Paseban.
Sumber : Ani, 2018.

Berkenaan dengan kehidupan
kemasyarakatan di Cigugur, Didi (warga
Cigugur penganut kepercayaan Agama
Djawa Sunda (ADS) mengungkapkan
bahwa dalam berbagai kegiatan sosial
kemasyarakatan masyarakat Cigugur selalu
bekerja sama dan tidak membedakan latar
belakang agama dan kepercayaan mereka.
Pada saat peringatan hari besar keagamaan
apa pun semua anggota keluarga akan
saling membantu walau mereka berlainan
agama dan kepercayaan. Pada saat Idul
Fitri atau Idul Adha, semua berkumpul di
tengah keluarga yang beragama Islam dan

ikut serta dalam membantu persiapan serta
ikut merayakannya. Hal yang sama juga
terjadi pada saat Natal, semua anggota
keluarga akan kumpul dan membantu
persiapan perayaan Natal serta ikut
merayakannya. Demikian pula ketika seren
taun yang merupakan perayaan bagi warga
penganut Agama Djawa Sunda (ADS),
semua warga Cigugur terlibat dalam semua
tahapan perayaan seren taun”. Kerja sama
dan gotong royong terjalin di tempat ini
walau mereka berbeda keyakinan. Bagi
mereka agama atau kepercayaan tidak
menjadi penghalang untuk bekerja sama,
karena semua agama adalah sama, yaitu
mengajarkan akan kebaikan. Keterlibatan
pemeluk Kristen Protestan dalam acara
seren taun adalah sebagai bagian dari
warga Cigugur.

Hal senada diungkapkan oleh Edri
(Pengurus  Yayasan  Al-lhya), yang
mengatakan kerja sama antarsesama warga
dalam merayakan peringatan hari besar
keagamaan terjadi karena mereka memiliki
ikatan darah yang sama. Berkenaan dengan
toleransi antarumat beragama di Cigugur,
Edri menjelaskan bahwa penghargaan
warga nonmuslim terhadap warga muslim
yang sedang berpuasa, di antara mereka
tidak melakukan kegiatan makan minum
sembarangan. Ketika ada yang melanggar,
mereka akan ditegur oleh temannya sendiri
dan menghentikan aktivitas tersebut. Para
pedagang di depan sekolah (di depan
komplek Yayasan Al-Ihya terdapat sekolah
Katolik Yos Sudarso) saat bulan
Ramadhan akan disuruh masuk ke dalam
lingkungan sekolah tujuannya pasti agar
anak-anak sekolah tidak makan dan minum
sembarangan. Ketika lebaran, mereka
datang berkunjung dan mengucapkan
selamat Idul Fitri kepada masyarakat
muslim.

Hal ini juga disampaikan oleh
Iskanda (pendeta) dan Dodo (warga
masyarakat Cigugur) yang
mengungkapkan bahwa penghargaan dan
penghormatan atas kepercayaan orang lain
yang berbeda merupakan inti dari
kebersamaan yang terjalin di tengah



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

75

masyarakat Cigugur. Menurut Yayan
(pendeta) kuncinya adalah dihargainya
wilayah adat. Masing-masing agama
memiliki pemimpin yang menjadi tokoh
kunci perdamaian. Tokoh masing-masing

agama ini yang menjadikan budaya
setempat tetap lestari. Edri (pengurus
Yayasan Al-lhya) juga mengemukakan

besarnya pengaruh tokoh adat dan tokoh
agama dalam upaya mempertahankan
kebersamaan di tengah keberagaman
masyarakat Cigugur.

Berkenaan dengan perbedaan di
tengah masyarakat Cigugur, Pangeran
Djatikusumah (Pemangku Adat Cigugur)
mengungkapkan bahwa kesadaran
beragama berdasarkan prinsip ketuhanan,
kemanusiaan, dan kebangsaan. Umat
beragama harus sadar menjadi manusia
yang berbangsa. Kesadaran manusia
berangkat dari insaniyah dan wathoniyah.
Semua agama berada pada kesadaran itu.
Kesadaran ilahi bersumber dari kesadaran
pribadi. Manusia harus benar benar
menghayati kepercayaan terhadap Tuhan.
Manusia sebenarnya dekat dengan Tuhan,
tapi  kebanyakan tidak  mengetahui
posisinya. Di masa penjajahan, Orde
Lama, dan Orde Baru, Kiai Madrais
sebagai tokoh aliran ini dianggap sebagai
ajaran terlarang. Tetapi pada masa
pemerintahan K. H. Abdurrahman Wahid
atau Gus Dur ajaran ini diizinkan dan

mengedepankan penghayatan terhadap
Tuhan Yang Maha Esa.
Pada masyarakat Cigugur

kebersamaan tidak hanya ketika hidup,
ketika sudah meninggal pun dimakamkan
pada lokasi yang sama bersatu dengan
yang lain walau berbeda keyakinan.
Keadaan yang unik ini terlihat pada salah
satu lokasi pemakaman yang sudah ada
sejak ratusan tahun. Di lokasi pemakaman
ini terlihat berbagai simbol agama menjadi
penanda keberagaman tersebut. Simbol
tersebut juga menjadi penanda agama yang
dianut masing-masing makam. Berkenaan
dengan pernikahan terutama yang berbeda
keyakinan, Pangeran Djatikusumah
menjelaskan ketika melaksanakan

pernikahan dapat disesuaikan dengan
agama yang dianut. Jika ada perbedaan,
datanya dapat disesuaikan. Orang yang
telah berkeluarga tidak boleh bercerai,
tidak boleh berpoligami. Karena poligami
dianggap sebagai hal yang haram
hukumnya. Beliau juga menjelaskan,
bahwa dirinya memiliki delapan orang
anak dan mereka memiliki keyakinan yang
berbeda (Katolik, Islam, Protestan dan

Sunda Wiwitan atau ADS). Selaku
pemangku adat di Cigugur, beliau
menganut kepercayaan Sunda Wiwitan
atau ADS. Anak tertuanya yang

perempuan beragama Kristen dan menjadi
Pendeta Bethel di Cirebon. Anak keduanya
yang lebih dikenal dengan sebutan Rama
Anom merupakan calon penerus beliau
dalam memimpin adat di Cigugur
menganut kepercayaan Sunda Wiwitan.
Sedangkan anak-anak yang lainnya ada
yang Islam, Katolik, dan Sunda Wiwitan™.
Pada dasarnya manusia haruslah welas
asth, undak usuk, tata karma, wiwaha
yudha raga (perang terhadap raga) dengan
budi bahasa dan budi daya yang
dimilikinya. Menurut Ratu Dewi Kanti
(putri bungsu Pangeran Djatikusumah),
“perbedaan keyakinan yang terjadi di
keluarga kami tidak menjadikan kami
terpecah. Kebersamaan tetap dijalin.
Ketika seren taun semua keluarga
berkumpul di sini, bahkan kakak yang
pendeta seringkali membawa jamaahnya
berkunjung ke sini.

Berkenaan dengan kebersamaan
dalam  perayaan seren taun  yang
dilaksanakan setiap bulan Rayagung dalam
penanggalan Jawa atau bulan Dzulhijah,
Didi (warga Cigugur dan Penganut ADS)
mengemukakan bahwa kegiatan seren faun
merupakan kegiatan adat yang melibatkan
warga masyarakat Cigugur dari semua
kalangan  tanpa  membedakan latar
belakang agama mereka. Berkenaan
dengan hal tersebut, Yayan (pendeta)
mengungkapkan bahwa “ketika digelar
rangkaian acara seren faun yang kebetulan
bersamaan dengan kegiatan kebaktian,
maka gereja akan merubah jam kebaktian



76

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

disesuaikan dengan acara seren taun,
biasanya digeser ke sore atau malam hari.
Keberadaan tokoh agama dalam berbagai
kegiatan yang melibatkan masyarakat
merupakan hal yang penting karena
merupakan  simbol keagamaan dan
menggambarkan kebersamaan di tengah
keberagaman. Yayan (pendeta)
menjelaskan, “Jika ada tokoh agama atau
adat belum hadir, acara tidak akan dimulai.

Kondisi sama tampak pada pesantren,
menurut Edri (pengurus Yayasan Al-lhya)
“Pada acara seren taun, kami secara
kelembagaan tidak terlibat dan melibatkan
diri karena dalam Islam hal ini dapat
dikategorikan sebagai syirik. Kepada para
santri dan siswa yang sebagian besar
pendatang dari luar Cigugur kami
menjelaskan tentang kegiatan tersebut agar
mereka memahami budaya setempat
namun tidak diperkenankan mengikuti
rangkaian acara. Secara khusus, yayasan
juga tidak pernah diundang kalau pun
diundang biasanya individu pengurus pada
saat diselenggarakannya do’a bersama
lintas agama. Menurut pemaparan
Pangeran Djatikusumah sebagai pemangku
adat di Cigugur, kebudayaan di Cigugur
merupakan asli dari tanah Sunda.

Toleransi keragaman agama juga
terlihat dari gapura yang ada di Kelurahan
Cigugur, tiap pintu masuk gang terpasang
papan yang bertulisan seperti gofrong
royong sauyunan Bhineka Tunggal Ika,
Hidup tentram ayem dina keberagaman,
dan perbedaan itu indah. Mereka membuat
papan secara bergotong royong agar
masyarakat selalu ingat akan persatuan dan
kesatuan mqski;bgrgeda agama.

o

Gambar 4: Tiap gang terdapat gapura
bertulisan persatuan dalam keragaman.
Sumber: Ani, 2018.

c. Solidaritas sebagai Dasar Toleransi

Tidak jauh dari Rumah Sakit Sekar
Kawaluyaan Cigugur, sebuah rumah sakit
yang dikelola oleh Yayasan Katolik,
terdapat Gereja Katolik. Menurut Ignas
(pemuda Katolik aktifis gereja), secara
fisikk bangunan dan peralatan atau
perangkat ritual yang dimilikinya tidak
jauh berbeda dengan gereja-gereja Katolik
lainnya, namun yang membedakan gereja
ini dengan gereja Katolik di kota adalah
ketika ritual keagamaan, yaitu lantunan
doa-doa pujian tidak diiringi oleh piano
layaknya di gereja Katolik di kota, namun
diiringi oleh perangkat gamelan Sunda.
Kondisi yang sama juga terjadi pada gereja
Protestan, menurut Yayan (pendeta),
sebagai bentuk penyesuaian diri dengan
lingkungan, maka kami tiap minggu
terakhir ~ tiap  bulannya  melakukan
kebaktian dengan gaya Sunda.

Jamaah yang hadir harus berpakaian
adat Sunda, demikian pula kita selaku
pengurus juga berpakaian adat Sunda.
Secara  individu, Yayan  (pendeta)
menyatakan bahwa setelah mempelajari
dan mendalami Ajaran Spritual ADS atau
Sunda Wiwitan ~ dan membandingkan
dengan Kitab Suci kami, saya berpendapat
bahwa dalam beberapa sisi ajaran ADS

mempunyai kemiripan dengan ajaran
Kristen. Kristen yang masuk ke Indonesia
harus  menyesuaikan  diri  dengan
lingkungan setempat  harus mau

memutuskan menjadi Kristen Pribumi
bukan Kristen Eropa yang dibawa masuk
oleh para penjajah. Ajaran-ajaran lokal
perlu dihargai agar dapat diterima oleh



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

77

masyarakat mayoritas dan tidak terjadi
pergesekan di tengah masyarakat.
Berkenaan proses penyesuaian diri
dengan lingkungan, mereka  berupaya
untuk baik kepada siapa pun, bekerja sama
dan saling menolong. Hal ini tampak pada
berbagai kegiatan atau acara yang
dilakukan masyarakat. Pada saat orang
muslim mempunyai hajat, maka semua
warga berkumpul namun mereka yang

berasal dari luar muslim  akan
mengelompokkan diri dan tidak mengikuti
ritual  keagamaan, demikian  pula

sebaliknya saat orang non muslim yang
mempunyai hajat maka orang-orang
muslim akan diberi tahu mana yang boleh
dimakan dan mana yang tidak.
Selanjutnya, seorang tokoh  muslim
menjelaskan bahwa “posisi kami dalam
kegiatan Seren Taun secara kelembagaan
tidak  berpartisipasi, namun  kami
menghormati kegiatan tersebut sebagai
kegiatan atau acara adat.

Menurut Robert W. Hefner seperti
yang dikutip oleh Hamdie (2009 )
menyatakan bahwa pada awalnya banyak
ilmuwan yang yakin bahwa sistem
demokrasi tak dapat berkembang di negara
plural. Sebagai sebuah negara majemuk
yang terdiri dari ratusan suku bangsa dan
berbagai kepercayaan, Indonesia menjadi
negera yang memiliki peluang konflik
yang besar. Furnivall seperti yang dikutip
oleh Suparlan (1995) percaya bahwa etnis
dan agama merupakan bagian yang
membentuk masyarakat begitu berbeda
satu sama lain. Berpuluh tahun lewat
Indonesia telah diguncang oleh berbagai
kekerasan etnoreligius. Pendapat ini
ternyata tidak berlaku bagi masyarakat
Cigugur Kuningan, meskipun masyarakat
Cigugur merupakan masyarakat yang multi
agama, namun mereka tetap dapat bersatu
dan bekerja sama dalam membangun

daerahnya. Perbedaan keyakinan tidak
menjadi  kendala dalam  menjalani
kehidupan  sehari-hari. Apa  yang

disampaikan oleh Didi (warga Cigugur dan
penganut ajaran ADS), Yayan (pendeta di
Gereja Kristen Protestan Cigugur), Edri

(pengurus Yayasan l-lhya), serta Pangeran
Djatikusumah (pemangku adat di Cigugur)
menunjukkan kebersamaan yang dijalin
bukan  didasarkan  atas  kesamaan
keyakinan, namun lebih pada kesamaan
pandangan dan keturunan (kekerabatan).
Pada kasus masyarakat Cigugur
tampak bahwa ikatan darah atau
kekeluargaan =~ mempunyai  jangkauan
solidaritas  yang  tinggi  dibanding
keyakinan keagamaan. Hal ini tampak dari
diabaikannya perbedaan keyakinan
keagamaan dalam menjalani kehidupan
sosial kemasyarakatan. Hukum
pertemanan, prinsip solidaritas, saling
bantu, saling merasakan, dan sebagainya,
hal inilah yang menjadi inti dari hubungan
kekeluargaan. Semangat kekeluargaan
adalah semangat nilai hubungan sosial
antara sesama anggota keluarga, semangat

persaudaraan, solidaritas antara sesama
kerabat, semangat kolektivisme, dan
semangat komunalisme. Sikap saling

menghargai terhadap kebudayaan yang
didukung oleh masyarakat lain, di mana
masing-masing mengakui  kelemahan,
kelebihan akan mendekatkan masyarakat-
masyarakat yang menjadi pendukung
kebudayaan-kebudayaan tersebut. Seperti
yang diungkapkan oleh Nuh (2011) bahwa
keluarga memiliki peranan penting dalam
membentuk budaya dan perilaku. Kondisi
ini akan mendorong munculnya solidaritas
dalam kelompok.

Menurut Garna dalam Thalhas
(2006), solidaritas merupakan bentuk
kekuatan  persatuan  internal  suatu
kelompok, kekuatan internal tersebut
berupa suatu kepatuhan bersama yang
didasari oleh ikatan tali persaudaraan dan
ikatan daerah. Proses penyesuaian diri

dengan  lingkungan dilakukan para
pendatang di mana pun, termasuk di
Cigugur. Pendatang berupaya

menyesuaikan diri agar dapat diterima oleh
kelompok  mayoritas.  Kondisi  ini
dikarenakan budaya dominan di tengah
masyarakat menjadikan para pendatang
berupaya menyesuaikan diri dengan
kebudayaan setempat. Tujuan penyesuaian



78

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

diri tersebut, adalah agar keberadaan
mereka yang minoritas dapat diterima oleh
lingkungan budaya mayoritas, karena
komunitas dan masyarakat setempat yang
mayoritas dan dominan menekankan
penggunaaan prinsip “di mana bumi
dipijak langit dijunjung” sebagai acuan
yang harus dijadikan pedoman oleh para
pendatang.

Proses penyesuaian diri tampak pada
kegiatan yang dilakukan gereja Protestan,
seperti diungkapkan oleh Yayan (pendeta)
yang menyesuaikan jadwal kebaktian jika
bentrok dengan kegiatan Seren Taun.
Demikian pula yang dilakukan oleh
kelompok masyarakat Katolik di Cigugur
yang ikut terlibat aktif dalam rangkaian
kegiatan Seren Taun. Kondisi yang hampir
serupa juga terjadi pada lembaga
keagamaan Islam, walau secara
kelembagaan tidak terlibat dan melibatkan
diri dalam kegiatan Seren Taun, namun
secara pribadi tokohnya selalu menghadiri
undangan pada kegiatan Seren Taun.
Selain itu, keterlibatan secara individu
dalam berbagai kegiatan di tengah
masyarakat menjadi bukti bagaimana
proses penyesuaian diri terjadi di tengah
masyarakat.

Uraian di atas menunjukkan bahwa
untuk memahami proses penyesuaian diri
yang dilakukan oleh kelompok masyarakat
minoritas dengan lingkungan budaya
setempat yang mayoritas dilakukan melalui
proses yang menurut Bruner (Azyumardi,
2003): “Saya harus menyesuaikan diri
sesuai dengan apa yang mereka inginkan”.
Melihat fakta yang terjadi dalam
kehidupan bermasyarakat di kawasan
Cigugur, tampak  bahwa konformitas
terjadi di tengah masyarakat. Mereka tidak
memandang perbedaan keyakinan sebagai
suatu masalah yang dapat memecah belah,
karena bagi mereka kebersamaan dalam
menjalani kehidupan adalah hal yang
utama. Proses ini jelas tidak mudah, karena
mereka harus mengesampingkan ego
masing-masing dan menganggap diri
paling benar. Semua proses yang terjadi di
tangah masyarakat Cigugur dilembagakan

di tengah masyarakat, walaupun sifatnya
tidak formal. Hal ini sesuai dengan apa
yang disampaikan oleh Parsons bahwa
“Sepanjang... konformitas terhadap standar
orientasi  nilai  memenuhi  kriteria
kebersamaan, maka standar tersebut
dapat dikatakan melembaga. Sistem
sosial yang terjadi di tengah masyarakat
Cigugur memenuhi persyaratan fungsional
menurut Parsons (Koentaraningrat, 2002)
yang disingkat menjadi A-G-I-L, yaitu
adaptasi atau menyesuaikan diri, goal
attainment (pencapaian tujuan), integrasi,
dan latent pattern maintenance
(mempertahankan pola). Semua proses
AGIL tersebut terjadi pada masyarakat
Cigugur, bagaimana mereka beradaptasi
dengan lingkungan budaya yang ada,
bagaimana mereka berupaya mencapai
tujuan  bersama, bagaimana mereka
mengintegrasikan diri serta bagaimana
mereka mempertahankan pola yang ada
dan menyebarluaskannya di tengah
masyarakat serta mewariskannya kepada
generasi penerus.

Kemajemukan keagamaan di antara
masyarakat Cigugur dianggap sebagai
hukum Tuhan (sunnatulldh), sehingga
agama atau kepercayaan kepada Tuhan
tidak boleh dipaksakan kepada siapapun.
Semua orang berhak memilih apa yang
menjadi pegangan hidupnya. Keadaan ini
berlanjut pada tingkat mikro yaitu dalam
sistem keluarga, dapat terjadi perbedaan
agama. Seperti seorang informan, pak Didi
yang mempunyai anggota keluarga
beragam agamanya. Pak Didi sendiri
merupakan penghayat terhadap Tuhan
Yang Maha Esa memiliki seorang kakak
yang beragama Islam dan dua adik yang
beragama Katolik. Keberagaman ini tidak
hanya terjadi dalam lingkungan
masyarakat kebanyakan, keluarga
pemangku adat di Cigugur bahkan
memiliki  keturunan yang beragama
berbeda. Ada yang beragama Islam,
Kristen Katolik, Kristen Protestan, dan
penghayat terhadap Tuhan Yang Maha Esa
atau ADS atau Sunda Wiwitan.
Masyarakat Cigugur menganggap bahwa



Toleransi Keragaman...(Ani Rostiyati)

setiap agama bermuara pada Tuhan yang
sama. Isu sara yang menjadi penyulut api
perpecahan tak pernah terlihat. Masyarakat
hidup dengan sikap toleransi yang
mengesampingkan kepentingan pribadi
dan  golongan.  Masyarakat  saling
menghargai satu sama lain. Puncak dari
kebersamaan ini adalah perdamaian.
Perdamaian yang terjadi merupakan hasil
dari pola adaptasi masyarakat dalam
menyesuaikan diri dengan kebudayaan.

Masyarakat selalu bersikap konform
sehingga perilaku  menyimpang dan
tindakan kriminal menjadi sangat rendah.
D. PENUTUP

Masyarakat Cigugur merupakan
masyarakat yang multi agama namun
kehidupan mereka seolah tidak ada

konflik. Kedamaian dan kebersamaan
begitu terasa mewarnai kehidupan mereka
yang beragam keyakinan. Gotong royong
dan kerja sama merupakan wujud
solidaritas sehingga masyarakat tetap
terjalin baik walau ada perbedaan agama di
antara mereka. Kesemuanya itu didasarkan
atas dasar persamaan hak sebagai warga
dan rasa saling menghormati serta saling
menghargai  atas  setiap  perbedaan.
Masyarakat membentuk pola toleransi
antarumat beragama yang sangat kuat.
Masyarakat lebih mengedepankan unsur
persaudaraan dibandingkan kepentingan
pribadinya sebagai pemeluk agama. Di sini
ikatan nilai budaya Sunda sangat kuat
sebagai alas berhubungan sosial.

Dalam perayaan seren taun misalnya,
masyarakat bahu membahu dan bekerja
sama dalam mensukseskan acara. Tanpa
memandang perbedaan agama, masyarakat
larut dengan perayaan pesta panen yang
telah dilaksanakan berpuluh tahun lalu.
Bentuk kebersamaan yang lainnya adalah
masyarakat dengan suka rela menolong
tetangganya yang sedang mengadakan
hajat tertentu. Semua itu dilakukan tanpa
pamrih demi menegakkan rasa
persaudaraan mereka sesama masyarakat
Cigugur meski mereka saling berbeda
keyakinan. Bentuk toleransi juga terlihat

79
dari tiap gang terdapat gapura yang
bertuliskan  tentang  persatuan  dan
kesatuan.

Pada kasus masyarakat Cigugur
tampak bahwa ikatan darah atau
kekeluargaan ~ mempunyai  jangkauan
solidaritas  yang  tinggi  dibanding

keyakinan keagamaan. Hal ini tampak dari
diabaikannya perbedaan keyakinan
keagamaan dalam menjalani kehidupan
sosial kemasyarakatan. Hukum
pertemanan, prinsip solidaritas, saling
bantu, saling merasakan, dan sebagainya,
hal inilah yang menjadi inti dari hubungan
kekeluargaan. Sikap saling menghargai
terhadap kebudayaan yang didukung oleh
masyarakat lain, di mana masing-masing

mengakui kelemahannya, kelebihannya,
akan mendekatkan masyarakat yang
menjadi pendukung kebudayaan-

kebudayaan tersebut.

Melihat fakta yang terjadi dalam
kehidupan bermasyarakat di kawasan
Cigugur, tampak bahwa konformitas
terjadi di tengah masyarakat. Mereka tidak
memandang perbedaan keyakinan sebagai
suatu masalah yang dapat memecah belah,
karena bagi mereka kebersamaan dalam
menjalani kehidupan adalah hal yang
utama. Masing-masing pemeluk agama
menganggap bahwa adat-istiadat lebih
utama dibandingkan prinsip keagamaan
yang mengikat. Tokoh masing-masing
agama menjadi  pemersatu  dengan
membaur bersama tokoh adat yang ada di
Cigugur, Pangeran Djatikusumah yakni
keturunan dari Kiai Madrais. Tokoh
masing-masing agama ini menjadikan
budaya setempat tetap lestari. Keberadaan
tokoh agama dalam berbagai kegiatan yang
melibatkan masyarakat merupakan hal
yang penting karena merupakan simbol
keagamaan dan menggambarkan
kebersamaan di tengah keberagaman.

Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan saran bagi berbagai pihak,
khususnya penentu kebijakan: Masyarakat
Cigugur bisa dijadikan wilayah
percontohan bagi wilayah lainnya di
Indonesia yang multietnis, budaya, suku



80

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 65 - 80

bangsa, dan agama, agar mengeliminir
terjadinya konflik. Sebagai salah satu
wilayah di Provinsi Jawa Barat, khususnya

wilayah  Kabupaten Kuningan yang
memiliki daya tarik tersendiri, bisa
menjadi salah satu “Wilayah Wisata

Kesatuan dalam Keragaman”.

DAFTAR SUMBER

1. Makalah, Laporan Penelitian,

Skripsi, Tesis, dan Jurnal
Muhammad. “Mengapa Membumikan
Paham Kemajemukan dan Kebebasan
Beragama di Indonesia”. Makalah
dalam diskusi publik yang
diselenggarakan pusat studi Islam dan
kenegaraan (PSIK) Univ. Paramadina,
tgl 19 Juli 2006 Jakarta.

Hardianti, Rita. 2017.
Konsep Keluarga dan Kebebasan
Beragam dalam Masyarakat Madrais.
Skripsi. Program Studi Agama Fak.
Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta.

Nuhrison.  ”Paham  Madrais/Adat
Karuhun Muhammad Urang (AKUR) di
Cigugur Kuningan. Studi tentang
Agama dan Pelayan Hak-hak Sipil”
dalam Harmoni Vol. X, No.3, Juli —
September 2011. HIm. 23-27.

Arbi Mulya. “Posisi dan Reposisi
Kepercayaan Lokal di Indonesia” dalam
Kurioritas edisi VIII Vol. 1 Juni 2015.

Al

Nuh,

Sirait,

Hlm 213.

Sabandiah, Raithah Noor. “Diskriminasi
Terhadap Agama Tradisional
Masyarakat Hukum Adat Cigugur”

dalam De Jure Vol. 18 No.3, September
2018. Hlm. 335-352.

2. Buku
Azra, Azyumardi. 2003.
Pendidikan Multikultural, Membangun

Kembali Indonesia Bhineka Tunggal
Ika, dalam Tsaqofah.

Budiyono, AP.HD. 1993.
Membina  Kerukunan Antar
Beragama 2. Yogyakarta:
Kanisius.

Umat
Yayasan

Dhakiri, Hanif. 2000.

Islam dan  Pembebasan. Jakarta:
Djambatan dengan Pena.

Durkheim, Emile. 2005.
Education and sociology. Jakarta:
Kencana.

Hamdie, Ilham Masykuri. 2009.
Akar-Akar Pluralisme dan Dialog Antar
Agama Dalam Sufisme. Jakarta: ICRP
dan Kompas.

Kahmad, Dadang. 20009.
Sosiologi Agama.
Rosda karya.

Bandung: Remaja

Koentjaraningrat. 2002.
Kebudayaan, Mentalitas dan
Pembangunan. Jakarta: PT. Gramedia.

Nafi“ah, Ilman. 2010.
Gusdur di Mata Wong Cirebon.
Yogyakarta: Pilar Media.

Nawawi, Hadari. 1994.
Metode Penelitian Ilmiah.
Rineka Cipta.

Nugrahanto, Widyo. 2017.
Sejarah Singkat Aliran Kepercayaan
atau aliran Kebatinan di Indonesia.
Medan: Obelia Publisher.

Pratisti, Aliyuna. 2017.
Relativisme dan Toleransi dalam Wajah
Islam Kejawen. Medan: Obelia
Publisher.

Setiadi, Elly M. dan Usman Kolip. 2011.
Pengantar Sosiologi Pemahaman Fakta
dan Gejala Permasalahan Sosial: Teori,
Aplikasi, dan Pemecahannya. Jakarta:
Kencana.

Jakarta:

Suparlan, Supardi. 1995.
Agama Dalam Analisa dan Intrepetasi
Sosiologi. Jakarta: Grafindo Persada.

Sutrisno, Mudji. 2004.
Teori-teori Kebudayaan.
Kanisius.

Thalhas, 2006.
Pengantar Studi Ilmu Perbandingan
Agama. Jakarta: Galura Pase.

Yogyakarta:



