
Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan)   

 

49 

AKULTURASI DALAM TRADISI LISAN MACA SYEKH 

DI KABUPATEN PANDEGLANG 
 

THE ACCULTURATION IN ORAL TRADITION OF MACA SYEKH  

IN PANDEGLANG DISTRICT 

Irvan Setiawan 
Balai Pelestarian dan Nilai Budaya Jawa Barat 

Jl. Cinambo No. 136 Ujungberung ± Bandung  

e-mail: kamaliasetiawan@yahoo.co.id 

 

Naskah Diterima:2 Januari 2019  Naskah Direvisi:26 Januari 2019  

DOI: 10.30959/patanjala.v11i1.481 

Naskah Disetujui:27 Maret 2019  

Abstrak 

Tradisi lisan Maca Syekh di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten merupakan salah satu 

bentuk pengajaran yang memiliki tujuan untuk mendengar dan memahami riwayat hidup sosok 

Syekh Abdul Qadir Jaelani sebagai salah satu tokoh penyebar agama Islam. Hal menarik untuk 

diteliti dari tradisi lisan Maca Syekh adalah adanya sebuah proses akulturasi dengan melibatkan 

unsur budaya, agama, dan unsur politik untuk kemudian menghasilkan sebuah produk akulturasi 

yang dapat bertahan hingga kini. Penelitian deskriptif dengan mengacu pada data kualitatif 

merupakan pilihan tepat mengingat sumber data yang dicari adalah informasi essay yang banyak 

membutuhkan analisa kualitatif. Dari hasil analisa diketahui bahwa akulturasi dari tradisi lisan 

Maca Syekh di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten terbagi menjadi dua yaitu akulturasi 

tradisi dan akulturasi kebahasaan. Unsur politik dideskripsikan secara singkat karena hanya 

melibatkan penggunaan huruf Arab dalam penulisan Maca Syekh yang pada masa Penjajahan 

menjadi sebuah hal yang dianggap mewakili kalangan modernis. 

Kata kunci: Maca Syekh, tradisi lisan. 

Abstract 

Maca Syekh oral tradition in Pandeglang Regency, Banten Province, is one form of 

teaching that aims to hear and understand the life history of Sheikh Abdul Qadir Jaelani. An 

interesting thing to examine from Maca Shaykh's oral tradition is the existence of an acculturation 

process involving elements of culture, religion, and political elements to then produce an 

acculturation product that can survive until now. Descriptive research with reference to 

qualitative data is the right choice considering the source of the data sought is essay information 

which requires a lot of qualitative analysis. From the results of the analysis, it is known that the 

acculturation of the Maca Shaykh oral tradition in Pandeglang Regency, Banten Province, is 

divided into two: traditional acculturation and linguistic acculturation. The political element is 

described briefly because it only involves the use of Arabic letters in the Maca Syekh writing 

which in the colonial period became something considered to represent modernists. 

Keywords: Maca Syekh, oral tradition. 

A. PENDAHULUAN  

Kebudayaan merupakan bagian yang 

tidak terpisahkan dalam kehidupan 

manusia. Perilaku terstruktur baik yang 

disadari maupun tidak disadari manusia 

membuktikan bahwa ia telah masuk dalam 

sebuah lingkungan kebudayaan. Terlebih 

lagi apabila individu atau masyarakat 

mulai menyelami tentang makna dan nilai 

dari apa yang telah dilakukannya setelah 

sekian lama bersentuhan dengan 

kebudayaan. 

Dikaitkan intangible culture 

heritage (warisan budaya takbenda), nilai 

dari sebuah karya budaya tidak hanya 

dilihat dari segi fisiknya saja. Karinding 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 50 

misalnya, sebuah waditra (peralatan seni 

musik) yang ada di wilayah tatar Sunda 

akan tampak identitasnya tatkala 

dibunyikan. Terlebih lagi apabila 

menyimak alunan suara yang dihasilkan 

karinding. Tentunya, akan ada makna dan 

nilai tersendiri di benak pendengar apabila 

menyimak dengan seksama untuk 

kemudian berpengaruh pada emosi ataupun 

rasa. Contoh tersebut setidaknya dapat 

menjelaskan bahwa sebuah karya budaya 

tidak hanya ditinjau dari apa yang 

ditangkap oleh indera manusia. Ada nilai 

dan makna tentang berbagai aspek tentang 

kehidupan yang terkandung dalam sebuah 

karya budaya tersebut. 

Karya budaya yang sudah 

mengalami proses regenerasi dan memiliki 

nilai luhur kemudian menjadi sebuah 

warisan budaya yang terpilah menjadi dua 

bagian, yaitu Warisan Budaya Takbenda 

(intangible heritage) dan Warisan Budaya 

Benda (tangible heritage)
1
. 

Ide dari penciptaan sebuah warisan 

budaya dalam pemahaman masyarakat 

umum tidaklah berjalan tanpa diiringi 

dengan pengetahuan yang melatar-

belakanginya. Pengetahuan tersebut 

diperoleh melalui proses belajar dari apa 

yang ada di lingkungan sekitarnya lalu  

disinergikan. Hasilnya adalah sebuah 

formulasi yang menjadi dasar dari sebuah 

warisan budaya. 

Tradisi lisan yang menjadi bagian 

dari warisan budaya takbenda merupakan 

sebuah kompleksitas pengetahuan tentang 

beberapa unsur pengetahuan yang 

disatukan dengan memiliki tujuan 

menyebarluaskan informasi terkait dengan 

konteks pada zamannya. Sebagai salah satu 

warisan budaya takbenda, tradisi lisan 

memiliki kandungan nilai budaya luhur 

melalui kisah-kisah yang dipaparkan 

dengan variasi lantunan nada yang 

                                                             
1
Direktorat Warisan dan Diplomasi Budaya 

menetapkan bahwa yang disebut sebagai 

warisan budaya takbenda adalah kekayaan 

budaya takbenda minimal telah berusia 50 

tahun dan telah dilakukan minimal oleh dua 

generasi. 

disesuaikan dengan karakter masyarakat 

pendukungnya. 

Beranjak dari nilai positif dari fungsi 

tradisi lisan, hingga saat ini bidang karya 

budaya tersebut secara umum masih belum 

begitu diperhatikan untuk dilestarikan. Hal 

demikian mengakibatkan sedikit demi 

sedikit karya budaya yang termasuk dalam 

bidang tradisi dan ekspresi lisan semakin 

terancam punah atau bahkan telah punah. 

Maca Syekh, salah satu warisan 

budaya takbenda yang masuk dalam 

bidang tradisi dan ekspresi lisan yang ada 

di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten 

misalnya, saat ini juga tengah menghadapi 

kepunahan. Hudaeri dkk (2007: 10) 

menekankan bahwa cerita-cerita yang ada 

dalam manaqib (Maca Syekh) bertujuan 

memberikan arahan yang bersifat moral 

kepada manusia tentang bagaimana mesti 

bertindak dalam kehidupan di dunia ini. 

Selain itu, ada sisi keragaman budaya yang 

diramu sedemikian rupa sehingga tercipta 

sebuah akulturasi yang diwujudkan dalam 

sebuah karya budaya bidang tradisi lisan 

yang bernama Maca Syekh.  

Bertitik tolak dari tersinerginya 

agama dan budaya dalam sebuah warisan 

budaya takbenda, Maca Syekh menjadi 

sebuah masalah menarik untuk dikaji 

terutama dari sudut pandang memaknai 

akulturasi pada karya budaya. 

Berdasarkan permasalahan tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

salah satu keragaman budaya yang 

diwujudkan dalam sebuah tradisi lisan. 

Selain itu, penelitian ini juga diharapkan 

dapat memberikan wawasan baru akan 

pentingnya sebuah akulturasi terutama 

pada masyarakat di Kabupaten 

Pandeglang. 

Beberapa batasan pengertian sebagai 

ruang lingkup penelitian ini meliputi: 

akulturasi, nilai, norma, tradisi lisan, dan 

Maca Syekh.  

 

- Akulturasi 

Menurut Koentjaraningrat (1990: 

248), akulturasi adalah sebuah proses 

sosial yang timbul apabila suatu kelompok 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

51 

manusia dengan suatu kebudayaan tertentu 

dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu 

kebudayaan asing sehingga unsur±unsur 

kebudayaan asing lambat laun diterima dan 

diolah ke dalam kebudayaan sendiri tanpa 

menyebabkan hilangnya kepribadian 

kebudayaan itu sendiri. 

 

- Tradisi Lisan 

Menurut Sedyawati (1996: 5), tradisi 

OLVDQ� DGDODK� ³VHJDOD� ZDFDQD� \DQJ�

disampaikan secara lisan, mengikuti cara 

atau adat istiadat yang telah memola alam 

VXDWX� PDV\DUDNDW´�� 'LWDPEDKNDQ� ROHK�

Hutomo (1991: 11) bahwa tradisi lisan 

mencakup beberapa hal meliputi 

kesusastraan lisan, teknologi tradisional, 

pengetahuan masyarakat, religi dan 

kepercayaan masyarakat, kesenian, dan 

hukum adat. 

 

- Nilai 

Nilai adalah segala sesuatu yang 

dipentingkan manusia sebagai subjek, 

menyangkut segala sesuatu yang baik atau 

buruk sebagai abstraksi, pandangan, atau 

maksud dari berbagai pengalaman dengan 

seleksi perilaku yang ketat. Dalam 

kehidupan masyarakat, nilai menjadi 

semacam acuan untuk memberikan 

tanggapan atas perilaku, tingkah laku, dan 

segala sesuatu yang berkaitan dengan 

aktivitas masyarakat baik secara kelompok 

maupun individu. Nilai yang muncul 

tersebut dapat bersifat positif apabila akan 

berakibat baik, namun akan bersifat negatif 

jika berakibat buruk pada objek yang 

diberikan nilai. 

Nilai merupakan konsepsi yang 

dapat bersifat eksplisit, dapat pula bersifat 

implisit, jadi dapat nampak dalam 

perbuatan ada pula yang sifatnya hanya 

satu kecenderungan (potensi) untuk 

berbuat. Selain itu, nilai juga merupakan 

sebuah keyakinan dan sebagai standar 

sikap yang relatif konsisten sehingga 

berhubungan dengan perbuatan, tindakan 

atau cara bertingkah laku. 

 

 

- Norma 

Menurut Harwantiyoko dan Neltje 

F. Katuuk (1992: 51), Norma adalah 

patokan perilaku dalam suatu kelompok 

tertentu yang memungkinkan seseorang 

untuk menentukan terlebih dahulu 

bagaimana tindakannya itu akan dinilai 

oleh orang lain. Norma juga merupakan 

kriteria bagi orang lain untuk mendukung 

atau menolak perilaku seseorang. 

Berkaitan dengan norma sosial, Emile 

Durkheim dalam Harwantiyoko dan Neltje 

F. Katuuk (1992: 51) mengatakan bahwa 

norma sosial adalah sesuatu yang berada di 

luar individu yang membatasi diri mereka 

dalam berperilaku. Norma yang berlaku 

dalam sebuah masyarakat memiliki 

kekuatan pengikat yang berbeda dan 

disesuaikan menurut tingkatannya, 

meliputi: cara (usage), kebiasaan 

(folkways), tata kelakuan (mores), dan adat 

istiadat (custom). 

 

- Maca Syekh 

Maca Syekh adalah salah satu 

kekayaan budaya bidang tradisi lisan yang 

sudah sejak lama ada dan hingga kini 

dilaksanakan oleh masyarakat Pandeglang 

Provinsi Banten.  

 

B. METODE PENELITIAN 

1. Metode dan Analisa Data 

Sebuah penelitian memerlukan data-

data yang diperoleh dengan menggunakan 

teknik pengumpulan data dan metode 

penelitian. Mengingat esensi penelitian ini 

bersifat deskriptif sekaligus melihat ragam 

akulturasi tradisi lisan Maca Syekh maka 

metode penelitian yang digunakan adalah 

metode deskriptif menggunakan analisa 

kualitatif. 

Penelitian yang bersifat deskriptif 

ini berupaya mendeskripsikan dan 

menganalisa beberapa permasalahan 

sebagai berikut: 

1. Pelaksanaan tradisi lisan Maca Syekh. 

2. Akulturasi ditinjau unsur tradisi lisan 

dan bahasa. 

Penggunaan analisa kualitatif 

membutuhkan data-data kualitatif, yaitu 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 52 

data yang berwujud pertanyaan atau 

berupa kata-kata yang biasanya diperoleh 

melalui proses wawancara. 

2. Pengumpulan Data 

Data yang dikumpulkan berwujud 

data kualitatif. Menurut Oetomo 

(2005:186), data kualitatif dapat 

dikumpulkan melalui tiga cara, yaitu : 

a. Wawancara. Hasil data yang diperoleh 

adalah ungkapan langsung dari 

informan tentang pengalaman, 

pendapat, perasaan, dan 

pengetahuannya. Hal ini diperkuat oleh 

Ihromi (2006: 51) bahwa wawancara 

merupakan satu-satunya cara yang 

digunakan peneliti (Antropolog) untuk 

memperoleh keterangan tentang 

kejadian yang tidak dapat diamati 

sendiri, misalnya kejadian di masa 

lampau ataupun tidak boleh mengikuti 

sebuah ritus tertentu. Dalam 

Antropologi, teknik ini biasa dikenal 

dengan teknik etnografi. 

b. Observasi langsung. Hasil yang 

diperoleh dari cara ini adalah rincian 

pengamatan tentang kegiatan, perilaku, 

dan tindakan individu atau sekelompok 

masyarakat yang terkait dengan tema 

kegiatan. 

c. Penelaahan dokumentasi tertulis. Objek 

pencarian data tertulis dapat diarahkan 

pada cuplikan, kutipan atau penggalan 

catatan referensi yang tentunya 

berkaitan dengan kegiatan. 

Untuk mendapatkan data kualitatif, 

penelitian ini menggunakan teknik 

wawancara dan penelaahan dokumentasi 

tertulis. Hal itu disebabkan esensi dari 

kajian tersebut berupa tradisi masyarakat 

yang dimaksud disertai uraiannya. 

3. Lokasi Penelitian 

Persebaran Tradisi Lisan Maca 

Syekh tersebar di wilayah Provinsi Banten, 

namun konsentrasi penutur Maca Syekh 

berada di tiga wilayah administratif, yaitu 

Kabupaten Tangerang, Kabupaten Lebak, 

dan Kabupaten Pandeglang (Paluseri, 

2018: 114). Lokasi penelitian diambil di 

salah satu kabupaten tanpa melihat 

karakteristik dan intensitas keberadaan 

Maca Syekh di salah satu kabupaten. Oleh 

karena itu, lokasi penelitian yang dipilih 

yaitu di Kabupaten Pandeglang Provinsi 

Banten. 
 

C. HASIL DAN BAHASAN 

1. Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Secara astronomis, Kabupaten 

3DQGHJODQJ� WHUOHWDN� DQWDUD� ����¶� ± ����¶�

/LQWDQJ� 6HODWDQ� GDQ� ������¶�������¶�

Bujur Timur. Batas administratif 

Pandeglang di sebelah utara adalah dengan 

Kabupaten Serang, sebelah selatan 

berbatasan dengan Samudera Indonesia, 

sebelah barat berbatasan dengan Selat 

Sunda, dan sebelah timur berbatasan 

dengan Kabupaten Lebak. Dua perbatasan 

pantai diartikan adanya aliran sungai yang 

membelah wilayah Kabupaten Pandeglang. 

Setidaknya ada 14 sungai di Kabupaten 

Pandeglang, yaitu, Sungai Cidano, Sungai 

Cibungur, Sungai Cisanggona, Sungai 

Ciliman, Sungai Cihonje, Sungai 

Cipunagara, Sungai Cisumur, Sungai 

Ciseureuhan, Sungai Cijaralang, Sungai 

Cikadongdong, Sungai Ciseukeut, Sungai 

Cimara, Sungai Cibaliung, dan Sungai 

Cicanta. Sementara di sisi lainnya, 

Kabupaten Pandeglang dihiasi oleh enam 

gunung, yaitu, Gunung Karang (1.778 

mdpl); Gunung Pulosari (1.346 mdpl); 

Gunung Aseupan (1.174 mdpl); Gunung 

Payung (480 mdpl); Gunung Honje (620 

mdpl); dan Gunung Tilu (562 mdpl). 

Memiliki wilayah dengan luas 

2,746,81 Km2, Kabupaten Pandeglang 

terbagi menjadi 35 kecamatan dengan 

jumlah penduduk pada tahun 2016 

sebanyak 1.183.006 terdiri dari 604.603 

laki-laki dan 578.403 perempuan (BPS 

Kab. Pandeglang, 2017: 71). Dari jumlah 

penduduk tersebut, sebagian besar 

beragama Islam. Hal ini dilihat dari 

ketiadaan jumlah tempat peribadatan non 

Islam di Kabupaten Pandeglang. (BPS 

Kab. Pandeglang, 2017: 168). 

Dari segi kepemakaian bahasa, 

Provinsi Banten secara keseluruhan 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

53 

memiliki tiga bahasa, yaitu bahasa Sunda, 

Jawa, dan Lampung. Di Kabupaten 

Pandeglang, penggunaan bahasa Sunda 

banyak digunakan berikut dialek Sunda 

khas Banten. Istilah dialek tidaklah 

menjadi sebuah perbedaan bahasa yang 

signifikan karena dialek merupakan sebuah 

perbedaan kecil dari variasi penggunaan 

bahasa yang disesuaikan dengan kondisi 

pengucapan masyarakat setempat 

(Zulaeha, 2010: 1). Meski Bahasa Sunda 

mendominasi pola komunikasi masyarakat 

3DQGHJODQJ�� %DKDVD� -DZD� ³%DQWHQ´� MXJD�

cukup banyak dituturkan masyarakat 

Pandeglang. Oleh karena itu, Naskah-

naskah Maca Syekh yang tersebar di 

Pandeglang juga diterjemahkan dalam dua 

bahasa tersebut dengan menggunakan 

huruf Arab Pegon. 

Seh dalam pengertian Masyarakat 

Banten, ditujukan pada satu sosok bernama 

Syeh Abdul Qadir Jaelani. Menyimak dari 

sisi sejarah, kemunculan tradisi Maca 

Syekh lebih banyak mengarah pada 

penyebaran agama Islam melalui tradisi 

lisan dalam bentuk pembacaan riwayat 

hidup Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

Syekh Abdul Qadir Jaelani adalah 

seorang penyebar agama Islam terkenal. 

Dapat dikatakan demikian karena hasil 

karya beliau telah dipergunakan di 

berbagai wilayah penyebaran agama Islam 

di Indonesia utamanya di Pulau Jawa mulai 

dari ujung barat hingga ujung timur. Di 

ujung barat Pulau Jawa, nama Syekh 

Abdul Qadir Jaelani dikenal pada 

masyarakat Kabupaten Pandeglang sebagai 

penyebar agama Islam untuk kemudian 

dikenang dan disebarkan ajaran agamanya 

melalui tradisi lisan Maca Sekh.Selain di 

Pandeglang, tradisi Maca Sekh juga ada di 

wilayah ujung timur Pulau Jawa seperti di 

JHPEHU� GHQJDQ� QDPD� ³0DQDTLE� 6\DLNK�

$EGXO�4RGLU�-DLODQL´��.XPDODVDUL����������

± 18), dan di Surabaya dengan nama tradisi 

\DQJ� VDPD�� \DLWX� ³0DQDTLE�6\DLNK�$EGXO�

4RGLU� -DLODQL´� �'ZL� $SULO\DQWR�� ������ �- 

19). 

Tradisi lisan Maca Syekh tidak lepas 

dari proses penghormatan dan permintaan 

atas apa yang hendak diwujudkan kepada 

Sang Maha Kuasa melalui pembacaan 

kitab Syekh Abdul Jaelani. Wujud dari 

penghormatan tersebut merupakan sebuah 

kodrati dari naluri manusia yang dimulai 

sejak zaman dahulu (pra sejarah) terkait 

dengan adanya pusat kosmis yang 

merupakan sebuah pusat pertemuan antara 

dunia fisik (alam sekitar) dan non fisik 

(alam supranatural). Leluhur sebagai 

sebuah sosok yang dihormati pada 

zamannya menjadi simbol dari sebuah 

ajaran yang wajib dihormati dan ditaati 

baik ketika masih hidup maupun setelah 

meninggal. 

Proses dinamisme yang berkembang 

menjadi animisme yang sudah ada jauh 

sebelum adanya agama-agama besar ± 

yang dalam hal ini adalah Islam -  menjadi 

sebuah jalan dari proses regenerasi 

VSLULWXDO�XQWXN�NHPXGLDQ�³GLVHPSXUQDNDQ´�

dan pada akhirnya mengerucut pada sosok 

manusia yang diutus oleh Yang Maha 

Kuasa untuk memberitahukan akan adanya 

ajaran keesaan yang wajib diikuti karena 

adanya konsekuensi dari ketidak-

ikutsertaan ataupun mengingkari 

keberadaanNya. 

Hal ihwal kepatuhan terhadap 

sebuah ajaran agama tidaklah seragam 

antar wilayah persebaran karena 

bercampur dengan kultur dan religiusitas 

yang sudah ada sebelumnya. Patut 

digarisbawahi bahwa proses penyebaran 

agama dilakukan melalui berbagai cara. 

Salah satu cara yang dilakukan untuk 

menyebarkan agama Islam adalah dengan 

melakukan pendekatan budaya melalui 

unsur kesenian, seperti halnya dengan seni 

wayang kulit yang digunakan sebagai 

media penyebaran agama Islam di Demak 

pada Abad ke-XV (Praharani, 2007: 1 -58).  

Cara lainnya adalah dengan melalui 

saluran perdagangan, saluran pernikahan, 

saluran pendidikan, dan saluran dakwah. 

Khusus mengenai saluran dakwah sebagai 

salah satu peyebaran agama Islam 

dilakukan oleh Wali Sanga, yaitu: 

1. Maulana Malik Ibrahim atau Sunan 

Gresik berasal dari Persia.  



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 54 

2. Sunan Ampel atau Raden Rahmat. 

3. Sunan Drajat atau Syarifudin (putra 

Raden Rahmat) 

4. Sunan Bonang atau Mahdun Ibrahim 

(putra Raden Rahmat) 

5. Sunan Giri atau Raden Paku (murid 

Sunan Ampel).  

6. Sunan Kalijaga atau Joko Said. 

7. Sunan Kudus atau Jafar Sidiq.  

8. Sunan Muri atau Raden Umar Said. 

9. Sunan Gunung Jati atau Syarif 

Hidayatullah. 

 

Tiga bangsa yang berpotensi 

menyebarkan agama Islam di Indonesia 

masing-masing, yaitu Gujarat, Persia, dan 

Bangsa Arab, memiliki pembuktian atas 

kedatangannya di Indonesia. Melalui 

berbagai saluran dan maksud kedatangan 

ke Indonesia, kultur dari bangsa pendatang 

tersebut sedikit banyak tersosialisasi pada 

masyarakat yang berkomunikasi secara 

intens. Hal ini kemudian membuat adanya 

perbedaan cara pandang dalam memaknai 

proses penyebaran Islam sebagai sebuah 

agama dengan sumber utama yaitu kitab 

suci Alquran, hadis, dan Sunnah. 

Budaya di Indonesia yang pernah 

dipengaruhi oleh budaya India dengan 

ajaran Hindu Budhanya memberikan 

SHOXDQJ� XQVXU� ³NHDMDLEDQ´� XQWXN� PDVXN�

dalam strategi penyebaran agama Islam. 

Oleh karena itu, Mahjudin (1991: 93) 

berpendapat bahwa strategi yang mendapat 

tempat dalam menyebarkan Islam di 

Indonesia adalah strategi tassawuf, yaitu 

sebuah ajaran berbentuk tarekat yang lebih 

mengandalkan gerak ruhaniah daripada 

gerak batiniah. Menurut Ibnu Khaldun  

(dalam Hamka, 1996: 2), Tasawuf 

merupakan ilmu syariah yang timbul 

kemudian di dalam agama (Islam). Diawali 

dengan tekun beribadah dan memutuskan 

pertalian dengan segala selain Allah 

semata. Ajaran tasawuf menolak hiasan-

hiasan dunia, serta membenci perkara-

perkara yang selalu memperdaya orang 

banyak. Pengikut tasawuf lebih banyak 

menjauhi segala bentuk harta-benda dan 

kemegahan dengan cara menyendiri 

menuju jalan Tuhan dalam khalwat dan 

ibadah. Beberapa tokoh tassawuf cukup 

terkenal di Indonesia di antaranya Hamzah 

Fansuri, Nuruddin ar-Raniri, Abdurrauf 

Singkel, Samsudin Sumatrani, al-

Palimbani. Lima tokoh tassawuf tersebut 

banyak berkiprah menyebarkan Islam di 

Pulau Sumatra. Sementara untuk Pulau 

Jawa lebih banyak dilakukan oleh Wali 

Songo (wali sembilan). 

Kesuksesan menyebarkan agama 

Islam yang dilakukan Wali Songo lebih 

diawali dengan sembilan sosok wali 

tersebut yang menurut masyarakat ± kala 

itu ± memiliki karomah yang terletak pada 

kekeramatan, dan penguasaan ilmu 

(pengetahuan, keagamaan, dan kebatinan) 

yang sangat tinggi. Uniknya, posisi pada 

tingkat kedigjayaan baik dalam bentuk 

keramat ataupun penguasaan ilmu selalu 

dicari siapa yang paling tinggi. Kala Wali 

Songo berhasil menyebarkan Islam di 

seantero Pulau Jawa, status kekeramatan 

dan penguasaan keilmuan Wali Songo 

pada beberapa lokasi di Pulau Jawa bukan 

menempati urutan tertinggi. Dengan 

demikian, status Wali Songo hanyalah 

GLDQJJDS�VHEDJDL�³SHPEDZD�SHVDQ�,VODP´��

sedangkan tingkat kekeramatannya  dan 

pengusaan ilmu bukanlah yang tertinggi. 

Pencarian sosok ulama yang 

PHPLOLNL�WLQJNDW�³NHDMDLEDQ´�WHUWLQJJL�SDGD�

masyarakat di Pulau Jawa kemudian jatuh 

pada sosok bernama Syekh Abdul Qadir 

Jaelani (1077±1166 M). Ulama yang 

terkenal dalam dunia tarekat dan sufisme 

ini lahir di  Provinsi Mazandaran di Iran 

memberikan pengaruh sangat besar dalam 

dunia Islam dan bahkan mendapatkan gelar 

³:DOL´� GDUL� PDV\DUDNDW� PXVlim di Benua 

India. Muslim Negara Pakistan dan India 

bahkan memberinya gelar Ghaus-e-Azam. 

Begitu halnya di India, begitu pula halnya 

di Indonesia (Pulau Jawa) yang juga 

mengkultuskan Sosok Syekh Abdul Qadir 

Jaelani sebagai seorang sufi  yang penuh 

dengan keajaiban-keajaiban, keluarbiasaan, 

dan kesaktian. Harapan memperoleh 

keajaiban dan keluarbiasaan Syekh Abdul 

Qadir Jaelani diyakini dapat diperoleh 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

55 

melalui pelajaran tasawuf dengan sumber 

utama yang berasal dari kitab manaqib 

Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

2. Akulturasi dalam Maca Syekh 

Direktorat Jenderal Kebudayaan, 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

sebagai lembaga pemerintah membuat 

pilahan besar kebudayaan, yaitu budaya 

benda (tangible culture) dan budaya 

takbenda (intangible culture). Proses 

pemaknaan dan nilai yang terkandung 

dapat ditemukan dalam dua pilahan besar 

budaya tersebut. Walaupun demikian, 

dilihat dari segi aktivitas budaya, karya 

budaya takbenda nampak sangat jelas 

terlihat. 

Intangible culture terbagi dalam 

beberapa bidang. Dalam Pasal 2 Ayat 1 

dan 2 Konvensi 2003 UNESCO dijelaskan 

bahwa budaya takbenda dapat diwariskan 

sehingga penamaannya menjadi warisan 

budaya takbenda yang terbagi dalam lima 

bidang, yaitu: 

a) tradisi dan ekspresi lisan, termasuk 

bahasa sebagai wahana warisan budaya 

takbenda; 

b) seni pertunjukan; 

c) adat istiadat masyarakat, ritus, dan 

perayaan-perayaan; 

d) pengetahuan dan kebiasaan perilaku 

mengenai alam dan semesta; 

e) kemahiran kerajinan tradisional. 

(Waluyo, 2009: 13) 

Definisi dari warisan budaya 

takbenda adalah  segala praktik, 

representasi, ekspresi, pengetahuan, 

keterampilan serta alat-alat, benda 

(alamiah), artefak dan ruang-ruang budaya 

terkait dengannya yang diakui oleh 

berbagai komunitas, kelompok, dan dalam 

hal tertentu perseorangan sebagai bagian 

warisan budaya mereka. Warisan budaya 

takbenda ini, yang diwariskan dari generasi 

ke generasi, senantiasa diciptakan kembali 

oleh berbagai komuniti dan kelompok 

sebagai tanggapan mereka terhadap 

lingkungannya, interaksinya dengan alam, 

serta sejarahnya, dan memberikan mereka 

rasa jati diri dan keberlanjutan, untuk 

menghormati keanekaragaman budaya dan 

daya cipta insani (Waluyo, 2009: 13). 

Dalam lima bidang Warisan Budaya 

Takbenda, seni pertunjukan merupakan 

salah satu identitas budaya yang cukup 

mencolok. Hal demikian dilatarbelakangi 

oleh sudah cukup banyaknya nama 

kesenian yang sudah sangat umum 

terdengar di telinga masyarakat Indonesia. 

Sehingga, apabila kita mendengar nama 

kesenian jaipong, misalnya, maka ingatan 

kita akan asal lokasi wilayah jaipong 

mengarah ke Provinsi Jawa Barat. Begitu 

juga halnya dengan ondel-ondel yang akan 

mengarahkan ingatan kita pada asal 

wilayahnya yaitu DKI Jakarta. 

Berpijak pada ketenaran beberapa 

nama karya budaya tertentu. Bidang 

kebudayaan lainnya yang tidak kalah 

pentingnya yaitu tradisi dan ekspresi lisan. 

Sebuah karya budaya yang lebih banyak 

berkecimpung dalam pengajaran tentang 

nilai dan makna kehidupan. Pola 

pengajaran dalam bidang karya budaya 

tersebut disebabkan oleh adanya interaksi. 

Bentuk interaksi tersebut dijelaskan oleh 

Endraswara (2013: 70) yang mengatakan 

bahwa tradisi lisan adalah tradisi 

komunikasi langsung yang memungkinkan 

terjadinya interaksi antara pengirim dan 

penerima pesan. Perihal 

terdokumentasikannya tradisi lisan dalam 

bentuk tulisan, adalah tidak berpengaruh 

sama sekali terhadap esensi ataupun nilai 

GDUL� ³SROD� EHODMDU� PHQJDMDU´� \DQJ�

disampaikan dalam tradisi lisan. Hal ini 

senada dengan apa yang dikatakan oleh 

Ratna dalam Endraswara (2013: 69). 

Beliau mengatakan bahwa  tradisi tulis 

tidak berpengaruh terhadap keberadaan 

sastra lisan. Artinya, meskipun tradisi lisan 

telah ditranskripsikan ke dalam tulisan, 

tradisi tersebut tetap hidup menurut 

mekanismenya masing-masing. 

Kelokalan dalam sebuah tradisi lisan 

tidak dengan begitu saja dipersepsikan 

bahwa karya budaya tersebut adalah murni 

diciptakan dan dilaksanakan di daerah atau 

wilayah tersebut. Berbagai unsur budaya 

turut menyumbang terciptanya sebuah 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 56 

karya budaya. Dan, apakah unsur budaya 

tersebut juga adalah murni berasal dari 

daerah tersebut? Secara garis besar, 

Danandjaja mengatakan bahwa Indonesia 

memiliki karakteristik kebudayaan Melayu 

yang kemudian mendapat pengaruh dari 

kebudayaan Hindu Budha, Nasrani, dan 

Islam. Hindu Budha dalam pengertian 

Danandjaja lebih mengarah pada konteks 

penyebaran yang dilakukan oleh Kerajaan 

Majapahit (Danandjaja, 1977: 4-5). 

Berdasarkan pengertian tersebut, dapat 

dikatakan bahwa proses terciptanya unsur 

budaya di Indonesia mendapat pengaruh 

dari agama dan budaya yang dibawa oleh 

penyebar agama tersebut. Agama 

mengajarkan konsep ketuhanan dan 

budaya memperkaya konsep tersebut 

dengan berbagai unsur budaya 

pendukungnya. Hasil yang diperoleh di 

wilayah sebaran agama adalah terciptanya 

sebuah sistem kehidupan versi lokal yang 

menjadi pedoman dalam proses interaksi 

antara manusia ± manusia, manusia ± alam, 

dan manusia ± Tuhan yang tersebar dalam 

berbagai unsur budaya  di antaranya tradisi 

lisan. 

Maca Syekh sebagai bagian dari 

tradisi lisan merupakan sebuah tradisi yang 

memiliki nilai penghormatan kepada Sang 

Pencipta melalui pembacaan riwayat 

perjalanan seorang Sufi. Teknis 

pembacaan dan ide untuk menciptakan 

tradisi lisan tersebut dilatarbelakangi oleh 

sejarah perjalanan kehidupan masyarakat 

Pandeglang yang memang menjadi salah 

satu bagian dari wilayah persebaran agama 

Islam di Indonesia. 

Dalam proses penyebaran agama 

Islam di wilayah Kabupaten Pandeglang, 

unsur budaya lokal menjadi salah satu 

sarana yang dapat dikatakan cukup 

berpengaruh untuk menarik masyarakat 

agar tertarik, memahami, hingga menjadi 

pemeluk ajaran Agama Islam. Salah satu 

unsur budaya yang menjadi pilihan cara 

penyebaran agama Islam adalah tradisi 

lisan. Wilayah budaya Kabupaten 

Pandeglang dihuni oleh dua kelompok 

budaya yang cukup dominan, yaitu budaya 

Sunda dan budaya Jawa. Akulturasi kedua 

budaya tersebut sudah terjadi sejak lama 

dan berjalan dengan harmonis. Salah satu 

bukti dari akulturasi tersebut adalah 

munculnya tradisi lisan Maca Syekh yang 

menganut dua bahasa, yaitu bahasa Sunda 

dan bahasa Jawa. Oleh karena itu, dapat 

ditarik dua bagian besar akulturasi tradisi 

lisan Maca Syekh, yaitu akulturasi dari 

unsur tradisi lisan, dan akulturasi dari 

unsur bahasa. 

 

- Akulturasi Tradisi 

Maca Syekh sebagai salah satu 

Warisan Budaya Takbenda (WBTB) telah 

dtetapkan sebagai Warisan Budaya 

Takbenda Indonesia pada tahun 2018 

(Paluseri, dkk, 2018: 114-115) dimasukkan 

dalam kategori tradisi lisan. Wujud 

akulturasi Maca Syekh terkait dengan 

unsur tradisi lisan dapat dilihat dari 

kekayaan budaya lokal yang menjadi unsur 

terbentuknya Maca Syekh. Menurut 

Alamsyah P. (2018: 32-3����³0DFD´�GDODP�

tradisi lisan Maca Syekh berasal dari kata 

wawacan, yaitu karya sastra naratif yang 

disusun dalam bentuk pupuh. Teks 

wawacan umumnya panjang karena isinya 

merupakan cerita. Selain itu, pelaku dalam 

wawacan jumlahnya relatif banyak, oleh 

karena itu pupuh yang digunakannya pun 

tidak hanya satu jenis. Karena wawacan 

tersebut berbentuk pupuh, maka teks 

wawacan disampaikan secara lisan dalam 

suatu pagelaran yang disebut beluk. 

Di Kabupaten Majalengka, tradisi 

lisan yang mirip dengan Maca Syekh 

dinamakan gaok. Sementara untuk seni 

beluk itu sendiri tersebar di wilayah Tatar 

Sunda Parahyangan (Jawa Barat bagian 

Selatan). Seni beluk dan gaok dicirikan 

dengan alunan suara yang melengking. 

Berdasarkan penuturan informan, 

lengkingan suara tersebut dahulu kala 

difungsikan juga sebagai sebuah 

pemberitahuan kepada warga yang berada 

cukup jauh bahwa sedang dilaksanakan 

sebuah ritual atau kegiatan. 

Maca Syekh yang dalam 

pelaksanaannya mirip dengan seni beluk, 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

57 

dalam beberapa hal terdapat perbedaan 

baik dari segi tatanan alunan suara, isi 

riwayat atau kisah maupun jumlah 

personilnya. Isi riwayat yang dilantunkan 

dalam seni beluk di antaranya kinanti, 

asmarandana, dangdanggula, sinom, 

pangkur, davina, lambung, ludrang. 

magatru, maskurnambang, gambuh, 

dangurisa.
2
  Sementara riwayat yang 

dibacakan dalam tradisi lisan Maca Syekh 

adalah tentang perilaku dan sepak terjang  

Syekh Abdul Qadir Jaelani semasa hidup 

sebagai salah seorang tokoh penyebar 

agama Islam. 

Lantunan nada dan intonasi dalam 

Maca Syekh sekilas mirip dengan 

seseorang yang bercerita. Berbeda halnya 

dengan alunan suara yang melengking baik 

dalam seni beluk maupun gaok. Sementara 

untuk jumlah personil adalah tergantung 

dari tuan rumah yang hendak 

melaksanakan Maca Syekh. Apabila hanya 

dilakukan dalam waktu yang singkat, 

pelaku Maca Syekh cukup hanya satu 

orang saja. Sementara itu, durasi waktu 

yang panjang (dari isya hingga subuh) 

yang diminta oleh tuan rumah membuat 

personil Maca Syekh akan bertambah 

banyak.  

Permintaan durasi waktu yang 

pendek oleh tuan rumah biasanya 

ditanggapi oleh pembaca Maca Syekh 

dengan melantunkan beberapa riwayat 

Syekh Abdul Qadir Jaelani yang sesuai 

dengan maksud dan tujuan sang tuan 

rumah. Sementara untuk durasi waktu yang 

panjang, pelantun riwayat Maca Syekh 

biasanya lebih dari seorang karena harus 

membaca seluruh riwayat Syekh Abdul 

Qadir Jaelani yang terbagi dalam 53 kisah. 

Adapun kisah atau riwayat tersebut adalah: 

1. Kisah tentang nasab (asal usul dan 

keturunan) Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

2. Kisah tentang kelahiran Syekh Abdul 

Qadir Jaelani. 

3. Kisah tentang masa belajar Syekh 

Abdul Qadir Jaelani. 

                                                             
2
³Seni Beluk, dalam 

https://sites.google.com/site/nimusinstitut/seni-

beluk 

4. Kisah tentang budi pekerti Syekh 

Abdul Qadir Jaelani. 

5. Kisah tentang pakaian dan makanan 

Syekh Abdul Qadir Jaelani ketika 

menjadi santri. 

6. Kisah pertemuan Syekh Abdul Qadir 

Jaelani dengan Nabi Hidir. 

7. Kisah tentang peribadatan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani. 

8. Kisah tentang dasar-dasar perbuatan 

Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

9. Kisah penampilan Syekh Abdul Qadir 

Jaelani memberikan ceramah kepada 

manusia di atas kursi. 

10. Kisah tentang perkumpulan seratus 

ulama Baghdad di tempat Syekh Abdul 

Qadir Jaelani yang membahas tentang 

berbagai masalah. 

11. Kisah tentang telapak kaki Nabi 

Muhammad yang menginjak pundak 

Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

12. Kisah tentang kesaksian guru-guru sufi 

dan para wali tentang ketinggian 

martabat Syekh Abdul Qadir Jaelani. 

13. Kisah tentang tercelanya orang yang 

menyebut Sayid Abdul Qadir tanpa 

punya wudlu. 

14. Kisah tentang orang-orang yang 

memberi hadiah (bertawasul) kepada 

Syekh Abdul Qadir Jaelani akan 

tercapai maksudnya. 

15. Kisah tentang nama-nama agung Sayid 

Abdul Qadir. 

16. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menghidupkan orang yang 

sudah meninggal dari alam kubur. 

17. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani merebut nyawa pembantunya 

dari malaikat maut. 

18. Kisah tentang kemampuan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani dalam merubah 

anak perempuan jadi anak laki-laki. 

19. Kisah tentang keselamatan (masuk 

surga) seorang fasik karena 

kecintaannya kepada Syekh Abdul 

Qadir al-Jaelani. 

20. Kisah tentang kematian seekor burung 

yang terbang melewati Syekh Abdul 

Qadir Jaelani. 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 58 

21. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menghidupkan seekor elang 

(alap-alap). 

22. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani memerdekakan budak dan 

mengembalikan harta kekayaan. 

23. Kisah tentang turunnya makanan dari 

langit. 

24. Kisah tentang sembuhnya orang-orang 

\DQJ� NHQD� SHQ\DNLW� ³WKRXQ´� EHUNDW�

memakan rerumputan dan meminum 

air dari madrasah milik Syekh Abdul 

Qadir Jaelani. 

25. Kisah tentang Syeikh Abdul Qadir 

Jaelani menghidupkan ayam. 

26. Kisah tentang anjing yang menunggu 

Istal (kadang kuda) setelah membunuh 

kucing. 

27. Kisah tentang pembelian 40 kuda yang 

baik berdasarkan pengakuan kuda-

kuda yang kurang sehat. 

28. Kisah tentang Jin Ifrit yang berada di 

bawah kekuasaan Syekh Abdul Qadir 

Jaelani. 

29. Kisah tentang ampunan raja jin 

terhadap orang yang membunuh 

putranya. 

30. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani mengobati orang yang digoda 

jin. 

31. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani mencium tangan Nabi 

Muhammad SAW. 

32. Kisah tentang kemampuan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani mengunjungi 

murid-muridnya di 70 tempat pada 

satu waktu. 

33. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menyelamatkan isteri salah 

seorang muridnya dari perbuatan 

tercela orang fasik. 

34. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menolong seorang yang akan 

dilepas kewaliannya. 

35. Kisah tentang Syekh Ahmad Kanji 

menjadi Syekh Abdul Qadir Jaelani 

berdasarkan petunjuk gurunya. 

36. Kisah tentang Syekh Ahmad Kanji 

mencari kayu bakar yang terbang 

ketika kayu itu akan diletakkan di atas 

kepalanya. 

37. Kisah tentang salah seorang isteri yang 

dianugerahi berkat doanya Syekh 

Abdul Qadir Jaelani. 

38. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menyelamatkan muridnya dari 

siksa Munkar Nakir. 

39. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani memberi ucapan selamat pada 

setiap tahun baru dan mencerita apa 

yang akan terjadi pada tahun 

berikutnya. 

40. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani diberi lembaran buku untuk 

mencatat murid-muridnya yang datang 

pada hari kiamat. 

41. Kisah tentang seorang yang 

mengisapjarinya, kemudian giginya 

tanpa merasa ingin makan (merasa 

kenyang). 

42. Kisah tentang 6\HNK� 6KRQ� µ$QL� \DQJ�

tidak taat kepada nasehat Sayid Abdul 

Qadir Jaelani. 

43. Kisah tentang ikan sungai Dajlah 

(Tigris ?) yang berusaha mencium 

telapak tangannya. 

44. Kisah tentang kemampuan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani merubah wali 

mardud (ditolak) menjadi wali maqbul. 

45. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menyelamatkan muridnya dari 

api (siksa) dunia akhirat. 

46. Kisah tentang Syaikh Abdul Qadir al-

Jaelani menampakkan dirinya dalam 

wujud aki-aki (orang tua). 

47. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani dicoba digoda setan. 

48. Kisah tentang Syekh Abdul Qadir 

Jaelani menampar setan. 

49. Kisah tentang pemberian hadiah uang 

dari seorang raja yang kemudian 

menjadi darah karena tidak diberikan 

secara langsung oleh raja. 

50. Kisah tentang pemberian hadiah dari 

raja secara langsung berupa apel pada 

kesempatan yang lain. 

51. Kisah tentang wasiat Syekh Abdul 

Qadir Jaelani kepada putranya. 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

59 

52. Kisah tentang salat hajat disertai 

dengan meminta pertolongan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani, dan  

53. Kisah tentang meninggalnya Syekh 

Abdul Qadir Jaelani (Alamsyah P., 

dkk, 2018: 61 -± 64).  

 

 
Gambar 1.Salah seorang penutur yang sedang 

melaksanakan tradisi lisan Maca Syekh  

Sumber: Data Primer, 2018. 

 

Pada umumnya, acara Maca Syekh 

merupakan bagian dari acara slametan 

(selamatan), seperti acara khitanan, 

pernikahan, mengisi rumah baru, akan 

menempuh perjalanan jauh atau memiliki 

kendaraan baru. Meskipun tradisi tersebut 

semakin jarang dilakukan orang-orang 

yang hidup di perkotaan, tetapi bagi 

masyarakat di pedesaan acara Maca Syekh 

merupakan bagian tak terpisahkan dari 

ritual kehidupan mereka. 

Kegiatan Maca Syekh bagi 

masyarakat Pandeglang dilakukan oleh 

orang perseorangan, seperti hendak 

mengadakan acara slametan (selamatan) 

untuk siklus kehidupan seseorang, seperti 

tujuh bulanan, khitanan dan pernikahan. 

Selain itu, kegiatan seperti ini ia lakukan 

setiap kali sedang atau akan melakukan 

pekerjaan yang dianggap mengandung 

resiko keselamatan dan sulit untuk 

mencapai tujuan seperti; pergi naik haji, 

mendirikan rumah dan membiayai anak 

sekolah (pendidikan). Kegiatan Maca 

Syekh, tidak hanya dilakukan pada saat ia 

menghadapi kesulitan tetapi juga 

dilaksanakan pada saat mendapat 

kebahagian dan kesuksesan seperti akan 

menempati rumah baru, mendapat 

kendaraan baru atau lulus ujian sekolah 

maupun kuliah. Kegiatan seperti ini 

dinamakan pula dengan syukuran. 

Masyarakat yang menyelenggarakan 

acara Maca Syekh atau Wawacan Syekh 

Abdul Qadir Jaelani ini berkeyakinan akan 

mendapatkan keselamatan, keberkahan dan 

keinginannya tercapai. Ritual Maca Syekh 

yang mereka lakukan pada berbagai acara 

bertujuan meminta keselamatan dan tolak 

bala. 

Dalam konsep Islam, keselamatan 

diartikan sebuah perbuatan atau tindakan 

yang akan, sedang, dan telah dilakukan 

didasarkan keselarasan suasana batin, 

rohani, hati yang baik dan sesuai dengan 

kehendak Allah swt. Selaras antara suasana 

hati dan perbuatan yang baik tersebut akan 

menuju pada apa yang disebut dengan 

insan kamil, yaitu sebutan untuk manusia 

yang nantinya akan selamat dunia dan 

akhirat. Syukuran ataupun pembacaan 

kitab suci Alquran secara berkelompok 

juga dilakukan setidaknya merupakan 

sebuah upaya dari tuan rumah agar apa 

yang akan, sedang, dan telah dilakukannya 

mendapat ridho dan ampunan dari Sang 

Maha Esa.  

Tradisi Maca Syekh, bagi 

masyarakat Kabupaten Pandeglang 

memiliki makna sendiri dalam menghadapi 

berbagai tantangan dan kesulitan hidup. 

Mereka memiliki keyakinan bahwa 

menyelenggarakan Maca Syekh, baik di 

rumah secara rutin maupun dilaksanakan 

pada saat hajatan atau syukuran lainnya 

akan mendatangkan keberkahan dan 

keselamatan. Karena itu mereka secara 

rutin menyelenggarakan acara Maca Syekh 

setiap kali akan menghadapi berbagai 

tantangan dan kesulitan.  

Pada umumnya acara Maca Syekh 

berlangsung pada malam hari, dari setelah 

salat isya sampai subuh,  meskipun tidak 

jarang dilakukan pada pagi atau siang hari. 

Sebelum acara Maca Syekh, biasanya tuan 

rumah terlebih dahulu menyediakan 

VHPDFDP� ³VHVDMHQ¶�� 6HVDMHQ� WHUVHEXW�

dimaksudkan sebagai persyaratan, agar 

saat berlangsungnya Maca Syekh dapat 

berlangsung dengan lancar sesuai dengan 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 60 

yang diharapkan. Biasanya sesajen yang 

harus disediakan adalah: kopi pahit, kopi 

manis, kembang tujuh macam, kue tujuh 

macam - yang dikenal dengan istilah 

perwanten, beberapa batang rokok, 

kemenyan, wadah kecil yang berisi air dan 

uang logam. 

Perihal uang logam dalam wadah 

kecil berisi air yang menjadi salah satu 

syarat pelaksanaan tradisi lisan Maca 

Syekh, juga ada beberapa kesamaan 

dengan tradisi serupa di wilayah lainnya, 

seperti ketika berkunjung ke leuweung 

larangan masyarakat Kampung Kuta 

Kabupaten Ciamis juga disyaratkan untuk 

menaruh atau melempar uang logam dalam 

sebuah kubangan yang ada dalam 

leuweung larangan tersebut. Mereka masih 

mempercayai bahwa pemberian uang 

logam menjadi salah satu syarat 

³SHPEHULDQ´�NHSDGD�<DQJ�0DKD�.XDVD�� 

Tersebut dalam beberapa barang 

yang ada dalam sesajen di atas, juga 

sebenarnya bukan spesifik atau hanya ada 

dalam syarat sesajen dalam tradisi lisan 

Maca Syekh, seperti beberapa batang 

rokok, kemenyan, kopi pahit, kopi manis, 

kembang tujuh macam, kue tujuh. Menurut 

Ki Demang Wangsafyudin
3
, bahan-bahan 

tersebut merupakan sebentuk alat ritual 

yang banyak ditemukan pada masyarakat 

budaya Sunda dan Jawa. Beberapa 

perlambang dalam bahan sesajen tersebut 

dikatakan bahwa kemenyan memiliki 

makna mengkaji dan menghayati serta 

menelusuri hakekat dari nilai-nilai Ke 

Tuhanan harus dilakukan secara sungguh-

sungguh dan sebenar-benarnya. Kopi pahit 

dan kopi manis melambangkan kehidupan 

yang berjalan sering tidak sesuai dengan 

keinginan. Kembang dan kue tujuh macam 

melambangkan tujuh kuasa Tuhan (Hyang) 

yaitu Kawasa, Kersa, Uninga, Hirup, 

Tingali, Ngarungu, dan Ngandika. 

                                                             
3
Mustafid SawunggaliK�³0DNQD�6HVDMHQ´��

dalam  

https://www.kompasiana.com/mustafid/54ff908

7a333116a4a51084e/makna-sesajen26 Juni 

2015   17:29 

Sesajen yang dilakukan sebagai 

salah satu syarat dalam pelaksanaan tradisi 

lisan Maca Syekh menurut sebagian 

kalangan dianggap sebagai sebuah 

perbuatan syirik.  Hal tersebut juga telah 

tercantum dalam Alquran surat Al-

$Qµ�P����������\DQJ�DUWLQ\D� 

³'DQ�PHUHND�PHPSHUXQWXNNDQ�EDJL�

Allah satu bagian dari tanaman dan 

ternak yang telah diciptakan Allah, 

lalu mereka berkata sesuai dengan 

SHUVDQJNDDQ� PHUHND�� ³,QL� XQWXN�

Allah dan ini untuk berhala-berhala 

NDPL�´� 0DND� VDML-sajian yang 

diperuntukkan bagi berhala-berhala 

mereka tidak sampai kepada Allah; 

dan saji-sajian yang diperuntukkan 

bagi Allah, maka sajian itu sampai 

kepada berhala berhala mereka. 

Amat buruklah ketetapan mereka 

LWX´( Al-$Qµ�P��������� 

 

Sebuah tradisi mensyaratkan adanya 

beberapa kepentingan yang mengharuskan 

terjadinya sebuah momen persembahan 

agar apa yang diinginkannya dapat tercapai 

dengan baik. Keinginan tersebut 

merupakan sebuah niatan baik dan tidak 

ingin menimbulkan konflik dengan 

sekelompok masyarakat, aliran, maupun 

ajaran yang menghendaki pelarangan 

terhadap segala bentuk sesajen. 

Pelaksanaan. Pemenuhan syarat berupa 

sesajen dalam tradisi lisan Maca Syekh 

lebih disebabkan pada unsur keinginan 

untuk tidak melupakan tradisi yang telah 

berjalan turun temurun.  

Beberapa mitos yang hingga kini 

sebagian masih dipercayai oleh masyarakat 

seperti kewajiban tuan rumah untuk 

PHQ\HGLDNDQ� ³VHVDMHQ´� VHFDUD� OHQJNDS�

pada saat Maca Syekh, pelaku Maca 

Syekh, yang sering dimintai oleh warga 

untuk membaca Maca Syekh di rumahnya. 

Menurutnya ketidaklengkapan sesajen 

yang disediakan pada saat Maca Syekh 

akan mengakibatkan adanya gangguan saat 

acara sedang berlangsung. Misalnya, alat 

pengeras suara (loudspeaker) yang jatuh 

berulang-ulang. Hal tersebut menurut 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

61 

masyarakat setempat disebabkan oleh 

penyediaan sesaji oleh tuan rumah sesaji 

yang kurang lengkap. 

Perihal kepercayaan atau adanya 

unsur kecelakaan atau akibat buruk yang 

nantinya akan terjadi apabila tidak 

melaksanakan pemenuhan syarat tersebut 

lebih dianggap sebagai mitos yang hingga 

kini masih diyakini oleh sebagian 

masyarakat. Mitos tersebut kini lebih 

diarahkan pada sikap personal dan tidak 

lebih dari bagian dari upaya yang dianggap 

tidak wajar untuk menjaga tradisi tetap 

berlangsung. 

Beranjak dari adanya unsur budaya 

lokal yang diadopsi dan menjadikan 

sebuah paduan akulturasi yang serasi 

dalam tradisi lisan Maca Syekh, dapat 

menjadi sebuah pola yang sebenarnya akan 

berjalan lancar apabila kelompok 

masyarakat dari unsur agama (Islam) 

dengan kelompok masyarakat dari unsur 

budaya mengambil nilai budaya luhur dari 

kedua sisi sehingga persepsi yang 

mengerucut adalah sebuah kehidupan 

dengan tatanan perilaku yang akan 

membawa keharmonisan dengan 

berpedoman pada Ketuhanan Yang Maha 

Kuasa. 

 

- Akulturasi Bahasa 

Syekh Abdul Qadir Jaelani sebagai 

sebagai seorang tokoh dengan sosok yang 

PDPSX� ³PHQJKLSQRWLV´� XPDW� PDQXVLD�

dengan bersandar pada keteladanan dan 

kecintaannya pada Islam, dalam perjalanan 

ajarannya telah banyak menciptakan 

banyak kekayaan budaya yang mengacu 

pada sepak terjang semasa hidupnya. Maca 

Syekh adalah salah satu di antaranya. 

Sebuah kekayaan budaya yang hingga kini 

masih dipraktikkan oleh sebagian 

masyarakat di Kabupaten Pandeglang yang 

notabene merupakan masyarakat hasil 

akulturasi budaya Jawa dan Sunda. 

Kerinduan dan keinginan untuk 

mengenang sepak terjang Syekh Abdul 

Qadir Jaelani dilakukan teknik dan cara 

beragam. Salah satu dari upaya tersebut 

adalah dengan mengadopsi seni beluk. 

Seperti yang telah dijelaskan di atas bahwa 

sumber dari seni ini adalah pembacaan 

hikayat atau riwayat tokoh budaya yang 

dilantunkan dengan nada tinggi. Hasil dari 

adopsi ini adalah dengan mengganti 

riwayat tersebut dengan riwayat Syekh 

Abdul Qadir Jaelani. Menariknya adalah 

bahwa bahasa Arab yang menjadi sumber 

riwayat beliau diterjemahkan dalam dua 

bahasa yaitu bahasa Jawa dan bahasa 

6XQGD�� 8QVXU� ³NH$UDEDQ´� DJDU� WLGDN�

hilang namun dalam pembacaannya dapat 

dimengerti oleh masyarakat awam 

kemudian diantisipasi dengan cara 

menuliskan riwayat tersebut dengan 

menggunakan huruf Arab Pegon. 

 

 
Gambar 2. Arab Pegon 

Sumber: Pudjiastuti, (2009: 273-274). 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 62 

Unsur kebahasaan pada masyarakat 

Pandeglang pada umumnya adalah bahasa 

Sunda. Masyarakat Jawa yang sudah ada di 

Provinsi Banten sejak zaman dahulu 

melakukan proses akulturasi dengan 

mengutamakan penguasaan bahasa Sunda 

terlebih dahulu. Akan halnya dengan 

masyarakat Sunda setelah sekian lama 

berinteraksi dengan masyarakat Jawa 

menyebabkan perubahan dialek Sunda 

hingga terciptalah apa yang biasa disebut 

dengan istilah Sunda Banten. Menurut 

Tihami (2004: 2) bahasa Sunda merupakan 

bahasa masyarakat Banten Girang yang 

sudah lama ada dan dipergunakan jauh 

sebelum kedatangan Syarif Hidayatullah. 

Bahasa Jawa merupakan pengaruh dari 

kedatangan Syarif Hidayatullah dan 

puteranya bernama Hasanuddin di Banten 

yang kemudian disandingkan dengan 

proses penyebaran agama Islam. 

Proses akulturasi terus berjalan 

mengarah ke bidang lainnya, yaitu dalam 

bidang tradisi lisan yaitu dengan 

mengemukanya pembacaan riwayat Syekh 

Abdul Qadir Jaelani menggunakan dua 

buah versi bahasa yaitu bahasa Jawa dan 

bahasa Sunda. 

 
Gambar 3.Salah satu halaman dalam kitab 

Maca Syekh 

Sumber: Data Primer, 2018. 
 

Perihal tulisan dalam riwayat Syekh 

Abdul Qadir Jaelani yang diungkapkan 

dalam dua bahasa (Jawa dan Sunda) secara 

tidak langsung mengacu pada sumber dari 

huruf dalam bacaan tersebut, yaitu huruf 

Arab Pegon. Menurut Behrend dalam 

Pudjiastuti (2009: 272), huruf Arab Pegon 

diciptakan untuk mempermudah 

pembacaan huruf Arab yang disesuaikan 

dengan karakter lidah (logat) bahasa Jawa. 

Proses ini dapat dianggap sebagai salah 

satu solusi dalam proses kelancaran 

penyebaran agama Islam di wilayah 

budaya Jawa dengan konsentrasi 

penyebaran pada pondok-pondok 

pesantren. 

Riwayat Syekh Abdul Qadir Jaelani 

yang ditulis menggunakan huruf Arab 

Pegon tidak begitu saja tercipta tanpa ada 

latar belakangnya. Tihami (2004: 3) 

mengemukakan bahwa penyebab utama 

penggunaan bahasa Jawa dan Sunda yang 

ditulis menggunakan hurub Arab Pegon 

erat kaitannya dengan masa penjajahan 

Belanda. Kala itu, huruf Arab menjadi 

simbol dari sarana komunikasi kalangan 

kaum modernis, sementara pihak kolonial 

menggunakan aksara Jawa. Penggunaan 

huruf Arab kemudian menjadi bagian 

utama dalam setiap gerakan kaum maju 

kala itu. Akan halnya dengan pengaruh 

penulisan Arab Pegon pada kaum lama, 

menurut Tessier (1999: 173) bahwa huruf 

Arab Pegon menjadi bagian dari perjalanan 

penyebaran agama Islam yang dapat 

dipergunakan dalam kaitannya dengan 

proses komunikasi, pemberitahuan tertulis 

maupun penulisan yang tidak terlalu 

berada dalam konteks Alquran,  termasuk 

di dalamnya adalah menggunakan huruf 

Arab Pegon dalam penulisan riwayat 

Syekh Abdul Qadir Jaelani. Hal ini 

diperkuat oleh Pudjiastuti (2009: 277-280) 

yang mengatakan bahwa penggunaan 

tulisan Arab Pegon tidak secara spesifik 

pada isi dan maksud yang bersifat 

keislaman melainkan dapat dipergunakan 

dalam berbagai fungsi, di antaranya: 

- Sarana penulisan teks keagamaan 

- Sarana penulisan teks sastra 



Akulturasi dalam Tradisi Lisan«(Irvan Setiawan) 

 

63 

- Sarana penulisan surat menyurat 

- Sarana penulisan teks mantra 

Sarana penulisan teks keagamaan 

dalam pengertian bahwa bahasa Arab 

sebagai bahasa baku dalam Alquran dan 

hadis, pada tradisi lisan Maca Syekh 

menggunakan bahasa Jawa dan Sunda 

dengan tujuan agar apa yang dibacakan 

oleh penutur Maca Syekh langsung dapat 

dimengerti dan dipahami. 

Menyimak dari penjelasan di atas 

dapat dikatakan bahwa akulturasi bahasa 

dalam tradisi lisan Maca Syekh merupakan 

salah satu bentuk dari sebuah perjalanan 

budaya yang sangat panjang dan 

membutuhkan waktu lama untuk menuju 

pada terciptanya sebuah formulasi 

kekayaan budaya yang dapat diterima oleh 

semua pihak. 

 

D. PENUTUP 

Syekh Abdul Qadir Jaelani yang 

menjadi salah satu tokoh populer agama 

Islam telah banyak mempengaruhi 

kebudayaan lokal dalam proses perjalanan 

penyebaran agama Islam. Sebagian 

masyarakat mendapatkan ajaran Islam dan 

kemudian memeluk agama Islam, dan 

sebagian lainnya menjadikan sosok Syekh 

Abdul Qadir Jaelani sebagai sosok sufi 

yang patut diteladani perjalanan hidupnya. 

Banyak cara dilakukan untuk 

mengenang, mendengarkan kisah, dan 

mengikuti pola hidup Syekh Abdul Qadir 

Jaelani dengan berbagai cara, salah satunya 

dengan mendengarkan tuturan riwayat 

hidup Syekh Abdul Qadir Jaelani melalui 

tradisi lisan Maca Syekh seperti yang 

dilakukan oleh sebagian masyarakat di 

Kabupaten Pandeglang. 

Hal menarik dari Maca Syekh 

adalah bahwa ditemukan sebuah proses 

akulturasi tradisi dan bahasa yang terasa 

kental dalam setiap pelaksanaan Maca 

Syekh. Percampuran antara budaya Sunda, 

Jawa, dan budaya Arab tempat Syekh 

Abdul Qadir Jaelani berkiprah membuat 

Maca Syekh menjadi semacam produk 

akulturasi dari multi budaya. 

Unsur bahasa yang menjadi unsur 

terpenting dari pembacaan riwayat Syekh 

Abdul Qadir Jaelani merupakan sebuah 

produk akulturasi yang tercipta dengan 

turut melibatkan unsur politik yang dalam 

proses perjalanannya berakhir dengan 

harmonis dan hingga kini dapat menjadi 

bagian dari kehidupan budaya masyarakat 

Pandeglang yang juga merupakan produk 

akulturasi dari budaya masyarakat Jawa 

dan Sunda. 

Di akhir tulisan ini, perihal adanya 

unsur kepercayaan dalam pengadaan bahan 

ritual tradisi lisan Maca Syekh harus 

ditanggapi dengan menggunakan berbagai 

unsur yang mengacu upaya pelestarian 

nilai budaya luhur sehingga akan 

menghasilkan sebuah kesepakatan yang 

akan menambah penguatan karakter 

kebangsaan. 

 

DAFTAR SUMBER 

1. Makalah, Laporan Penelitian, 

Skripsi, Tesis, dan Jurnal 

Alamsyah P., Suwardi, Lina Herlinawati, Irvan 

6HWLDZDQ��<DQWL�1LVIL\DQWL��������³.Djian 

Nilai Pada Tradisi Maca Syekh di 

.DEXSDWHQ�3DQGHJODQJ�3URYLQVL� %DQWHQ´��

Laporan Pengkajian Nilai Budaya, 

Bandung: Balai Pelestarian Nilai Budaya 

Jawa Barat. 

Danandjaja, James, 1977. 

Kebudayaan Petani Desa Trunyan di 

Bali: Satu Lukisan Analitis yang 

Menghubungkan Praktek Pengasuhan 

Anak Orang Trunyan dengan Latar 

Belakang Etnografinya, Thesis, Jakarta: 

Jurusan Antropologi Budaya, Universitas 

Indonesia. 

Dwi Aprilyanto, Agung. 2015.  

Spiritualitas Pemuda Urban (Peran 

Manaqib Syekh Abdul Qadir al-Jilani di 

Pondok Pesantren Aitam Nurul Karomah 

terhadap Pembentukan Spiritualitas 

Pemuda Kendangsari Surabaya). Skripsi. 

Surabaya: Prodi Filsafat Agama Fakultas 

Ushuluddin dan Filsafat Universitas Islam 

Negeri Sunan Ampel Surabaya. 

Oetomo, Dede. ³3HQHOLWLDQ� .XDOLtatif: Aliran 

GDQ� 7HPD´�� GDODP� Bagong Suyanto dan 

Sutinah (ed), Metode Penelitian Sosial: 



Patanjala Vol. 11  No. 1  Maret 2019: 49 - 64 64 

Berbagai Alternatif Pendekatan. Jakarta: 

Kencana. 2005. 

Praharani, Ruli. 2007.  

Wayang Kulit sebagai Media Penyebaran 

Agama Islam di Demak pada Abad Ke-

XV.Skripsi. Yogyakarta: Program Studi 

Pendidikan Sejarah Jurusan Pendidikan 

Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan 

Universitas Sanata Dharma Yogyakarta. 

Pudjiastuti, Titik�� ³7XOLVDQ� 3HJRQ:XMXG�

Identitas Islam-JawaTinjauan atas Bentuk 

GDQ�)XQJVLQ\D´��GDODP�Jurnal Suhuf, Vol. 

2, No. 2, 2009. 

Sedyawati, Edi�� ³.HGXGXNDQ� 7UDGLVL� /LVDQ�

dalam Ilmu-ilmu Sosial dan Ilmu 

%XGD\D´�� GDODP� Warta ATL. Jurnal 

Pengetahuan dan Komunikasi Peneliti 

dan Pemerhati Tradisi Lisan, Edisi Maret 

1996.  

Kumalasari, Devi Senja. 2017.  

Sejarah Perkembangan Jamaah Manaqib 

Syaikh Abdul Qodir Jailani Di Pondok 

Pesantren Al- Qodiri Kec. Gebang Kab. 

Jember (1997-2015). Skripsi. Surabaya: 

Fakultas Adab Universitas Islam Negeri 

(UIN) Sunan Ampel Surabaya. 

Tihami, M.A�� ³.KD]DQDK� .HEXGD\DDQ�

%DQWHQ´�� Makalah, dalam Seminar 

Sejarah dan Kebudayaan Banten, Pusat 

Kajian Sejarah dan Budaya STAIN 

³60+%´ Serang, 1 Juli 2004. 

2. Buku 

Anwar, Rosihon. 2005. 

Kamus Tasawuf Jilid 2, Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya. 

BPS Kabupaten Pandeglang. 2017. 

Kabupaten Pandeglang dalam Angka 

2017, Pandeglang: BPS Kabupaten 

Pandeglang. 

Endraswara, Suwardi. 2013. 

Metodologi Antropologi Sastra, 

Yogyakarta: Penerbit Ombak. 

Hamka, 1996. 

Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panji 

Mas. 

Harwantiyoko dan Neltje F. Katuuk, 1992. 

Pengantar Sosiologi dan Ilmu Sosial 

Dasar, Jakarta: Gunadarma. 

Ihromi, T.O., (ed). 2006. 

Pokok-pokok Antropologi Budaya, 

Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Koentjaraningrat. 1990. 

Metode±Metode Penelitian Masyarakat. 

Jakarta: Pustaka Jaya. 

Mahjudin. 1991. 

Kuliah Akhlaq Tasawuf. Jakarta: Kalam 

Mulia. 

Paluseri, Dais Dharmawan, dkk. 2018. 

Penetapan Warisan Budaya Takbenda 

Indonesia Tahun 2018, Jakarta: Direktorat 

Warisan dan Diplomasi Budaya, 

Direktorat Jenderal Kebudayaan, 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Tessier. 1999. 

Pusat Pengajaran Tradisional Agama 

Islam di Jawa Barat dan Peranannya 

dalam Sejarah Perjuangan, Cilegon: 

Yayasan Ki Wasid. 

Waluyo, Harry, dkk. 2009. 

Buku Panduan Praktis Pencatatan 

Warisan Budaya Takbenda Indonesia, 

Jakarta: Departemen Kebudayaan dan 

Pariwisata Republik Indonesia dan Kantor 

UNESCO Jakarta. 

Zulaeha, Ida. 2010 

Dialektologi: Dialek Geografi dan Dialek 

Sosial. Jogjakarta: Graha Ilmu. 

 

3. Website 
$QRQLP�� ³6HQL� %HOXN�� GDODP�

https://sites.google.com/site/nimusinstit

ut/seni-beluk. 

Mustafid Sawunggalih. ³0DNQD� 6HVDMHQ´��

dalam  https://www.kompasiana. com/ 

mustafid/54ff9087a333116a4a51084e/m

akna-sesajen diakses 26 Juni 2015   

17:29. 


