Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan) 49

AKULTURASI DALAM TRADISI LISAN MACA $YEKH
DI KABUPATEN PANDEGLANG

THE ACCULTURATION IN ORAL TRADITION OF MACA SYEKH
IN PANDEGLANG DISTRICT

Irvan Setiawan
Balai Pelestarian dan Nilai Budaya Jawa Barat
J1. Cinambo No. 136 Ujungberung — Bandung
e-mail: kamaliasetiawan@yahoo.co.id

Naskah Diterima:2 Januari 2019 Naskah Direvisi:26 Januari 2019 Naskah Disetujui:27 Maret 2019

DOI: 10.30959/patanjala.v11i1.481

Abstrak

Tradisi lisan Maca Syekh di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten merupakan salah satu
bentuk pengajaran yang memiliki tujuan untuk mendengar dan memahami riwayat hidup sosok
Syekh Abdul Qadir Jaelani sebagai salah satu tokoh penyebar agama Islam. Hal menarik untuk
diteliti dari tradisi lisan Maca Syekh adalah adanya sebuah proses akulturasi dengan melibatkan
unsur budaya, agama, dan unsur politik untuk kemudian menghasilkan sebuah produk akulturasi
vang dapat bertahan hingga kini. Penelitian deskriptif dengan mengacu pada data kualitatif
merupakan pilihan tepat mengingat sumber data yang dicari adalah informasi essay yang banyak
membutuhkan analisa kualitatif. Dari hasil analisa diketahui bahwa akulturasi dari tradisi lisan
Maca Syekh di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten terbagi menjadi dua yaitu akulturasi
tradisi dan akulturasi kebahasaan. Unsur politik dideskripsikan secara singkat karena hanya
melibatkan penggunaan huruf Arab dalam penulisan Maca Syekh yang pada masa Penjajahan
menjadi sebuah hal yang dianggap mewakili kalangan modernis.

Kata kunci: Maca Syekh, tradisi lisan.
Abstract

Maca Syekh oral tradition in Pandeglang Regency, Banten Province, is one form of
teaching that aims to hear and understand the life history of Sheikh Abdul Qadir Jaelani. An
interesting thing to examine from Maca Shaykh's oral tradition is the existence of an acculturation
process involving elements of culture, religion, and political elements to then produce an
acculturation product that can survive until now. Descriptive research with reference to
qualitative data is the right choice considering the source of the data sought is essay information
which requires a lot of qualitative analysis. From the results of the analysis, it is known that the
acculturation of the Maca Shaykh oral tradition in Pandeglang Regency, Banten Province, is
divided into two: traditional acculturation and linguistic acculturation. The political element is
described briefly because it only involves the use of Arabic letters in the Maca Syekh writing
which in the colonial period became something considered to represent modernists.

Keywords: Maca Syekh, oral tradition.

A. PENDAHULUAN mulai menyelami tentang makna dan nilai
Kebudayaan merupakan bagian yang dari apa yang telah dilakukannya setelah
tidak  terpisahkan dalam  kehidupan sekian lama  bersentuhan  dengan
manusia. Perilaku terstruktur baik yang kebudayaan.
disadari maupun tidak disadari manusia Dikaitkan intangible culture
membuktikan bahwa ia telah masuk dalam  heritage (warisan budaya takbenda), nilai
sebuah lingkungan kebudayaan. Terlebih dari sebuah karya budaya tidak hanya
lagi apabila individu atau masyarakat dilihat dari segi fisiknya saja. Karinding



50

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

misalnya, sebuah waditra (peralatan seni
musik) yang ada di wilayah tatar Sunda
akan  tampak  identitasnya  tatkala
dibunyikan.  Terlebih  lagi  apabila
menyimak alunan suara yang dihasilkan
karinding. Tentunya, akan ada makna dan
nilai tersendiri di benak pendengar apabila
menyimak  dengan  seksama  untuk
kemudian berpengaruh pada emosi ataupun
rasa. Contoh tersebut setidaknya dapat
menjelaskan bahwa sebuah karya budaya
tidak hanya ditinjau dari apa yang
ditangkap oleh indera manusia. Ada nilai
dan makna tentang berbagai aspek tentang
kehidupan yang terkandung dalam sebuah
karya budaya tersebut.

Karya  budaya  yang sudah
mengalami proses regenerasi dan memiliki
nilai luhur kemudian menjadi sebuah
warisan budaya yang terpilah menjadi dua
bagian, yaitu Warisan Budaya Takbenda
(intangible heritage) dan Warisan Budaya
Benda (tangible heritage)".

Ide dari penciptaan sebuah warisan
budaya dalam pemahaman masyarakat
umum tidaklah berjalan tanpa diiringi
dengan pengetahuan yang melatar-
belakanginya. Pengetahuan tersebut
diperoleh melalui proses belajar dari apa
yang ada di lingkungan sekitarnya lalu
disinergikan. Hasilnya adalah sebuah
formulasi yang menjadi dasar dari sebuah
warisan budaya.

Tradisi lisan yang menjadi bagian
dari warisan budaya takbenda merupakan
sebuah kompleksitas pengetahuan tentang
beberapa  unsur  pengetahuan  yang
disatukan  dengan  memiliki  tujuan
menyebarluaskan informasi terkait dengan
konteks pada zamannya. Sebagai salah satu
warisan budaya takbenda, tradisi lisan
memiliki kandungan nilai budaya luhur
melalui  kisah-kisah yang dipaparkan
dengan wvariasi lantunan nada yang

'Direktorat Warisan dan Diplomasi Budaya
menetapkan bahwa yang disebut sebagai
warisan budaya takbenda adalah kekayaan
budaya takbenda minimal telah berusia 50
tahun dan telah dilakukan minimal oleh dua
generasi.

disesuaikan dengan karakter masyarakat
pendukungnya.

Beranjak dari nilai positif dari fungsi
tradisi lisan, hingga saat ini bidang karya
budaya tersebut secara umum masih belum
begitu diperhatikan untuk dilestarikan. Hal
demikian mengakibatkan sedikit demi
sedikit karya budaya yang termasuk dalam
bidang tradisi dan ekspresi lisan semakin
terancam punah atau bahkan telah punah.

Maca Syekh, salah satu warisan
budaya takbenda yang masuk dalam
bidang tradisi dan ekspresi lisan yang ada
di Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten
misalnya, saat ini juga tengah menghadapi
kepunahan. Hudaeri dkk (2007: 10)
menekankan bahwa cerita-cerita yang ada
dalam manaqib (Maca Syekh) bertujuan
memberikan arahan yang bersifat moral
kepada manusia tentang bagaimana mesti
bertindak dalam kehidupan di dunia ini.
Selain itu, ada sisi keragaman budaya yang
diramu sedemikian rupa sehingga tercipta
sebuah akulturasi yang diwujudkan dalam
sebuah karya budaya bidang tradisi lisan
yang bernama Maca Syekh.

Bertitik tolak dari tersinerginya
agama dan budaya dalam sebuah warisan
budaya takbenda, Maca Syekh menjadi
sebuah masalah menarik untuk dikaji
terutama dari sudut pandang memaknai
akulturasi pada karya budaya.

Berdasarkan permasalahan tersebut,
penelitian ini bertujuan untuk mengungkap
salah satu keragaman budaya yang
diwujudkan dalam sebuah tradisi lisan.
Selain itu, penelitian ini juga diharapkan
dapat memberikan wawasan baru akan

pentingnya sebuah akulturasi terutama
pada masyarakat di Kabupaten
Pandeglang.

Beberapa batasan pengertian sebagai
ruang lingkup penelitian ini meliputi:
akulturasi, nilai, norma, tradisi lisan, dan
Maca Syekh.

- Akulturasi
Menurut Koentjaraningrat (1990:
248), akulturasi adalah sebuah proses

sosial yang timbul apabila suatu kelompok



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

51

manusia dengan suatu kebudayaan tertentu
dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu
kebudayaan asing sehingga unsur—unsur
kebudayaan asing lambat laun diterima dan
diolah ke dalam kebudayaan sendiri tanpa
menyebabkan  hilangnya  kepribadian
kebudayaan itu sendiri.

- Tradisi Lisan

Menurut Sedyawati (1996: 5), tradisi
lisan adalah “segala wacana yang
disampaikan secara lisan, mengikuti cara
atau adat istiadat yang telah memola alam
suatu masyarakat”. Ditambahkan oleh
Hutomo (1991: 11) bahwa tradisi lisan
mencakup  beberapa  hal = meliputi
kesusastraan lisan, teknologi tradisional,
pengetahuan  masyarakat, religi dan
kepercayaan masyarakat, kesenian, dan
hukum adat.

- Nilai

Nilai adalah segala sesuatu yang
dipentingkan manusia sebagai subjek,
menyangkut segala sesuatu yang baik atau
buruk sebagai abstraksi, pandangan, atau
maksud dari berbagai pengalaman dengan

seleksi perilaku yang ketat. Dalam
kehidupan masyarakat, nilai menjadi
semacam acuan untuk memberikan

tanggapan atas perilaku, tingkah laku, dan
segala sesuatu yang berkaitan dengan
aktivitas masyarakat baik secara kelompok
maupun individu. Nilai yang muncul
tersebut dapat bersifat positif apabila akan
berakibat baik, namun akan bersifat negatif
jika berakibat buruk pada objek yang
diberikan nilai.

Nilai merupakan konsepsi yang
dapat bersifat eksplisit, dapat pula bersifat
implisit, jadi dapat nampak dalam
perbuatan ada pula yang sifatnya hanya
satu  kecenderungan (potensi) untuk
berbuat. Selain itu, nilai juga merupakan
sebuah keyakinan dan sebagai standar
sikap yang relatif konsisten sehingga
berhubungan dengan perbuatan, tindakan
atau cara bertingkah laku.

- Norma

Menurut Harwantiyoko dan Neltje
F. Katuuk (1992: 51), Norma adalah
patokan perilaku dalam suatu kelompok
tertentu yang memungkinkan seseorang
untuk  menentukan  terlebih  dahulu
bagaimana tindakannya itu akan dinilai
oleh orang lain. Norma juga merupakan
kriteria bagi orang lain untuk mendukung
atau  menolak  perilaku  seseorang.
Berkaitan dengan norma sosial, Emile
Durkheim dalam Harwantiyoko dan Neltje
F. Katuuk (1992: 51) mengatakan bahwa
norma sosial adalah sesuatu yang berada di
luar individu yang membatasi diri mereka
dalam berperilaku. Norma yang berlaku
dalam sebuah masyarakat memiliki
kekuatan pengikat yang berbeda dan
disesuaikan menurut tingkatannya,
meliputi: cara  (usage), kebiasaan
(folkways), tata kelakuan (mores), dan adat
istiadat (custom).

- Maca Syekh

Maca Syekh adalah salah satu
kekayaan budaya bidang tradisi lisan yang
sudah sejak lama ada dan hingga kini
dilaksanakan oleh masyarakat Pandeglang
Provinsi Banten.

B. METODE PENELITIAN
1. Metode dan Analisa Data

Sebuah penelitian memerlukan data-
data yang diperoleh dengan menggunakan
teknik pengumpulan data dan metode
penelitian. Mengingat esensi penelitian ini
bersifat deskriptif sekaligus melihat ragam
akulturasi tradisi lisan Maca Syekh maka
metode penelitian yang digunakan adalah
metode deskriptif menggunakan analisa
kualitatif.

Penelitian yang bersifat deskriptif
ini  berupaya mendeskripsikan  dan
menganalisa  beberapa  permasalahan
sebagai berikut:

1. Pelaksanaan tradisi lisan Maca Syekh.
2. Akulturasi ditinjau unsur tradisi lisan
dan bahasa.

Penggunaan  analisa  kualitatif
membutuhkan data-data kualitatif, yaitu



52

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

data yang berwujud pertanyaan atau
berupa kata-kata yang biasanya diperoleh
melalui proses wawancara.

2. Pengumpulan Data

Data yang dikumpulkan berwujud
data  kualitatif. =~ Menurut  Oetomo
(2005:186), data kualitatif dapat
dikumpulkan melalui tiga cara, yaitu :

a. Wawancara. Hasil data yang diperoleh

adalah  ungkapan langsung  dari
informan tentang pengalaman,
pendapat, perasaan, dan

pengetahuannya. Hal ini diperkuat oleh
Ihromi (2006: 51) bahwa wawancara
merupakan satu-satunya cara yang
digunakan peneliti (Antropolog) untuk
memperoleh keterangan tentang
kejadian yang tidak dapat diamati
sendiri, misalnya kejadian di masa
lampau ataupun tidak boleh mengikuti
sebuah ritus tertentu. Dalam
Antropologi, teknik ini biasa dikenal
dengan teknik etnografi.

b. Observasi langsung. Hasil yang
diperoleh dari cara ini adalah rincian
pengamatan tentang kegiatan, perilaku,
dan tindakan individu atau sekelompok
masyarakat yang terkait dengan tema
kegiatan.

c. Penelaahan dokumentasi tertulis. Objek
pencarian data tertulis dapat diarahkan
pada cuplikan, kutipan atau penggalan
catatan  referensi yang tentunya
berkaitan dengan kegiatan.

Untuk mendapatkan data kualitatif,
penelitian  ini  menggunakan teknik
wawancara dan penelaahan dokumentasi
tertulis. Hal itu disebabkan esensi dari
kajian tersebut berupa tradisi masyarakat
yang dimaksud disertai uraiannya.

3. Lokasi Penelitian

Persebaran Tradisi Lisan Maca
Syekh tersebar di wilayah Provinsi Banten,
namun konsentrasi penutur Maca Syekh
berada di tiga wilayah administratif, yaitu
Kabupaten Tangerang, Kabupaten Lebak,
dan Kabupaten Pandeglang (Paluseri,
2018: 114). Lokasi penelitian diambil di

salah satu kabupaten tanpa melihat
karakteristik dan intensitas keberadaan
Maca Syekh di salah satu kabupaten. Oleh
karena itu, lokasi penelitian yang dipilih
yaitu di Kabupaten Pandeglang Provinsi
Banten.

C. HASIL DAN BAHASAN
1. Gambaran Umum Lokasi Penelitian
Secara  astronomis, = Kabupaten
Pandeglang terletak antara 6021’ — 7010’
Lintang Selatan dan 104048°1046011°
Bujur  Timur. Batas  administratif
Pandeglang di sebelah utara adalah dengan
Kabupaten Serang, sebelah selatan
berbatasan dengan Samudera Indonesia,
sebelah barat berbatasan dengan Selat
Sunda, dan sebelah timur berbatasan
dengan Kabupaten Lebak. Dua perbatasan
pantai diartikan adanya aliran sungai yang
membelah wilayah Kabupaten Pandeglang.
Setidaknya ada 14 sungai di Kabupaten
Pandeglang, yaitu, Sungai Cidano, Sungai

Cibungur, Sungai Cisanggona, Sungai
Ciliman, Sungai  Cihonje,  Sungai
Cipunagara, Sungai Cisumur, Sungai

Ciseureuhan, Sungai Cijaralang, Sungai
Cikadongdong, Sungai Ciseukeut, Sungai
Cimara, Sungai Cibaliung, dan Sungai
Cicanta. Sementara di sisi lainnya,
Kabupaten Pandeglang dihiasi oleh enam
gunung, yaitu, Gunung Karang (1.778
mdpl); Gunung Pulosari (1.346 mdpl);
Gunung Aseupan (1.174 mdpl); Gunung
Payung (480 mdpl); Gunung Honje (620
mdpl); dan Gunung Tilu (562 mdpl).

Memiliki wilayah dengan luas
2,746,81 Km2, Kabupaten Pandeglang
terbagi menjadi 35 kecamatan dengan
jumlah penduduk pada tahun 2016
sebanyak 1.183.006 terdiri dari 604.603
laki-laki dan 578.403 perempuan (BPS
Kab. Pandeglang, 2017: 71). Dari jumlah
penduduk  tersebut, sebagian  besar
beragama Islam. Hal ini dilihat dari
ketiadaan jumlah tempat peribadatan non
Islam di Kabupaten Pandeglang. (BPS
Kab. Pandeglang, 2017: 168).

Dari segi kepemakaian bahasa,
Provinsi Banten secara keseluruhan



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

53

memiliki tiga bahasa, yaitu bahasa Sunda,
Jawa, dan Lampung. Di Kabupaten
Pandeglang, penggunaan bahasa Sunda
banyak digunakan berikut dialek Sunda
khas Banten. Istilah dialek tidaklah
menjadi sebuah perbedaan bahasa yang
signifikan karena dialek merupakan sebuah
perbedaan kecil dari variasi penggunaan
bahasa yang disesuaikan dengan kondisi
pengucapan masyarakat setempat
(Zulaeha, 2010: 1). Meski Bahasa Sunda
mendominasi pola komunikasi masyarakat
Pandeglang, Bahasa Jawa “Banten” juga
cukup banyak dituturkan masyarakat
Pandeglang. Oleh karena itu, Naskah-
naskah Maca Syekh yang tersebar di
Pandeglang juga diterjemahkan dalam dua
bahasa tersebut dengan menggunakan
huruf Arab Pegon.

Seh dalam pengertian Masyarakat
Banten, ditujukan pada satu sosok bernama
Syeh Abdul Qadir Jaelani. Menyimak dari
sisi sejarah, kemunculan tradisi Maca
Syekh lebih banyak mengarah pada
penyebaran agama Islam melalui tradisi
lisan dalam bentuk pembacaan riwayat
hidup Syekh Abdul Qadir Jaelani.

Syekh Abdul Qadir Jaelani adalah
seorang penyebar agama Islam terkenal.
Dapat dikatakan demikian karena hasil
karya beliau telah dipergunakan di
berbagai wilayah penyebaran agama Islam
di Indonesia utamanya di Pulau Jawa mulai
dari ujung barat hingga ujung timur. Di
ujung barat Pulau Jawa, nama Syekh
Abdul Qadir Jaelani dikenal pada
masyarakat Kabupaten Pandeglang sebagai
penyebar agama Islam untuk kemudian
dikenang dan disebarkan ajaran agamanya
melalui tradisi lisan Maca Sekh.Selain di
Pandeglang, tradisi Maca Sekh juga ada di
wilayah ujung timur Pulau Jawa seperti di
Jember dengan nama “Manaqib Syaikh
Abdul Qodir Jailani” (Kumalasari, 2017: 1
— 18), dan di Surabaya dengan nama tradisi
yang sama, yaitu “Manaqib Syaikh Abdul
Qodir Jailani” (Dwi Aprilyanto, 2015: 1-
19).

Tradisi lisan Maca Syekh tidak lepas
dari proses penghormatan dan permintaan

atas apa yang hendak diwujudkan kepada
Sang Maha Kuasa melalui pembacaan
kitab Syekh Abdul Jaelani. Wujud dari
penghormatan tersebut merupakan sebuah
kodrati dari naluri manusia yang dimulai
sejak zaman dahulu (pra sejarah) terkait
dengan adanya pusat kosmis yang
merupakan sebuah pusat pertemuan antara
dunia fisik (alam sekitar) dan non fisik
(alam  supranatural). Leluhur sebagai
sebuah sosok yang dihormati pada
zamannya menjadi simbol dari sebuah
ajaran yang wajib dihormati dan ditaati
baik ketika masih hidup maupun setelah
meninggal.

Proses dinamisme yang berkembang
menjadi animisme yang sudah ada jauh
sebelum adanya agama-agama besar —
yang dalam hal ini adalah Islam - menjadi
sebuah jalan dari proses regenerasi
spiritual untuk kemudian “disempurnakan”
dan pada akhirnya mengerucut pada sosok
manusia yang diutus oleh Yang Maha
Kuasa untuk memberitahukan akan adanya
ajaran keesaan yang wajib diikuti karena
adanya  konsekuensi  dari  ketidak-
ikutsertaan ataupun mengingkari
keberadaanNya.

Hal ihwal kepatuhan terhadap
sebuah ajaran agama tidaklah seragam
antar  wilayah  persebaran  karena
bercampur dengan kultur dan religiusitas
yang sudah ada sebelumnya. Patut
digarisbawahi bahwa proses penyebaran
agama dilakukan melalui berbagai cara.
Salah satu cara yang dilakukan untuk
menyebarkan agama Islam adalah dengan
melakukan pendekatan budaya melalui
unsur kesenian, seperti halnya dengan seni
wayang kulit yang digunakan sebagai
media penyebaran agama Islam di Demak
pada Abad ke-XV (Praharani, 2007: 1 -58).

Cara lainnya adalah dengan melalui
saluran perdagangan, saluran pernikahan,
saluran pendidikan, dan saluran dakwah.
Khusus mengenai saluran dakwah sebagai
salah satu peyebaran agama Islam
dilakukan oleh Wali Sanga, yaitu:

1. Maulana Malik Ibrahim atau Sunan
Gresik berasal dari Persia.



54

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

2. Sunan Ampel atau Raden Rahmat.

3. Sunan Drajat atau Syarifudin (putra
Raden Rahmat)

4. Sunan Bonang atau Mahdun Ibrahim
(putra Raden Rahmat)

5. Sunan Giri atau Raden Paku (murid

Sunan Ampel).

Sunan Kalijaga atau Joko Said.

Sunan Kudus atau Jafar Sidiq.

Sunan Muri atau Raden Umar Said.

o oo

Sunan Gunung Jati atau Syarif
Hidayatullah.
Tiga bangsa yang berpotensi

menyebarkan agama Islam di Indonesia
masing-masing, yaitu Gujarat, Persia, dan
Bangsa Arab, memiliki pembuktian atas
kedatangannya di Indonesia. Melalui
berbagai saluran dan maksud kedatangan
ke Indonesia, kultur dari bangsa pendatang
tersebut sedikit banyak tersosialisasi pada
masyarakat yang berkomunikasi secara
intens. Hal ini kemudian membuat adanya
perbedaan cara pandang dalam memaknai
proses penyebaran Islam sebagai sebuah
agama dengan sumber utama yaitu kitab
suci Alquran, hadis, dan Sunnah.

Budaya di Indonesia yang pernah
dipengaruhi oleh budaya India dengan
ajaran Hindu Budhanya memberikan
peluang unsur “keajaiban” untuk masuk
dalam strategi penyebaran agama Islam.
Oleh karena itu, Mahjudin (1991: 93)
berpendapat bahwa strategi yang mendapat
tempat dalam menyebarkan Islam di
Indonesia adalah strategi tassawuf, yaitu
sebuah ajaran berbentuk tarekat yang lebih
mengandalkan gerak ruhaniah daripada
gerak batiniah. Menurut Ibnu Khaldun
(dalam Hamka, 1996: 2), Tasawuf
merupakan ilmu syariah yang timbul
kemudian di dalam agama (Islam). Diawali
dengan tekun beribadah dan memutuskan
pertalian dengan segala selain Allah
semata. Ajaran tasawuf menolak hiasan-
hiasan dunia, serta membenci perkara-
perkara yang selalu memperdaya orang
banyak. Pengikut tasawuf lebih banyak
menjauhi segala bentuk harta-benda dan
kemegahan dengan cara menyendiri

menuju jalan Tuhan dalam khalwat dan
ibadah. Beberapa tokoh tassawuf cukup
terkenal di Indonesia di antaranya Hamzah
Fansuri, Nuruddin ar-Raniri, Abdurrauf
Singkel, = Samsudin = Sumatrani, al-
Palimbani. Lima tokoh tassawuf tersebut
banyak berkiprah menyebarkan Islam di
Pulau Sumatra. Sementara untuk Pulau
Jawa lebih banyak dilakukan oleh Wali
Songo (wali sembilan).

Kesuksesan menyebarkan agama
Islam yang dilakukan Wali Songo lebih
diawali dengan sembilan sosok wali
tersebut yang menurut masyarakat — kala
itu — memiliki karomah yang terletak pada
kekeramatan, dan penguasaan ilmu
(pengetahuan, keagamaan, dan kebatinan)
yang sangat tinggi. Uniknya, posisi pada
tingkat kedigjayaan baik dalam bentuk
keramat ataupun penguasaan ilmu selalu
dicari siapa yang paling tinggi. Kala Wali
Songo berhasil menyebarkan Islam di
seantero Pulau Jawa, status kekeramatan
dan penguasaan keilmuan Wali Songo
pada beberapa lokasi di Pulau Jawa bukan
menempati urutan tertinggi. Dengan
demikian, status Wali Songo hanyalah
dianggap sebagai “pembawa pesan Islam”,
sedangkan tingkat kekeramatannya dan
pengusaan ilmu bukanlah yang tertinggi.

Pencarian sosok ulama yang
memiliki tingkat “keajaiban” tertinggi pada
masyarakat di Pulau Jawa kemudian jatuh
pada sosok bernama Syekh Abdul Qadir
Jaelani (1077-1166 M). Ulama yang
terkenal dalam dunia tarekat dan sufisme
ini lahir di Provinsi Mazandaran di Iran
memberikan pengaruh sangat besar dalam
dunia Islam dan bahkan mendapatkan gelar
“Wali” dari masyarakat muslim di Benua
India. Muslim Negara Pakistan dan India
bahkan memberinya gelar Ghaus-e-Azam.
Begitu halnya di India, begitu pula halnya
di Indonesia (Pulau Jawa) yang juga
mengkultuskan Sosok Syekh Abdul Qadir
Jaelani sebagai seorang sufi yang penuh
dengan keajaiban-keajaiban, keluarbiasaan,
dan kesaktian. Harapan memperoleh
keajaiban dan keluarbiasaan Syekh Abdul
Qadir Jaelani diyakini dapat diperoleh



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

55

melalui pelajaran tasawuf dengan sumber
utama yang berasal dari kitab manaqib
Syekh Abdul Qadir Jaelani.

2. Akulturasi dalam Maca Syekh

Direktorat Jenderal Kebudayaan,
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
sebagai lembaga pemerintah membuat
pilahan besar kebudayaan, yaitu budaya
benda (fangible culture) dan budaya
takbenda (intangible culture). Proses
pemaknaan dan nilai yang terkandung
dapat ditemukan dalam dua pilahan besar
budaya tersebut. Walaupun demikian,
dilihat dari segi aktivitas budaya, karya
budaya takbenda nampak sangat jelas
terlihat.

Intangible culture terbagi dalam
beberapa bidang. Dalam Pasal 2 Ayat 1
dan 2 Konvensi 2003 UNESCO dijelaskan
bahwa budaya takbenda dapat diwariskan
sehingga penamaannya menjadi warisan
budaya takbenda yang terbagi dalam lima
bidang, yaitu:

a) tradisi dan ekspresi lisan, termasuk
bahasa sebagai wahana warisan budaya
takbenda;

b) seni pertunjukan;

c) adat istiadat masyarakat, ritus, dan
perayaan-perayaan;

d) pengetahuan dan kebiasaan perilaku
mengenai alam dan semesta;

e) kemahiran  kerajinan  tradisional.

(Waluyo, 2009: 13)

Definisi dari warisan budaya
takbenda  adalah segala  praktik,
representasi,  ekspresi,  pengetahuan,
keterampilan  serta  alat-alat, benda

(alamiah), artefak dan ruang-ruang budaya
terkait dengannya yang diakui oleh
berbagai komunitas, kelompok, dan dalam
hal tertentu perseorangan sebagai bagian
warisan budaya mereka. Warisan budaya
takbenda ini, yang diwariskan dari generasi
ke generasi, senantiasa diciptakan kembali
oleh berbagai komuniti dan kelompok
sebagai tanggapan mereka terhadap
lingkungannya, interaksinya dengan alam,
serta sejarahnya, dan memberikan mereka
rasa jati diri dan keberlanjutan, untuk

menghormati keanekaragaman budaya dan
daya cipta insani (Waluyo, 2009: 13).

Dalam lima bidang Warisan Budaya
Takbenda, seni pertunjukan merupakan
salah satu identitas budaya yang cukup
mencolok. Hal demikian dilatarbelakangi
oleh sudah cukup banyaknya nama
kesenian yang sudah sangat umum
terdengar di telinga masyarakat Indonesia.
Sehingga, apabila kita mendengar nama
kesenian jaipong, misalnya, maka ingatan
kita akan asal lokasi wilayah jaipong
mengarah ke Provinsi Jawa Barat. Begitu
juga halnya dengan ondel-ondel yang akan
mengarahkan ingatan kita pada asal
wilayahnya yaitu DKI Jakarta.

Berpijak pada ketenaran beberapa
nama karya budaya tertentu. Bidang
kebudayaan lainnya yang tidak kalah
pentingnya yaitu tradisi dan ekspresi lisan.
Sebuah karya budaya yang lebih banyak
berkecimpung dalam pengajaran tentang
nilai dan makna kehidupan. Pola
pengajaran dalam bidang karya budaya
tersebut disebabkan oleh adanya interaksi.
Bentuk interaksi tersebut dijelaskan oleh
Endraswara (2013: 70) yang mengatakan
bahwa tradisi lisan adalah tradisi
komunikasi langsung yang memungkinkan
terjadinya interaksi antara pengirim dan
penerima pesan. Perihal
terdokumentasikannya tradisi lisan dalam
bentuk tulisan, adalah tidak berpengaruh
sama sekali terhadap esensi ataupun nilai
dari  “pola belajar mengajar” yang
disampaikan dalam tradisi lisan. Hal ini
senada dengan apa yang dikatakan oleh
Ratna dalam Endraswara (2013: 69).
Beliau mengatakan bahwa tradisi tulis
tidak berpengaruh terhadap keberadaan
sastra lisan. Artinya, meskipun tradisi lisan
telah ditranskripsikan ke dalam tulisan,
tradisi tersebut tetap hidup menurut
mekanismenya masing-masing.

Kelokalan dalam sebuah tradisi lisan
tidak dengan begitu saja dipersepsikan
bahwa karya budaya tersebut adalah murni
diciptakan dan dilaksanakan di daerah atau
wilayah tersebut. Berbagai unsur budaya
turut menyumbang terciptanya sebuah



56

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

karya budaya. Dan, apakah unsur budaya
tersebut juga adalah murni berasal dari
daerah tersebut? Secara garis besar,
Danandjaja mengatakan bahwa Indonesia
memiliki karakteristik kebudayaan Melayu
yang kemudian mendapat pengaruh dari
kebudayaan Hindu Budha, Nasrani, dan
Islam. Hindu Budha dalam pengertian
Danandjaja lebih mengarah pada konteks
penyebaran yang dilakukan oleh Kerajaan
Majapahit  (Danandjaja, 1977: 4-5).
Berdasarkan pengertian tersebut, dapat
dikatakan bahwa proses terciptanya unsur
budaya di Indonesia mendapat pengaruh
dari agama dan budaya yang dibawa oleh

penyebar  agama  tersebut.  Agama
mengajarkan  konsep  ketuhanan dan
budaya memperkaya konsep tersebut
dengan berbagai unsur budaya

pendukungnya. Hasil yang diperoleh di
wilayah sebaran agama adalah terciptanya
sebuah sistem kehidupan versi lokal yang
menjadi pedoman dalam proses interaksi
antara manusia — manusia, manusia — alam,
dan manusia — Tuhan yang tersebar dalam
berbagai unsur budaya di antaranya tradisi
lisan.

Maca Syekh sebagai bagian dari
tradisi lisan merupakan sebuah tradisi yang
memiliki nilai penghormatan kepada Sang
Pencipta melalui pembacaan riwayat
perjalanan seorang Sufi. Teknis
pembacaan dan ide untuk menciptakan
tradisi lisan tersebut dilatarbelakangi oleh
sejarah perjalanan kehidupan masyarakat
Pandeglang yang memang menjadi salah
satu bagian dari wilayah persebaran agama
Islam di Indonesia.

Dalam proses penyebaran agama
Islam di wilayah Kabupaten Pandeglang,
unsur budaya lokal menjadi salah satu
sarana yang dapat dikatakan cukup
berpengaruh untuk menarik masyarakat
agar tertarik, memahami, hingga menjadi
pemeluk ajaran Agama Islam. Salah satu
unsur budaya yang menjadi pilihan cara
penyebaran agama Islam adalah tradisi
lisan. Wilayah budaya  Kabupaten
Pandeglang dihuni oleh dua kelompok
budaya yang cukup dominan, yaitu budaya

Sunda dan budaya Jawa. Akulturasi kedua
budaya tersebut sudah terjadi sejak lama
dan berjalan dengan harmonis. Salah satu
bukti dari akulturasi tersebut adalah
munculnya tradisi lisan Maca Syekh yang
menganut dua bahasa, yaitu bahasa Sunda
dan bahasa Jawa. Oleh karena itu, dapat
ditarik dua bagian besar akulturasi tradisi
lisan Maca Syekh, yaitu akulturasi dari
unsur tradisi lisan, dan akulturasi dari
unsur bahasa.

- Akulturasi Tradisi

Maca Syekh sebagai salah satu
Warisan Budaya Takbenda (WBTB) telah
dtetapkan  sebagai Warisan Budaya
Takbenda Indonesia pada tahun 2018
(Paluseri, dkk, 2018: 114-115) dimasukkan
dalam kategori tradisi lisan. Wujud
akulturasi Maca Syekh terkait dengan
unsur tradisi lisan dapat dilihat dari
kekayaan budaya lokal yang menjadi unsur
terbentuknya Maca Syekh. Menurut
Alamsyah P. (2018: 32-33), “Maca” dalam
tradisi lisan Maca Syekh berasal dari kata
wawacan, yaitu karya sastra naratif yang
disusun dalam bentuk pupuh. Teks
wawacan umumnya panjang karena isinya
merupakan cerita. Selain itu, pelaku dalam
wawacan jumlahnya relatif banyak, oleh
karena itu pupuh yang digunakannya pun
tidak hanya satu jenis. Karena wawacan
tersebut berbentuk pupuh, maka teks
wawacan disampaikan secara lisan dalam
suatu pagelaran yang disebut beluk.

Di Kabupaten Majalengka, tradisi
lisan yang mirip dengan Maca Syekh
dinamakan gaok. Sementara untuk seni
beluk itu sendiri tersebar di wilayah Tatar
Sunda Parahyangan (Jawa Barat bagian
Selatan). Seni beluk dan gaok dicirikan
dengan alunan suara yang melengking.
Berdasarkan penuturan informan,
lengkingan suara tersebut dahulu kala
difungsikan  juga  sebagai  sebuah
pemberitahuan kepada warga yang berada
cukup jauh bahwa sedang dilaksanakan
sebuah ritual atau kegiatan.

Maca Syekh yang dalam
pelaksanaannya mirip dengan seni beluk,



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

57

dalam beberapa hal terdapat perbedaan
baik dari segi tatanan alunan suara, isi
riwayat atau kisah maupun jumlah
personilnya. Isi riwayat yang dilantunkan
dalam seni beluk di antaranya kinanti,

asmarandana, dangdanggula, sinom,
pangkur, davina, lambung, Iudrang.
magatru, maskurnambang,  gambuh,

dangurisa.’ Sementara riwayat yang
dibacakan dalam tradisi lisan Maca Syekh
adalah tentang perilaku dan sepak terjang
Syekh Abdul Qadir Jaelani semasa hidup
sebagai salah seorang tokoh penyebar
agama Islam.

Lantunan nada dan intonasi dalam
Maca Syekh sekilas mirip dengan
seseorang yang bercerita. Berbeda halnya
dengan alunan suara yang melengking baik
dalam seni beluk maupun gaok. Sementara
untuk jumlah personil adalah tergantung
dari tuwan rumah yang  hendak
melaksanakan Maca Syekh. Apabila hanya
dilakukan dalam waktu yang singkat,
pelaku Maca Syekh cukup hanya satu
orang saja. Sementara itu, durasi waktu
yang panjang (dari isya hingga subuh)
yang diminta oleh tuan rumah membuat
personil Maca Syekh akan bertambah

banyak.
Permintaan durasi waktu yang
pendek oleh tuan rumah biasanya

ditanggapi oleh pembaca Maca Syekh
dengan melantunkan beberapa riwayat
Syekh Abdul Qadir Jaelani yang sesuai
dengan maksud dan tujuan sang tuan
rumah. Sementara untuk durasi waktu yang
panjang, pelantun riwayat Maca Syekh
biasanya lebih dari seorang karena harus
membaca seluruh riwayat Syekh Abdul
Qadir Jaelani yang terbagi dalam 53 kisah.
Adapun kisah atau riwayat tersebut adalah:
1. Kisah tentang nasab (asal usul dan
keturunan) Syekh Abdul Qadir Jaelani.
2. Kisah tentang kelahiran Syekh Abdul
Qadir Jaelani.
3. Kisah tentang masa belajar Syekh
Abdul Qadir Jaelani.

*“Seni Beluk, dalam
https://sites.google.com/site/nimusinstitut/seni-
beluk

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Kisah tentang budi pekerti
Abdul Qadir Jaelani.

Kisah tentang pakaian dan makanan
Syekh Abdul Qadir Jaelani ketika
menjadi santri.

Kisah pertemuan Syekh Abdul Qadir
Jaelani dengan Nabi Hidir.
Kisah tentang peribadatan
Abdul Qadir Jaelani.

Kisah tentang dasar-dasar perbuatan
Syekh Abdul Qadir Jaelani.

Kisah penampilan Syekh Abdul Qadir
Jaelani memberikan ceramah kepada
manusia di atas kursi.

Kisah tentang perkumpulan seratus
ulama Baghdad di tempat Syekh Abdul
Qadir Jaelani yang membahas tentang
berbagai masalah.

Kisah tentang telapak kaki Nabi
Muhammad yang menginjak pundak
Syekh Abdul Qadir Jaelani.

Kisah tentang kesaksian guru-guru sufi
dan para wali tentang ketinggian
martabat Syekh Abdul Qadir Jaelani.
Kisah tentang tercelanya orang yang
menyebut Sayid Abdul Qadir tanpa
punya wudlu.

Kisah tentang orang-orang yang
memberi hadiah (bertawasul) kepada
Syekh Abdul Qadir Jaelani akan
tercapai maksudnya.

Kisah tentang nama-nama agung Sayid
Abdul Qadir.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menghidupkan orang yang
sudah meninggal dari alam kubur.
Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani merebut nyawa pembantunya
dari malaikat maut.

Kisah tentang kemampuan Syekh
Abdul Qadir Jaelani dalam merubah
anak perempuan jadi anak laki-laki.
Kisah tentang keselamatan (masuk
surga) seorang fasik karena
kecintaannya kepada Syekh Abdul
Qadir al-Jaelani.

Kisah tentang kematian seekor burung
yang terbang melewati Syekh Abdul
Qadir Jaelani.

Syekh

Syekh



58

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menghidupkan seekor elang
(alap-alap).

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani memerdekakan budak dan
mengembalikan harta kekayaan.

Kisah tentang turunnya makanan dari
langit.

Kisah tentang sembuhnya orang-orang
yang kena penyakit “thoun” berkat
memakan rerumputan dan meminum
air dari madrasah milik Syekh Abdul
Qadir Jaelani.

Kisah tentang Syeikh Abdul Qadir
Jaelani menghidupkan ayam.

Kisah tentang anjing yang menunggu
Istal (kadang kuda) setelah membunuh
kucing.

Kisah tentang pembelian 40 kuda yang
baik berdasarkan pengakuan kuda-
kuda yang kurang sehat.

Kisah tentang Jin Ifrit yang berada di
bawah kekuasaan Syekh Abdul Qadir
Jaelani.

Kisah tentang ampunan raja jin
terhadap orang yang membunuh
putranya.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir

Jaelani mengobati orang yang digoda
jin.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani mencium  tangan  Nabi
Muhammad SAW.

Kisah tentang kemampuan Syekh
Abdul Qadir Jaelani mengunjungi
murid-muridnya di 70 tempat pada
satu waktu.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menyelamatkan isteri salah
seorang muridnya dari perbuatan
tercela orang fasik.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menolong seorang yang akan
dilepas kewaliannya.

Kisah tentang Syekh Ahmad Kanji
menjadi Syekh Abdul Qadir Jaelani
berdasarkan petunjuk gurunya.

Kisah tentang Syekh Ahmad Kanji
mencari kayu bakar yang terbang

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

ketika kayu itu akan diletakkan di atas

kepalanya.

Kisah tentang salah seorang isteri yang
dianugerahi berkat doanya Syekh
Abdul Qadir Jaelani.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menyelamatkan muridnya dari
siksa Munkar Nakir.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani memberi ucapan selamat pada
setiap tahun baru dan mencerita apa
yang akan terjadi pada tahun
berikutnya.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani diberi lembaran buku untuk
mencatat murid-muridnya yang datang
pada hari kiamat.

Kisah tentang seorang yang
mengisapjarinya, kemudian giginya
tanpa merasa ingin makan (merasa
kenyang).

Kisah tentang Syekh Shon ‘Ani yang
tidak taat kepada nasehat Sayid Abdul
Qadir Jaelani.

Kisah tentang ikan sungai Dajlah
(Tigris ?7) yang berusaha mencium
telapak tangannya.

Kisah tentang kemampuan Syekh
Abdul Qadir Jaelani merubah wali
mardud (ditolak) menjadi wali magbul.
Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menyelamatkan muridnya dari
api (siksa) dunia akhirat.

Kisah tentang Syaikh Abdul Qadir al-
Jaelani menampakkan dirinya dalam
wujud aki-aki (orang tua).

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani dicoba digoda setan.

Kisah tentang Syekh Abdul Qadir
Jaelani menampar setan.

Kisah tentang pemberian hadiah uang
dari seorang raja yang kemudian
menjadi darah karena tidak diberikan
secara langsung oleh raja.

Kisah tentang pemberian hadiah dari
raja secara langsung berupa apel pada
kesempatan yang lain.

Kisah tentang wasiat Syekh Abdul
Qadir Jaelani kepada putranya.



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

59

52. Kisah tentang salat hajat disertai

dengan meminta pertolongan Syekh
Abdul Qadir Jaelani, dan

53. Kisah tentang meninggalnya Syekh
Abdul Qadir Jaelani (Alamsyah P.,
dkk, 2018: 61 — 64).

- , - ..!é & A ;

Sy BT e

Gambar 1.Salah seorang penutur yang sedang
melaksanakan tradisi lisan Maca Syekh

Sumber: Data Primer, 2018.

Pada umumnya, acara Maca Syekh
merupakan bagian dari acara slametan
(selamatan), seperti acara khitanan,
pernikahan, mengisi rumah baru, akan
menempuh perjalanan jauh atau memiliki
kendaraan baru. Meskipun tradisi tersebut
semakin jarang dilakukan orang-orang
yang hidup di perkotaan, tetapi bagi
masyarakat di pedesaan acara Maca Syekh
merupakan bagian tak terpisahkan dari
ritual kehidupan mereka.

Kegiatan Maca  Syekh  bagi
masyarakat Pandeglang dilakukan oleh
orang perseorangan, seperti hendak
mengadakan acara slametan (selamatan)
untuk siklus kehidupan seseorang, seperti
tujuh bulanan, khitanan dan pernikahan.
Selain itu, kegiatan seperti ini ia lakukan
setiap kali sedang atau akan melakukan
pekerjaan yang dianggap mengandung
resiko keselamatan dan sulit untuk
mencapai tujuan seperti; pergi naik haji,
mendirikan rumah dan membiayai anak
sekolah (pendidikan). Kegiatan Maca
Syekh, tidak hanya dilakukan pada saat ia
menghadapi  kesulitan  tetapi  juga
dilaksanakan ~ pada  saat  mendapat
kebahagian dan kesuksesan seperti akan
menempati  rumah  baru, mendapat
kendaraan baru atau lulus ujian sekolah

maupun kuliah. Kegiatan seperti ini
dinamakan pula dengan syukuran.

Masyarakat yang menyelenggarakan
acara Maca Syekh atau Wawacan Syekh
Abdul Qadir Jaelani ini berkeyakinan akan
mendapatkan keselamatan, keberkahan dan
keinginannya tercapai. Ritual Maca Syekh
yang mereka lakukan pada berbagai acara
bertujuan meminta keselamatan dan tolak
bala.

Dalam konsep Islam, keselamatan
diartikan sebuah perbuatan atau tindakan
yang akan, sedang, dan telah dilakukan
didasarkan keselarasan suasana batin,
rohani, hati yang baik dan sesuai dengan
kehendak Allah swt. Selaras antara suasana
hati dan perbuatan yang baik tersebut akan
menuju pada apa yang disebut dengan
insan kamil, yaitu sebutan untuk manusia
yang nantinya akan selamat dunia dan
akhirat. Syukuran ataupun pembacaan
kitab suci Alquran secara berkelompok
juga dilakukan setidaknya merupakan
sebuah upaya dari tuan rumah agar apa
yang akan, sedang, dan telah dilakukannya
mendapat ridho dan ampunan dari Sang
Maha Esa.

Tradisi ~ Maca Syekh, bagi
masyarakat Kabupaten Pandeglang
memiliki makna sendiri dalam menghadapi
berbagai tantangan dan kesulitan hidup.
Mereka memiliki  keyakinan  bahwa
menyelenggarakan Maca Syekh, baik di
rumah secara rutin maupun dilaksanakan
pada saat hajatan atau syukuran lainnya
akan mendatangkan keberkahan dan
keselamatan. Karena itu mereka secara
rutin menyelenggarakan acara Maca Syekh
setiap kali akan menghadapi berbagai
tantangan dan kesulitan.

Pada umumnya acara Maca Syekh
berlangsung pada malam hari, dari setelah
salat isya sampai subuh, meskipun tidak
jarang dilakukan pada pagi atau siang hari.
Sebelum acara Maca Syekh, biasanya tuan
rumah terlebih dahulu menyediakan
semacam “sesajen’. Sesajen tersebut
dimaksudkan sebagai persyaratan, agar
saat berlangsungnya Maca Syekh dapat
berlangsung dengan lancar sesuai dengan



60

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

yang diharapkan. Biasanya sesajen yang
harus disediakan adalah: kopi pahit, kopi
manis, kembang tujuh macam, kue tujuh
macam - yang dikenal dengan istilah
perwanten, beberapa batang  rokok,
kemenyan, wadah kecil yang berisi air dan
uang logam.

Perihal uang logam dalam wadah
kecil berisi air yang menjadi salah satu
syarat pelaksanaan tradisi lisan Maca
Syekh, juga ada beberapa kesamaan
dengan tradisi serupa di wilayah lainnya,
seperti ketika berkunjung ke leuweung
larangan masyarakat Kampung Kuta
Kabupaten Ciamis juga disyaratkan untuk
menaruh atau melempar uang logam dalam
sebuah kubangan yang ada dalam
leuweung larangan tersebut. Mereka masih
mempercayai bahwa pemberian uang
logam menjadi salah satu  syarat
“pemberian” kepada Yang Maha Kuasa.

Tersebut dalam beberapa barang
yang ada dalam sesajen di atas, juga
sebenarnya bukan spesifik atau hanya ada
dalam syarat sesajen dalam tradisi lisan
Maca Syekh, seperti beberapa batang
rokok, kemenyan, kopi pahit, kopi manis,
kembang tujuh macam, kue tujuh. Menurut
Ki Demang Wangsafyudin®, bahan-bahan
tersebut merupakan sebentuk alat ritual
yang banyak ditemukan pada masyarakat
budaya Sunda dan Jawa. Beberapa
perlambang dalam bahan sesajen tersebut
dikatakan bahwa kemenyan memiliki
makna mengkaji dan menghayati serta
menelusuri hakekat dari nilai-nilai Ke
Tuhanan harus dilakukan secara sungguh-
sungguh dan sebenar-benarnya. Kopi pahit
dan kopi manis melambangkan kehidupan
yang berjalan sering tidak sesuai dengan
keinginan. Kembang dan kue tujuh macam
melambangkan tujuh kuasa Tuhan (Hyang)
yaitu Kawasa, Kersa, Uninga, Hirup,
Tingali, Ngarungu, dan Ngandika.

*Mustafid Sawunggalih,“Makna Sesajen”,
dalam
https://www.kompasiana.com/mustafid/54ff908
7a333116a4a51084e/makna-sesajen6 Juni
2015 17:29

Sesajen yang dilakukan sebagai
salah satu syarat dalam pelaksanaan tradisi
lisan Maca Syekh menurut sebagian
kalangan  dianggap sebagai  sebuah
perbuatan syirik. Hal tersebut juga telah
tercantum dalam Alquran surat Al-
An‘am/6 : 136, yang artinya:

“Dan mereka memperuntukkan bagi

Allah satu bagian dari tanaman dan

ternak yang telah diciptakan Allah,

lalu mereka berkata sesuai dengan
persangkaan mereka: “Ini untuk

Allah dan ini untuk berhala-berhala

kami.” Maka saji-sajian  yang

diperuntukkan bagi berhala-berhala
mereka tidak sampai kepada Allah;
dan saji-sajian yang diperuntukkan
bagi Allah, maka sajian itu sampai
kepada berhala berhala mereka.
Amat buruklah ketetapan mereka
itu”( Al-An‘am/6 : 136)

Sebuah tradisi mensyaratkan adanya
beberapa kepentingan yang mengharuskan
terjadinya sebuah momen persembahan
agar apa yang diinginkannya dapat tercapai
dengan  baik.  Keinginan  tersebut
merupakan sebuah niatan baik dan tidak
ingin menimbulkan  konflik  dengan
sekelompok masyarakat, aliran, maupun
ajaran yang menghendaki pelarangan
terhadap segala bentuk sesajen.
Pelaksanaan. Pemenuhan syarat berupa
sesajen dalam tradisi lisan Maca Syekh
lebih disebabkan pada unsur keinginan
untuk tidak melupakan tradisi yang telah
berjalan turun temurun.

Beberapa mitos yang hingga kini
sebagian masih dipercayai oleh masyarakat
seperti kewajiban tuan rumah untuk
menyediakan “sesajen” secara lengkap
pada saat Maca Syekh, pelaku Maca
Syekh, yang sering dimintai oleh warga
untuk membaca Maca Syekh di rumahnya.
Menurutnya  ketidaklengkapan sesajen
yang disediakan pada saat Maca Syekh
akan mengakibatkan adanya gangguan saat
acara sedang berlangsung. Misalnya, alat
pengeras suara (loudspeaker) yang jatuh
berulang-ulang. Hal tersebut menurut



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

61

masyarakat setempat disebabkan oleh
penyediaan sesaji oleh tuan rumah sesaji
yang kurang lengkap.

Perihal kepercayaan atau adanya
unsur kecelakaan atau akibat buruk yang
nantinya akan terjadi apabila tidak
melaksanakan pemenuhan syarat tersebut
lebih dianggap sebagai mitos yang hingga
kini masih diyakini oleh sebagian
masyarakat. Mitos tersebut kini lebih
diarahkan pada sikap personal dan tidak
lebih dari bagian dari upaya yang dianggap
tidak wajar untuk menjaga tradisi tetap
berlangsung.

Beranjak dari adanya unsur budaya
lokal yang diadopsi dan menjadikan
sebuah paduan akulturasi yang serasi
dalam tradisi lisan Maca Syekh, dapat
menjadi sebuah pola yang sebenarnya akan
berjalan  lancar  apabila  kelompok
masyarakat dari unsur agama (Islam)
dengan kelompok masyarakat dari unsur
budaya mengambil nilai budaya Iuhur dari

kedua sisi sehingga persepsi yang
mengerucut adalah sebuah kehidupan
dengan tatanan perilaku yang akan
membawa keharmonisan dengan

berpedoman pada Ketuhanan Yang Maha
Kuasa.

- Akulturasi Bahasa

Syekh Abdul Qadir Jaelani sebagai
sebagai seorang tokoh dengan sosok yang
mampu “menghipnotis” umat manusia
dengan bersandar pada keteladanan dan
kecintaannya pada Islam, dalam perjalanan
ajarannya telah banyak menciptakan
banyak kekayaan budaya yang mengacu
pada sepak terjang semasa hidupnya. Maca
Syekh adalah salah satu di antaranya.
Sebuah kekayaan budaya yang hingga kini
masih  dipraktikkan  oleh  sebagian
masyarakat di Kabupaten Pandeglang yang
notabene merupakan masyarakat hasil
akulturasi budaya Jawa dan Sunda.

Kerinduan dan keinginan untuk
mengenang sepak terjang Syekh Abdul
Qadir Jaelani dilakukan teknik dan cara
beragam. Salah satu dari upaya tersebut
adalah dengan mengadopsi seni beluk.

Seperti yang telah dijelaskan di atas bahwa
sumber dari seni ini adalah pembacaan
hikayat atau riwayat tokoh budaya yang
dilantunkan dengan nada tinggi. Hasil dari
adopsi ini adalah dengan mengganti
riwayat tersebut dengan riwayat Syekh
Abdul Qadir Jaelani. Menariknya adalah
bahwa bahasa Arab yang menjadi sumber
riwayat beliau diterjemahkan dalam dua
bahasa yaitu bahasa Jawa dan bahasa
Sunda. Unsur “keAraban” agar tidak
hilang namun dalam pembacaannya dapat
dimengerti oleh  masyarakat awam
kemudian  diantisipasi dengan cara
menuliskan  riwayat tersebut dengan
menggunakan huruf Arab Pegon.

No. Bunyi Jawa Pegon
1. ha un o\ 17
2, na - a
3; ca an z
4, ra m J
5; ka = &
6. da [ 73] 3
7. ta asn <
8. sa aA o
9. wa L)

10. la i d
11. pa .8 -
12. dha ol 2
13. ja LS 7
14. ya - $
15. nya ©m s
16. ma @n ¢
17. ga o &
18. ba n -
19. tha (P L
20. nga L g

Gambar 2. Arab Pegon
Sumber: Pudjiastuti, (2009: 273-274).



62

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

Unsur kebahasaan pada masyarakat
Pandeglang pada umumnya adalah bahasa
Sunda. Masyarakat Jawa yang sudah ada di
Provinsi Banten sejak zaman dahulu
melakukan proses akulturasi dengan
mengutamakan penguasaan bahasa Sunda
terlebih dahulu. Akan halnya dengan
masyarakat Sunda setelah sekian lama
berinteraksi dengan masyarakat Jawa
menyebabkan perubahan dialek Sunda
hingga terciptalah apa yang biasa disebut
dengan istilah Sunda Banten. Menurut
Tihami (2004: 2) bahasa Sunda merupakan
bahasa masyarakat Banten Girang yang
sudah lama ada dan dipergunakan jauh
sebelum kedatangan Syarif Hidayatullah.
Bahasa Jawa merupakan pengaruh dari
kedatangan Syarif Hidayatullah dan
puteranya bernama Hasanuddin di Banten
yang kemudian disandingkan dengan
proses penyebaran agama Islam.

Proses akulturasi terus berjalan
mengarah ke bidang lainnya, yaitu dalam
bidang tradisi lisan yaitu dengan

mengemukanya pembacaan riwayat Syekh
Abdul Qadir Jaelani menggunakan dua
buah versi bahasa yaitu bahasa Jawa dan
bahasa Sunda.

"'j' prel ot
|.___& fii &;‘rud,&g’é‘f"éﬂ‘@
MGG B0 HC A G ”w!@’ R A
|f-;-\_.=1£\m’ﬂ:\_¢
RES e RPN
?:.., a5 86 &b \J\Ema,m.,.

¢./. as -q‘ """fn )‘iﬁ-‘
D‘r'{\.,’j "‘f ﬁo:/f .."

“., I_)’ -I o) s ;.5‘-5&':4“/;

r(rhgd ',y#:}ﬂ ”

u1u\,0’

7%
pd”y’,}f |8 /g /-J/ /i,a

’/‘.,“’Aal‘ﬁ ._’. ari //ﬂ
|dJ’; A ”, i .;! -,uf‘ o

j ’&,.,\’_'._,_‘ﬁ?as\\’:'ii” :a

Gambar 3.Salah satu hal:élman dalam kitab
Maca Syekh
Sumber: Data Primer, 2018.

Perihal tulisan dalam riwayat Syekh
Abdul Qadir Jaelani yang diungkapkan
dalam dua bahasa (Jawa dan Sunda) secara
tidak langsung mengacu pada sumber dari
huruf dalam bacaan tersebut, yaitu huruf
Arab Pegon. Menurut Behrend dalam
Pudjiastuti (2009: 272), huruf Arab Pegon
diciptakan untuk mempermudah
pembacaan huruf Arab yang disesuaikan
dengan karakter lidah (logat) bahasa Jawa.
Proses ini dapat dianggap sebagai salah
satu solusi dalam proses kelancaran
penyebaran agama Islam di wilayah
budaya Jawa dengan  konsentrasi
penyebaran pada pondok-pondok
pesantren.

Riwayat Syekh Abdul Qadir Jaelani
yang ditulis menggunakan huruf Arab
Pegon tidak begitu saja tercipta tanpa ada
latar belakangnya. Tihami (2004: 3)
mengemukakan bahwa penyebab utama
penggunaan bahasa Jawa dan Sunda yang
ditulis menggunakan hurub Arab Pegon
erat kaitannya dengan masa penjajahan
Belanda. Kala itu, huruf Arab menjadi
simbol dari sarana komunikasi kalangan
kaum modernis, sementara pihak kolonial
menggunakan aksara Jawa. Penggunaan
huruf Arab kemudian menjadi bagian
utama dalam setiap gerakan kaum maju
kala itu. Akan halnya dengan pengaruh
penulisan Arab Pegon pada kaum lama,
menurut Tessier (1999: 173) bahwa huruf
Arab Pegon menjadi bagian dari perjalanan
penyebaran agama Islam yang dapat
dipergunakan dalam kaitannya dengan
proses komunikasi, pemberitahuan tertulis
maupun penulisan yang tidak terlalu
berada dalam konteks Alquran, termasuk
di dalamnya adalah menggunakan huruf
Arab Pegon dalam penulisan riwayat
Syekh Abdul Qadir Jaelani. Hal ini
diperkuat oleh Pudjiastuti (2009: 277-280)
yang mengatakan bahwa penggunaan
tulisan Arab Pegon tidak secara spesifik
pada isi dan maksud yang bersifat
keislaman melainkan dapat dipergunakan
dalam berbagai fungsi, di antaranya:

- Sarana penulisan teks keagamaan
- Sarana penulisan teks sastra



Akulturasi dalam Tradisi Lisan...(Irvan Setiawan)

63

- Sarana penulisan surat menyurat
- Sarana penulisan teks mantra

Sarana penulisan teks keagamaan
dalam pengertian bahwa bahasa Arab
sebagai bahasa baku dalam Alquran dan
hadis, pada tradisi lisan Maca Syekh
menggunakan bahasa Jawa dan Sunda
dengan tujuan agar apa yang dibacakan
oleh penutur Maca Syekh langsung dapat
dimengerti dan dipahami.

Menyimak dari penjelasan di atas
dapat dikatakan bahwa akulturasi bahasa
dalam tradisi lisan Maca Syekh merupakan
salah satu bentuk dari sebuah perjalanan
budaya yang sangat panjang dan
membutuhkan waktu lama untuk menuju
pada terciptanya sebuah  formulasi
kekayaan budaya yang dapat diterima oleh
semua pihak.

D. PENUTUP

Syekh Abdul Qadir Jaelani yang
menjadi salah satu tokoh populer agama
Islam  telah  banyak = mempengaruhi
kebudayaan lokal dalam proses perjalanan
penyebaran agama Islam. Sebagian
masyarakat mendapatkan ajaran Islam dan
kemudian memeluk agama Islam, dan
sebagian lainnya menjadikan sosok Syekh
Abdul Qadir Jaelani sebagai sosok sufi
yang patut diteladani perjalanan hidupnya.

Banyak cara dilakukan untuk
mengenang, mendengarkan kisah, dan
mengikuti pola hidup Syekh Abdul Qadir
Jaelani dengan berbagai cara, salah satunya
dengan mendengarkan tuturan riwayat
hidup Syekh Abdul Qadir Jaelani melalui
tradisi lisan Maca Syekh seperti yang
dilakukan oleh sebagian masyarakat di
Kabupaten Pandeglang.

Hal menarik dari Maca Syekh
adalah bahwa ditemukan sebuah proses
akulturasi tradisi dan bahasa yang terasa
kental dalam setiap pelaksanaan Maca
Syekh. Percampuran antara budaya Sunda,
Jawa, dan budaya Arab tempat Syekh
Abdul Qadir Jaelani berkiprah membuat
Maca Syekh menjadi semacam produk
akulturasi dari multi budaya.

Unsur bahasa yang menjadi unsur
terpenting dari pembacaan riwayat Syekh
Abdul Qadir Jaelani merupakan sebuah
produk akulturasi yang tercipta dengan
turut melibatkan unsur politik yang dalam
proses perjalanannya berakhir dengan
harmonis dan hingga kini dapat menjadi
bagian dari kehidupan budaya masyarakat
Pandeglang yang juga merupakan produk
akulturasi dari budaya masyarakat Jawa
dan Sunda.

Di akhir tulisan ini, perihal adanya
unsur kepercayaan dalam pengadaan bahan
ritual tradisi lisan Maca Syekh harus
ditanggapi dengan menggunakan berbagai
unsur yang mengacu upaya pelestarian
nilai budaya luhur sehingga akan
menghasilkan sebuah kesepakatan yang
akan menambah penguatan karakter
kebangsaan.

DAFTAR SUMBER
1. Makalah, Laporan Penelitian,
Skripsi, Tesis, dan Jurnal

Alamsyah P., Suwardi, Lina Herlinawati, Irvan
Setiawan, Yanti Nisfiyanti, 2018, “Kajian
Nilai Pada Tradisi Maca Syekh di
Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten”,
Laporan  Pengkajian  Nilai  Budaya,
Bandung: Balai Pelestarian Nilai Budaya
Jawa Barat.

Danandjaja, James, 1977.

Kebudayaan Petani Desa Trunyan di
Bali:  Satu Lukisan  Analitis  yang
Menghubungkan Praktek Pengasuhan
Anak Orang Trunyan dengan Latar
Belakang Etnografinya, Thesis, Jakarta:
Jurusan Antropologi Budaya, Universitas
Indonesia.

Dwi Aprilyanto, Agung. 2015.

Spiritualitas Pemuda Urban (Peran
Manaqib Syekh Abdul Qadir al-Jilani di
Pondok Pesantren Aitam Nurul Karomah
terhadap  Pembentukan  Spiritualitas
Pemuda Kendangsari Surabaya). Skripsi.
Surabaya: Prodi Filsafat Agama Fakultas
Ushuluddin dan Filsafat Universitas Islam
Negeri Sunan Ampel Surabaya.

Oetomo, Dede. “Penelitian Kualitatif: Aliran
dan Tema”, dalam Bagong Suyanto dan
Sutinah (ed), Metode Penelitian Sosial:



64

Patanjala Vol. 11 No. 1 Maret 2019: 49 - 64

Berbagai Alternatif Pendekatan. Jakarta:
Kencana. 2005.

Praharani, Ruli. 2007.

Wayang Kulit sebagai Media Penyebaran
Agama Islam di Demak pada Abad Ke-
XV.Skripsi. Yogyakarta: Program Studi
Pendidikan Sejarah Jurusan Pendidikan
Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas
Keguruan dan  Ilmu  Pendidikan
Universitas Sanata Dharma Yogyakarta.

Pudjiastuti, Titik. “Tulisan PegonWujud
Identitas Islam-JawaTinjauan atas Bentuk
dan Fungsinya”, dalam Jurnal Suhuf, Vol.
2, No. 2, 20009.

Sedyawati, Edi. “Kedudukan Tradisi Lisan
dalam IImu-ilmu Sosial dan Ilmu
Budaya”, dalam Warta ATL. Jurnal
Pengetahuan dan Komunikasi Peneliti
dan Pemerhati Tradisi Lisan, Edisi Maret
1996.

Kumalasari, Devi Senja. 2017.
Sejarah Perkembangan Jamaah Manaqib
Syaikh Abdul Qodir Jailani Di Pondok
Pesantren Al- Qodiri Kec. Gebang Kab.
Jember (1997-2015). Skripsi. Surabaya:
Fakultas Adab Universitas Islam Negeri
(UIN) Sunan Ampel Surabaya.

Tihami, M.A. “Khazanah  Kebudayaan
Banten”, Makalah, dalam  Seminar
Sejarah dan Kebudayaan Banten, Pusat
Kajian Sejarah dan Budaya STAIN
“SMHB” Serang, 1 Juli 2004.

2. Buku

Anwar, Rosihon. 2005.
Kamus Tasawuf Jilid 2, Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya.

BPS Kabupaten Pandeglang. 2017.
Kabupaten Pandeglang dalam Angka
2017, Pandeglang: BPS Kabupaten
Pandeglang.

Endraswara, Suwardi. 2013.
Metodologi Antropologi
Yogyakarta: Penerbit Ombak.

Hamka, 1996.
Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panji
Mas.

Harwantiyoko dan Neltje F. Katuuk, 1992.
Pengantar Sosiologi dan Ilmu Sosial
Dasar, Jakarta: Gunadarma.

Sastra,

Thromi, T.O., (ed). 2006.
Pokok-pokok Antropologi
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Budaya,

Koentjaraningrat. 1990.
Metode—Metode Penelitian Masyarakat.
Jakarta: Pustaka Jaya.

Mabhjudin. 1991.
Kuliah Akhlag Tasawuf. Jakarta: Kalam
Mulia.

Paluseri, Dais Dharmawan, dkk. 2018.
Penetapan Warisan Budaya Takbenda
Indonesia Tahun 2018, Jakarta: Direktorat
Warisan dan  Diplomasi  Budaya,
Direktorat Jenderal Kebudayaan,
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.

Tessier. 1999.
Pusat Pengajaran Tradisional Agama
Islam di Jawa Barat dan Peranannya

dalam Sejarah  Perjuangan, Cilegon:
Yayasan Ki Wasid.

Waluyo, Harry, dkk. 2009.
Buku  Panduan  Praktis  Pencatatan

Warisan Budaya Takbenda Indonesia,
Jakarta: Departemen Kebudayaan dan
Pariwisata Republik Indonesia dan Kantor
UNESCO Jakarta.

Zulaeha, Ida. 2010
Dialektologi: Dialek Geografi dan Dialek
Sosial. Jogjakarta: Graha IImu.

3. Website

Anonim. “Seni Beluk, dalam
https://sites.google.com/site/nimusinstit
ut/seni-beluk.

Mustafid Sawunggalih. “Makna Sesajen”,
dalam  https://www.kompasiana. com/
mustafid/54ff9087a333116a4a51084e/m
akna-sesajen diakses 26 Juni 2015
17:29.



