Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid) 1

SISTEM KEPERCAYAAN PADA KOMUNITAS
ADAT KAJANG
DESA TANAH TOWA KECAMATAN KA)JANG
KABUPATEN BULUKUMBA

BELIEF SYSTEM IN INDIGENOUS COMMUNITY OF KAJANG IN THE VILLAGE
OF TANAH TOWA, DISTRICT OF KAJANG, REGENCY OF BULUKUMBA

Oleh Abdul Hafid

Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
JIn. Sultan Alauddin Km 7 Makassar
Telp.(0411)883748/885119,Fax (0411)883734
Email: abdulhafid29@yahoo.com

Naskah Diterima: 15 Januari 2013 Naskah Disetujui: 14 Februari 2013

Abstrak

Tulisan ini mendeskripsikan sistem kepercayaan asli komunitas adat Kajang
yang dikenal dengan istilah Paruntung yang bersumber dari kepercayaan leluhur
bercirikan animisme dan dinamisme. Pada awalnya sistem kepercayaan Patuntung
adalah sebuah agama adat, berasal dari kata funtungi berarti sumber kebenaran.
Kepercayaan Patuntung pada dasarnya memiliki keyakinan dan pandangan tentang
Tuhan (Turi’e A’ra’na), alam dan manusia. Dalam praktiknya, ajaran Patuntung yang
mengkiblatkan diri pada Pasang ri Kajang yaitu pesan-pesan, firman, wasiat, amanat
dari Sang Pencipta. Seluruh interaksi dalam kehidupan komunitas adat Kajang
mengharuskan pola hidup yang sederhana (tallasa kamase-masea), menghindari sikap
berlebih-lebihan, memperlakukan makhluk-makhluk di sekelilingnya dengan bersahaja,
dan apa adanya. Isi Pasang ri Kajang merupakan himpunan dari sejumlah sistem
kehidupan, meliputi sistem kepercayaan, sistem ritus dan sejumlah norma sosial, yang
sarat dengan pesan-pesan moral yang luhur dan ajaran-ajaran kebijaksanaan. Tujuan
penelitian ini untuk mengungkapkan sistem kepercayaan komunitas adat Kajang yang
tertuang dalam Pasang. Penelitian ini dilaksanakan di Desa Tanah Towa, Kabupaten
Bulukumba, Provinsi Sulawesi-Selatan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-
deskriptif. Pengumpulan data dilakukan melalui teknik pengamatan dan wawancara
kepada beberapa tokoh masyarakat dan warga komunitas adat.

Kata kunci : Kepercayaan, Pasang, Turi’ e Ara’na, Patuntung.

2013 Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



2 Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

Abstract

This paper describes the belief system of indigenous peoples of Kajang known as
Patuntung which is derived from ancestral beliefs characterized by animism and
dynamism. At first Patuntung belief system is an indigenous religion, derived from the
word tuntungi which means source of truth. Belief system of Patuntung basically has a
belief and view of God (Turi'e A'ra'na), mother nature and humankind. In practice the
teachings of Patuntung direct itself to Pasang ri Kajang namely messages and words
from the Creator. The whole interaction in the lives of indigenous community of Kajang
requires a simple lifestyle (tallasa kamase-masea), avoiding exaggerated attitude, and
being gentle to every creature around him. The contents of Pasang ri Kajang are a set of
living systems, including the system of beliefs, rites and a system of social norms, which
are laden with messages of morality and wisdom teachings. The purpose of this study is
to reveal the belief systems of indigenous community of Kajang that is contained in the
Pasang. This research was conducted in the village of Tanah Towa, Bulukumba, the
Province of South Sulawesi. The author conducted a qualitative-descriptive method. Data
were collected through observation and interview to several community leaders and the

members of the community as well.

Keywords: belief, Pasang, Turi’ e Ara’na, Patuntung.

A. PENDAHULUAN

Indonesia yang terdiri dari puluhan
ribu pulau dan ratusan suku bangsa,
merupakan sebuah negara dengan
heterogenitas tertinggi di muka bumi,
yang memiliki keragaman budaya yang
mencerminkan kekayaan bangsa yang
luar biasa. Salah satu warisan budaya
leluhur bangsa Indonesia yang penuh
dengan kandungan nilai-nilai luhur,
seperti yang terdapat pada sistem
kepercayaan  yang  dianut  oleh
masyarakatnya. Kepercayaan tersebut
dapat berupa kepercayaan terhadap
Tuhan Yang Maha Esa, kepercayaan
kepada Dewa-dewa, roh-roh halus, roh
leluhur, benda-benda gaib, kekuatan
sakti dan sebagainya. Kepercayaan
masyarakat itu, sampai kini masih tetap
hidup, tumbuh dan berkembang pada
sebagian masyarakat Indonesia yang
tersebar dari Sabang sampai Merauke.

Kepercayaan masyarakat bukan
saja merupakan salah satu akar bagi
tumbuh kembangnya kebudayaan yang
memberi warna serta ciri kebudayaan
setempat, lebih dari itu kepercayaan-
kepercayaan tersebut di dalamnya sarat

dengan kearifan-kearifan lokal (local
wisdom) yang sangat bermanfaat bagi
upaya pembentukan karakter, pekerti,
dan jati diri bangsa. Kearifan lokal
merupakan kekuatan yang mampu
bertahan terhadap unsur-unsur yang
datang dari luar, mampu berkembang
untuk masa-masa yang akan datang.
Kepercayaan masyarakat serta kearifan
lokal tersebut dapat tumbuh, hidup dan
berkembang dalam salah satu lembaga
komunitas yang disebut dengan
komunitas adat. Perlu disadari dan
dipahami bahwa kontribusi kepercayaan
masyarakat bagi bangsa Indonesia jelas
tidak sedikit, selain merupakan salah
satu akar bagi tumbuh kembangnya
kebudayaan Indonesia, juga dapat
memberi ciri  kebudayaan  daerah
setempat serta mengandung makna dan
nilai yang sangat bermanfaat bagi
kehidupan manusia, karena di dalamnya
terdapat kearifan-kearifan lokal yang
perlu dilestarikan.

Kelompok sosial atau disebut
komunitas adat pada umumnya lahir,
tumbuh dan berkembang tidak berada

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

pada koridor menjalankan syariat agama
yang disyaratkan sebagai Warga Negara
Indonesia  (WNI), tetapi  justru
komunitas adat dimaksud itu, meskipun
secara administrasi mencantumkan salah
satu agama Tuhan dalam kartu
identitasnya (KTP), namun hal semacam
ini hanyalah merupakan lambang
belaka, seperti halnya komunitas adat
Kajang yang terdapat di Desa Tanah
Towa Kabupaten Bulukumba yang
sekaligus dijadikan sebagai objek kajian
dalam tulisan ini. Kelompok sosial ini
berkembang dan tumbuh dengan
menganut nama aliran yang disebut
aliran kepercayaan Patuntung. Aliran
kepercayaan ini, dapat ditempatkan
sebagai salah satu aspek atau komponen
dari agama atau religi. Koentjaraningrat
(1984), memandang agama itu sebagai
suatu sistem yang disebutnya sebagai
“sistem religi” yang esensinya terdiri
atas empat komponen yaitu: (1)
Keagamaan yang menyebabkan manusia
memiliki rasa dan semangat beragama.
(2) Sistem kepercaayaan atau sistem
keyakinan yang mencakup segala
keyakinan terutama terhadap Tuhan dan
kehidupan gaib, termasuk sistem nilai
dan norma moral. (3) Sistem ritus’
sebagai upaya manusia mengadakan
hubungan dan melakukan pendekatan
kepada Tuhan dan sikapnya menghadapi
lingkungannya. (4) Solidaritas sosial
atau sistem sosial. Dari ke empat
komponen tersebut, ada tiga komponen

yang dijadikan acuan dalam
menganalisis sistem religi komunitas
adat Kajang, yaitu sistem

kepercayaan/keyakinan, sistem ritus dan
solidaritas sosial.

Sehubungan dengan hal tersebut
di atas, penelitian ini menjadi penting
untuk dilakukan secara sistematis guna
mengkaji mengenai “Sistem
Kepercayaan Komunitas Adat Kajang,”
yang merupakan khazanah budaya
bangsa dan menjadi pembentukan
karakter dan jatidiri bangsa. Dalam
kondisi yang demikian, maka

perumusan masalah dalam tulisan ini,
akan mencoba memfokuskan pada
permasalahan yang terungkap lewat
pertanyaan, yakni “Bagaimana bentuk
kepercayaan dan pelaksanaan upacara
ritual yang dijalankan oleh komunitas
adat Kajang.” Adapun tujuan
pelaksanaan penelitian ini pada intinya
adalah menjawab dari permasalahan
yang terungkap dalam rumusan masalah,
dalam hal ini untuk memberi gambaran
secara utuh dan komprehensip mengenai
bentuk kepercayaan dan upacara yang
dijalankan oleh komunitas adat Kajang.
Hasil penelitian ini diharapkan akan
dapat memberikan informasi atau
masukan  bagi  pihak-pihak  yang
berkepentingan demi terpeliharanya
kelestarian nilai-nilai budaya dalam
kepercayaan komunitas adat umumnya,
khususnya pada komunitas adat Kajang
di Desa Tanah Towa, Kabupaten
Bulukumba. Disamping itu, juga dapat
memberikan  bahan  refrensi  bagi
peneliti, ilmuawan serta semua pihak
yang ingin mengkaji atau meneliti
tentang kepercayaan komunitas adat
Kajang untuk dapat mengembangkan
pada penelitian selanjutnya.

Kemudian ruang lingkup
penelitiannya meliputi dua hal, yakni
ruang lingkup wilayah dan materi.
Ruang lingkup wilayah penelitian ini
adalah Desa Tanah Towa, Kecamatan
Kajang, Kabupaten Bulukumba. Desa
Tanah Towa ini dipilih sebagai lokasi
penelitian karena pertimbangan bahwa
di desa tersebut merupakan wilayah
adat yang didiami oleh sekelompok
masyarakat yang mengidentifikasi diri
sebagai komunitas adat Kajang. Selain
itu, hingga saat ini masih memelihara
nilai-nilai luhur dan melaksanakan
tradisi warisan nenek moyang mereka,
salah satu diantaranya adalah ritual-
ritual yang berkaitan dengan kehidupan
mereka. Sedangkan ruang lingkup
materi, yaitu berbagai hal yang
menyangkut  kepercayaan  melalui
upacara atau ritual-ritual.

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

Penelitian ini merupakan jenis
penelitian  bersifat deskriptif yang
menggambarkan secara tepat sifat-sifat
suatu gejala sosial, baik individu-
individu,  kelompok-kelompok  dan
keadaan sosial tertentu. Oleh karena itu,
pendekatan atau metode yang dipandang
tepat untuk jenis penelitian deskriptif ini
adalah pendekatan kualitatif, yakni
untuk menangkap berbagai gejala yang
diperoleh melalui pengalaman dari para
informan. Selain itu, juga dilakukan
pengamatan atau observasi terhadap
tingkah laku  komunitas. Dengan
demikian, maka alat yang digunakan
untuk  memperoleh informasi dan
keterangan adalah melalui wawancara
yang mendalam dengan informasi yang
terpilih. Data dan informasi yang
diperoleh dianalisis secara kualitatif,
kemudian dideskripsikan serta disusun
sesuai dengan kerangka laporan yang
telah ditetapkan.

Dalam mengkaji permasalahan
pada penelitian ini, kiranya perlu
terlebih dahulu dijelaskan beberapa
konsep atau pengertian oleh para
ilmuawan yang terdapat di dalamnya,
guna menjadi acuan atau kerangka
pemikiran untuk kepentingan
operasional. Konsep atau pengertian
yang dimaksud dalam penelitian ini,
adalah konsep tentang kepercayaan dan
komunitas adat. Kepercayaan adalah
sebutan bagi sistem religi yang tidak
termasuk salah satu dari agama-agama
yang diakui pemerintah (Islam, Kristen,
Katolik, Hindu dan Budha). Menurut I
Made Suarsana (2012: 8) bahwa
kepercayaan adalah sistem tingkah laku
manusia untuk mencapai suatu maksud
tertentu dengan cara menyandarkan diri
pada kemauan dan kekuasaan makhluk
seperti roh, dewa, dan sebagainya.
Semua sistem kepercayaan tersebut
berpusat pada konsep tentang hal yang
gaib, maha dahsyat dan keramat.
Selanjutnya, H.P. Badrum (1985),
dijelaskan = bahwa  dari  berbagai
pembahasan tentang agama atau religi,

pada umumnya menempatkan “sistem
kepercayaan” itu sebagai salah satu
aspek atau komponen dari agama atau
relig.

Koentjaraningrat (1984: 5)
memandang agama itu sebagai suatu
sistem yang disebutnya sebagai “sistem
religi” yang esensinya terdiri atas empat
komponen yaitu (1) Emosi keagamaan
yang menyebabkan manusia memilki
rasa dan semangat beragama; (2) Sistem
kepercayaan atau sistem keyakinan
mencakup segala keyakinan terutama
terhadap Tuhan dan kehidupan gaib,
termasuk sistem nilai dan norma moral;
(3) Sistem ritus sebagai upaya manusia
mengadakan hubungan dan melakukan
pendekatan kepada Tuhan dan sikapnya
menghadapi lingkungan; (4) Solidaritas
sosial atau sistem sosial. Sementara itu,
Glock dan Stark (1966) membagi
agama itu atas lima aspek atau dimensi
yaitu: (1) Dimensi keyakinan; (2)
Dimensi peribadatan; (3) Dimensi
penghayatan; (4) Dimensi pengalaman;
dan (5) Dimensi  pengetahuan.
Kemudian ajaran Islam itu sendiri,
menurut hadits Umar, r. a. bahwa agama
itu terbagi atas tiga aspek yaitu iman,
1slam, dan ihsan.

Dari berbagai pembagian tentang
agama yang dikemukakan di atas,
tampak dengan jelas bahwa sistem
kepercayaan atau keyakinan hanya
merupakan salah satu aspek atau
komponen dari agama. Sementara
fenomena keberagamaan suatu
masyarakat atau komunitas tidak bisa
dipahami secara utuh manakala hanya
dilihat dari aspek sistem kepercayaan
semata. Oleh karenanya, pembahasan
tentang “Sistem Kepercayaan, akan
lebih diperluas menjadi “Sistem Religi”.
Menurut Koentjaraningrat (1991: 295),
unsur terpenting dari religi adalah
adanya kepercayaan manusia tentang
sesuatu kekuatan gaib di luar dari
kekuatan manusia. Oleh karena itu,
manusia melakukan berbagai macam
aktivitas untuk berkomunikasi atau

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

berhubungan dengan kekuatan gaib
tersebut. Kemudian semua aktivitas
manusia yang berkaitan dengan religi
berdasarkan getaran jiwa atau disebut
emosi keagamaan (religious emotion).
Emosi keagamaan menyebabkan suatu
benda dan tindakan atau gagasan
mendapat nilai keramat (secred volue).

Selanjutnya, konsep komunitas
adat atau sering juga disebut dengan
istilah masyarakat adat, yang merupakan
istilah umum untuk dipakai menyebut
suatu kelompok masyarakat yang teguh
memegang adat istiadat. Menurut
Koetjaraningrat (2002: 6-8), bahwa
komunitas (community) dapat pula
diterjemahkan sebagai  “masyarakat
setempat”, yakni merupakan kesatuan
sosial yang lebih didasarkan oleh rasa
kesadaran wilayah tertentu atau pada
ikatan daerah tempat tinggal. Sebagai
suatu kesatuan sosial, warga dalam
komunitas mempunyai sifat adanya rasa
kesamaan dan kebersamaan. Perasaan
kesamaan dan kebersamaan dalam
komunitas  biasanya sangat kuat,
sehingga  ada  perasaan = bahwa
kelompoknya itu memiliki ciri-ciri
kebudayaan atau cara hidup yang
berbeda dari kelompok lainnya. Lanjut
Koentjaraningrat (1991: 25),
mengemukakan bahwa komunitas adat
merupakan suatu  kesatuan  hidup
manusia yang menempati suatu wilayah
yang nyata, dan yang berinteraksi
menurut suatu sistem adat istiadat serta
yang terkait oleh suatu rasa identitas
komunitas.

Menurut Taneko (1984),
komunitas adat merupakan suatu
kelompok sosial yang dapat dinyatakan
sebagai masyarakat setempat, suatu
kelompok yang betempat tinggal dalam
suatu wilayah tertentu dalam batas-batas
tertentu pula dan dapat memenuhi
kebutuhan hidupnya, dilingkupi oleh
perasaan kelompok yang kuat diantara
anggotanya. Sementara Bustamin (2011)
dalam sebuah makalanya yang berjudul
“Teknik  Inventarisasi  Kepercayaan

Komunitas Adat,” menyatakan bahwa
komunitas adat itu adalah sebagai suatu
kelompok masyarakat yang bertempat
tinggal di suatu wilayah, yang memiliki
kesamaan identitas budaya, kesamaan
asal usul, kesamaan pengetahuan yang
digunakan bersama dalam mengelolah
dan memanfaatkan lingkungan hidupnya
secara turun-temurun dan memiliki
aturan adat, tata kelembagaan dalam
pemenuhan kebutuhan hidup yang
diekspresikan dalam kehidupan mereka
sehingga menjadi jati diri yang spesifik.
Konsep-konsep inilah yang akan dipakai
dasar dan acuan dalam membahas
permasalahan yang ada serta dalam
mendeskripsikannya menjadi sebuah
tulisan.

B.HASIL DAN BAHASAN
1. Profil Desa Tanah Towa
a. Lokasi dan keadaan geografis

Desa Tanah Towa terletak di
sebelah utara dalam wilayah Kecamatan
Kajang Kabupaten Bulukumba, Provinsi
Sulawesi Selatan. Desa Tanah Towa
merupakan lokasi bermukimnya
sekelompok masyarakat yang
mengidentifikasi diri sebagai komunitas
adat yang populer dengan nama
Komunitas adat Kajang, yang memiliki
pemimpin adat atau disebut dengan
istilah ~ Ammatoa.  Tanah  Towa
merupakan sebagai sebuah wilayah
administrasi setingkat desa/kelurahan,
dan pada prinsipnya tumbuh dan
terbangun dengan dua kelompok
masyarakat yang boleh dikatakan
berbeda dengan satu sama lainnya dalam
banyak hal, terutama perbedaan yang
paling menonjol adalah persoalan dalam
pandangan hidup, yaitu satu kelompok
masyarakat yang memang berpegang
teguh pada agama Islam sebagai
pedoman dalam berkehidupan, dan satu
kelompok masyarakat lainnya adalah
kelompok orang-orang yang
menamakan dirinya penganut aliran
kepercayaan patuntung atau sering juga
masyarakat dimaksud disebut

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



6

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

masyarakat penganut aliran kepercayaan
Kajang.

Kedua kelompok masyarakat
Kajang menempati dua wilayah hunian
yang diberi nama llalang Embaya dan
Ipantarang Embaya. Istilah [lalang
berarti di dalam, embaya artinya wilayah
kekuasaan, jadi llalang Embaya berarti
di dalam wilayah kekuasaan adat.
Ipantarang artinya di luar, jadi Ipantara
Embaya berarti di luar kawasan adat,
atau tidak masuk dalam zona kawasan
adat. llalang Embaya dapat dipahami
sebagai wilayah yang berada dalam
kekuasaan Ammatoa (Ketua adat).
Sebaliknya Ipantarang Embaya
bermakna wilayah yang berada di luar
kekuasaan Ammatoa, wilayah itu dibawa
pengawasan pemerintahan struktur
administrasi desa. Kedua wilayah
kawasan itu dibatasi oleh bangunan
pintu gerbang untuk memasuki kawasan
adat (llalang Embayya), seperti tampak
pada gambar di bawah ini:

Gambar 1.
Pintu gerbang kawasan llalang
Embaya

Wilayah Desa Tanah Towa terdiri
atas 9 (sembilan) dusun dan kesembilan
buah dusun yang ada diantaranya masuk
dalam kawasan adat (llalang Embayya),
yaitu Dusun Balagana, Jannayya, Sobba,
Benteng, Pangi, Bongkina, Tombolo,
Lurayya dan Dusun Balambi. Sementara
dua dusun lainnya berada di luar
kawasan adat (Ipantarang Embayya).
Desa Tanah Towa yang tersebar atas
sembilan dusun itu, dihuni penduduk
sebanyak 4.073 jiwa, terdiri dari laki-

laki 1.904 jiwa dan perempuan 2.169
jiwa. Dari jumlah keseluruhan penduduk
Tanah Towa, 3.208 orang menempati
wilayah kawasan adat, sedangkan
sisanya yaitu 865 orang bermukim di
luar kawasan adat.

Secara geografis wilayah
pemukiman penduduk  berada pada
ketinggian 150-500 meter di atas
permukaan laut. Pada radius ketinggian
seperti itu, = menyebabkan udara di
kawasan Kajang sangat sejuk. Suhu
udara rata-rata di wilayah tersebut
berada pada kisaran 13 — 29 derajat
celcius, dengan kelembaban udara 70%.
Sementara itu curah hujan setiap
tahunnya adalah 5745 milimeter.
Kondisi alam seperti ini, menyebabkan
berbagai macam tanaman pertanian dan
perkebunan dapat tumbuh serta hutan
yang subur dan lebat yang menghasilkan
berbagai jenis kayu. Luas wilayah Desa
Tanah Towa secara keseluruhan tercatat
972 hektar dengan berbagai
penggunaannya, yaitu 169 hektar untuk
tanah pemukiman, 93 hektar untuk
persawahan, 30 hektar untuk
perkebunan, 5 hektar untuk kuburan, 95
hektar untuk pekarangan, 1 hektar untuk
perkantoran, 5 hektar untuk prasarana
umum, dan untuk areal hutan adalah
lebih kurang 331 hektar.

Secara administrasi, Desa Tanah
Towa berbatasan yaitu sebelah utara
Desa Batunilamung, sebelah selatan
dengan Desa Bontobaji, sebelah timur
dengan Desa Malleleng, dan sebelah
barat dengan Desa Pattiroang. Jarak
tempuh dari Desa Tanah Towa ke
ibukota Kecamatan Kajang + 25
kilometer, dari ibukota Kabupaten
Bulukumba + 57 kilometer dan dari kota
Makassar 270 kilometer. Kondisi jalan
dari kesemua akses cukup baik sehingga
jarak tempuh ke lokasi tersebut yang
lebih mudah.

b. Pola Pemukiman
Pola pemukiman penduduk di
dalam kawasan adat (llalang Embayya)

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

7

hingga saat ini masih mempertahankan
pola lama, terkait dengan sistem
kepercayaan mereka yang masih kokoh.
Pola pemukiman penduduk
berkelompok setiap dusun, dengan
bentuk rumah seragam. Arah bangunan
rumah di kawasan [llalang Embaya
selalu  menyamping dari kawasan
borong karama’ (hutan keramat) yang
sangat dilindungi dan dijaga
kelestariannya oleh masyarakat
setempat, sehingga semua rumah
menghadap ke Barat dan tertata rapi
serta berjejer dari utara ke selatan.
Sebagai pembatas antara pemukiman
penduduk dengan hutan keramat dibuat
pagar yang tersusun dari batu kali
setinggi  satu meter. Pagar ini dibuat
untuk menghindari pandangan ke arah
borong  karamaka, hal tersebut
dianggap  tabu  (kasipalli)  kalau
menghadap ke arah hutan borong
karama.’ Ketentuan ini dimaksudkan
agar penghuni rumah tidak dapat
melihat begitu banyak potensi hasil
hutan, yang dapat dimanfaatkan,
sehingga tergiur untuk mengambilnya
yang dapat berakibat merusak hutan.
Selain itu, faktor kondisi pemukiman
dimana setiap rumah terletak di tengah-
tengah kebun keluarga, juga karena
penataan itu harus dengan prinsip dari
Pasang (aturan tak tertulis yang
menjadi petunjuk atau pedoman dalam
kehidupan masyarakat adat Kajang).

Keunikan rumah penduduk dalam
kawasan adat, yang berbentuk rumah
panggung, tidak menggunakan bahan
atau material dari industri modern.
Ketika kita naik ke rumah, maka yang
pertama  didapati  adalah  dapur
berdekatan dengan pintu masuk, lalu
ruang tengah dan bilik bagian belakang
adalah ruang tamu. Selain itu, posisi
rumah yang semuanya menghadap ke
arah barat tempat terbenamnya matahari.
Maknanya adalah bahwa  semua
kehidupan ini akan berakhir, sama
dengan tenggelamnya matahari dalam
kegelapan malam.

Kawasan adat Kajang luar
(Ipantarang Embayya) telah membentuk
pemukiman tersendiri, yang berbeda
dengan pola pemukiman masyarakat
dalam (llalang Embaya). Perbedaan
tersebut terlihat pada penataan letak
bangunan rumah dan arah rumah. Pada
masa lalu, semuanya memiliki penataan
dan arah rumah yang sama, yaitu
menghadap ke barat, berhadapan dengan
gunung Bawakaraeng (gunung yang
dikeramatkan dan disucikan yang ada di
daerah Sulawesi Selatan). Arah tersebut
diyakini dapat memberikan rahmat dan
keselamatan bagi penghuni rumah,
karena tempat bersemayamnya Dewa
Patanna Lino (Dewa pemilik bumi).
Seiring dengan perkembangan zaman,
kepercayaan yang berkaitan arah rumah
mengalami perubahan terutama bagi
penduduk yang berada di luar kawasan
adat. Hal ini dikondisikan dengan
prasarana  jalan  yang  dibangun
pemerintah, menyebabkan arah
bangunan rumah sudah menghadap ke
jalan, tidak lagi menghadap ke arah
barat sesuai kepercayaan leluhurnya.
Bentuk arsitektur bangunan rumah telah
banyak mencontoh model bangunan
suku Bugis dan Makassar yang
bermukim di Bulukumba, yang sudah
menggunakan atap seng, dinding rumah
sudah dapat dicat dan menggunakan
ventilasi yang terbuat dari kaca. Tiang-
tiang rumah diberi penyangga yang
terbuat dari batu atau cor baton, dan
sebagian pula rumah penduduk sudah
permanen atau semi permanen.

c. Agama dan Kepercayaan

Masyarakat adat Kajang termasuk
yang bermukim di kawasan [lalang
Embayya menganut agama Islam,
seperti yang nampak pada Kartu Tanda
Pengenal (KTP), walaupun dalam
implementasinya mereka tidak
melaksanakan sesuai dengan syariat
Islam seperti shalat, zakat, puasa dan
haji. Namun komitmen mereka terhadap
agama Islam cukup kuat walaupun

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

sebatas  pengakuan, dan  belum
menyentuh  kehidupan keseharian
mereka. Menurut pengakuan Ammatoa
serta pembantu-pembantunya, bahwa
mereka mengakui Islam  sebagai
agamanya, tetapi praktek amaliahnya
sedikit berbeda dengan syariat ajaran
Islam sebagaimana yang dipahami oleh
masyarakat  Islam  di  Indonesia.
Walaupun kesehariannya mereka
penganut kepercayaan Patuntun, tetapi
mereka tidak mau disebut penganut
agama Patuntung, menurutnya
patuntung bukan agama melainkan
kepercayaan yang wajib dipatuhi dan
dilaksanakan oleh setiap anggota
masyarakat adat Kajang, sebagai
“penuntut” atau “penuntun” untuk
mengamalkan ajaran kebenaran yang
diwasiatkan secara lisan oleh para
leluhur mereka secara turun-temurun
dari generasi ke generasi, mulai yang
pertama sampai yang terakhir. Wasiat
inilah yang dikenal dengan sebutan
Pasang atau Pasang ri Kajang.

Pasang ri Kajang adalah ajaran
leluhur masyarakat Kajang. Secara
harfiah Pasang dapat berarti pesan-
pesan, firman, wasiat, amanat. Pasang
dapat pula dikatakan sebagai wahyu dari
Tuhan Yang Maha Esa kepada
ummatnya dengan harapan manusia
dapat menjalani kehidupan dengan baik
mengikuti rambu-rambu yang
diinginkan oleh Sang Pencipta. Sebagai
pedoman yang paling tinggi, Pasang
menjadi referensi yang dijadikan acuan.
Semua yang tertera dalam Pasang
membentuk pola berpikir dan cara-cara
bertindak komunitas adat ini,
sebagaimana dikatakan oleh Usop
(1978), bahwa Pasang berarti pesan
lisan yang wajib dituruti, dipatuhi dan
dilaksanakan, dan apabila  tidak
diindahkan akan menimbulkan hal-hal
atau akibat-akibat yang tidak diinginkan.
Ia mengandung arti pesan, amanah,
nasihat, tuntutan, peringatan atau
pengingatan. Dari pengertian inilah
masyarakat adat Kajang berpegang pada

Pasang. la tidak hanya berisi yang baik
yang harus diamalkan, akan tetapi juga
yang buruk yang harus dijauhi. Dalam
kondisi demikian, nampak bahwa
Pasang ri Kajang merupakan himpunan
dari sejumlah sistem kehidupan, yang
meliputi sistem kepercayaan, sistem
ritus dan sejumlah norma sosial lainnya.

Aturan-aturan  dalam  Pasang
masih diberlakukan secara ketat oleh
masyarakat di kawasan llalang Embaya,
terutama pada kegiatan ritual atau
upacara adat, misalnya pada upacara
Apparuntuk paknganro, yaitu upacara
memohon doa atau mengucap syukur
kepada Turi’e A’ra’na, baik yang
bersifat umum yang diselenggarakan
oleh Ammatoa, maupun yang khusus
diselenggarakan oleh warga masyarakat
adat tertentu berdasarkan hajat mereka.
Pelaksanaan Pasang pada masyarakat
Kajang yang bermukim di luar kawasan
Ipantarang Embaya tidaklah seketat
yang ada di dalam kawasan, karena
mereka telah beradaptasi dan berbaur
dengan  masyarakat  yang  telah
menggunakan teknologi modern.

Dari segi kepercayaan masyarakat
Kajang memiliki dualisme kepercayaan,
yakni Islam sebagai agama yang diakui
negara dan kepercayaan Patuntung
sebagai ajaran leluhur yang wajib
dijalankan. Pemahaman ajaran agama
Islam di kalangan mereka tidak
didasarkan pada pemahaman syariat
Islam, akan tetapi didasarkan pada
kegiatan yang berkaitan dengan farekat.
Hal ini di pahami karena di kalangan
warga masyarakat adat Kajang di Desa
Tanah Towa pada waktu itu, tidak ada
yang bisa baca tulis sehingga usaha
untuk menimba ilmu tentang agama
mengalami kesulitan. Salah satu wujud
pemahaman warga masyarakat adat
Kajang khususnya yang berdomisili
kawasan [Ilalalang Embayya yang ada
kaitannya dengan tarekat, adalah
mengamalkan Jjenne talluka,
sembahyang  tamattappuka,  artinya
wudhu yang tidak pernah batal, dan

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

9

shalat yang tidak pernah terputus. Dari
ungkapan ini dapat dipahami bahwa
dengan berbuat amal kepada sesama
manusia, berarti sudah melaksanakan
shalat, dan kegiatan keagamaan lainnya
sesuai dengan syariat Islam.

d. Pola Hidup dan Tradisi

Masyarakat adat Kajang adalah
sebuah komunitas klasik yang masih
kental akan adat istiadatnya dan tradisi.
Mereka ini hidup berkelompok dalam
suatu area hutan, dan menjauhkan diri
dari segala sesuatu yang berhubungan
dengan hal-hal modernisasi. Hal ini
disebabkan oleh adanya hubungan
masyarakat adat dengan lingkungan
hutannya yang selalu bersandar pada
pandangan hidup adat yang mereka
yakini. Dalam hal-hal tertentu mereka
berinteraksi dengan pola komunikasi
dengan unik. Ketika akan
menyampaikan ~ pengumuman  atau
informasi ke masyarakat, mereka
melakukan  menabuh gendang yang
disebut  benrong. Gendang  ini
dibunyikan atau ditabuh dalam kondisi
tertentu; seperti saat ada kematian, ada
pencurian atau peristiwa lainnya. Cara
penabuhan gendang ini berbeda-beda,
disesuaikan dengan peristiwa yang
terjadi dan mereka sendirilah yang
memahami arti setiap jenis bunyi
gendang tersebut.

Pola hidup sederhana yang disebut
tallasa  kamase-kamasea, merupakan
prinsip hidup komunitas adat Kajang.
Kesederhanan adalah salah satu ciri
utama yang menekankan orientasi hidup
saling rukun dalam satu rumpun, saling
berbagi, tidak menjatuhkan satu sama
lain, menghindari sikap hidup berlebih-
lebihan dan hidup apa adanya, serta
memperlakukan ~ mahluk-mahluk  di
sekelilingnya dengan bersahaja.
Kehidupan masyarakat adat Kajang
dengan penuh kesederhanaan tanpa
memikirkan  hidup mewah, akan
membawa makna tersendiri di tengah
kehidupan masyarakat modern.

Konsep hidup  kamase-masea
sebagai sesuatu yang telah ditetapkan
oleh Turi’e A’ra’na, dan sebagai tau
todong (lemah/prihatin). Kedua konsep
tersebut bertentangan dengan hidup
kalumannyang (kaya). Sesuai dengan
takdirnya (furunganna) mereka tidak
layak hidup kaya, karena sejak nenek
moyang mereka sudah ditakdirkan atau
diharuskan untuk hidup sederhana.
Seperti diungkapkan dalam Pasang:
“Dodongi kamase-masea, hujui
rikalenna, anre nakulle kaite-ite, Anre
nakulle katoli-toli Kasugihanga anre
nakulle antama ri butta kamase-masea.”
Artinya meski kita serba susah dalam
kesederhanaan, tetap berpegang pada
prinsip sendiri, tidak boleh sembarang
melihat, tidak boleh  sembarang
melompat, tidak boleh sembarang
mendengar, kekayaan tidak akan pernah
masuk di kawasan adat.

Prinsip Tallasa kamase-masea,
juga berarti tidak mempunyai keinginan
yang berlebih-lebihan dalam kehidupan
sehari-hari, baik untuk makan maupun
dalam berpakaian. Dalam berpakaian
yang memiliki hanya 2 (dua) warna
yakni hitam dan putih. Untuk baju,
sarung dan penutup kepala berwarna
hitam dan celana berwarnah putih.
Menurut mereka berpakaian dengan
beragam warna, menandakan
kemewahan warna tersebut tidak lepas
dari  makna  spiritualitas  dalam
kehidupan masyarakat adat Kajang,
yang memandang bahwa manusia
berasal dari kegelapan dan terlahir ke
dunia dengan cahaya yang terang
benderang, serta wujud dari pada
kesamaan dalam segala hal, termasuk
kesamaan dalam kesederhanaan, tidak
ada warna hitam yang lebih baik antara
yang satu dengan yang lainnya. Semua
warna hitam di dalam kawasan adat
adalah sama, warna hitam menunjukkan
kekuatan, kesamaan derajat bagi setiap
orang di depan Sang Pencipta (Turi’e
A’ra’na).

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



10

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

Peralatan rumah yang dimiliki
masih menggunakan peralatan
sederhana yang dibuat sendiri, seperti
tempat duduk dan tidur mereka
menggunakan  tikar, begitu  juga
peralatan makan dan minum serta
peralatan  pertanian  masih  tetap
menggunakan  peralatan  sederhana.
Ketika kita naik ke rumah, maka yang
pertama didapati adalah dapur yang
dekat dengan pintu masuk rumah, lalu
ruang tengah dan bilik bagian belakang
adalah ruang tamu. Selain itu, posisi
rumah yang semuanya menghadap ke
arah barat tempat terbenamnya matahari.
Maknanya adalah bahwa  semua
kehidupan ini akan berakhir, sama
dengan tenggelamnya matahari dalam
kegelapan malam.

Dalam kehidupan sehari-hari,
masyarakat adat Kajang memegang
teguh Pasang ri Kajang (pesan di
Kajang) merupakan ajaran leluhur.
Secara harfiah Pasang dapat berarti
pesan-pesan, firman, wasiat, amanat.
Jadi Pasang dapat dikatakan sebagai
wahyu dari Tuhan Yang Maha Esa
kepada ummatnya dengan harapan
manusia dapat menjalani kehidupan
dengan baik mengikuti rambu-rambu
yang diinginkan oleh Sang Pencipta.

Penerapan aturan atau hukum-
hukum di dalam komunitas adat Kajang
ini, juga masih memegang prinsip-
prinsip hukum yang diwariskan nenek
moyang atau para pendahulunya.
Apalagi terjadi pelanggaran adat dalam
kawasan, hukum yang berlaku dalam
masyarakat adat Kajang disebut Ba ’bala
(cambuk). Beratnya hukuman
didasarkan pada pelanggaaran yang
dilakukan oleh seseorang yang terbukti
sebagai terdakwa. Dalam hal ini terbagi
atas tiga jenis kategori hukum : yaitu
Cappa’Ba’bala, Tangnga Ba’bala, dan
Poko’ Ba’bala.

Istilah Cappa’ Ba’bala (ujung
cambuk), dimana jenis hukuman ini
sifatnya ringan. Selanjutnya, Tangnga
Ba’bala (bagian tengah cambuk), jenis

hukuman ini sifatnya sedang. Yang
terakhir adalah Poko’ Ba’bala (pangkal
cambuk), jenis hukuman ini tergolong
berat. Dalam pengkategorian jenis-jenis
hukuman tersebut, tentunya berdasarkan
kesepakatan adat dan ketentuan-
ketentuan dalam Pasang.

2. Sistem Kepercayaan

Sistem kepercayaan atau religi
pada prinsipnya terdiri atas konsep-
konsep yang menimbulkan keyakinan
dan  ketaatan bagi  penganutnya.
Keyakinan itu adalah rasa percaya akan
adanya dunia gaib, ide tentang “Tuhan,”
hari kemudian, percaya akan adanya
kekuatan-kekuatan supranatural, serta
berbagai macam hal yang dapat
menimbulkan rasa percaya kepada yang
diyakini (Akip, 2008 : 48). Berdasarkan
pandangan  tersebut, komunitas adat
Kajang pada dasarnya lahir, tumbuh dan
berkembang tidak menjadikan agama
Tuhan sebagai tuntunan dalam hidup.
Mereka mengacu pada tuntunan sebuah
aliran kepercayaan Patuntung, dan
meyakini Turi’e A’ra’na sebagai Tuhan
pencipta alam semesta beserta isinya.
Dalam kehidupan komunitas adat
Kajang, selain melakukan penyembahan
terhadap Tuhan yang diakuinya, juga
mereka tetap Dberkiblat pada sang
pemimpin  ummat, yaitu kepada
Ammatoa dan sekaligus pula sebagai
kepala pemerintahan adat. Pada
dasarnya apa yang mereka perbuat
dalam keberadaannya sebagai penganut
aliran  kepercayaan,  dijalankannya
sebagai sebuah amanah dari para
leluhurnya yang mereka junjung tinggi
yaitu Pasang ri Kajang, yang telah
disesuaikan dengan pokok-pokok ajaran
agama Islam.

Salah satu karakteristik pada
masyarakat adat Kajang dewasa ini yang
masih eksis dengan melakukan berbagai
ragam upacara atau ritual dalam
kepercayaan mereka, yakni dengan
melihat hutan itu sebagai bagian dari

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

11

hidupnya. Eksistensi ritual kuno ini telah
melampaui  batas-batas zaman dan
menjadi salah satu bagian penting dari
representasi dari masyarakat adat
Kajang itu sendiri. Upacara atau ritual
secara umum dipahami sebagai ekspresi
keagamaan dalam wujud perilaku yang
dijadikan  sebagai media  untuk
berkomunikasi dengan hal-hal yang
gaib. Dalam tataran implementasi atau
praktik ritual tersebut, tampil beragam
berdasarkan  kepercayaan = masing-
masing sekaligus merupakan
karakteristik budaya komunitas tertentu.
Dalam hubungannya upacara atau
perayaan keagamaan, upacara
merupakan sarana untuk
menghubungkan antara manusia dengan
hal-hal keramat yang diwujudkan dalam
praktek (Haviland, 1999: 207). Oleh
karena itu, upacara bukan hanya sarana
untuk  memperkuat  ikatan  sosial
kelompok dan mengurangi ketegangan,
tetapi juga suatu cara untuk merayakan
peristiwa-peristiwa  penting.  Ritual
keagamaan sebagai bentuk suatu
keyakinan manusia terhadap sesuatu
yang dapat menyertai manusia dalam
ruang lingkup kehidupan, memiliki nilai
dan norma yang mengatur kehidupan
manusia dalam hubungannya dengan
masyarakat. Ritual bagi komunitas adat
Kajang dijadikan sebagai dasar atau
etika sosial di mana praktik sosial
digerakkan.

Masyarakat adat Kajang
menempatkan ritual dan seremoni itu
sebagai bagian yang penting dalam
sistem kehidupan dan interaksi sosial
masyarakat, hampir seluruh aspek
kehidupan masyarakat adat Kajang
mengindikasikan  perlunya individu
untuk melakukan interaksi dan integrasi
dengan masyarakat lainnya. Ritual
sebagai  manifestasi  dari  sistem
kepercayaan masyarakat adat Kajang
yang mengandung kearifan lokal yang
signifikan untuk dilestarikan sebagai
bagian penting dari proses pembangunan
mentalitas dan ketahanan budaya

bangsa, termasuk pembangunan karakter
dan jatidiri bangsa. Salah satu instrumen
penting dalam rangka melestarikan nilai
kearifan lokal adalah melakukan kajian
penelitian secara sistematis tentang
ritual dan kepercayaan masyarakat pada
komunitas adat. Memahami ritual dan
kepercayaan dalam suatu komunitas adat
dapat menjadi pembelajaran dengan
melihat aspek filosofis, sosiologis,
antropologis dan ekologis pada suatu
komunitas adat tertentu.

Studi mengenai ritual yang
dijalankan oleh masyarakat yang
menganut sistem kepercayaan
Patuntung, sejauh penelusuran penulis
akan menemukan tiga tulisan yang
secara tegas mengkaji, walaupun disana
sini terdapat ketertarikan sudut pandang
dan penerapan perspektif yang berbeda.
Ketiga tulisan tersebut pertama adalah
Kepercayaan Patuntung dengan topik
Patuntung di Kecamatan Sinjai Barat
(Suatu Tinjauan Sosio Kultural) oleh
Abdullah Renre (1978), kedua dengan
Topik Potret Manusia Kajang, di dalam
tulisannya juga secara signifikan
menguraikan ritual masyarakat
Patuntung (Akip, 2003) dan terakhir
adalah oleh Hayat (2006), mengkaji
tentang masyarakat Onto yang pada
dasarnya  juga  menganut  Sistem
Kepercayaan Patuntung. Dari ketiga
tulisan tersebut terdapat adanya dua
sistem kepercayaan yang diyakini dan
dijalankan oleh masyarakat adat Kajang.
Kedua keyakinan itu pada suatu
masyarakat yakni masyarakat Sinjai
Barat yang  diistilahkan = dengan
dualisme; yakni Islam sebagai suatu
agama yang dianggap benar di satu
pihak, dan kepercayaan Patuntung
sebagai suatu sistem kepercayaan
masyarakat yang diwarisi dari nenek
moyang mereka di pihak lain.

Berdasarkan  informasi  baik
sifatnya lisan maupun tertulis, bahwa
pada awalnya (sebelum masuknya
Islam) sistem kepercayaan yang dianut
oleh masyarakat adat Kajang sebagai

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



12

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

sebuah agama adat, disebut dengan
istilah Patuntung. Istilah Patuntung ini
berasal dari kata rfuntungi (bahasa
Makassar) dan jika diterjemahkan ke
dalam bahasa Indonesia berarti “mencari
sumber kebenaran” (to inguiri into or to
investigate the truth). Namun dalam
perkembangannya, setelah  kerajaan
Gowa dan Bone menerima Islam
sebagai agama resmi pada abad ke-17,
dengan melalui Janggo Toa kemudian
disusul Tu Jarra dan Asara Dg. Mallipa
pada waktu itu, sehingga secara bertahap
Islam dikenalkan oleh komunitas adat
Kajang  (Akip, 2008 : 42). Dalam
kondisi yang demikian, maka
kepercayaan Patuntung yang hidup dan
tumbuh dalam wilayah Kajang dalam
(Tana to kamse-masea) bukan lagi
budaya spiritual tradisional murni, akan
tetapi sudah mendapat pengaruh ide
spiritual Islam.

Dari beberapa hasil penelitian
dijelaskan bahwa sistem kepercayaan
Patuntung pada dasarnya relatif sama
dengan sistem kepercayaan Patuntung
yang diyakini oleh komunitas adat
lainnya. Dalam hal ini kepercayaan
Patuntung  komunitas adat Kajang
memiliki pandangan dalam melakoni
hidupnya, yaitu pandangan Patuntung
dalam mengenal Tuhan, dan pandangan
Patuntung dalam mengenal manusia
serta alam atau lingkungannya (Renre,
1978; Manda, 2007 dan Akip, 2003)

Pandangan  Patuntung  dalam
mengenal Tuhannya; pada prinsipnya
terbagi atas tiga jenis dan masing-
masing berpengaruh terhadap hidup dan
kehidupan manusia, yaitu (1). Karaeng
Ampatana  sebagai  pencipta alam
semesta dan seisinya, tempat tinggalnya
diyakini di langit. (2). Karaeng
Kaminang Kammaya atau Kaminang
Jaria A’ra’na yang diartikan sebagai
kuasa atau perkasa, bertempat tinggal di
Tombolo  Tikka (puncak  Gunung
Bawakaraeng) yang dikeramatkan dan
disucikan, dan (3). Karaeng Patanna
Lino atau Patanna Pa’rasangang yang

ditugasi memelihara alam ciptaan
Ampatana, khusus untuk di bumi
termasuk manusia. Selain ketiga Tuhan
tersebut dipercayai pula bahwa setiap
tempat, tumbuh-tumbuhan dan benda-
benda tertentu dihuni oleh kekuatan gaib
yang sakti, terutama tempat-tempat yang
dianggap keramat. Kekuatan-kekuatan
sakti itu dipercayai bersumber dari
ketiga Tuhan yang dianggapnya
menghuni alam semesta ini.

Pandangan Patuntung tentang
Alam; kepercayaan ini melihat alam
sebagai suatu kesatuan yang berkaitan
antara satu dengan yang lainnya. Bagi
masyarakat adat Kajang  sangat
menggantungkan hidupnya pada
lingkungan alam termasuk tanah
(sebagai anrongta), hutan adat (sebagai
tempat upacara ritus kepercayaan
Patuntung).  Pandangan  Patuntung
tentang alam ini, dapat dilihat sebagai
suatu kesatuan yang berkaitan antara
satu dengan yang lainnya. Menurut
pandangan mereka bahwa konsep
tentang alam raya ini terdiri dari tiga
benua yaitu pertama, tingkatan atas
disebut dengan benua atas, dan berpusat
pada boting langit; kedua, benua tengah
disebut lino artinya benua tengah yang
dihuni oleh manusia; dan yang ketiga,
adalah benua bawah disebut paratihi,
artinya benua bawah dan dianggap
berada di bawah air. Menurut Akip
(2003 : 78), bahwa tanah dan hutan
adalah “alamnya manusia”. Tanah dan
hutan ~ merupakaan  bagian  dari
makrokosmos menjadi hunian manusia
dan mahluk hidup lainnya, sedangkan
“angkasa/langit” dan “lautan/air”. adalah
alam misteri, tak diketahui (rahasia).

Unsur pentingnya lainnya
terhadap lingkungan alam, yakni lebih
banyak menitikberatkan pada pelestarian
hutan. Kawasan hutan adat ri Kajang
merupakan aset yang sangat berharga,
sehingga keberadaan hutan ini selalu
mendapat perlindungan dari seluruh
warga komunitas adat Kajan. Pelestarian
lingkungan alam termasuk hutan sangat

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

13

ditentukan oleh kebijakan lingkungan
yang dikaitkan dengan Pasang. Menurut
konsep yang dipahami oleh masyarakat
Patuntung bahwa manusia tanpa hutan
tidak mungkin bisa hidup, karena hutan
adalah sumber kehidupan, karena
hutanlah yang mendatangkan hujan
(anngontaki bosiya) dan menimbulkan
mata-mata air dari dalam tanah
(appakaanre timbusu’). Atas dasar
itulah  masyarakat adat  Kajang
menyimbolkan hutan itu sebagai paru-
paru dunia (paru-parunna linoa). Dalam
kondisi seperti ini, masyarakat adat
Kajang senantiasa harus selalu menjaga
kelestarian lingkungan alam termasuk
hutan, karena merusak hutan berarti
merusak diri sendiri. Bahkan secara
moral mereka mengatakan, “olo’-oloji
anjo akkulle ammanraki boronga. Jari
punna nia’ tau ammanraki boronga
sangkammajintu olo’-olo’a, ”(hanya
binatang yang dapat merusak hutan, jadi
jika ada manusia yang sengaja merusak
hutan berarti ia setara dengan binatang.

Begitu  pula  keterkaitannya
dengan pandangan tentang Manusia;
bahwa manusia menurut kepercayaan
Patuntung  adalah  makhluk yang
pertama diciptakan di antara tumbuh-
tumbuhan dan binatang, sedang bumi,
air, dan matahari telah ada sebelum
penciptaan manusia seperti disebutkan
di atas, yakni ampatana, sedangkan
tempat penciptaannya adalah di Tompo
Tikka puncak Gunung Bawakaraeng.
Olehnya itu, Bawakaraeng sungguh
dipuja oleh mereka dengan anggapan
bahwa disanalah tempat asal dan
kejadian manusia.

Bagi masyarakat adat Kajang,
dimana penganut aliran kepercayaan
Patuntung pada prinsipnya terdapat
dasar-dasar kepercayaan yang mereka
imani dan percayai dalam hidupnya,
yaitu (1) Percaya terhadap Turi’e
A’ra’na (Tuhan Yang Maha Esa), (2)
Percaya terhadap Ammatoa, (3) Percaya
terhadap Pasang, (4) Percaya terhadap

hari kemudian (allo riboko) dan (5)
Percaya terhadap Takdir.

a. Percaya terhadap Tuhan (7uri’e
A’ra’na)

Percaya kepada Turi’e A’ra’na
merupakan konsepsi ketuhanan dalam
ajaran Pasang. Turi’e A’ra’na adalah
satu-satunya kekuasaan Yang Maha
Mutlak dan merupakan sumber dari
semua wujud. Bagi komunitas adat
Kajang tumbuh konsep ketuhanan yang
tunggal, mereka percaya bahwa apabila
terdapat lebih dari satu Tuhan, maka
dunia menjadi tidak tentram dan kacau.
Seperti ungkapan dalam Pasang sebagai
berikut: Turi’e A’ra’na ammantangi ri
pangnge rakkangn, Anrei niissei rie’ na
anre ’na Turi’e A’ra’na, nake
pala’doang. Artinya Turi’e A'ra’na
tinggal berbuat/pada sesuatu
kehendaknya (Tuhan melakukan sesuatu
atas kehendaknya sendiri), tidak
diketahui dimana adanya Turi’e A’ra’na
tetapi kita minta rahmatnya, Padalo ji
pole nitarimana  pa’nga’ratta  iya
toje’na. Artinya diterima atau ditolaknya
permintaan kita, dia yang tentukan.

Turi’e  A’vra’na itu  sendiri
merupakan pula sebagai ungkapan
dogmatis yang terdiri dari empat kata
yang setiap kata mempunyai arti
tersendiri. Tu adalah singkatan dari kata
tau (bahasa konjo) yang berarti orang.
“rie’ berarti ada atau mempunyai. a ra
berarti kehendak, sedang kata na
merupakan kata ganti milik. Jadi Turi’e
A’ra’na berarti orang Yang
Berkehendak  atau  Yang  Maha
Berkehendak (Mas Alim Katu, 2005 :
25). Hal tersebut sejalan dengan tulisan
Ranre (1978) dan Badrum, (2006 : 4)
yang menjelaskan, bahwa masyarakat
adat Kajang mengakui Tuhan yang Esa
atau Allah, namun di kalangan mereka
pantang atau kasipalli menyebut Allah,
akan tetapi menyebutnya dengan nama
Karaeng Kaminang Kammaya atau
dengan bahasa Kajang Karaeng
Kaminang  Jaria A’ra’na (Turi’e

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



14

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

A’ra’na) artinya Tuhan Yang Maha
Kuasa. Demikian pula  nama-nama
Nabi dalam hal ini Nabi Adam mereka
sebut mula tau (manusia pertama),
sedangkan Nabi Muhammad  SAW
mereka sebut tunisurona Turi’e A’ra’na
(utusan Yang Maha Berkehendak).

Turi’e A’ra’na (Yang
Berkehendak) dapat  memberikan
tuntunan (Patuntung) dalam berperilaku,
baik di dunia maupun di akhirat kelak.
Mereka pula berkeyakinan bahwa ia
merupakan pencipta dari segala sesuatu
yang ada di dunia atas dan dunia fana
atau dunia bawah. Ia  menyerupai
sesuatu, tetapi ia bukan sesuatu. Dialah
yang memberi tuntunan dan kehidupan
kepada seluruh makhluk yang ada di
langit dan di dunia ini. Itulah sebabnya
perlakuan terhadap para leluhur mereka
dilakoninya dengan tidak
memperhitungkan persoalan  untung
rugi, akan tetapi yang terpenting baginya
mempertahankan adat dan budaya dalam
berbuat menjadi suatu tuntutan ummat,
seperti halnya pelaksanaan upacara atau
ritual.

Adapun  hakekat dari  pada
keberadaan 7uri’e A 'ra’na berada dalam
semua ruang dan waktu, sehingga tidak
diketahui secara tepat dimana dia
berkedudukan. Namun apabila Turi’e
A’ra’na berkenan memberi rahmat dan
anugrah, maka akan sampai ke manusia
sehingga meskipun kedudukan Turi’e
A’ra’na tidak diketahui secara pasti.
Namun jika manusia taat menjalankan
perintah-Nya dan menjauhi apa yang
dilarang maka akan bertemu dengan
Turi’e  A’ra’na. Sebagaimana  isi
Pasang, bahwa Siitte maki anjo punna
nigaukangi passuroanna, na nililiangngi
pappisangkanna. Artinya Manusia akan
saling melihat/bertemu dengan Turi’e
A’ra’na apabila dikerjakan perintahnya
dan menjauhi larangannya.

Kemahakuasaan Turi’e A’ra’na
dalam semesta ini tak terbatas, segala
sesuatu yang dia kehendaki akan terjadi
dan manusia tidak memiliki daya

apapun terhadap segala keinginannya.
Namun yang dapat diperbuat oleh
manusia itu sendiri adalah permohonan
doa kepada Turi’e A’ra’na dengan jalan
berserah diri/pasrah melalui tapakkoro’.
Kepercayaan dan penghormatan
terhadap Turi’e A’ra’na merupakan
keyakinan yang paling mendasar dalam
agama adat. Masyarakat adat Kajang
percaya bahwa Turi’e A’ra’na adalah
“Tuhan” alam semesta dan pencipta
segala sesuatu, Maha kekal, Maha
mengetahui, Maha perkasa, dan Maha
kuasa. Turi’e A’ra’na adalah causa-
prima yang berada pada kedudukan
puncak penyembahan. Kekuatan
supranatural, tetap mendapat perhatian
yang kuat pada komunitas adat Kajang,
akan tetapi masih di bawah status
tertinggi Turi’e A’ra’na

b. Percaya Terhadap Ammatoa

Berdasarkan  mitologi  yang
berkembang pada masayarakat adat
Kajang dan  ungkapan lainnya,
menyebutkan bahwa perintah atau
amanah dan larangan dari Turi’e
A’ra’na akan disampaikan kepada
seorang manusia yang mempunyai
keistimewaan dan kelebihan-kelebihan.
Orang tersebut karena kesuciannya
maka nama aslinya pantang untuk
diungkapkan. Sehingga mereka
dipanggil menurut statusnya yaitu
disebut Ammatoa. Seperti diungkapkan
dalam Pasang bahwa Simemangna lino
Amma riemo, yang artinya sejak dunia
ada, Ammatoa sudah ada. Istilah
Ammatoa tersebut bukanlah merupakan
nama diri melainkan nama jabatan atau
penamaan sesuai dengan statusnya.
Amma adalah istilah Konjo  artinya
bapak, sedang istilah fowa artinya tua
atau yang dituakan. Pengertian bapak
disini bukanlah pengertian menurut
biologi yang berarti ayah kandung tetapi
adalah  pengertian bapak sebagai
pemimpin atau kepala. Jadi Ammatoa

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

15

berarti bapak tua atau bapak yang
dituakan dengan kata lain pemimpin.

Selain penamaan Ammatoa dan
statusnya sebagai pemimpin adat, juga
dikenal dengan penamaan lain yakni
Boheta yang berarti nenek atau moyang
kita. Bohe artinya nenek sedang fa
adalah merupakan kata ganti milik, jadi
Boheta artinya nenek kita. Penamaan ini
sesuai dengan statusnya sebagai nenek
moyang manusia, sering pula disebut
dengan nama mula tauwa yang berarti
manusia pertama. Dalam hal
pengangkatan Ammatoa sebagai
pemimpin, nampaknya berkelanjutan
terus menerus kepada setiap Ammatoa,
selain dipilih berdasarkan keturunan
juga berdasarkan aturan-aturan adat
setempat, seperti dalam isi Pasang
terdapat beberapa persyaratan dasar
yang harus dipenuhi oleh seorang calon
Ammatoa dalam bersifat dan
berperilaku; (1) Sabbarapi na guru
(kesabaran seorang guru), (2) Pesonapi
na sanro (pesona seorang
guru/peraamal), (3) Lambusupi na
karaeng (kejujuran seorang raja), (4)
Gattangpi  na ada’ (ketegasan
memelihara adat). Selanjutnya, syarat
lain yang harus dipenuhi oleh seorang
Ammatoa yakni; (1) warga asli yang
berasal dan berdiam di kawasan Ilalang
Embayya, (2) tidak tau baca tulis, (3)
tidak pernah meninggalkan kawasan
llalang Embayya dan (4) Berasal dari
keturunan baik-baik (tu kintarang). Dan
setiap yang diangkat sebagai Ammatoa
senantiasa menerima pengangkatan dari
Turi’e A’ra’na, atau disebut dengan
istilah Angguppa Pangngamaseang ri
Turi’e A’ra’na.

Ammatoa dalam  kapasitasnya
sebagai pemimpin adat dalam kawasan
adat Kajang, mempunyai andil besar
dalam mengurusi masyarakatnya
bersama dengan perangkat adat lainnya.
Ammatoa sebagai pemimpin informal
mempunyai fungsi dan tugas, yakni
sebagai orang yang dituakan, artinya
bahwa Ammatoa adalah pelindung,

pengayom dan suri teladan bagi semua
warga komunitas adat Kajang. Mereka
sebagai penghubung manusia dan Turi’e
A’ra’na, dan bertanggung jawab
terhadap pelaksanaan kelestarian
Pasang ri Kajang serta membawahi
aturan-aturan adat yang bersumber dari
Pasang dan norma-norma adat Kajang.
Isi Pasang tersebut di dalamnya terdapat
segala perintah Turi’e A’ra’na yang
berbentuk pesan (tidak tertulis) kepada
Ammatoa yang tidak dapat diubah,
ditambah ataupun dikurangi dan harus
dijalankan  oleh = Ammatoa,  agar
kehidupan masyarakat adat Kajang
dapat berjalan dengan baik dan normal,
baik katallassang lino (kehidupan di
dunia) maupun allo ri boko (kehidupan
akhirat kelak).

c. Percaya Terhadap Pasang

Percaya kepada Pasang
merupakan unsur mutlak dalam sistem
kepercayaan komunitas adat Kajang.
Pasang  diartikan  sebagai  misi
(message), fatwa, nasihat, tuntunan yang
dilestarikan turun temurun sejak mula
tau (manusia pertama) sampai sekarang
dengan melalui tradisi lisan, pantang
ditulis sebagai sebab dapat terabaikan
dalam perjalanan zaman. Pasang
dipercayai sebagaai sumber dari Turi’e
A’ra’na yang dinukilkan oleh tfutowa
mariolo  (Ammatoa  pertama) dan
dilestarikan melalui pengawalan
Ammatoa secara berkesinambungan.
Berdasarkan cerita atau ungkapan-
ungkapan yang terdapat dalam Pasang
itu sendiri cukup banyak menyebutkan
tentang penegasan untuk mempercayai
isi dan kebenaran Pasang ri Kajang.

Selain itu Pasang menuntut
kepada masyarakat pendukungnya untuk
menerima semua ungkapan dan cerita
Pasang sebagai doktrin atau ajaran.
Sebab Pasang dan ajarannya
mempunyai status yang tinggi, bahkan
melebihi apa yang disebut Lontara ri
Gowa atau apa yang disebut Kitta ri
Luwu. Baik Kitta atau Lontara

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



16

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

merupakan himpunan dan kumpulan
dari pada ilmu pengetahuan suku-suku
Bugis dan suku-suku Makassar. Bagi
para pendukungnya, dimana Kitta atau
Lontara dapat dipandang sebagai kitab-
kitab suci, sebab ajaran ini mengandung
berbagai pengetahuan seperti kesaktian
mantra-mantra dan semacamnya. Akan
tetapi Pasang melebihi kesucian dari
yang dimiliki oleh Lontara dan Kitta.
Bahkan Pasang dipandang mempunyai
nilai sakral yang melebihi kitab suci
ummat Islam, sehingga kalau tidak
menjalankannya perintah yang
dikandungnya atau tidak mengindahkan
apa yang dilarangnya merupakan suatu
dosa.

Komunitas adat Kajang meyakini
bahwa Pasang adalah sumber sejarah
bagi komunitas adat Kajang, dan
sekaligus mengandung prinsip-prinsip
yang mengatur hubungan masyarakat
adat Kajang dengan Turi’e A’ra’na,
hubungan dengan sesama manusia dan
hubungannya dengan lingkungan. Oleh
karena itu, Pasang yang dinukilkan oleh
tutowa mariolo (nenek moyang) yang
diterima dari Turi’e A’ra’na tidak dapat
ditambah atau dikurangi, sehingga posisi
Pasang menempati posisi wahyu dalam
agama samawi. Mempelajari Pasang
merupakan sebagai tugas suci bagi
warga masyarakat adat Kajang serta
kemuliannya yang dikaitkan dengan
tingkat penguasaannya dan ketaataannya
terhadap Pasang. Kewajiban menuntut
Pasang  disebut mannuntungi  dan
penuntutnya disebut patuntung. Setiap
pelanggaran Pasang bukan saja akan
merendahkan derajat pelanggarnya di
mata warga komunitas adat Kajang,
melainkan akan membawa ekses bagi
stabilitas sosial dan lingkungannya
sekaligus, seperti bencana  alam,
rusaknya hasil pertanian, munculnya
wabah penyakit dan terjadinya reaksi
alam yang tidak bersahabat.

d. Percaya Terhadap Hari Kemudian
(allo ri boko)

Terkait dengan percaya adanya
hari kemudian, merupakan rangkaian
dari  kepercayaan terhadap Turi’e
A’ra’na, mereka percaya bahwa imbalan
segala  perbuatan manausia akan
diperoleh pada allo ri boko. Manusia
meninggal dunia akan kembali kepada
tumappare 'na (Sang Pencipta). Menurut
konsepsi Pasang bahwa hari kemudian
(allo ri boko) atau hari akhirat adalah
hari tempat kembalinya semua mahluk
dan kembali menghadap Tuhan yang
disebut dengan Tau Paretta (yang
menjadikan). Dalam ajaran Pasang
dunia ini hanyalah tempat tinggal
sementara, sedang tempat tinggal yang
kekal adalah akhirat yang disebut
dengan istilah Allonjirengang atau allo
ri boko. Apabila manuisa itu meninggal
dunia menurut ajaran Pasang, maka
mereka itu kembali ke asalnya atau
kembali kepada Tuhan dengan segala
sifat-sifatnya.

Masyarakat  Kajang  dituntun
untuk senantiasa memelihara dirinya
agar tetap konsisten dalam kebaikan
selama hidup dengan melalui cara hidup
appisona (pasrah), supaya kelak sesudah
mati rohnya dapat diterima oleh Turi’e
A’ra’na. Kehidupannya di akhirat akan
ditentukan oleh perbuatannya selama
masih  hidup. Menurut pemahaman
mereka, kalau semasah hidupnya
seseorang mempunyai sifat rakus seperti
babi, maka di akhirat nanti akan
menjelma sebagai babi. Sedang bagi
orang yang hidup sesuai dengan
tuntunan Pasang, akan kembali ke allo
ri boko dan menghadap ke Turi'e
A’ra’na dengan selamat. Sebaliknya,
orang yang hidup tidak sesuai dengan
ajaran Pasang rohnya akan ditolak
Turi’e A’ra’na dan akan mendapatkan
balasan sesuai dengan sifatnya di dunia
(amminro ri sipa’-sipa’na). Menurut
keyakinan mereka bahwa dunia hanya
sekedar  pammari-mariang  (tempat

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung

2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid)

17

istirahat sementara) sedangkan allo ri
bokko disebut karakkang (tempat abadi).
Sebagaimana dalam ungkapan
disebutkan bahwa “anne linoa pammar-
marianji, allo ribokko pammantangang
karakkang”. Artinya dunia ini hanya
tempat  istirahat, sedangkan  hari
kemudian tempat abadi.

e. Percaya Terhadap Takdir / Nasib
(turunganna)

Percaya terhadap takdir
(turunganna) merupakan rangkaian dari
sistem kepercayaan dalam ajaran
Pasang. Berdasarkan penuturan-
penuturan lisan dalam konsep Pasang
tentang adanya takdir atau nasib yang
ditentukan oleh Tuhan atau Turi’e
A’ra’na. Nasib baik atau buruk, miskin
atau kaya semuanya itu tergantung
kepada kehendak Yang Maha Kuasa.
Menurut ajaran Pasang, semua orang
akan memperoleh kekayaan yang
disebut dengan Kalumannyang
Kalupepeang jika dikehendaki oleh
Tuhan. Seperti diungkapkan dalam
Pasang : Kalumannyang akulei niuppa
punna na’rakkangngi  pamarenta
nasaba’  pamarenta  sambungannai
Turi’e A’ra’na nasaba’ pamarenta iya
angngissengisei nu haji nu kodi.
Artinya, kekayaan itu dapat diperoleh
jika dikehendaki oleh pemerintah
(ammatoa) sebab pemerintah adalah
penghubung dari  Tuhan  (Turi’e
A’ra’na), ia mengetahui semua yang
baik atau yang buruk. Selanjutnya,
mengenai kemiskinan diungkapkan: Tau
dodong  kamase-mase  Turunganna
Angkua, yang artinya orang miskin itu
memang sudah ditakdirkan demikian.
Konsepsi Pasang mengenal juga adanya
nasib atau takdir baik dan buruk, yang
kesemuanya itu ditentukan oleh Turi’e
A’ra’na.

Keyakinan tentang takdir lebih
berorientasi ke fatalisme, dan terbangun
beberapa prinsip hidup yang sangat

menentukan  kondisi  masyarakatnya
secara  keseluruhan. Prinsip hidup
kamase-masea (prihatin), pisona
(pasrah/rida),  tapakkoro  (tafakkur)
sabbara (sabar) merupakan refleksi dari
kepercayaannya terhadap ketentuan
nasib

C. PENUTUP

Masyarakat adat Kajang adalah
sebuah komunitas adat yang mendiami
sebuah  kawasan adat (customary
territory) di  Desa Tanah Towa
Kacamatan Kajang, Kabupaten
Bulukumba, Provinsi Sulawesi Selatan.
Pemukiman Komunitas Kajang terbagi
atas dua kawasan yaitu llalang
Embayya (kawasan adat Kajang dalam),
dan Ipantarang Embayya (kawasan adat
Kajang luar). Penduduk yang mendiami
kawasan dalam, masih menjalankan
sepenuhnya ajaran Patuntung sesuai isi
Pasang. Sedangkan penduduk yang
mendiami kawasan luar, meskipun
masih tetap mengamalkan ajaran
Pasang, akan tetapi lambat laun
mengalami proses akulturasi dalam arti
telah menyerap berbagai perubahan pola
hidup, termasuk perubahan dalam
pemahaman dan pengamalan ajaran
agama Islam. Dalam kondisi demikian,
maka kepercayaan Patuntung yang
hidup dan tumbuh dalam kawasan adat
Kajang bukan lagi budaya spiritual
tradisional murni akan tetapi sudah
mendapat pengaruh ide spiritual Islam.

Komunitas adat Kajang sangat
loyal dalam mempertahankan tradisi
ritual, karena adanya  ketakutan
supernatural tersendiri ketika tidak turut
serta mendukung ritual. Mereka sangat
yakin akan mengalami sebuah bala
bencana, bilamana tidak lagi melakukan
ritual sesuai tuntunan Pasang. Salah satu
wujud ritual dari sistem kepercayaan
Patuntung dapat dilihat dari pelaksanaan
ritnal Apparuntu  Pangnganro atau
sering disebut upacara a’doa
(permohonan syukur). Ritual tersebut

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



18

Patanjala Vol. 5 No.1, Maret 2013: 1-19

merupakan  bentuk komunikasi dari
ekspresi kesyukuran komunitas adat
Kajang, dan  sekaligus  sebagai
permohonan agar kehidupan mereka
jauh lebih baik dari yang ada pada saat
sekarang.

Pasang ri Kajang berisi tentang
pesan-pesan, petuah-petuah, pedoman
atau petunjuk hidup yang diwajibkan,
demi kebahagian dunia dan akhirat.
Patuntung mengajarkan manusia
mendapatkan sumber kebenaran dari
tiga pilar utama, yaitu menghormati
Turi’e A’ra’na, tanah yang diperoleh
dari Turi’e A’ra’na, dan nenek moyang
mereka. Kepercayaan dan penghormatan
terhadap Turi’e A’ra’na merupakan
keyakinan yang paling mendasar dalam
kepercayaan Patuntung. Masyarakat
adat Kajang percaya bahwa Turi’e
A’ra’na adalah Tuhan pencipta segala
sesuatu, Maha kekal, Maha mengetahui,
Maha perkasa, dan Maha kuasa.

Kepercayaan  Patuntung  itu,
adalah refleksi dari isi Pasang, yaitu
pesan-pesan dari Ammatoa Mariolo
(Ammatoa pertama). Pesan ini
merupakan keseluruhan pengetahuan
dan pengalaman tentang segala aspek
dan liku-liku yang berkaitan dengan
kehidupan yang dipesankan secara lisan
oleh nenek moyang mereka dari
generasi ke generasi. Pasang wajib
ditaati, dipatuhi, dan dilaksanakan oleh
masyarakat adat Kajang. Jika mereka
melanggar Pasang, akan terjadi hal-hal
buruk dan bencana. Oleh karena itu,
masyarakat adat Kajang menjadikan
ajaran Pasang sebagai sumber kaidah,
norma-norma dan hukum serta ramalan
untuk suatu masa tertentu.

diterbitkan.Ujung Pandang: Fakultas
Pascasarjana Unhas

Akip, Yusuf. 2008.
Ammatoa  (Komunitas  Berbaju
Hitam). Makassar: Penerbit Pustaka
Refleksi.
__.2003.
Potret Manusia Kajang. Makassar:
Pustaka Refleksi.

Badrum, H.P. 2006.

Sistem  Kepercayaan  Komunitas
Adat Kajang Kabupaten Bulukumba.
(Makalah  disampaikan = dalam
seminar yang diadakan Oleh Balai
Pelestarian ~ Sejarah dan  Nilai
Tradisional. Makassar: tanggal 19
Juli 20006).

___1985.
Eksistensi  Komunitas Ammatoa
Kajang. Ditinjau  dari  sudut
pandang  Struktur  Fungsional.
Laporan hasil penelitian. Ujung
Pandang : BPLK.

Bustamin, Abd.Latif. 2011.
Teknik Inventarisasi Kepercayaan
Komunitas adat. Makalah disajikan
pada Bimbingan Teknis Pemataan
Komunitas Adat. Bandung:
Derektorat Kepercayaan Terhadap
Tuhan Yang Maha Esa, Ditjen Nilai
Budaya, Seni dan Film.

Glock, C.Y. & Stark, R. 1966.
Religion and Society in Transition.
Chicago: Rand Mc Nally und
Company.

Hayat, Abd. 2006.
Kepribadian Orang Onta, Suatu

DAFTAR SUMBER Kajian  Antropologi  Psikologi.
Ahmad, Abdul Kadir. 1991 Disertasi. — Makassar: Program
) . . Pascasarjana Universitas
Komunitas Ammatoa di Kajang u ddi
Bulukumba, Studi Tentang Peranan asanuddin.
Kepercayaan Terhadap Pelestarian
Lingkungan Hidup. Tesis belum
Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung 2013



Sistem Kepercayaan pada... (Abdul Hafid) 19
Haviland, 1999.

Pengantar  Antropologi. Jakarta: Palammai, Ramli. 2012.

Erlangga. Sejarah Eksistensi  Ada’Lima

Koentjaraningrat. et. al. 1984.
Kebudayaan Mentalitas dan
Pembangunan. Jakarta: Gramedia.

___ 1991.
Beberapa pokok Antropologi Sosial.
Jakarta : Dian Rakyat.

___2002.
Kamus Istilah Antropologi. Jakarta:
Progress kerja sama dengan Pusat
Bahasa  Depdiknas.

Mas Alim Katu. 2005.
Tasawuf Kajang. Makassar: Pustaka
Refleksi (Lembaga Penelitian dan
Penerbitan buku).

Manda, Darman. 2007.
Komunitas  Adat  Karampuang
(Suatu  Perspektif ~ Antropologi
Agama). Makassar: Penerbit
Universitas Negeri Makassar
(UNM).

Mukhlis, Kathrin R, 1985.
Agama dan  Realitas  Sosial.

Makassar: Lembaga Penerbitan
Unhas (Lephas).

Karaeng  Tallua ri  Kajang.
Bulukumba: Dinas Kebudayaan dan
Pariwisata Kabupaten Bulukumba.

Renre, Abdullah. 1978.
Patuntung di Kecamatan Sinjai
Barat.  Suatu  Tinjauan  Sosio
Kultural. Skripsi. Ujung Pandang :
Sinar Grafika.

Suarsana, IMade. 2012.

Kepercayaan Komunitas Adat di
Desa  Watuhadang,  Kecamatan
Umalulu, Kabupaten Sumba Timur.
(Dimuat dalam Jurnal Penelitian
Sejarah dan Nilai Tradisonal. Bali,
NTB dan NTT), Volume 19 Nomor
1 Maret 2012. BPSNT Denpasar.

Tanako, B.S. 1984.
Struktur dan Proses Sosial. Suatu
Pengantar Sosiologi Pembangunan,
Jakarta: Rajawali

Usop, KMA, M. 1978.
Pasang ri Kajang, Kajian Sistem
Nilai di Benteng Hitam
Ammatoa.Ujung Pandang: Pusat
Latihan Penelitian Ilmu-IlmuSoaial.

2013

Balai Pelestarian Nilai Budaya Bandung



