
Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 17 

KEBUDAYAAN HIBRID MASA KOLONIAL  

DI PERKEBUNAN BATU LAWANG BANJAR 

HYBRID CULTURE OF COLONIAL PERIOD 
IN BATU LAWANG BANJAR PLANTATION 

 
Lia Nuralia   

Balai Arkeologi Jawa Barat 

Jl. Raya Cinunuk Km 17, Cileunyi, Bandung 40623  

e-mail: liabalar@yahoo.com
 

Iim Imadudin 

Balai Pelestarian Nilai Budaya Jawa Barat 

Jln. Cinambo No.136 Ujungberung-Bandung 42094  

e-mail: imadudin75@gmail.com 

 

Naskah Diterima: 3 September 2018 Naskah Direvisi: 5 Desember 2018  

DOI: 10.30959/patanjala.v11i1.427 

Naskah Disetujui: 27 Maret 2019  

 
Abstrak 

Pertemuan antara dua budaya berbeda (Eropa dan Asia) memunculkan satu kebudayaan 

campuran atau kebudayaan hibrid. Salah satunya lahir di dalam masyarakat Perkebunan Batu 

Lawang Banjar, yang telah berdiri sejak zaman Belanda. Apa dan bagaimana kebudayaan hibrid 

tersebut, akan menjadi satu permasalahan pokok, sehingga tulisan ini bertujuan mengungkap 

kebudayaan hibrid di Perkebunan Batu Lawang Banjar. Metode penelitian yang digunakan 

adalah metode penelitian survey dengan teknik pengumpulan data melalui studi literatur, 

wawancara sejarah lisan, dan arsip kolonial. Hasil yang diperoleh, dengan menggunakan konsep 

komunikasi nonverbal, bahwa kebudayaan hibrid di perkebunan peninggalan zaman Belanda, 

menunjukkan adanya klasifikasi sosial ekonomi yang hierarkis dan rasis. Masyarakat perkebunan 

khususnya terbagi ke dalam golongan Eropa dan pribumi Indonesia, yang berimbas terhadap 

status pekerjaan. Golongan Eropa menduduki posisi penting sebagai kelas atas (pejabat tinggi 

perkebunan), sedangkan golongan pribumi menjadi buruh atau karyawan perkebunan sebagai 

kelas bawah. Pencampuran antara kedua golongan atau kelas sosial tersebut, melahirkan 

kebudayaan hibrid. Pada masa sekarang kebudayaan hibrid warisan kolonial di perkebunan, 

dapat ditemukan bukti fisiknya berupa artefak perkebunan dan keberadaan golongan peranakan 

Indo-Eropa sebagai anak dari hasil perkawinan campuran, serta informasi lisan dari pelaku.  

Kata kunci: kebudayaan hibrid, perkebunan Batulawang Banjar, masa kolonial. 

Abstrak 

 The meeting between two different cultures (Europe and Asia) raises a mixed culture or 

hybrid culture. One of them was born in the community of Banjar Batu Lawang plantation, which 

had been established since the Dutch era. What and how the hybrid culture, will become the main 

problem, so this paper aims to reveal hybrid culture at the Banjar Batu Lawang Plantation. The 

research method used is the survey research method with data collection techniques through 

literature studies, oral history interviews, and colonial archives. The results obtained, using the 

concept of nonverbal communication, that hybrid culture in plantations inherited from the Dutch 

era, indicate a hierarchical and racist socio-economic classification. Plantation communities in 

particular are divided into European and indigenous Indonesian groups, which impact on 

employment status. The European group occupies an important position as the upper class (high-

ranking plantation officials), while the indigenous group becomes laborers or plantation workers 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  18 

as the lower class. Mixing between the two groups or social classes gave birth to a hybrid culture. 

At present the colonial heritage of hybrid culture on plantations can be found in physical evidence 

in the form of plantation artifacts and the existence of Indo-European breeders as children of 

mixed marriages, as well as verbal information from the perpetrators. 

Keywords: hybrid culture, Banjar Batulawang plantation, colonial period. 

A. PENDAHULUAN  

Kebudayaan hibrid di perkebunan 

pada masa kolonial Belanda dapat 

ditelusuri melalui bukti-bukti sejarah, yang 

sekarang ini masih ditemukan dalam 

kehidupan masyarakat perkebunan warisan 

zaman Belanda. Pada masa kolonial 

Belanda telah terjadi pertemuan dua 

budaya, yang kemudian saling bercampur 

dalam praktik kehidupan sehari-hari. 

Pertemuan budaya Eropa (Barat, 

Belanda) dan pribumi Indonesia (Timur, 

Sunda) melahirkan budaya yang satu sama 

lain masih menampakkan ciri-ciri aslinya, 

dan atau melebur menjadi satu kebudayaan 

baru. Kebudayaan baru tersebut dikenal 

sebagai kebudayaan Indis. Masyarakatnya 

disebut masyarakat Indis. Gaya hidup 

masyarakat Indis ditandai dengan 

dibangunnya rumah-rumah mewah 

(landhuizen), kehidupan mewah dan boros 

sebagai wujud ekspresi diri, menunjukkan 

kekuasaan terhadap kelompok masyarakat 

lainnya. Kebudayaan Indis di Hindia 

Belanda, hidup dan berkembang masa 

kekuasaan VOC di abad ke-18. Kemudian 

surut eksistensinya di awal abad ke-20, 

ketika Pemerintahan Hindia Belanda 

mengambil alih kekuasaan. Kebudayaan 

Indis akhirnya hilang seiring berakhirnya 

kekuasaan Belanda di Indonesia dengan 

masuknya Jepang tahun 1942 (Soekiman, 

2014: 99-100). 

Kebudayaan Indis di perkebunan 

dengan masyarakat Indis sebagai 

pendukungnya, dapat ditelusuri melalui 

benda-benda budaya (material culture) dan 

informasi kesejarahan (immaterial 

culture), dari hasil wawancara dengan 

saksi atau pelaku sejarah. Dalam hal ini 

adalah seorang Indo-Belanda yang tinggal 

di kawasan permukiman emplasemen 

Afdeling Ciaren, Perkebunan Batulawang 

Ciamis. Secara administratif sekarang 

termasuk ke dalam wilayah Desa 

Batulawang, Kecamatan Pataruman, Kota 

Banjar, Provinsi Jawa Barat.  

Afdeling Ciaren adalah bekas lokasi 

Perkebunan Batu Lawang lama di daerah 

Banjar (Batoe Lawang Onderneming). 

Selanjutnya untuk membedakan 

Perkebunan Batulawang sekarang yang 

terletak di 3 wilayah administratif 

(Kabupaten Cimais, Kota Banjar, 

Kabupaten Pangandaran), disebut 

Perkebunan Batu Lawang Banjar atau 

Batulawang lama. 

Perkebunan Batu Lawang Banjar 

didirikan tahun 1896 oleh Dr. Stoll 

(seorang pengusaha perkebunan 

berkebangsaan Belanda), yang dikelola 

oleh perusahaan milik Belanda bernama 

NV Java Rubber Coutchouc Maatschappij 

(Lampiran Besluit 1915, dalam Mulyana, 

2005: 180). Dalam buku karangan Ismet 

(1970: 148), disebutkan Batu Lawang 

Onderneming, perusahaan perkebunan 

milik N.V. Java Caoutchouc Co te 

Amsterdam, dengan komoditas karet dan 

kopi. Pada saat ini telah menjadi bagian 

kebun (kebun afdeling Ciaren), setelah di 

tahun 1972 bergabung dengan Perkebunan 

Batulawang.  

Kawasan Perkebunan Batu Lawang 

Banjar cukup luas dan diduga sebagai 

cagar budaya berupa kawasan situs 

perkebunan peninggalan zaman Belanda. 

Beberapa artefak ditemukan di lokasi ini 

milik seorang peranakan Indo-Belanda di 

tahun 2016. Artefak perkebunan berupa 

barang milik pribadi yang sengaja  

disimpan di rumahnya.   

Golongan peranakan atau anak-anak 

Indo-Eropa (Indo-Belanda) di Hindia 

Belanda ketika itu di abad ke-19 dan awal 

abad ke-20, mengelompok menjadi 

komunitas Indis. Golongan peranakan 

memiliki sebutan lain dengan arti yang 

sama, yaitu kaum Mestizo, anak-anak 

Eurasia, atau perempuan Kreol (bagi 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 19 

seorang peranakan perempuan) (Baay, 

2010: 7-9). Anak-anak Eurasia ini lahir 

dari perkawinan campuran, baik resmi 

tercatat dalam hukum kaum Kolonial 

Belanda maupun yang tidak resmi atau 

lahir dari perempuan pribumi yang tidak 

dinikahi (anak peranakan di luar 

nikah/samenleven). Kedudukan anak-anak 

Eurasia hasil pernikahan resmi otomatis 

setaraf dengan orang-orang Eropa pada 

umumnya. Hasil pernikahan tidak resmi (di 

bawah tangan) mempunyai dua 

kemungkinan status, diakui kedudukannya 

dan disamakan dengan status ayahnya 

yang orang Belanda (Eropa), atau tidak 

diakui dan disamakan dengan status ibunya 

yang pribumi. Kemudian peranakan Indo 

Belanda yang lahir dari kehidupan bersama 

(samenleven), tidak terikat dalam 

pernikahan, biasanya masuk dalam anak-

DQDN� KDVLO� SHUNDZLQDQ� ³SHUJXQGLNDQ´��

Status anak-anak hasil pergundikan hampir 

sama dengan status anak-anak hasil 

perkawinan di bawah tangan. Keadaan ini 

dapat ditelusuri dan diungkap ke 

permukaan melalui jejak-jejak kebudayaan 

campuran di perkebunan. Kebudayaan 

campuran yang lahir di perkebunan 

kemudian disebut sebagai kebudayaan 

hibrid masyarakat perkebunan. 

Jejak-jejak kebudayaan hibrid dapat 

ditelusuri melalui artefak perkebunan, 

sebagai salah satu bentuk komunikasi 

nonverbal. Selain itu, juga dilengkapi 

dengan informasi lisan (verbal) dari hasil 

wawancara dengan pelaku dan saksi 

sejarah. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Tulisan ini hasil penelitian dengan 

menggunakan metode penelitian survey 

permukaan dan pendekatan sejarah. 

Meteode survei dalam metode penelitian 

arkeologi terdiri dari 3 tahap, yaitu 

pengumpulan data (observasi), pengolahan 

data (deskripsi), dan penafsiran data 

(interpretasi) (Deetz, 1967: 8). 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

literatur, wawancara (oral history 

interviews), dan arsip kolonial. Data  

dianalisis menggunakan konsep 

komunikasi nonverbal (non-verbal 

communication concept). Komunikasi non-

verbal adalah bentuk komunikasi tidak 

langsung yang disampaikan melaui sinyal-

sinyal non-verbal. Sinyal non-verbal benda 

atau bangunan diperoleh dari bentuk atau 

model yang tampak secara kasat mata. 

Sinyal non-verbal memberi informasi 

tentang keadaan masa lalu, sebagai makna 

simbolis yang terkandung dari wujud 

fisiknya. Selain itu, informasi hasil 

wawancara juga mengandung makna tidak 

tersirat, sebagai informasi penting yang 

terkandung dari kata-kata verbalnya. 

Kebudayaan hibrid masa kolonial 

adalah satu bentuk sejarah sosial  pada 

masyarakat perkebunan, yang 

menggambarkan keseharian pekerja 

perkebunan atau pekerja sosial (social 

worker). Istilah kebudayaan hibrid 

awalnya digunakan dalam wacana 

saintifik, kemudian dalam kajian gaya 

arsitektur campuran (tradisional dan 

modern). Selanjutnya dipakai dalam 

analisis sosial kemasyarakatan. Masyarakat 

perkebunan memiliki bukti-bukti tentang 

kebudayaan hibrid di masa kolonial 

Belanda berupa material culture dan 

immaterial culture. 

Material culture salah satunya 

berupa artefak perkebunan. Artefak adalah 

benda alam yang sengaja dibuat manusia 

atau menampakkan (observable) adanya 

jejak-jejak buatan tangan manusia, melalui 

teknologi pengurangan atau penambahan 

terhadap benda alam tersebut. Ciri penting 

dari artefak adalah dapat bergerak atau 

dapat dipindahkan (movable) dengan 

relatif mudah, tanpa merusak atau 

menghancurkan bentuk aslinya. Kemudian 

immaterial culture adalah kebudayaan 

nonfisik atau bukan benda, seperti 

informasi kesejarahan dan kebudayaan 

dalam bentuk kebudayaan hibrid, dengan 

keberadaan golongan peranakan atau anak-

anak hasil perkawinan campuran antara 

orang Belanda (Eropa lainnya) dan 

pribumi Indonesia di masa lalu.  



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  20 

 

Gambar 1. Cangkir Bergagang dan 

Berceruk Koleksi Pribadi Ibu Maritje 

Sumber: Dok. Lia Nuralia, 2016. 

Artefak perkebunan dapat  berperan 

seolah-olah benda hidup yang dapat 

bercerita, sehingga dapat ditemukan 

maknanya apabila diletakkan dalam 

konteks tertentu. Simbol-simbol berupa 

tampilan fisik artefak mengkomunikasikan 

informasi masa lalu sebagai tinggalan 

budaya perkebunan. Budaya perkebunan di 

masa lalu bersifat akumulatif, historis, dan 

dapat dipahami melalui bahasa non-verbal 

(culture is accumulative, historical, and 

perceivable) (Samovar, Porter, Daniel, 

2009: 38 dalam Wulan, 2015: 222). Bahasa 

nonverbal berupa benda-benda budaya 

merupakan media, alat komunikasi, dan 

penyampai pesan, yang disampaikan 

masyarakat masa lalu kepada generasi 

sekarang dalam jiwa zaman yang berbeda 

(Nuralia, 2016: 210). 

Dalam komunikasi nonverbal akan 

tergambar proses integrasi antara isyarat 

atau tanda dengan perlambangan tertentu. 

Komunikasi harus memperhatikan tiga hal 

dasar, yaitu inklusi, kontrol, dan afeksi 

(Schutz dalam Littlejohn and Foss, 2008). 

Pengertian inklusi adalah kebutuhan untuk 

merasa dibutuhkan, memiliki, dan 

merupakan bagian dari kelompoknya. 

Pengertian kontrol mengacu kepada hasrat 

untuk membentuk hubungan interaksi di 

antara mereka. Selanjutnya pengertian 

afeksi adalah kebutuhan untuk disukai dan 

membangun relasi sosial (Wulan, 2015: 

223). Ketiga aspek dasar komunikasi 

tersebut dalam penerapannya berupa pesan 

atau sinyal nonverbal, disampaikan melalui 

ekspresi artefak dan lingkungannya, 

ekspresi kehidupan sosial tergambar dari 

hasil wawancara, di antaranya tentang 

kehidupan perkawinan campuran, nyai-

nyai, golongan Indo-Belanda (Nuralia, 

2016: 213-214). 

 

C. HASIL DAN BAHASAN 

1. Artefak Kebudayaan Hibrid 

Perkebunan 

Pada situs Perkebunan Batu Lawang 

Banjar, beberapa artefak yang 

mencerminkan kebudayaan hibrid adalah 

alat-alat makan, perlengkapan rumah 

tangga, dan dokumentasi foto lama. 

Informasi melalui wawancara diperoleh 

dari seorang Indo-Belanda (Ibu Djaja atau 

Ibu Maritje van Disco) dan pensiunan 

mandor besar di perkebunan (Bapak Djaja, 

suami Ibu Djaja).  

Artefak perkebunan berupa alat-alat 

makan dan foto-foto lama milik Ibu 

Maritje yang masih ada, di antaranya: 

cangkir bergagang dan berceruk (foto 1), 

piring oval besar, piring bulat sedang, vas 

bunga bulat, pinggan oval bertutup, serta 

pinggan oval bertutup dan beralas (foto 2 

dan 3). Selain itu, ada lemari baju dari 

kayu dua pintu dengan cermin besar dan 

meja marmer dengan kaki-kaki kayu (foto 

4). Alat-alat makan tersebut diperkirakan 

diproduksi di pabrik yang sama. Di balik 

GDVDUQ\D� DGD� JDPEDU� ³VHUDQJNDL� GDXQ´�

PHPD\XQJL� WXOLVDQ� ³5&´� GHQJDQ� WXOLVDQ�

Made in Japan, dan gambar dua kipas.  

Barang-barang keramik tersebut 

lahir di masa kolonial Belanda, memiliki 

sebagian ciri-ciri khas keramik Eropa, 

walaupun made in Japan. Ciri khas 

keramik yang berasal dari Eropa bertekstur 

halus, volume tipis, motif naga, warna 

cerah, dan motif lainnya, seperti motif 

phoenix. Mengenai identitas keramik milik 

Ibu Maritje selanjutnya, diperlukan analisis 

tersendiri khusus pembahasan tentang 

keramik 

Istilah keramik di Indonesia secara 

umum adalah barang-barang yang 

digunakan sehari-hari terbuat dari bahan 

porselin dan batuan. Keramik merupakan 

benda pecah belah yang terbuat dari tanah 

liat (clay) bakar. Kata keramik berasal dari 

kata keromos (bahasa Yunani), yaitu nama 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 21 

 

Tabel  : Alat-Alat Makan, Lemari Pakaian, dan Meja Milik Ibu Maritje 

No. Jenis Alat Makan Bahan Warna Motif Hias Keterangan 

1. 
Cangkir Bergagang 

dan Berceruk 
porselin 

Putih, biru. coklat, 

hijau. kuning 

padang pasir, 

pohon kelapa, 

Unta, Piramida 

Hiasan di tepian, 

badan, dasar,  

gagang cangkir 

2. 
Piring Oval Besar porselin 

putih, motif (coklat 

tua, kuning mas) 

Geometris, 

persegi kecil-kecil 

Hiasan hanya berada 

di tepian piring 

3. 
Piring Bulat Sedang porselin 

putih, motif (coklat 

tua, kuning mas) 

Geometris, 

persegi kecil-kecil 

Hiasan di tepian 

piring 

4. 
Vas Bunga Bulat porselin 

Putih, motif (biru, 

hitam) 
Bunga dan daun 

Hiasan ada di badan 

dan dasar bagian luar 

5. 

Pinggan Oval Bertutup porselin 
putih, motif (coklat 

tua, kuning mas) 

Geometris, 

persegi kecil-kecil 

Hiasan berada di 

tepian pinggan dan 

tutupnya 

6. 
Pinggan Oval Bertutup 

dan Beralas 
porselin 

putih, motif (coklat 

tua, kuning mas) 

Geometris, 

persegi kecil-kecil 

Hiasan di tepian 

pinggan, tutup, dan 

alasnya 

7. Lemari Pakaian dua 

pintu, berlaci, berkaki 
Kayu dan kaca Coklat kayu Garis-garis miring 

Motif hias di daun 

pintu 

8. Meja Marmer berlaci 

dan berkaki Kayu 

Marmer, dan 

kayu 
Putih dan coklat Tidak ada  

 

 

Gambar 2. Piring Oval Besar, Piring Bundar, 

dan Vas Bunga Koleksi Pribadi Ibu Maritje 

Sumber: Dok. Lia Nuralia, 2016. 

 
Gambar 3. Pinggan Bertutup dan Pinggan  

Bertutup-Beralas Koleksi Pribadi Ibu Maritje  

Sumber: Dok. Lia Nuralia, 2016. 

Dewa Pelindung pembuat keramik. 

Berdasarkan bahan dan suhu 

pembakarannya, keramik dapat dibedakan 

dengan nama gerabah (earthenware), 

batuan (stoneware), dan porselin 

(porcelain). Gerabah biasanya dibakar di 

kisaran suhu 350° ± 1000° C, sedangkan 

batuan dan porselin dibakar di kisarah suhu 

1150°±1300° C (Maryone, 2009: 83).  

 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  22 

Gambar 4. Lemari Kayu dan Meja Marmer 

Milik Ibu Maritje, 

Peninggalan Emak Sari Komarijah 

Sumber: Dok. Lia Nuralia, 2016. 

 

6HPHQWDUD� LWX�� VHEXWDQ� ³NHUDPLN´�

berasal dari bahasa Inggris ceramic. Kata 

keramik di Indonesia lebih khusus 

menunjuk barang pecah belah yang 

diglasir dari bahan porselin dan batuan, 

sedangkan earthenware dan pottery 

disebut tembikar (Mackinnon, 1996: 1 

dalam Muhaemiah, 2012: 39).  

Pada masa sebelum kedatangan 

orang Eropa dan setelah kedatangannya, 

fungsi keramik mengalami pasang surut. 

Pada masa sebelumnya, secara umum 

keramik digunakan sebagai perlengkapan 

rumah tangga dan dalam ritus penguburan 

yang dilatarbelakangi oleh sistem 

kepercayaan, yaitu adanya kehidupan 

setelah mati (Maryone, 2009: 85). Setelah 

datang keramik dari Eropa yang dibawa 

orang-orang Belanda khususnya, fungsi 

keramik mengalami penurunan menjadi 

lebih profan atau tidak sakral lagi, berupa 

alat-alat makan dan perlengkapan rumah 

tangga lainnya. Kemudian bervariasi 

bentuknya berfungsi sebagai benda hiasan 

atau pajangan di rumah-rumah gedongan, 

para petinggi atau pejabat pemerintahan 

kolonial. Orang-orang Indonesia dari 

kalangan pribumi kelas atas, banyak 

meniru orang-orang Eropa dalam menata 

rumahnya, dengan hiasan keramik berupa 

vas bunga atau alat-alat lainnya.  

Beberapa artefak perkebunan milik 

Ibu Maritje sebagian besar berupa 

peralatan makan terbuat dari porselin. 

Berdasarkan cap yang tertera dibawah 

piring, alat-alat makan ini buatan Jepang, 

tetapi tampilanya mirip dengan keramik 

buatan Eropa.  

Artefak keramik dan porselin adalah 

alat-alat makan, di antaranya: cangkir 

bermotif gurun pasir dengan hewan unta 

berwarna dasar putih dan biru, piring, vas 

bunga, dan lain-lain berbahan sama, 

disimpan di dalam lemari hias di ruang 

tengah rumahnya. Kemudian artefak 

perkebunan lainnya berupa lemari pakaian 

dan meja marmer, yang disimpan di kamar 

depan. Keduanya masih digunakan sehari-

hari. Kemudian beberapa foto lama juga 

ditemukan tersimpan rapi di album.  

 

2. Seorang Indo-Belanda di 

Perkebunan 

Lahirnya kebudayaan hibrid di 

Perkebunan Batu Lawang Banjar, selain 

beberapa artefak perkebunan, juga 

keberadaan golongan peranakan atau Indo-

Belanda, yaitu Ibu Maritje van Disco (foto 

5). Ibu Maritje memiliki nama lengkap 

Maryana Maritje Ch. Disco. Ia menikah 

dengan seorang laki-laki pribumi, 

pensiunan pejabat  rendahan perkebunan 

(mandor pribumi), yaitu Bapak Djaja bin 

Muhammad Subhi  (foto 6). Ibu Maritje 

memiliki ayah seorang Belanda bernama 

Chornelis Frederijk van Disco atau lebih 

dikenal sebagai Tuan Disco (foto 7, kiri). 

Tuan Disco  adalah pejabat tinggi 

Perkebunan Batu Lawang Banjar, dari  

tahun 1941 sampai 1958, tepatnya kepala 

tanaman atau sinder kepala atau employe 

(le Geemployeerde der Rubber 

RQGHUQHPLQJ� ³%DWRHODZDQJ´�� GL� 5�2�

Batoelawang Bandjar, West-Jawa 

Indonesia).  

Ibu Maritje dilahirkan di Kota 

Banjar tahun 1941, ketika masa kekuasaan 

Belanda hampir berakhir. Pada saat Jepang 

mulai masuk di tahun 1942, Tuan Disco 

ditangkap dan dimasukkan ke kamp 

interniran Jepang. Tuan Disco berpindah-

pindah tempat, mulai dari Panjalu, Garut, 

Sumedang, Cimahi, sampai akhirnya 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 23 

 

Gambar 5. Ibu Maritje masa muda dan sekarang (2016)   

Sumber: Koleksi Foto Pribadi Ibu Maritje 

 

Gambar 6. Bapak Djaja dan Ibu Maritje  

Sumber: Dok. Lia Nuralia, 2016. 

 

Gambar 7. Tuan Disco dan Emak Sari Komarijah  

Sumber: Koleksi Pribadi Ibu Maritje, 2016. 

kembali ke Batulawang ketika Indonesia 

memasuki zaman kemerdekaan. Selama 

masa interniran Tuan Disco menyuruh 

istrinya, Emak Sari Komarijah (foto 7, 

kanan), menceraikannya dan menikah 

dengan laki-laki lain, demi kehormatan dan 

perlindungan yang akan diperoleh istri dan 

anak-anaknya. Ketika Tuan Disco kembali 

ke Batulawang, ia pun menikah lagi 

dengan perempuan pribumi lainnya. Anak-

anak dari Sari Komarijah, tetap mendapat 

perhatian dan perawatan darinya. 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  24 

 

Gambar 8. Rumah Employe Perkebunan 

Batulawang Banjar 1940-an (Sumber: Koleksi 

Pribadi Ibu Maritje, 2016). 

 

Tuan Disco setelah pensiun dari 

perkebunan, tetap tinggal dan menetap di 

Indonesia, dari Batulawang pindah ke 

Jakarta, dan sesekali ia pergi ke Negeri 

Belanda dengan membawa serta anak-

anaknya. Pada tahun 1957, Tuan Disco 

meninggal di Jakarta. Kemudian 

Pemerintah Belanda memberinya anugerah 

gelar sebagai pejuang Pemerintah Belanda 

selama masa di kamp interniran Jepang. 

Anugerah ini cukup membantu keuangan 

keluarganya. Setelah ia meninggal, istri 

dan anak-anaknya memperoleh tunjangan 

uang yang dikirim setiap bulan.  

Anak-anak Tuan Disco, baik dari 

istri pertama maupun dari istri kedua, 

mendapat status dan perlakuan yang sama. 

Mereka diakui secara resmi dan mendapat 

hak-hak yang sama dalam keseharian dan 

kesempatan mendapat pendidikan yang 

baik. Hubungan di antara anak-anak yang 

berbeda ibu tersebut tetap baik dan 

berlanjut sampai sekarang. Sebagai anak-

anak Indo-Belanda, mereka mendapat 

fasilitas hidup layak dan dapat bersekolah 

di sekolah untuk anak-anak Eropa yang 

ada di Kota Banjar ketika itu, sebagaimana 

anak-anak Belanda umumnya.   

Tuan Disco semasa hidupnya di 

zaman Belanda menghabiskan waktu 

sebagai pejabat tinggi perkebunan, yaitu 

seorang empolye  Perkebunan Batulawang 

lama. Pada zaman Belanda, employe 

adalah posisi penting di dalam hierarki 

kekuasaan/struktur perkebunan. Selain 

memiliki keahlian di bidang tanaman, juga 

sebagai wiraswastawan utama dalam 

praktik keseharian di kebun dan pabrik. 

Sebagai orang nomor dua di perkebunan 

setelah Administratur, ia bersama keluarga 

mendapat fasilitas rumah layak, besar dan 

luas, serta memenuhi syarat-syarat 

kesehatan dan kenyamanan hidup. Rumah 

dinas Tuan Disco dan keluarga (foto 8)  

tampak besar dan megah dengan halaman 

luas, sehingga memberi kenyamanan bagi 

penghuninya.  

Fasilitas rumah mewah dalam 

ukuran zaman itu, juga ditunjang dengan 

kegiatan-kegiatan keseharian nonkerja atau 

pemanfaatan waktu luang yang memberi 

kesenangan. Pada umumnya para pejabat 

perkebunan mengisi waktu luang dengan 

melakukan olah raga, terutama tenis lapang 

yang tempatnya telah disediakan 

perusahaan. Selain itu, mereka juga 

memanfaatkan waktu luang dengan 

sekedar ngobrol dan berkumpul bersama 

keluarga dan teman-teman, diselingi 

makan-makan atau sekedar minum teh atau 

minum kopi. Kegitan keseharian tersebut 

tampak di beberapa foto yang masih 

disimpan Ibu Maritje dan Bapak Djaja. 

Foto memperlihatkan hubungan keseharian 

antara orang pribumi dan Eropa. Mereka 

tampak berbaur dan menikmati 

kebersamaan (foto 9 dan foto 10). 

 

 

 

 

 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 25 

 

Gambar 9.  Tuan Disco Bersama Keluarga dan Teman-Teman  

di Perkebunan Batu Lawang Banjar Tahun 1940-an  

Sumber: Koleksi Foto Pribadi Ibu Maritje, 2016. 

 

Gambar 10. Para Pejabat Perkebunan bermain 

Tenis Lapang di  Batu Lawang Banjar 1940-an 

Sumber: Koleksi Pribadi Ibu Maritje, 2016. 

 

 

Gambar 11. Lapang Tenis di Afd. Ciaren 

Perkebunan Batulawang,  

Sumber: Dok. Balar Bandung, 2014. 

 

 

 

 

 

 

 

Lapangan tenis perkebunan Batu 

Lawang Banjar di Desa Batulawang 

dahulu, kini berada di emplasemen 

permukiman di Afdeling Ciaren 

Perkebunan Batulawang, difungsikan 

seperti fungsi awal. Keadaannya masih 

seperti dahulu, dengan beberapa perbaikan 

dan penggantian elemen yang rusak (foto 

11). Kegiatan olah raga tenis di 

perkebunan yang terlihat di foto 9 dan 10, 

menjadi kegiatan rutin para pengelola  

perkebunan. Tampak bahwa yang bermain 

tenis adalah orang-orang yang berkulit 

putih, diperkirakan mereka para pejabat 

perkebunan sebagai golongan atas. 

Aktivitas di lapang tenis terlihat dalam foto 

lama (foto 9 dan 10) dan foto baru (foto 

11). Tampak ada sedikit perubahan di 

lokasi lapangan, tetapi lokasinya masih 

tetap sama seperti lokasi awal.  



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  26 

Beberapa artefak perkebunan 

tersebut dapat memberi informasi lebih 

dengan menganalisisnya memakai konsep 

komunikasi nonverbal (non-verbal 

communication concept). 

Konsep komunikasi nonverbal, 

seperti pendapat Schutz (dalam Littlejohn 

dan Foss, 2008) memiliki tiga hal dasar 

yang harus diperhatikan, yaitu (1) inklusi, 

(2) kontrol, dan (3) afeksi. Pertama, 

kebutuhan inklusi sebagai kebutuhan untuk 

merasa dibutuhkan, memiliki, dan 

merupakan bagian dari kelompoknya. 

Tuan Disco sebagai seorang employe dapat 

memenuhi kebutuhan dasar inkulusi 

tersebut. Juga kebutuhan inklusi ini 

dirasakan juga oleh istri dan anak-anaknya. 

Posisinya sebagai pejabat tinggi 

perkebunan sangat dibutuhkan perusahaan, 

sebagai posisi penting yang cukup 

menentukan di dalam struktur dan 

manajemen perusahaan perkebunan. Oleh 

karena itu, rasa memiliki perusahaan dan 

menjadi bagian penting dari kelompok 

pejabat tinggi perkebunan (orang-orang 

Belanda) khususnya, dan bagian dari 

komunitas masyarakat perkebunan secara 

umum. Hal ini ditandai dengan beberapa 

artefak dan dokumentasi foto-foto lama. 

Seperti alat-alat makan yang terbuat dari 

keramik dengan corak tertentu (foto 1, 2, 

3), dan foto rumah lama (foto 7) yang 

pernah mereka tempati, membuktikan 

status sosial tinggi ketika itu. Tidak semua 

orang dalam komunitas perkebunan zaman 

Belanda dapat memiliki alat-alat makan 

bagus dan menjadi penghuni rumah besar 

dan mewah, apalagi bagi perempuan 

pribumi.  

Kebutuhan akan kontrol dan afeksi 

sebagai hal dasar komunikasi yang kedua 

dan ketiga, mengacu kepada hasrat untuk 

memenuhi hubungan atau interaksi di 

antara individu dalam komunitas 

perkebunan. Juga kemampuan mendapat 

simpati orang-orang di sekitarnya dan 

membangun relasi sosial. Hubungan baik 

di lingkungan perkebunan tampak juga 

dari beberapa artefak dan foto lama. 

Kepemilikan artefak mewah dalam ukuran 

zaman ketika itu, menandakan ada 

interaksi yang baik dengan beberapa 

pejabat di lingkungan perkebunan, juga 

dengan orang-orang di luar lingkungan 

perkebunan. Pada bagian dasar luar 

cangkir atau dibaliknya ada gambar 

³VHUDQJNDL�GDXQ´�PHPD\XQJL�WXOLVDQ�³5&´�

Made in Japan, dan gambar dua kipas. 

Alat-alat makan tersebut tidak dijual bebas, 

tetapi terbatas pemesanan atau hanya 

kalangan tertentu yang mampu 

membelinya. Biasanya diimpor dari luar 

negeri, dipasarkan melalui jaringan 

perdagangan khusus secara pribadi. 

Keadaan ini menjadi sangat eksklusif dan 

tidak semua orang mampu memiliki dan 

membelinya (Bapak Djaja dan Ibu Maritje, 

Batulawang, 5 Maret 2016).  

Ibu Maritje sebagai anak Indo-

Belanda, berperan sebagai makhluk 

individu sekaligus makhluk sosial. Dalam 

kenyataannya manusia tidak dapat hidup 

sendiri, tetapi memerlukan manusia lain 

untuk berinteraksi dan bersosialisasi. 

Dalam kehidupan sosial tersebut 

kebutuhan akan pengakuan tentang 

keberadaannya harus bisa dipenuhi. 

Dengan demikian, ketiga aspek dasar 

komunikasi tersebut berkaitan erat dengan 

penampakan fisik dan nonfisik masyarakat 

perkebunan di masa lalu, sebagai ekspresi 

pribadi yang muncul ke permukaan 

(Nuralia, 2016: 213-214). 

Ketiga aspek dasar komunikasi 

tersebut dalam penerapannya berupa pesan 

atau sinyal nonverbal, disampaikan melalui 

ekspresi fisik dan nonfisik tinggalan 

Perkebunan Batu Lawang Banjar. Ekspresi 

fisik berupa artefak dan lingkungannya, 

sedangkan ekspresi nonfisik berupa 

kehidupan sosial seperti tergambar dari 

hasil wawancara dan foto-foto lama 

tersebut. Di antaranya tentang kehidupan 

perkawinan campuran, peran sosial 

perempuan pribumi yang menjadi ³nyai-

nyai´� DWDX� LVWUL� VLPSDQDQ� VHFDUD� KXNXP  

Belanda, serta golongan peranakan atau 

Indo-Belanda umumnya ketika itu. 

Golongan peranakan tersebut sebagian 

besar menempati posisi bergengsi di mata 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 27 

masyarakat pribumi kebanyakan, sebagai 

istri seorang pejabat tinggi perkebunan 

seperti halnya Emak Sari Komarijah atau 

anak Indo-Belanda sebagaimana status Ibu 

Maritje ketika masih kecil. 

Peranakan Indo-Belanda adalah 

bukti fisik adanya perkawinan campuran 

dari dua orang yang berbeda ras dan 

budayanya. Ibu Maritje sebagai seorang 

peranakan Indo-Belanda, dari ibu seorang 

perempuan pribumi dan ayah seorang 

Belanda totok. Ras pribumi Indonesia 

(Sunda, Timur) dan ras Eropa (Belanda, 

Barat) dalam struktur penduduk Hindia 

Belanda berada dalam level yang tidak 

sama. Ras Barat menempati kelas sosial 

paling atas atau pertama, sedangkan ras 

Timur (pribumi) berada pada klasifikasi 

sosial paling bawah. Seperti disebutkan 

oleh Robert van Niel (1991: 30-38) 

penduduk Hindia Belanda ketika itu 

terbagi ke dalam 3 kelas sosial, yaitu (1) 

Kelas Atas adalah golongan Eropa dan 

atau Indo-Eropa yang dipersamakan 

kedudukannya, (2) Timur Asing (Cina, 

Arab, dan lain-lain), dan (3) Pribumi 

Indonesia (Sunda, Jawa dan lain-lain).   

Klasifikasi sosial tersebut terjadi 

pada masa Hindia Belanda, yang 

berbanding lurus dengan status pekerjaan 

dan pendidikan/keahlian yang dimiliki. 

Secara umum juga berlaku di dalam 

struktur masyarakat perkebunan. Akan 

tetapi, struktur perkebunan lebih 

sederhana, awalnya terbagi ke dalam dua 

kelas, yaitu kelas atas dan kelas bawah, 

sedangkan kelas menengah sebagai 

jembatan antara kedua kelas lahir di 

kemudian hari, setelah perusahaan 

perkebunan mengalami perkembangan dan 

perluasan struktur secara vertikal dan 

horisontal.  

Klasifikasi sosial atau struktur sosial 

di perkebunan menjadi 3 tingkatan, yaitu 

(1) Atas, (2) Menengah, dan (3) Bawah. 

Kelas sosial atas menempati pekerjaan 

sebagai pejabat tinggi perkebunan dari 

golongan Eropa,  sedangkan kelas 

rendah/bawah bekerja sebagai buruh atau 

pekerja kasar dari golongan pribumi asli 

Indonesia. Adapun kelas menengah yang 

lahir kemudian adalah kelas menengah 

Eropa dan kelas menengah pribumi yang 

menjadi jembatan antara ras Eropa sebagai 

kelas atas dan ras pribumi sebagai kelas 

bawah (Nuralia, 2017: 9-11). Dengan 

demikian, perkawinan campuran atau 

hibriditas di perkebunan telah melahirkan 

kelas tersendiri dengan kebudayaan 

hibridnya yang khas. Anak-anak yang 

terlahir sebagai golongan peranakan Indo-

Belanda, bisa menempati posisi kelas atas 

apabila telah diakui dan dipersamakan 

kedudukannya secara hukum kolonial 

Belanda. Akan tetapi, menjadi termasuk 

golongan pribumi sebagai kelas bawah 

apabila mengikuti status sosial ibunya 

yang sebagai kelas bawah dari golongan 

pribumi, dan tidak diakui secara hukum 

kolonial adanya perkawinan di antara 

orang tuanya yang berbeda status sosial 

dan status hukumnya.  

Berdasarkan struktur sosial khas 

perkebunan tersebut, kedudukan Ibu 

Maritje telah dipersamakan dengan 

golongan kelas atas penduduk Hindia 

Belanda ketika itu, karena mengikuti status 

ayahnya yang Belanda dan pejabat tinggi 

perkebunan. Ibunya yang pribumi asli 

Indonesia (Sunda), yang bekerja sebagai 

buruh kebun, telah pula dinikahi secara 

resmi, sehingga status sosialnya pun ikut 

naik ke kelas atas. Dengan status sosial 

tinggi tersebut, Ibu Maritje kecil bisa 

mengecap pendidikan dan kehidupan 

keseharian yang lebih baik dibanding 

dengan anak-anak buruh kebun lainnya.  

Berdasarkan keberadaan golongan 

peranakan masyarakat perkebunan, 

dokumentasi foto lama, serta artefak 

perkebunan dan informasi lisan dari 

seorang Indo-Belanda, makna di balik 

material culture dan immaterial culture 

tersebut bisa bercerita lebih banyak lagi. 

Makna simbolis di baliknya menunjukkan 

nilai-nilai lama (nilai-nilai kolonial) yang 

menjadi gaya hidup masyarakat 

perkebunan. Para pejabat perkebunan di 

Ciamis khususnya dan di Priangan pada 

umumnya sama halnya kehidupan para 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  28 

menak Sunda, seperti kehidupan bupati 

dan jajarannya. Mereka memiliki gaya 

hidup tersendiri dan salah satunya dalam 

hal hubungan pribadi antara laki-laki dan 

perempuan. Kaum menak (bangsawan 

Sunda) Priangan pada umumnya 

melakukan poligami (berisitri lebih dari 

satu) dan konkubinasi (berselir banyak). 

Selain istri resmi ada juga istri-istri tidak 

resmi (tidak dinikahi). Istri resmi juga ada 

beberapa orang (sampai 4 orang istri), 

yang utama disebut garwa padmi, yang 

berikutnya disebut garwa leutik, 

sedangkan istri tidak resmi disebut 

parekan atau selir (Lubis, 1998: 221). 

Dalam kehidupan masyarakat perkebunan, 

parekan atau selir ini yang banyak terjadi. 

Keberadaan parekan atau selir atau 

popular dikenal sebagai ³1\DL-Q\DL´�

pribumi,  sebutan untuk istri simpanan atau 

istri dari perkawinan campuran tidak 

resmi, antara laki-laki Eropa dan 

perempuan pribumi Indonesia. Mengingat 

perkawinan campuran tersebut berada pada 

situasi kolonial, hubungan tersebut 

merupakan percampuran dua budaya 

antara Barat dan Timur, sebagai penjajah 

dan anak jajahan, sebagai orang kulit putih 

dan orang dengan kulit berwarna (sawo 

matang/coklat).  

Situasi kolonial menempatkan posisi 

istri simpanan, di perkotaan atau di 

perkebunan berada pada status tidak jelas 

dan terkadang memalukan. Bagi laki-laki 

Eropa dan perempuan pribumi, hubungan 

laki-laki-perempuan tersebut menjadi olok-

olokan atau ejekan. Laki-laki Eropa 

sebagai bujangan tidak laku atau tidak 

mampu memiliki perempuan yang 

sederajat dengan golongannya. Perempuan 

pribumi dianggaS� WHODK� PHPEHUL� ³DLE´�

bagi keluarganya, karena dijadikan istri 

simpanan yang tidak dinikahi secara resmi. 

Ada juga yang beranggapan sebaliknya, 

bahwa menjadi perempuan simpanan si 

Tuan Kulit Putih dapat mengangkat derajat 

kehidupannya. Sebagai nyonya di rumah si 

Tuan tersebut menjadikan perempuan 

pribumi  terpandang  di mata penduduk 

setempat, karena status baru yang 

diembannya sebagai istri simpanan atau 

³VHOLU´� VL� 7XDQ� %HODQGD, menampakkan 

kehidupan yang lebih sejahtera. Walaupun 

terkadang DGD� SHUHPSXDQ� ³VHOLU´� %HODQGD�

yang mengalami kehidupan buruk, karena 

telah terjerat kehidupan seorang ³1yai´ 

yang malang atau terjerumus dalam 

pergundikan  yang tidak diinginkan.  

Kasus perkawinan campuran di 

perkebunan Batu Lawang Banjar, sedikit 

berbeda dengan kawin cerai yang terjadi 

kalangan bangsa pribumi bangsawan atau 

³menak´ Sunda. Kawin cerai yang terjadi 

berakibat buruk terhadap si perempuan 

³VHOLU´�� \DQJ� GLDPELO ketika dibutuhkan 

dan dibuang ketika sudah tidak diinginkan 

lagi. Keadaan lebih baik terjadi di 

perkebunan,  seperti yang dialami oleh 

orang tua Ibu Maritje. Laki-laki Eropa 

(Belanda), Tuan Disco (ayah dari Ibu 

Maritje), seorang pejabat tinggi 

perkebunan Batu Lawang Banjar. Ia 

menikahi perempuan pribumi, Emak Sari 

Komarijah, seorang buruh kebun di 

Perkebunan Batu Lawang Banjar. Emak 

Sari Komarijah (ibu dari Ibu Maritje) 

adalah istri yang dinikahi pertama kali. 

Kemudian diceraikan ketika Tuan Disco 

harus meninggalkannya ke kamp interniran 

Jepang. Perceraian ini terjadi demi 

menjaga martabat dan kehormatan istri dan 

anak-anaknya. Tuan Disco kemudian 

menikah lagi dengan perempuan pribumi 

juga (pernikahan kedua), setelah bebas dari 

kamp interniran. Pada saat itu bekas 

istrinya telah menikah terlebih dahulu 

dengan laki-laki pribumi. Keadaan tersebut 

menunjukkan bahwa Tuan Disco tidak 

melakukan poligami, tidak memiliki selir, 

dan tidak memiliki istri orang Belanda. 

Ada perbedaan dengan kebiasaan menak 

Sunda seperti yang telah dijelaskan. 

Dengan demikian, perkawinan campuran 

dan poligami di perkebunan Batu Lawang 

Banjar, tidak identik poligami dan 

konkubinasi gaya hidup para menak Sunda 

tersebut. Dari foto lama (foto 9, kanan 

atas)  tampak Tuan Disco bersama seorang 

perempuan pribumi (istri) dan dua orang 

anak kecil. Dalam foto hanya ada 1 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 29 

perempuan dewasa menemaninya, 

menunjukkan hanya satu orang istri dalam 

perkawinannya.  

Perkawinan campuran dengan 

berbagai masalah dan implikasinya 

terhadap kehidupan pribadi dan 

lingkungannya, memiliki satu hal penting 

apabila melihatnya dari satu perspektif 

tertentu. Perempuan pribumi sebagai istri 

tuan Belanda (Eropa) ketika itu, menjadi 

sosok perempuan yang memiliki kelebihan 

dalam peran, dibandingkan dengan 

perempuan-perempuan pribumi lainnya, 

yang tidak menjalani perkawinan 

campuran. Seperti peran penting yang 

diemban seorang istri simpanan tuan 

Belanda atau Nyai, yaitu sebagai mediator 

dua budaya, Eropa dan Asia atau budaya 

Barat dan budaya Timur. Penetrasi budaya 

Barat ke dalam budaya Timur atau 

sebaliknya membentuk kebudayaan baru 

dalam masyarakat peranakan, seperti 

kebiasaan makan, berbusana, berbahasa, 

dan gaya hidup. Budaya Eropa bagi 

seorang ³Nyai´ sudah tidak asing lagi, 

sehingga gaya hidup perempuan Eropa 

yang dianggap lebih modern, sudah 

menjadi kesehariannya. Gaya hidup Nyai-

nyai tersebut juga melahirkan kebudayaan 

baru yang kemudian dikenal sebagai 

budaya Indis (Adhy dan Terry Irenewaty, 

2014). Kebudayaan Indis di perkebunan 

Batu Lawang Banjar, tercermin dari 

artefak perkebunan dan foto lama, milik 

Ibu Maritje, seorang Indo-Belanda. 

Dengan demikian, kebudayaan Indis di 

Perkebunan Batu Lawang Banjar menjadi 

identik dengan kebudayaan hibrid 

masyarakat perkebunan masa kolonial.  

Kebudayaan hibrid masyarakat 

perkebunan secara umum merupakan 

fenomena masa lalu, yang sampai sekarang 

masih bisa ditelusuri dan dijadikan bahan 

kajian kemasyarakatan. Kajian tentang 

masyarakat berkaitan dengan berpikir 

secara sosiologis. Sosiologi berkaitan 

dengan orang-orang yang berhubungan 

satu sama lain. Bagaimana manusia 

mengatur diri mereka sendiri dan 

berinteraksi satu sama lain. Bagaimana 

orang berperilaku dan berpikir adalah 

mencari pola atau struktur dalam 

kehidupan sosial. Strukturasi proses yang 

sedang berlangsung, sebagai tempat 

inisiasi individu yang terjalin ke dalam 

pola interaksi manusia, kadang-kadang 

membatasi segala gerak, kadang-kadang 

memiliki inisiatif sendiri dengan bergerak 

bebas (Watson, 1995: 9, 10, 11). Dalam 

kasus kebudayaan hibrid masa kolonial di 

perkebunan Batu Lawang Banjar 

menunjukkan ekspresi diri dua golongan 

sosial atau kelompok manusia dengan 

status sosial yang berbeda. Kebudayaan 

hibrid yang lahir terwujud dalam bentuk 

perkawinan campuran. Perkawinan 

campuran antara laki-laki Belanda dan 

perempuan pribumi Sunda adalah hasil 

interaksi satu sama lain. Interaksi 

memunculkan kehendak yang sama untuk 

bersatu, sehingga terjadilah perkawinan 

campuran tersebut.  

Menurut cerita Ibu Maritje, ayahnya 

(Tuan disco) mengenal ibunya (Sari 

Komarijah) karena hubungan kerja di 

perkebunan. Sebagai seorang employe 

perkebunan Batu Lawang Banjar di zaman 

Belanda, ia mengenal Sari Komarijah yang 

ketika itu bekerja sebagai buruh kebun. 

Kebiasaan Tuan Disco yang selalu 

meninjau langsung ke lokasi kebun, 

membuat ia bertemu dengan para 

pekerja/buruhnya hampir tiap hari.   

Perkawinan antara Tuan Disco dan 

Emak Sari Komarjah, bukan hanya 

bercampurnya laki-laki Belanda dan 

perempuan pribumi, tetapi terjadi 

percampuran dalam status sosial, pejabat 

tinggi perkebunan dan buruh perkebunan. 

Hibriditasi di perkebunan Batu Lawang 

Banjar dapat dikatakan sebagai 

percampuran antar ras dan golongan/kelas 

yang berbeda.  

Golongan orang-orang Eropa dalam 

struktur perkebunan besar zaman Belanda 

menempati posisi penting dan status sosial 

tinggi. Demikian juga dengan anak-anak 

mereka, sebagai golongan peranakan Indo-

Eropa dengan status yang disamakan 

dengan ayahnya, ketika ayahnya mengakui 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  30 

secara resmi anak-anak hasil perkawinan 

campuran tersebut. Anak-anak peranakan 

ini kemudian mewarisi gaya hidup orang 

tuanya, gaya hidup masyarakat Indis. Gaya 

hidup masyarakat perkebunan Batu 

Lawang Banjar menjadi khas, ada 

kesamaan dengan elite pribumi, tetapi 

tidak identik dengan kebiasaan memiliki 

banyak selir dan melakukan poligami. 

Kaum hibrid di perkebunan menjalankan 

dua budaya, yaitu kebudayaan barat atau 

modern Eropa dan kebudayaan timur 

sebagai budaya asli Indonesia (Nuralia, 

2016: 217-218). 

Kehidupan kaum hibrid, khususnya 

para nyai dan tuan Belanda menjadi cerita 

kehidupan penuh warna sepanjang sejarah. 

Kehidupan mereka di waktu lalu 

menyisakan bukti fisik di masa sekarang 

dengan adanya anak-anak Indo-Eropa, 

secara fisik menunjukkan identitas ke-

indoan-nya. Bentuk hidung dan warna bola 

mata, warna kulit dan rambut, serta bukti-

bukti fisik lainnya merupakan warisan 

kolonial yang tidak dapat dihilangkan 

(Nuralia, 2016: 217).  

Bukti fisik kebudayaan hibrid di 

perkebunan juga dapat dilihat dari 

bangunan rumah tinggal/rumah dinas 

employe perkebunan Batu Lawang Banjar 

(foto 8). Rumah dengan bentuk unik dan 

berarsitektur Eropa dipadu unsur lokal, 

menunjukkan adanya percampuran dua 

budaya. Unsur-unsur Eropa yang telah 

disesuaikan dengan iklim setempat, 

tampak pada dinding tembok tebal dan 

jendela besar, juga pada tiang-tiang di teras 

sebagai penyangga atap, tiang-tiang semu 

(pilaster) di ujung masa bangunan, serta 

banyaknya bukaan sebagai bentuk adaptasi 

dengan iklim tropis basah Indonesia yang 

memerlukan sirkulasi udara yang baik.  

Iklim tropis basah Indonesia dengan 

sinar matahari sepanjang tahun dan curah 

hujan yang tinggi, membutuhkan antisipasi 

keadaan rumah berupa teras di sekeliling 

bangunan dan banyaknya bukaan pada 

beberapa bagian dindingnya. Juga halaman 

yang luas atau ruang terbuka, sirkulasi 

udara lancar dan rumah menjadi terang, 

sehingga kelembaban udara dan curah 

hujan yang tinggi bisa diantisispasi. 

Banyaknya bukaan dan keberadaan teras 

memberi keleluasan keluar masuknya 

udara luar dan sinar matahari, serta 

mencegah sinar matahari masuk langsung 

ke dalam rumah. Sementara itu, unsur 

lokal yang paling menonjol terlihat bentuk 

atap limasan atau atap parahu kumereb 

dalam istilah Sunda (Nuralia, 2016: 138-

139). Bentuk atap limasan menjulang 

tinggi dengan kemiringan tertentu, 

membuat cucuran air hujan langsung jatuh 

ke tanah. Keberadaan teras atau halaman di 

sekeliling bangunan, sangat fungsional 

untuk mencegah tampias air hujan 

langsung masuk ke ruang dalam. Juga 

melindungi dari teriknya sinar matahari. 

  

D. PENUTUP 

Kebudayaan Hibrid di Perkebunan 

Batu Lawang Banjar masa kolonial 

ditunjukkan dengan adanya bukti fisik 

(material culture) dan nonfisik (immaterial 

culture). Bukti fisik di antaranya artefak 

perkebunan berupa alat-alat makan dan 

perlengkapan rumah tangga, serta 

dokumentasi foto-foto lama. Kemudian 

keberadaan golongan peranakan Indo 

Belanda. Bukti nonfisik dalam bentuk 

kebudayaan hibrid sebagai hasil pertemuan 

dari dua budaya yang berbeda (Barat dan 

Timur), akibat dari adanya perkawinan 

campuran antara laki-laki Eropa (Belanda) 

dan  perempuan pribumi asli Indonesia 

(Sunda). Selain itu, adalah lahirnya 

struktur sosial khas perkebunan yang 

pernah hidup di zaman Belanda, yang 

sebagian masih berlaku sampai sekarang.  

Peran penting artefak perkebunan 

menunjukkan telah lahirnya kebudayaan 

hibrid, karena keberadaan artefak tersebut 

terkait dengan status sosial ekonomi 

pemiliknya dahulu. Kemudian keberadaan 

golongan peranakan dan struktur sosial 

khas perkebunan, sebagai bukti telah 

terjadi proses hibriditasi dalam masyarakat 

perkebunan di masa lalu. Bukan hanya 

pencampuran antara dua ras yang berbeda, 

Barat  dan Timur, juga antara dua status 



Kebudayaan Hibrid..... (Lia Nuralia & Iim Imadudin) 31 

sosial yang tidak sama, yaitu antara pejabat 

tinggi perkebunan (employe atau wakil 

administratur atau kepala tanaman) dan 

pegawai rendahan atau buruh perkebunan 

(buruh pabrik dan buruh kebun). 

 

DAFTAR SUMBER 

1. Arsip 
Arschift. Rubberretate Bantardewa. Bandjar 

W.L. Bantardewa den 27 April 1913. 

Lampiran. Besluit 15 September 1915 

No. 4, Koleksi Algemeen Secretarie. 

Jakarta: Arsip Nasional Republik 

Indonesia. 

 

2. Jurnal, Skripsi, Tesis, dan Disertasi 
Adhy, Winda Prastyaning dan Terry Irenewaty, 

2014.  

Peranan Nyai Dalam Transformasi 

Modernisasi di Jawa (1870-1942), 

Skripsi. Yogyakarta: Jurusan Pendidikan 

Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial, 

Universitas Negeri Yogyakarta.  

Maryone, Rini. 2009.  

³Fungsi Keramik Cina Pada Masyarakat 

Biak´�Galam Jurnal Papua No. 1 Vol. 2, 

November 2009. Halaman 83-91. 

Muhaemiah. 2012.  

³Temuan Keramik Asing Hasil 

Penelitian Arkeologi di Sulawesi 

Selatan´ dalam Berkala Arkeologi Vol. 

32. Edisi No. 1/Mei 2012. Halaman 39-

50. 

Mulyana, Agus. 2005.  

Melintasi Pegunungan, Pedataran, 

Hingga Rawa-Rawa: Pembangunan 

Jalan Kereta Api di Priangan 1878-

1924. Disertasi. Depok: Program Studi 

Ilmu Sejarah, Fakultas Ilmu Budaya, 

Universitas Indonesia.  

Nuralia, Lia. 2017.  

³Struktur Sosial Pada Rumah Pejabat 

Tinggi Perkebunan Zaman Hindia 

Belanda di Jawa Bagian Barat´ dalam 

Kapata Arkeologi Vol. 13, No. 1, Juli 

2017, Halaman 1-20. 

________. 2016.  

Situs Perkebunan Karet Cisaga di 

Kabupaten Ciamis 1908-1972: Kajian 

Arkeologi Industri Tentang Kode 

Budaya Kolonial. Tesis. Depok: 

Program Studi Arkeologi, Fakultas Ilmu 

Pengetahuan Budaya, Universitas 

Indonesia. 

Wulan, Roro Retno. 2015.  

´.RPXQLVNDVL� 1onVerbal Bangunan 

Kolonial Di Perkebunan Teh Jawa 

%DUDW´�GDODP�Jurnal Sosioteknologi Vol. 

14, No. 3, Desember 2015. 

 

3. Buku 
Baay, Reggie. 2010.  

Nyai & Pergundikan di Hindia Belanda. 

Terjemahan Siti Hertini Adiwoso.  

Depok: Komunitas Bambu. 

Cassela, Eleanor Conlin. 2005.  

³6RFLDO� :RUNHUV�� 1HZ� 'LUHWLRQV� LQ�

,QGXVWULDO�$UFKDHRORJ\´��'DODP�(OHDQRU�

Conlin Casella and James Symonds 

(Edited), Industrial Archaeology: Future 

Directions. USA: Springer Science and 

Business Media Inc. p. 3-32. 

Dark, K.R. 1995.  

Theoretical Archaeology. Cornell 

University Press. 

Deetz, James. 1967.   

Invitation to Archaeology. Natural 

History Press for The American 

Museum of Natural History, Garden 

City, NJ. 

Hellwig, Tineke. 2007b.  

Citra Kaum Perempuan di Hindia 

Belanda. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Ismet. 1970.  

Daftar Tanah-Tanah Perkebunan² Di 

Indonesia (The List Of Estates 

Throughout Indonesia). Bandung: Biro 

Sinar C.V. 

Kartodirdjo, Sartono dan Djoko Surjo. 1991.   

Sejarah Perkebunan di Indonesia: 

Kajian Sosial Ekonomi.  Yogyakarta: 

Aditya Media. 

Lubis, Nina Herlina. 1998.   

Kehidupan Kaum Menak Priangan 

1800-1942. Bandung: Pusat Informasi 

Kebudayaan Sunda. 

Littlejohn, Stephen and Foss. 2008.  

         Theories of Human Communication, 9th 

Edition.: Thomson Wadsworth, 

Belmont.  

 



Patanjala Vol. 11  No. 1 Maret  2018: 17-32  32 

Niel, Robert van. 2009.  

Munculnya Elite Modern Indonesia. 

Cetakan Kedua. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Soekiman, Djoko. 2014.  

Kebudayaan Indis, Dari Zaman 

Kompeni Sampai Revolusi. Depok:  

Komunitas Bambu. 

Watson, Tony J. 1995.  

Sociology, Work, And Industry. Third 

Edition. London & New York: Rotledge. 

 

4. Sumber Lisan/Informan 
R. Djaja bin Muhammad Soebhi (78 tahun). 

2016.  

Mandor Besar Batu Lawang Banjar, 

Wawancara, Desa Batulawang, 

Kecamatan Pataruman, Kota Banjar, 5-

3- 2016. 

Maritje Maryana C.H. Disco (75 tahun). 2016.  

Indo-Belanda/putri C.H. Disco, 

Wawancara, Desa Batulawang, 

Kecamatan Pataruman, Kota Banjar, 5-

3- 2016. 

 


