93

MENGGUNGKAP KEMBALI TABIR KAFA’AH DAN SIGNIFIKANSI WALI
DALAM PERKAWINAN
Oleh: Abdul Wasik ®

Abstract: Not afraid in discussing harmony and balance between men and women in the
ship sailed home. This can be done since marry a person to serve as the
companion of his life. In Islamic religious harmony and balance is called kufu
'or kafa'ah. In the modern era is not rare to find household problems even until
the divorce caused the striking difference between them in various ways, both
in terms of religion, race, social status, physical and psychological maturity,
and so forth. Religion does not require looking for a rich husband, nor the
beautiful especially having the throne of power, but rather emphasizes the
moral. On the other hand, presence of a guardian in marriage is considered
essential if her daughter has not been able to take legal action, in order to create
harmonious family mawaddah wa Rohmah, failla fala .....!

Keywords: kafa'ah, Guardians and Sakinah family.

Abstrak: bukan hal yang tabu dalam memperbincangkan keserasian dan keseimbangan
antara laki-laki dan perempuan dalam mengarungi bahtera rumah tangga. Hal
ini bisa dilakukan sejak mempersunting seseorang untuk dijadikan sebagai
pendamping hidupnya. Dalam agama islam keserasian dan keseimbangan
tersebut dinamakan Kufu’ atau Kafa’ah. Di era modern ini tidak jarang kita
temukan problem rumah tangga bahkan sampai terjadinya perceraian yang
diakibatkan adanya perbedaan yang mencolok diantara keduanya dalam
berbagai hal, baik dari sisi agama, ras, status sosial, kematangan psikis dan
psikologis dan lain sebagainya. Agama tidak mewajibkan mencari pasangan
yang kaya, tidak pula yang cantik apalagi yang mempunyai tahta kekuasaan,
akan tetapi lebih mengedepankan yang bermoral. Disisi yang lain, Kehadiran
wali dalam pernikahan dianggap penting apabila anak perempuannya belum
mampu untuk melakukan tindakan hukum, demi terciptanya keluarga sakinah

mawaddah wa rohmabh, fa illa fala.....!

Kata kunci: Kafa’ah, Wali dan keluarga Sakinah.

® adalah Alumni Ma’had Aly angkatan ke V dan kini sebagai dosen di Sekolah Tinggi
Agama Islam (STAI) At-Tagwa Bondowoso. abdul wasik80@yahoo.co.id



94

A. Ruang Lingkup Kafa’ah Dalam Perkawinan Islam
1. Seputar Kafa’ah

Kata kufu’ atau kafa’ah' dalam pengertian perkawinan Islam mengandung
arti bahwa adanya persesuaian keadaaan antara calon suami dengan calon istrinya.
Suami seimbang kedudukannya dengan istrinya dimasyarakat, sama baik akhlak dan
kekayaannya. Sifat kafa’ah mengandung arti sifat yang terdapat pada perempuan
yang dalam perkawinan sifat tersebut diperhitungkan harus ada pula pada laki-laki
yang mengawininya. Bahkan menurut Imam Maliki, kesepadanan tersebut terletak
pada kesamaan agama dan kesehatan jasmani (tidak cacat), berbeda halnya dengan
jumhur ulama menyebutkan, ada 4 aspek yang menjadi faktor kafa’ah antara suami
istri, yaitu; agama, ras, status sosial dan mata pencaharian. Imam Abu Hanifah dan
Hanabalah menambahkan kekayaan menjadi faktor kafa’ah dalam islam.?

Sedangkan menurut sumber lain menyatakan bahwa yang dimaksud kufu’
dalam perkawinan adalah laki-laki sebanding dengan calon istrinya, sama dalam
kedudukan, setara dalam tingkat sosial, dan sederajat dalam ahklak serta kekayaan.’

Jadi, tekanan dalam hal kafa’ah adalah adanya keseimbangan,
keharmonisan dan keserasian, terutama dalam hal agama yaitu ahklak dan ibadah.
Persoalan kafa’ah dalam perkawinan menjadi salah satu faktor penting dalam rangka
membina keserasian kehidupan suami istri. Posisi yang setara antara pasangan
suami istri diharapkan mampu meminimalisir perselisihan yang berakibat fatal bagi
kelanggengan hubungan rumah tangga. Sehingga dengan adanya kafa’ah
(kesederajatan), maka tidak ada peluang untuk saling merendahkan.

Imam Wahbah Az-Zuhaili menyebutkan ada 2 pendapat tentang legalisasi

kufu’ dalam pernikahan. Yaitu; Pertama, pendapat Imam Ats-Tsauri, Hasan Al-

1 Kafa'ah berasal dari bahasa Arab dari kata ¢ S berarti sama atau setara. Kata ini
merupakan kata yang terpakai dalam bahasa Arab dan terdapat dalam Al-qur’an dengan arti
“sama” atau setara (Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia :Antara
Figh Munakahat Dan UU Perkawinan, (Prenada Media: Jakarta, 2006), hlm. 140),
Sedangkan Ensiklopedi Islam dan Kamus Figih Islam memiliki kesamaan dalam
mendefinisikan kafa’ah atau kufu’ yakni memiliki arti sebanding, setaraf, seimbang,
keserasian atau kesesuaian. (Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, (PT.
Ichtiar Baru Van Hoeve: Jakarta, 1994) hlm. 845. lihat juga Mujieb Addul, Dkk. kamus fiqih
Islam, (PT. Pustaka Firdaus, Jakarta, 1994), hlm. 147).

2Wahbah Az-Zuhaili. Al-Figh Al-Islami Wa Adillatuhu, Juz 7. (Bairut: Dar Al-Fikr.
1986), Hal 229.

3 Slamet Abidin dan Aminuddin, Figih Munakahat, (CV Pustaka Setia, Bandung, 1999),
hlm, 50



95

Basri dan sebagian ulama Hanafiyah mengatakan bahwa kufu’ bukan merupakan
syarat dan syahnya pernikahan dan bukan pula syarat keberlangsungan perkawinan,
bahkan pernikahan akan berlangsung terus walaupun suami istri tidak ditemukan
keserasian dan keseimbangan antara keduanya. Hal ini diperkuat dengan khutbah
sayyidina bilal RA terhadap kaum amshor:
alay Al ) a4 g 4 JUBB o g2 930 Of 15ald « JLai¥) (e agd ) el dde A o, I ¢
alog ddde ) L ) a sl g9 55 O aS el alug dsle A Lo & Jgms ) gl By
A usala g eS8 (e g O ¢ el Lal B piina ilS gl geBpliSl) e die g g 3l

Hadits ini memberikan kesan kepada kita bahwa kafa’ah merupakan hal penting
dalam perkawinan tapi bukan sebuah perintah harus dilaksanakan, sehingga
pernikahan tanpa adanya kafa’ah tetap dianggap syah.

Kedua, pendapat jumhur fuqoha’ mengatakan bahwa kafa’ah adalah
merupakan syarat dalam keberlangsungan perkawinan tapi bukan syarat syahnya
nikah.*

Adapun keterkaitan kafa’ah dengan wali mujbir merupakan pembahasan
yang tidak dapat dipisah karena kewenangan seorang wali untuk memaksakan
perkawinan kepada anak yang ada dalam perwaliannya sehingga ia disebut wali
mujbir, dengan salah satu syaratnya adalah adanya kesepadanan atau yang dikenal
dengan istilah kufu’ dalam figih.’

2. Waktu Berlakunya Kafa’ah

Kafa’ah atau kufu’ diukur pada waktu berlangsungnya akad dalam suatu
perkawinan. jika selesai akad terjadi kekurangan ataupun keadaannya berubah,

maka hal itu tidak mengganggu dan tidak membatalkan apa yang sudah terjadi, serta

4Wahbah Az-Zuhaili, Op. Cit., hlm, 230-232.

5 Pembagian figh yang pupuler adalah: 1). Hukum yang berkaitan dengan
penghambaan kepada Allah, hukum ini dinamakan figh ibadah, 2). Hukum yang berkaitan
dengan keluarga, seperti nikah, nasab, perceraian dan lain sebagainya dinamakan hukum
Ahwal Asy-Syahsiyah, dan termasuk didalamnya pembahasan kafa’ah, 3). Hukum yang
berkaitan dengan pergaulan manusia dalam perkara harta, hak dan penyelesaian urusan
tersebut, hukum ini dinamakan figh muamalah, 4). Hukum yang berkaitan dengan otoritas
kehakiman, dinamakan Figh Al-Ahkam Al-Sulthoniyah, 5). Hukum yang berkaitan dengan
sanksi hokum bagi pelaku tindak criminal, dinamakan figh al-uqubat, 6). Hukum yang
berkaitan dengan upaya penertiban hubungan antara pemerintah islam, dinamakan figh al-
huquq al-dauliyah, dan 7). Hukum yang berkaitan dengan akhlaq/ etika, yang dinamakan Al-
‘Adab. Musthofa Al-Zarqo’, AI-Madkhol Al-Fiqh Al-‘Am, (Bairut; Dar Al-Fikr, tt), 55.



96

tidak mempengaruhi hukum akad nikah. Karena syarat-syarat perkawinan hanya
diukur ketika berlakunya akad nikah.°

Apabila seseorang pada waktu akad mempunyai mata pencaharian yang
terhormat, mampu memberi nafkah dan termasuk orang yang saleh, kemudian
berubah menjadi hina, tidak sanggup memberi nafkah atau fasik terhadap perintah
Allah dan semuanya terjadi setelah selesainya akad, maka akadnya tetap berlaku.
Kerana masa selalu berganti dan orang tidak selamanya tetap keadaannya.’

Jadi kafa’ah dinilai pada waktu terjadinya akad dalam suatu perkawinan.
apabila keadaannya berubah sesudah selesainya akad, maka hal tersebut tidak
mempengaruhi akad ataupun akan membatalkan perkawinan.

Ada beberapa kriteria yang digunakan dalam perkawinan untuk
menentukan kafa’ah, penulis membaginya menjadi dua segi, yaitu:

a. Dalam Segi Agama

Ada dua penafsiran atau versi yang berbeda mengenai kufu’ dalam hal
agama ini, yaitu yang pertama tolok ukur kufu’ dalam agama dinilai dari
kelslaman nasab (leluhur/nenek moyang)nya.

Apabila seorang perempuan mempunyai ayah dan kakek Islam
diangggap tidak sekufu dengan orang yang punya ayah dan kakek bukan Islam.
Seorang yang hanya mempnyai seorang tua yang Islam sekufu dengan orang
yang hanya mempunyai satu orang tua yang Islam, sebab perceraian dapat
dituntut oleh ayah dan kakeknya. Hak menuntut cerai itu tidak akan berpindah
kepada selain ayah dan kakeknya.8

Sedangkan Pendapat yang kedua, mengartikan ukuran kafa’ah dalam hal
agama (dien atau dinayah) adalah tingkat ketaatan dalam menjalankan perintah
agama. Bahkan Ulama Malikiyah beranggapan bahwa hanya inilah satu-satunya
yang dapat dijadikan kriteria atau tolok ukur kafa’ah. Alasan yang dikemukakan
oleh golongan Maliki adalah firman Allah dalam surah al-Hujurat ayat 13 yang
berbunyi :

o Al AAND By Ut adibay Ky 80 G BHE Gy @
Sk e A &) RakE A

6 Slamet Abidin dan Aminuddin, Op. Cit,hlm. 62.
7 Wahbah Az-Zuhaili, Op. Cit,, hlm, 241.
8 Wahbah Az-Zuhalili, Op. Cip., hlm, 242.



97

Artinya: “Hai manusia, sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-
bangsa dan  bersuku-suku supaya kamu saling mengenal.
Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah
ialah orang yang paling bertakwa diantara kamu”( Q.S.al-
Hujurat:13).”

Ayat ini mengakui bahwa nilai kemanusiaan pada setiap orang adalah
sama, tak seorangpun lebih mulia dengan yang lain, kecuali karena
ketakwaannya dengan menunaikan kewajibannya kepada Allah dan kepada
sesama manusia.

Penulis sepakat dengan apa yang diungkapakan oleh pendapat yang
kedua diatas. Agama seharusnya menjadi penilaian yang paling utama untuk
menentukan pilihan pasangan hidup. Karena orang yang mengamalkan ajaran
agama pasti bisa menciptakan keharmonisan rumah tangga. Agama mengajarkan
etika dan sopan santun hubungan antar sesama. Khususnya dalam hal rumah
tangga, Islam mengatur hak dan kewajiban suami istri.

. Dalam Segi Sosial

Ada beberapa hal yang menjadi kriteria atau tolok ukur kafa’ah dalam
segi sosial ini, diantaranya yaitu:

1) Nasab atau Keturunan

Yang dimaksud unsur keturunan adalah “bahwa orang tua pria itu
ada, dikenal, dan berasal dari keluarga baik-baik”. 10 Dikalangan Imam
madzhab sebenarnya tidak ada perbedaan yang signifikan dalam menafsirkan
unsur keturunan ini, akan tetapi mereka memiliki definisi yang berbeda
dengan pendapat diatas. Kufu’ dalam pandangan mereka dikhususkan
berlaku pada kalangan bangsa Arab, karena bangsa Arab sangat memelihara
dan menjaga silsilah keturunan dan mereka sangat bangga dengan hal
tersebut. Landasan pendapat tersebut berdasarkan hadits nabi yang
diriwayatkan oleh Hakim:

(pSad o)) b 51 LGAT) 20 0303 (AT (A ) A sl pdplany $LST Gl

9 Depag RI, hlm. 847.
10 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Op. Cit,, him. 846.



98

Artinya: “Para orang Arab satu dengan yang lainnya adalah sekufu.
Kabilah yang satu sekufu’ dengan lainnya, kelompok yang satu
sekufu’ dengan yang lainnya, laki-laki yang satu sekufu’ dengan
lainnya, kecuali tukang bekam " (HR. al-Hakim).""

Sebenarnya jika kita mengkaji ulang pendapat diatas, akan terasa
sekali bahwa hal tersebut sangat bertentangan dengan ajaran Islam. Islam
mengakui akan kelompok-kelompok manusia, suku, kaum, dan bangsa
akibat pengaruh alam dan kehidupan sosial budaya, tapi perbedaan
kelompok tidak membawa perbedaan harkat manusia. Dalam islam konsep
masyarakat disebut umat yang mempunyai arti sangat luas tanpa dibatasi
oleh suku, ras, golongan, kedudukan dan pangkat serta tempat, kecuali
perbedaan antara mereka adalah tidak terletak pada kemanusiaanya, akan
tetapi terletak pada ketagwaanya.

Jika ditarik pada konteks kekinian, dua dari definisi diatas, definisi
pertama peneliti anggap lebih tepat dan sesuai. Namun demi menentukan
pilihan, manusia harus berusaha dan berikhtiar. Manusia diberi kewenangan
untuk memilih jalan hidupnya sendiri. Mengetahui unsur keturunan ini
dimaksudkan untuk mengetahui karakter dan kebiasaannya. Sebab manusia
hidup dengan karakternya masing-masing. Sedangkan karakter terbentuk
oleh budaya dan kebiasaan lingkungan. Penilaian terhadap nasab tidak
semata-mata untuk kesenangan dan kepentingan sesaat, tetapi juga untuk
kepentingan anak dan keturunan yang akn menjadi generasi penerus
selanjutnya.

a) Kekayaan

Kriteria yang kedua tolok ukur kafa’ah dalam segi sosial adalah
kekayaan. Yang dimaksud kekayaan adalah ‘“kesanggupan membayar
mahar dan nafkah perkawinan nantinya,12 bukan kaya dalam arti orang
yang memiliki harta yang melimpah. Hal ini senada dengan pendapat
dari madzhab hanafi. Menurut mereka, bagi orang yang tidak memiliki
kemampuan untuk membayar mahar dan memberi nafkah, atau salah

satu diantaranya maka dianggap tidak kufu. Yang dimaksud dengan

11 Slamet Abidin dan Aminuddun, Op. Cit., hlm. 54.
12 Ensilkopedi Islam, Op. Cit,, hlm. 846.



99

kekayaan untuk memberi mahar adalah “sejumlah uang yang dapat
dibayarkan dengan tunai dari mahar yang diminta”."

Sedangkan golongan Syafi’i memiliki pendapat yang tidak jauh
berbeda dengan diatas. Yang menjadi sandaran hukum adalah hadits
nabi yang berbunyi:

(S adl) (5 T A0 Jlall sl |
Artinya: “Kebangsawanan ada pada kekayaan alam dan kemuliaan pada
takwa” (al Hadits)."*

Jadi dapat bisa ditarik kesimpulan dari beberapa pendapat diatas
bahwa kekayaan menjadi sebuah ukuran dalam menentukan pantas atau
tidaknya seorang laki-laki untuk menikahi seorang perempuan. Hal ini
bisa dipahami oleh penulis sebab apabila seorang perempuan yang
terbiasa hidup dalam kemewahan mendapatkan seorang suami yang
berasal dari keluarga kelas ekonomi golongan bawah, maka laki-laki
tersebut akan mengalami kesulitan dalam memenuhi kebutuhan dan
nafkah baik itu bagi istri ataupun bagi anak-anaknya.

Tidak Cacat

Salah satu yang menjadi syarat kufu’ adalah sehat jasmani dan
rohani. Jadi seorang laki-laki yang tidak memiliki kesempurnaan (cacat)
baik itu jasmai ataupun rohani seperti gila, berpenyakit kusta atau lemah
syahwat, maka ia kemudian dianggap tidak kufu’ dengan seorang
perempuan yang memiliki kesempurnaan secara fisik dan mental.

Dalam kitab Al-mughni dikatakan, kecacatan tidak menjadi
ukuran kufu’, karena pernikahan orang cacat itu tidak batal. Hanya pihak
perempuan mempunyai hak untuk menerima dan menolak, dan bukan
walinya. Karena yang menempuh resikonya adalah perempuan tetapi
wali boleh mencegahnya kalau perempuan itu menikah dengan orang
gila, tangannya buntung atau kehilangan jari-jarinya.'’

Nampaknya pendapat yang kedua ini lebih menekankan pada

konteks kewajiban kafaah yang merupakan hak dari anak dan walinya.

13 Slamet Abidin dan Aminuddin, Op. Cit., hlm. 60.
14 Tbid., hIm. 69.
15 Slamet Abidin dan Aminuddin, op. cit., hlm. 61.



100

Seorang perempuan kemudian diberikan hak khiyar untuk melanjutkan
atau tidak pernikahan bila pihak laki-laki dipandang tidak sekufu
dengannya dan sudah menjadi kewajiban dari wali untuk menolaknya
jika dianggap hal itu mendatangkan kemudratan bagi anak perempuan
tersebut dan peneliti sendiri lebih sefaham dengan pendapat ini. Ada satu
hal yang perlu diingat adalah semua kriteria yang menjadi tolok ukur
dalam kafa’ah ini menjadi tidak berlaku lagi apabila masing—masing
pihak (anak dan walinya) tidak mempersoalkan hal-hal yang dijadikan
standart kafa’ah tersebut.
¢) Pekerjaan
Unsur yang terdapat dalam kriteria kafa’ah salah satunya adalah
pekerjaan atau mata pencaharian. “seorang perempuan dari keluarga
yang pekerjaaanya tetap dan terhormat dianggap tidak sekufu dengan
laki-laki yang rendah penghasilannya”. '°
Akan tetapi jika pekerjaannya itu hampir bersamaan tingkatnya,
maka dianggap tidak menjadi halangan atau sudah dianggap memenuhi
standart kufu. Sedangkan untuk mengetahui pekerjaan itu tatau tidak
dapat diukur dengan kebiasaan masyarakat setempat. Sebab adakalanya
suatu pekerjaan terhormat disuatu tempat dianggap tidak terhormat
ditempat atau masa yang lain."’
B. Signifikansi Wali Dalam Perspektif Kafa’ah
Era modern ini bukanlah masa Siti Nurbaya, orang tua / wali menjadi
pemicu dan ujung tombak dari segalanya. Masalah yang sering terjadi pada akhir-
akhir ini menyangkut perkawinan ialah peranan wali. Wali memegang peranan
penting terhadap kelangsungan suatu pernikahan. Justifikasi kedudukan wali sebagai
sebagai stakeholder keluarga disebabkan dukungan ayat dan hadits yang digunakan
para Ulama sebagai dalil, walaupun harus jujur diakui tidak ada satu ayatpun yang
secara eksplisit menyebut wali sebagai rukun nikah.
Secara garis besar, perbedaan pendapat itu terbagi ke dalam tiga kubu
pemikiran. Masing-masing kelompok menggunakan beberapa dalil dan penafsiran

untuk menjustifikasi kekuatan pendapat-pendapatnya . Tiga kubu tersebut adalah:

16 Wahbah Az-Zuhaili, Op. Cit,, hlm, 246-247.
17 Sayyid Sabiq, Figih Sunnah 7, (Al Ma’arif; Bandung, 1998), hlm. 45.



101

Kubu pertama, Malikiyah berpendapat, pernikahan dihukumi batal manakala
tidak ada seorang wali. Sebab, wali merupakan salah satu syarat sahnya nikah.
Pendapat ini juga diamini oleh Syafi’iyah. Kelompok ini dikenal dengan istilah
jumhur ulama’.'® Adapun dalil yang mereka gunakan adalah al-Quran surat Al-
Bagqarah ayat 232:

G35l A O G 31ai 38 Gl (AT 2L 2 Ty
Artinya:  “Apabila kamu menceraikan istri-istrimu, dan masa iddahnya telah
berahir, maka janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi

dengan (calon) suami-suami mereka “.

Ayat ini turun sebagai respon terhadap keputusan sahabat Ma’qal ibn Yasar.

Dengan bangga ia menuturkan satu kisah berkenaan dengan dirinya.

M\\J\@;&L@Sﬁ@ L@Aﬂ:aﬁd;)ws_sjh;\t_mi) d\.ﬂw;ﬂ}\.@.ﬂ\)@wdﬂ&a‘;\:h
d\ﬁ\m\dﬂ\J}uAjl\})\ﬁL@_\JnmuJ;e; L@Aﬂkﬁd.mﬁbcdsu)ﬁ}cg_h;}) g_ﬁsﬁ L@.ﬂa;‘.@.:_\:;
bdaﬁ\uy‘ &-\B‘MY\DMdA}JQd.L\\dJJLB“L\MCA}U\JJJJ&_LAS}“\JU&LJYAJULS‘S

S0) A58 ¢l Ok

Artinya : "Aku memiliki saudari perempuan, lalu kunikahkan dia dengan seorang

lelaki.Selang beberapa hari, lelaki itu menthalak saudariku (thalaq raj’i).
Baru setelah masa ‘iddahnya habis, lelaki itu kembali dan bermaksud
melamarnya lagi. Dengan nada kesal, akupun berkata pada lelaki itu*
setelah kunikahkan putriku dan kumulyakan dirimu, lalu kau menthalgnya.
Sekarang kamu datang lagi untuk melamarnya, tidak demi Allah kamu
jangan kembali lagi kepada dia sampai kapanpun ™.

Lelaki itu menerima keputusan Ma’qal bin Yasar. Namun saudara
perempuan ma'qal tetap berkeinginan untuk kembali lagi pada lelaki itu.Dalam
konteks seperti itulah ayat tersebut diturunkan. Setelah ayat itu turun Ma’qal
menarik kembali keputusannya sekalipun hal itu sangat berat baginya. Pada
akhirnya, Ma’qal meminta maaf kepada Nabi seraya berkata “Baiklah sekarang aku
akan melakukannya ya Rasulallah, lalu ku nikahkan lagi saudariku dengan lelaki
itu”."

Secara tersirat, ketika melihat asbabun nuzul ayat di atas, keberadaan wali

sangat berpengaruh terhadap keabsahan akad nikah. Seandainya wali bukan

merupakan syarat sah nikah, tentu saudara perempuan Ma’qal akan menikahkan

18 [bnu Rusyd, Bidayah al-Mujtahid,(Al-Hidayah, Surabaya, Juz I1.tt), Hal 6.
19Hadits ke 263 Maktabah Syamilah Kitab Al-Ahad Wa Al-Matsaniy, Juz 11, Hal 287.



102

dirinya sendiri. Dan larangan al-qur'an agar wali tidak menghalangi perempuan yang
berada dalam perwaliannya untuk menikah kembali menjadi tidak
bermakna.Demikianlah malikiah dan syafiiyyah memahami ayat tersebut.

Namun sebagian ulama' justru memahami sebaliknya. Menurutnya kata an
yvankihna dalam ayat itu berasal dari kata nakaha yang berarti kawin, bukan
berasal dari kata ankaha yang berarti mengawinkan. Dengan demikian makna ayat
diatas adalah " jika kalian menceraikan istri-istri kalian , dan masa iddahnya telah
berakhir, maka janganlah kalian ( para wali) menghalangi mereka untuk menikah
trahadap suami-suami mereka".

Kata "menikah" hanya membutuhkan keterlibatan maksimal dua orang,
yaitu orang yang menikah ( perempuan) dan yang dinikahi ( laki-laki). Dengan
demikian menurut penafsiran ini perkawinan tidak membutuhkan keterlibatan wali
sebagai pihak yang mengkawinkan. Inilah pendapat abu hanifah.

Selain ayat diatas, jumhur menggunakan dalil surat Al-Baqarah: 221:

a3 Gin IS, 15AE Y
Artinya: “Dan janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-
wanita mukmin) sebelum mereka beriman . (Al-Bagarah: 221)

Kata-kata “menikahkan™ pada ayat tersebut mengindikasikan adanya
keterlibatan pihak ketiga yang bertugas mengawinkan yaitu seorang wali.Seolah-
olah, Allah befirman ‘janganlah kamu menikahkan putrimu wahai para wali
kepada laki-laki musyrik“.

Penggalan ayat ini ditujukan pada para wali agar tidak "menikahkan"
wanita yang berada dibawah perwaliaannya kepada laki-laki musyrik. Berbeda

"

dengan penggalan ayat sebelumnya " (e% s SO,k 15aSs Y " yang artinya
janganlah kalian menikah dengan perempuan musyrikat sehingga mereka
menyatakan keberimanannya" ayat ini ditujukan pad kaum laki-laki agar tidak "
menikah" dengan wanita musyrikah. Ini berarti bagi wanita yang hendak menikah
dibutuhkan pihak ketiga sedangkan bagi laki-laki tidak. Hal ini berangkat dari kata
tankihu (ikut wazan nakaha) dan tunkihu (ikut wazan ankaha).

Disamping memakai dalil al-Quran, jumhur juga menggunakan hadits Nabi

yang diriwayatkan oleh Sayyidatina “Aisyah yang berbunyi:



103

bl LA s oY ity 5SS sla W Ay e @ Gle ) 050 OB Gls e (e
(ale 0l ol 5 ) QLG
Artinya: Dari Sitti Aisyah, beliau berkata: Rasulullah Saw. Bersabda‘ Wanita
mana saja yang menikah tanpa izin walinya, maka pernikahan tersebut

batal, batal, batal”.*°

Menurut jumhur, hadits ini termasuk hadits yang shahih. Meskipun ada
yang meragukan status hadits ini, tapi tidak bisa dijadikan pertimbangan hukum.
Karena tidak ada sahabatpun yang menolak hadits ini kecuali hanya Ibnu Aliyahzl.

Jie (sl (1 9] £ Y
Artinya: “Tidak sah akad nikah tanpa wali dan kedua saksi yang adil”

Hadits ini telah dijadikan pijakan hukum oleh beberapa sahabat dan tabi’in.
Diantaranya adalah Umar bin Khattab, Ali bin Abi Thalib, Abdullah bin Abbas, Abu
Hurairah, Ibnu Umar, Ibnu Mas’ud dan Aisyah. Sementara dari kalangan Tabi’in
antara lain adalah Sa’in bin al-Musayyib, al-Hasan al-Basri, Syuraih, Ibrahim al-
Nakha’i, Umar bin Abdul Aziz dll. Dan juga para fuqaha’ dan Ahlul ‘Ilmi.

5 T B 58, s B0 33
Artinya: “Wanita tidak boleh menikahkan dirinya sendiri, sesungguhnya wanita
yang berzina adalah wanita yang menikahkan dirinya sendiri”*.

Ketiga hadits di atas saling menopang dan semuanya bermuara terhadap
wajibnya wali dalam proses akad nikah. Hal ini juga diperkuat dengan hadits
Hafshah yang dituturkan oleh al-Thabari yang menerangkan bahwa, ketika
Rasulullah menikahi Hafshah, dia tidak menikahkan dirinya, tetapi dinikahkan oleh
Umar. Ini menunjukkan, wanita tidak boleh menikahkan dirinya sendiri tanpa
seorang wali. Beberapa argumen di atas sudah sangat cukup untuk menepis
anggapan bahwa, wanita boleh menikah dirinya tanpa wali.

Kubu kedua dipelopori oleh Abu Hanifah, Abu Yusuf, Zufar, Sya’bi dan
al-Zuhri, mereka berpendapat, meski prosesi akad nikah berlangsung tanpa wali,
nikahnya tetap dihukumi sah dengan catatan kedua mempelai harus kufu’ (serasi),

maharnya tidak kurang dari mahar mits/ dan wanita itu harus rasyidah (dewasa).

20 Sunan Ibnu Majah, Darul Kutub al-'Ilmiyah, Beirut, Kitab al-Nikah, Hadits ke-1879,
Juz I, Hal 5-6.

21Syaikh Sayyid Sabiq, Fighu al-Sunnah, Daru al-Fikr, Juz II, Hal...

22 Sunan Ibnu Majah, Darul Kutub al-'Ilmiyah, Beirut, Kitab al-Nikah, Hadits ke-1882,
Juz 1, Hal 606.



104

Namun, jika tidak ada keserasian antara keduanya, maka wali memiliki wewenang
untuk menolak, sehingga ia boleh mengajukan fasakh selama putrinya belum
hamil >

Dalam Fikih Abu Hanifah terdapat Konsep Wali nikah yang kontradiktif
dengan jumhur ulama fikih, yaitu ” 4 <l dawa B Al bl 580 4~ maksudnya
adalah bolehnya nikah tanpa wali bagi wanita yang sudah dewasa, bahkan lebih
lanjut dijelaskan seorang wanita dewasa boleh melakukan akad nikahnya sendiri
tanpa perantara walinya.

Adapun argumentasi yang diajukan oleh Abu Hanifah adalah:

1. Q.S. Al- Bagarah (2): 230; “Kemudian jika si suami mentalaknya (sesudah
talak yang kedua), maka perempuan itutidak halal lagi baginya hingga dia
kawin dengan suami yang lain....” Dan Q.S. Al- Baqarah (2): 234 yakni
“...Kemudian apabila telah habis ‘iddahnya, maka tiada dosa bagimu (para
wali) membiarkan mereka berbuat terhadap diri mereka menurut yang patut...”

Dari dua ayat tersebut, akad dinisbahkan kepada perempuan, hal ini
menunjukkan bahwa perempuan memiliki hak melakukan pernikahan secara
langsung (tanpa wali).

2. Perempuan bebas melakukan akad jual-beli dan akad-akad lainnya, karena itu ia
bebas melakukan akad nikahnya. Karena tidak ada perbedaan hokum antara
akad nikah dengan akad-akad lainnya.

3. Hadis-hadis yang mengaitkan sahnya perkawinan dengan ijin wali bersifat
khusus, yaitu ketika sang perempuan yang akan menikahkan dirinya itu tidak
memenuhi syarat untuk bertindak sendiri, misalnya karena masih belum dewasa
atau tidak memiliki akal sehat.

Hal ini berdasarkan Hadits Nabi : "Orang-orang yang tidak mempunyai
jodoh lebih berhak atas perkawinan dirinya daripada walinya, dan gadis itu
dimintakan persetujuannya untuk dinikahkan dan tanda ijinnya ialah diamnya”
(Hadits Bukhari Muslim).

Meskipun terdapat pendapat yang membolehkan perempuan dewasa dan

memiliki akal sehat untuk melakukan pernikahan sendiri, namun pendapat ini

23Dr. Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqghu al-Islami, (Bairut; Darul al-Fikr, Juz VII, 1986),
Hal; 194.



105

bukanlah pendapat yang diterima dan berlaku secara umum di dunia muslim. Di
Indonesia, misalnya, dalam Kompilasi Hukum Islam dijelaskan bahwa wali
merupakan salah satu rukun perkawinan, dan tanpa wali perkawinan tidak sah.

Akan tetapi fenomena di masyarakat, banyak ditemukan kasus mengenai
perkawinan yang tidak sesuai dengan Kompilasi Hukum Islam. Ternyata
seseorang yang mau melakukan perkawinan tidak semua prosesnya berjalan
dengan lancar. Terutama ketika seorang laki-laki mau menikahi seorang wanita
lantas tidak disetujui oleh orang tuanya yang akan bertindak sebagai walinya.
Akibatnya banyak ditemukan kasus di masyarakat seperti halnya kawin paksa,
kawin lari, seks pra nikah dan lain sebagainya.

Konsep fikih Abu Hanifah dengan Kompilasi Hukum Islam dalam
membahas mengenai Wali nikah tetap akan berseberangan satu sama lain. Padahal
ada beberapa permasalahan yang harus diselesaikan. Jika kita berusaha untuk
mencari celah diantara kedua konsep itu mungkin akan kita dapatkan bahwa
konsep “Nikah Tanpa Wali” dapat menjadi solusi bagi beberapa kasus yang
menyimpang dari ketentuan pasal-pasal KHI, seperti contoh di atas. Tentunya ini
hanya khusus pada kasus-kasus tertentu dan dengan syarat tertentu pula.

Dasar yang dijadikan pijakan kelompok ini sama dengan dalil jumhur di
atas, hanya saja mereka berbeda sudut pandang dalam menafsirkannya. Di
antaranya al-Quran surat Al-Baqarah ayat 232:

Artinya: “Apabila kamu menthalak istri-istrimu, lalu habis idahnya, maka
janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi dengan
bakal suaminya*.

Kelompok ini berasumsi bahwa lafadz G sllasd S pada surat al-Baqarah
ayat 232 di atas tak lebih hanya sekedar larangan kepada kerabat untuk tidak
menolak mengawinkan. Bukan berarti, larangan tersebut mengharuskan adanya
wali dalam akad nikah. Bahkan, menurut kelompok ini, lafadz tersebut berisi
larangan kepada wali agar tidak ikut campur dalam masalah perkawinan putrinya.

Yang menjadi pusat perhatian untuk dibuat pijakan hukum
ketidakharusan kehadiran wali, adalah lafadz (ASE &, khitab lafadz ini langsung

kepada wanita, bukan kepada wali. Berarti, ayat ini menyerahkan urusan akad



106

nikah kepada wanita tanpa harus campur tangan wali. Lafadz lain yang senada

dengan maksud lafadz di atas adalah lafadz S8 S, Ini terdapat pada surat Al-

Bagarah ayat 230:

Artinya: “Kemudian jika si suami menthalaknya (sesudah talak yang kedua),
maka perempuan itu tidak halal lagi baginya hingga dia kawin dengan
suami yang lain*.

Menanggapi surat Al-Bagarah ayat 221 yang dijadikan dalil jumhur,
kelompok ini memberi penafsiran bahwa, sasaran ayat tersebut tidak hanya
tertentu pada wali (kerabat), namun cakupannya bersifat umum (‘am), yaitu
meliputi pemerintah dan seluruh umat Islam. Bahkan kontek ayat itu
membicarakan tentang perkawinan lintas agama (muslim vs nonmuslim). Jadi
tidak mengarah pada wali kerabat secara khusus.

Bahkan menurut kelompok Hanafiyah ini, meskipun ayat tersebut
diarahkan kepada wali kerabat, tetap akan bersifat mujmal (global). Dalam arti,
ayat tersebut tidak menjelaskan kerabat mana yang berhak menjadi wali.
Sementara lafadz yang mujmal itu tidak bisa dijadikan dasar pijakan hukum.

Begitu halnya dengan hadits riwayat A’isyah di atas, Abu Hanifah secara
tegas menganggap dhaif (lemah), meskipun oleh jumhur dikategorikan hadits
shahih. Alasannya, hadits tersebut diriwayatkan oleh sekelompok orang dari Ibnu
Juraih dari Zuhri.Padahal dalam catatan Ibnu Aliyah disebutkan bahwa, ketika
hadits itu dikonfirmasi langsung kepada Zuhri oleh Ibnu Juraih, Zuhri justru tidak
tahu menahu tentang hadits itu. Kalau kita terpaksa menerima keshahihan hadits
Aisyah tersebut, maka yang disyaratkan hanyalah izin wali bukan statusnya
menjadi wali dalam akad nikah. Sementara hadits yang berbunyi : s ¥) Z\S5 Y
Jae s4Li s menurut kelompok ini, masih diperselisihkan ke-marfu an-nya.

Mereka juga memperkuat pendapatnya dengan sebuah kisah yang terjadi
di masa Nabi. Waktu itu, ada seorang perempuan yang kawin tanpa seorang wali.
Ternyata, tak ada satupun keterangan yang menjelaskan bahwa, Nabi
mengawinkan perempuan tersebut apalagi mengangkat seorang wali untuk

menikahkannya. Ini artinya, wali bukanlah merupakan syarat sah akad nikah.



107

Disamping menggunakan interpretasi ayat al-Quran di atas, ada dua alasan utama
yang diajukan oleh kelompok yang tidak mensyaratkan wali ini.

Pertama, sabda Nabi Muhamad Saw. yang berbunyi:

ilara 3015 Lo 3 HalE0E TR 5 Tl e Vamily 551 41

Artinya: “Wanita yang tak bersuami (janda atau perawan) lebih berhak terhadap
dirinya dibanding walinya, dan wanita perawan dimintai pendapat

tentang dirinya (mau atau tidak), sedangkan diamnya menunjukkan izin

(mau) “d,

Kedua, jika wanita memiliki ahliyah dalam mendistribusikan hartanya
seperti jual beli, sewa dan lain-lain, maka mereka juga mempunyai wewenang
untuk menikahkan dirinya tanpa perlu campur tangan seorang wali. Sebab, hal ini
merupakan hak penuh bagi wanita. Penyamarataan hak ahliyah dalam
tasharruf/mu’amalah dengan hak pernikahan ini merupakan hasil penerapan
metode giyas. 2

Model pengambilan metode qgiyas itu adalah: kalau anak kecil (belum
baligh) tidak Boleh mentasharrufkan hartanya yang illat-nya karena shighar (di
bawah umur), maka anak kecil tersebut juga dilarang menikahkan dirinya karena
illat yang sama (di bawah umur). Namun ketika anak kecil itu sudah dewasa (aqil
dan baligh) dan bisa mentasharrufkan hartanya, tentu ia juga boleh menikahkan
dirinya. 26

Dua argumen dan beberapa penafsiran ayat al-Quran di atas itulah yang
dijadikan acuan mereka dalam memutuskan hukum bahwa, wanita boleh nikah
tanpa wali. Namun, tetap dengan syarat-syarat yang telah dikemukakan di atas.
Menanggapi perseteruan pendapat kedua kubu ini, ada pemikiran menarik yang
ditawarkan Ibnu Rusyd. Beliau mencoba menengahai pertentangan pendapat itu.
Menurut beliau, wali memang bukanlah syarat sah akad nikah, akan tetapi wali

masih mempunyai hak hisbah (pengawasan) terhadap putrinya. Dengan kata lain,

wali tidak boleh membiarkan putrinya begitu saja, sehingga ia memilih suami

24 Sunan Abi Daud, Cet I, Darul Kutub al-'Ilmiah, (Beirut, Kitab al-Nikah, Hadits ke-
2098, Juz 11, 1996), Hal. 98.

25 Dr. Wahbah al-Zuhali, Opcit, Hal. 194.

26 Abdu al-Wahab Khallaf, IImu Ushul al-Figh, Cet VIII,(Cairo: Maktabah Al-Da’'wah
Al-Islamiyah, 1984), hal; 72-73.



108

secara sembarangan. Sebab, suami merupakan pendamping hidup dalam bahtera
rumah tangga untuk selamanya. >’

Kubu ketiga dimotori oleh Imam Abu Daud. Beliau cendrung membuat
pemetakan antara perawan dan janda. Menurutnya, untuk perawan harus ada wali,
sedangkan janda tidak perlu ada wali*®. Beliau menggunakan pemahaman zhahir
hadits Nabi yang berbunyi:

ilara 3015 Lo 3 HalE0E TR 5 Laaly e Vamily 551 441

Artinya: “Wanita yang tak bersuami (janda atau perawan) lebih berhak terhadap
dirinya dibanding walinya, dan wanita perawan diajak konsultasi

tentang dirinya (mau atau tidak), sedangkan diamnya menunjukkan izin

(mau) “.

Selain tiga kubu di atas, masih ada lagi ulama’ lain yang berpendapat
bahwa, mensyaratkan wali itu hukumnya sunnah bukan wajib. Pemahaman ini
diambil dari riwayat Ibnu Qasim dari Malik, sebab beliau pernah melihat kedua
suami istri memiliki hak warits padahal keduanya kawin tanpa wali. Jadi, wali di
sini hanya sebatas sebagai penyempurna bukan sebagai sebagai syarat sah.

Ketika kita teliti, semua pendapat di atas tampak sama kekuatannya.
Mungkin hanya pendapat ketiga dan terakhir yang terlihat agak lemah.
Kelemahan itu terletak pada argumen dan analisa teks yang mereka lakukan
kurang begitu mendalam. Mereka cuma pasrah pada dzhahir nash, tanpa
menela’ah dalil-dalil lainnya. Oleh karena itu, pendapat yang terakhir ini tak perlu
dipertimbangkan sebagai dasar hukum.

Sementara itu, dua kubu yang diperakarsai jumhur dan Hanafiyah
memililiki hujjah dan analisa yang cukup tajam. Disamping juga mereka
menggunakan teori ushul figh dan tafsir ayat secara lebih teliti. Dari itu, menurut
hemat penulis, secara teoritis pendapat kedua kubu tersebut sama-sama kuat dan
tak perlu harus ada yang diunggulkan. Walaupun ada kelemahan ataupun
kelebihan, pada kedua pendapat itu pasti sama-sama ada.

Pertanyaannya yang paling penting untuk dijawab adalah, pendapat
manakah dari kedua kubu tersebut yang cocok untuk diterapkan dalam konteks

sekarang? Untuk menjawab pertanyaan ini, kita tak perlu mempertimbangkan

27 Ibny Rusyd, Bidayah al-Mujtahid, (Al-Hidayah, Surabaya, Juz I1.tt), Hal. 9
28 [bnu Rusyd, Opcit, Hal 6



109

kekuatan dalil, apalagi argumen keduanya sudah jelas sama-sama kuat. Kita mesti
mengacu pada pendapat yang lebih maslahah dan membawa dampak yang positif
di masyarakat.
Dalam sebuah kaidah fikih disebutkan:
53A0 &ia (e Jaally AN Ei2 e (sl
Artinya: “Fatwa itu harus berdasarkan dalil sedangkan penerapannya
berdasarkan pada pendapat yang lebih hati-hati”

Bila kita analisa lebih jauh, pendapat jumhur yang mewajibkan seorang
wali dalam akad pernikahan merupakan langkah lebih hati-hati dibanding
pendapat Hanafiyah yang berpendapat sebaliknya. Hal itu bisa kita lihat secara
konkrit dari dampak-dampak yang akan timbul dalam realitas sosial.

Pernikahan yang melibatkan seorang wali, akan lebih terjaga
keberlangsungannya, karena di situ ada komunikasi yang baik antara pihak suami
dan wali. Sehingga mereka akan melakukan kontrol dan pertanggung jawaban
secara bersama-sama. Disamping itu, kemungkinan adanya tindakan
penyelewengan, kejahatan dan kekerasan rumah tangga sangat kecil sekali.

Dengan demikian, sebaiknya prosesi pernikahan harus melibatkan
seorang wali. Ajaklah untuk berembuk dan melangkah bersama untuk merajut
ikatan yang abadi antara pihak wali dan istri. Dengan harapan, pasangan itu akan
menjadi keluarga yang sakinah mawaddah wa rahmah.

Jika dihubungkan dengan realitas sosial yang berkembang didalam
kehidupan masyarakat, hak ijbar * yang dilakukan oleh wali mujbir *°ini tetap
ada sehingga sampai hari ini adanya fenomena nikah paksa tetap terjadi dalam

budaya masyarakat.

» Kenapa Wali berhak memaksa?
Pertanyaan ini yang sering muncul dibenak penulis. Hal ini terjadi
dikarenakan oleh beberapa sebab sebagai berikut. Pertama, Seorang wali mujbir

memaksakan perkawinan disebabkan oleh orang yang dipaksakan tersebut

29 Adapun yang dimaksud dengan hak ijbar adalah hak seorang ayah (keatas) untuk
menikahkan anak gadisnya tanpa persetujuan yang bersangkutan, dengan syarat-syarat
tertentu.

30 Mujbir artinya orang yang berhak menikahkan anak perempuan yang masih gadis
tanpa diminta kerelaannya dan si anak tidak berhak menentukan pilihan (meneruskan atau
tidak) apabila ia dinikahkan sewaktu belum baligh. (Al Hamdani, Op. Cit, him.114).



110

kehilangan kemampuan, seperti orang gila dan anak-anak yang belum mencapai
umur (tamyiz). Dalam hal ini akadnya tetap dianggap sah meskipun tanpa melihat
ridho atau tidaknya orang yang diakadkan.?' Kedua, Wali mujbir memaksakan
perkawinan juga disebabkan adanya kekhawatiran orang tua terhadap calon
pilihan anak perempuannya. Kekhawatiran tersebut dikarenakan jika sang calon
tersebut mempunyai cacat lahir maupun batin, seperti cacat moral sehingga akan
berakibat buruk terhadap perkawinannya nanti dan hilangnya kemaslahatan anak
perempuannya tersebut. 2 Ketiga, Adanya rasa takut untuk memilih calon
pendamping bagi si anak gadis sehingga memaksa orang tua untuk memaksakan
perkawinan kepada putrinya tersebut dengan calon pilihan orang tuanya, sehingga
dalam hal ini bisa dikatakan bahwa hanya karena kepatuhan seorang anak kepada
orang tualnyal.33 Keempat, Kondisi usia seorang anak perempuan yang sudah kritis,
maksudnya adalah bahwa seorang perempuan yang belum menikah padahal
usianya sudah selazimnya untuk menikah. Ini mengakibatkan adanya paksaan

orang tua untuk menikahkan anak perempuannya.

» Kapan pula hak ijbar gugur Dari Wali Mujbir?

Pemberian hak istimewa bagi wali Mujbir ini bukanlah tanpa batas dan
persyaratan tertentu. Oleh sebab itu, hak Ijbar dari wali Mujbir dapat gugur jika
ada salah satu faktor dibawah ini yang menjadi alasannya, yaitu: Pertama,
Tiadanya kesepadanan antara mempelai laki-laki dengan gadis yang dipaksakan
pernikahannya (tidak sekufu). Wahbah az Zuhaili dalam kitabnya “figh Islam wa
adillatu” menyatakan:

OS5 (S ity B sal) o g3 18 Lgd Lol B1all (o JSI (3a B sliSl) of o slgd (3)
) Lyl Lgd IS 5 S iy (3 o8 g3 13 g gl ol (3 Lgs Lol g

Dapat dipahami dari pernyataan diatas, Jumhur Ulama bersepakat,

apabila seorang wali menikahkan perempuan dengan laki-laki yang tidak sekufu’

dengannya maka perempuan ini berhak membatalkan pernikahan tersebut.

31 Muhammad Asmawi, Nikah Dalam Perbincangan Dan Perbedaan, (Darussalam,
Yogyakarta, 2004), hlm. 80.

32 Rahmad Hakim, Hukum perkawinan Islam, (CV. Pustaka Setia; Bandung, 2000),
hlm. 61.

33 Ibid., hlm 64.

34 Wahbah Az zuhaili, figh Al-Islam Wa Adillatu, (Jilid VII Cet. 1lI, Daarul Fikr;
Damaskus, 1989), hlm. 237.



111

Sebaliknya, apabila seorang perempuan memilih seorang laki-laki yang tidak
sekufu’ dengannya maka walinya berhak menolak dan menuntut pembatalan atas
pernikahan tersebut. Kufu’ itu adalah hak perempuan dan walinya, keduanya
boleh melanggarnya dengan keridhoan bersama. 3

Kedua, Adanya pertentangan atau perselisihan antara calon mempelai.
Sesuai dengan tujuan perkawinan yakni membentuk keluarga yang kekal dan
bahagia, maka apabila ada perselisihan dan pertentangan antara kedua calon, wali
mujbir tidak berhak memaksakan hak ijbarnya lagi sebab dikhawatirkan
pernikahannya nanti tidak akan bertahan lama sehingga akan merugikan semua
pihak baik pihak mempelai pria maupun wanita juga pihak orang tua yang
bersangkutan. Orang tua sebagai harus mampu membaca dilema rumah tangga
anaknya dan mampu memberikan solusi terbaik bukan menambah problem dalam
keluarga anaknya.

Ketiga, Adanya perselisihan antara mempelai perempuan yang dinikahkan
dengan wali mujbir yang menikahkan.’® Orang tua sering menjadi sosok yang
menyeramkan manakala harus diajak berkomunikasi mengenai calon pasangan.
Seolah ada ketakutan bahwa orang tua tidak akan merestui calon yang kita pilih.
Gambaran bahwa orang tua adalah penjegal yang sadis, sungguh sangat keliru.
Hal ini karena orang tua adalah sosok yang sarat dengan kasih sayang.
Kesungguhan dan keikhlasan mereka dalam membimbing, melindungi dan
mendidik merupakan sebuah wujud nyata kasih sayang orang tua. Oleh karena itu,
tidak benar bila orang tua memilihkan pasangan hidup dianggap sebagai bentuk
intervensi dan otoriter. Salah satu kesalahan umum yang sering terjadi dan
mengakibatkan adanya konflik antara orang tua dengan anak adalah kesalahan
komunikasi. Sikap orang tua yang semula bersifat protektif bisa berubah menjadi
penentang karena sianak berkomunikasi dengan cara yang tidak tepat. Hal inilah
yang kemudian menjadi awal adanya perselisihan anak dengan orang tua atau

walinya.

3 Dalam kitab figh Al-Islam Wa Adillatu hlm. 237-238 disebutkan bahwa ketika
seorang perempuan dikawinkan dengan laki-laki yang tidak sekufu’ dan perempuan tersebut
setuju maka perkawinan syah dilaksanakan dan tidak ada kesempatan bagi perempuan
untuk menolak dan membatalkannya.

36 Rahmad Hakim, Hukum perkawinan Islam, (CV. Pustaka Setia, Bandung, 2000), hlm.
60.



112

Keempat, Apabila calon suami tidak sanggup membayar mahar pada saat
dilangsungkannya akad nikah.?’ Karena “mahar (mas kawin) adalah lambang
kesiapan dan kesediaan suami untuk memberi nafkah lahir kepada istri dan anak-
anaknya”.38 Apabila laki-laki yang akan dinikahkan kepada putrinya tesebut akan
mengecewakan (membahayakan) putrinya kelak dalam pergaulannya dengan laki-
laki itu, misalnya orang itu buta atau orang yang sangat sudah sangat tua sekali
sehingga tidak ada harapan akan mendapat kegembiraan dalam pergaulamnya.39

Dari keempat kasus diatas, orang tua sebagai pengayom anaknya tidak lagi
meempuanya hak untuk memaksa anaknya untuk menikah dengan pilihan orang

tuanya tersebut.

» Akhiran

Hadits yang diriwayatkan oleh Abu Huroiroh RA * perempuan dinikahi
dikarenakan 4 hal; karena kecantikannya, dari faktor keturunannya, faktor
kekayaannya dan karena agamanya. Hadits ini hanya anjuran dari agama bukan
sebuah kewajiban yang harus dipenuhi, akan tetapi faktor agama adalah
merupakan hal penting untuk mewujudkan 3 faktor lainnya. Begitupun hadits ini
tidak hanya berlaku bagi kaum adam untuk mencari pendamping perempuannya,
tetapi berlaku pula bagi kaum hawa untuk mencari calon suaminya. Walaupun
pada hakekatnya kafaah dan tidaknya seseorang dengan pendampingnya hanya
ditentukan agama dan perasaan hatinya.

Tanggung jawab orang tua / wali terhadap anaknya berlaku semasa ia
lahir dan sampai menginjak usia dewasa (balighah). Karena ketika si anak sudah
balighah telah dianggap mampu untuk mengatur hidupnya sendiri, mampu
mencari nafkah dan bahkan mampu pula mencari pasangan hidupnya. Begitupun
dalam pernikahan, tatkala perempuannya sudah balighah maka peran wali
bukanlah sebuah kewajiban namun sebagai penyempurna dalam proses
pernikahan. Karena bagaimanapun pernikahan yang melibatkan seorang wali,

akan lebih terjaga keberlangsungannya, karena di situ ada komunikasi yang baik

37 Slamet Abidin dan Aminuddin, (Figih Munakahat, CV Pustaka Setia, Bandung,
1999), hlm.96

38 Quraisy Shihab, Op. Cit, hlm 204.

39 Sulaiman Rasyid, figh Islam, (Algensindo; Bandung, 2002), hlm. 385-386,



113

antara pihak suami dan wali. Sehingga mereka akan melakukan kontrol dan
pertanggung jawaban secara bersama-sama. Disamping itu, kemungkinan
adanya tindakan penyelewengan, kejahatan dan kekerasan rumah tangga sangat
kecil sekali. Dengan demikian, sebaiknya prosesi pernikahan harus melibatkan
seorang wali. Ajaklah untuk berembuk dan melangkah bersama untuk merajut
ikatan yang abadi antara pihak wali dan istri. Dengan harapan, pasangan itu akan

menjadi keluarga yang sakinah mawaddah wa rahmah.



114

DAFTAR PUSTAKA

Abdu al-Wahab Khallaf, 1984. Ilmu Ushul al-Figh, Cet VIII, Cairo: Maktabah Al-
Da’wah Al-Islamiyah,

Amir Syarifuddin, 2006. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia :Antara Figh
Munakahat Dan UU Perkawinan, Prenada Media: Jakarta,

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, 1994. Ensiklopedi Islam, PT. Ichtiar Baru Van
Hoeve: Jakarta

Ibnu Rusyd, tt. Bidayah al-Mujtahid, Juz 11, Al-Hidayah: Surabaya

Muhammad Asmawi, 2004. Nikah Dalam Perbincangan Dan Perbedaan, Darussalam:
Yogyakarta.

Mujieb Addul, Dkk, 1994. Kamus Figih Islam, PT. Pustaka Firdaus, Jakarta
Musthofa Al-Zarqo’, tt. Al-Madkhol Al-Figh Al- ‘Am, Bairut; Dar Al-Fikr
Rahmad Hakim, 2000. Hukum perkawinan Islam, CV. Pustaka Setia; Bandung

Saifullah Maksum, 1998. Kharisma Ulama’, Kehidupan Ringkas 26 Tokoh NU,
Bandung: Mizan

Sayyid Sabiq, 1998. Figih Sunnah 7, Al Ma’arif; Bandung

Slamet Abidin dan Aminuddin, 1999. Figih Munakahat, CV Pustaka Setia: Bandung
Sulaiman Rasyid, 2002. figh Islam, Algensindo; Bandung

Sunan Abi Daud, 1996. Darul Kutub al-'llmiah, Cet I, Beirut, Dar Al-Fikr

Sunan Ibnu Majah, 1986. Darul Kutub al-'llmiyah, Beirut, : Dar Al-Fikr

Wahbah Az-Zuhaili, 1986. Al-Figh Al-Islami Wa Adillatuhu, Juz 7, Bairut: Dar Al-
Fikr.



