Volume 13, No. 1, Juni 2013 ISSN: 1412-436X

Al-Risalah

Jurnal limv Syariah dan Hukum

Penanggung Jawab
Muhammad Hasbi Umar

Penyunting Ahli
A. Husein Ritonga (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
M. Amin Suma (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta)
Mohd Roslan bin Mohd Nor (University of Malaya, Malaysia)
Jhoni Najwan (Universitas Jambi)
Bahrul Ulum (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
Subhan (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)
Erdianto Effendi (Universitas Riau)

Penyunting Pelaksana
Sayuti (Ketua)
Zulgarnain (Anggota)
M. Zaki (Anggota)

Editor Bahasa Inggris: Agus Salim
Editor Bahasa Arab: Hermanto Harun

Tata Usaha
Choiriyah
Siti Asnaniyah
M. Fathurrahman

Alamat Redaksi:
Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
J1. Jambi-Muarabulian KM. 16 Simp. Sungaiduren, Muarojambi-Jambi

Telp/Fax. (0741) 582021, e-mail: jurnal.alrisalah@gmail.com

Al-Risalah adalah jurnal ilmu syariah dan hukum (JISH) yang terbit dua kali setahun.
Diterbitkan oleh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi sejak 2001. Kehad-
iran JISH ini diharapkan sebagai ruang pemikiran kritis dan terbuka bagi semua kalangan
(akademisi, intelektual, aktivis, dan mahasiswa) yang konsen terhadap perkembangan
ilmu syariah dan ilmu hukum.




DAFTAR ISI

Ambhar Rasyid
Hermeneutika dan Teks Ushul Figh 1

M. Zaki
Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam (Studi atas Pemikiran Al-
Ghazali dalam Kitab al-Mustashfa) 27

Noor Naemah Abdul Rahman, dkk.
Relevansi Teori al-Maslahah Menurut Al-Syatibi dalam Menangani Isu Peroba-
tan Masa Kini 47

Al Husni

Eksistensi Risalah al-Qadha Umar Bin Khattab dan Relevansinya dengan Peradi-
lan Agama di Indonesia pada Era Reformasi 65

Rahmi Hidayati

Dinamika Hukum Islam dalam Konfigurasi Politik Hukum di Indonesia 90

M. Lohot Hasibuan
Penyelesaian Sengketa Perbankan Syariah di Pengadilan Agama 111

Ruslan Abdul Gani
Status Anak Luar Nikah dalam Hukum Waris (Studi Komparatif antara Kitab
Undang-Undang Hukum Perdata dan Kompilasi Hukum Islam) 133

Indah Mahniasari
Konfigurasi Politik dalam Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi 153

Erdianto Effendi
Keberadaan Pengadilan Tipikor di Pekanbaru dalam Perspektif Tujuan Hukum
Acara Pidana 169

Khaeron Sirin
Hukuman Mati dalam Wacana Demokrasi (Perdebatan antara Hukum Islam
dan HAM di Indonesia) 187

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



FORMULASI STANDAR MASLAHAH DALAM
HUKUM ISLAM (STUDI ATAS PEMIKIRAN
AL-GHAZALI DALAM KITAB AL-MUSTASHFA)

Q//L/ @ hi

Dosen Ilmu Figh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
J1. Lintas Jambi-Ma. Bulian KM. 16 Simpang Sei Duren
Jambi Luar Kota, 36361, Muaro Jambi

Abstract: Maslahah that does not conflict with the principles of Islamic law can be
taken into consideration determination of Islamic law. However when something
considered maslahat it concerns issues that are not found in the provisions in the
passage, both are consistent or contradictory, the scholars differed on kelegalan-
nya. One interesting example is in the book of “al-Mustashfa” works of al-Ghazali.
According to him, maslahah can be used as a guide in setting the standards of Is-
lamic law if it meets the following requirements: First, it is in line with the actions
of Personality. Second, he must have category maslahah dharurat or who occupies
a position dharurat intent. Third, meet the criteria dharurah, kulliyyah (universal)
and qath'iyyah (definitely), the minimum in the cases mentioned al-Ghazali or for
instance.

Keywords: maslahah, Islamic law, al-Mustashfa.

Abstrak: Maslahah yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Hukum Is-
lam dapat dijadikan pertimbangan penetapan Hukum Islam. Namun ketika ses-
uatu yang dianggap maslahat itu menyangkut persoalan yang tidak ditemukan
ketentuannya di dalam nas, baik bersifat sejalan atau bertentangan, para ulama
berbeda pendapat atas kelegalannya. Salah satu contoh yang menarik adalah di
dalam kitab “al-Mustashfa” karya al-Ghazali. Menurutnya, maslahah dapat di-
jadikan sebagai pedoman dalam penetapan hukum Islam apabila memenuhi stan-
dar ketentuan sebagai berikut: Pertama, ia sejalan dengan tindakan-tindakan
syara’. Kedua, ia harus berkategori maslahah dharurat atau hajat yang menempati

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



M. Zaki

kedudukan dharurat. Ketiga, memenuhi kriteria dharurah, kulliyyah (universal)
dan qath’iyyah (pasti), minimal pada kasus-kasus yang dikemukakan al-Ghazali
atau seumpamanya.

Kata Kunci: maslahah, hukum Islam, al-Mustashfa.

Pendahuluan

Telah menjadi konsensus di kalangan ahli Hukum Islam bahwa kemaslahatan
merupakan tujuan utama pensyariatan Hukum Islam. Bahkan, muncul ung-
kapan “Dimana ada maslahat, di sanalah hukum Allah”.! Artinya, maslahat
yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Hukum Islam dapat dijadikan
pertimbangan penetapan Hukum Islam.? Namun ketika sesuatu yang dianggap
maslahat itu menyangkut persoalan yang tidak ditemukan ketentuannya di da-
lam nas, baik bersifat sejalan atau bertentangan, para ulama berbeda pendapat
atas kelegalannya. Salah satu contoh yang menarik adalah di dalam kitab al-
Mustashfa, al-Ghazali malah menempatkan istishlah di bawah topik “hal yang
dianggap sebagai dasar hukum (ushul al-adillah) padahal sebenarnya tidak”.?
Apakah al-Ghazali memiliki terminologi tersendiri mengenai istishlah, bagai-
mana konsepsinya atas term ini dalam formulasi ushul al-figh-nya, merupakan
di antara persoalan fundamental yang akan dijelajahi jawabannya dalam tulisan
ini. Sebagai sebuah kajian yang memfokuskan hanya pada salah satu karyanya,
yakni kitab al-Mustashfa, jelas tulisan ini belum merefleksikan pemikirannya
secara komprehensif. Namun demikian, tulisan ini diharapkan dapat menjadi

pengantar konsep pemikiran hukumnya, khususnya mengenai istishlah, untuk

1 Yusuf al-Qardhawi, al-Ijtihad al-Mu ashir, (Mesir: Dar at-Tauzi’ wa an-Nasyr al-
Islamiyyah, 1994), hIm. 68.

2 Para ulama menggunakan redaksi berbeda terhadap term maslahat ini, ada yang
menggunakan istilah mashlahah muthlaqah, al-munasib al-mursal; al-istidlal; al-is-
tishlah (seperti yang digunakan oleh al-Gazali); dan al-masalih al-mursalah (istilah
yang paling populer). Namun demikian, perbedaan penaman ini tidak membawa
perbedaan pada hakikat pengertiannya. Lihat Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid
II, (Jakarta: Logos, 2001), him. 334.

3 Al-Gazali menempatkan gaul as-shahabi, istihsan, istishlah (istilah lain dari mashalih
al-mursalah), dan syar” man qablana dalam anak judul “ma yuzhannu annahu min
ushul al-Adillah wa laisa minha” (Yang dianggap tergolong ushul al-adillah padahal
sebenarnya tidak). Lihat al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1993), hlm. 165. Selanjutnya disingkat al-Mustashfa.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

selanjutnya didiskusikan lebih jauh secara lebih kritis dan mendalam. Semoga.

Sekilas Biografi al-Ghazali

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Mu-
hammad bin Ahmad al-Ghazali, lahir di desa Gazalah, dekat kota Thus, pro-
vinsi Khurasan, wilayah Persia (Iran Utara) pada bulan Dzul Qa’dah tahun 450
H / 1058 M. Ia meninggal di kota kelahirannya tersebut pada 14 Jumadil Akhir
505H/ 19 Desember 1111 M..*

Al-Ghazali hidup dan dibesarkan dalam lingkungan keluarga sederhana,
tetapi sangat agamis. Ayahnya dikenal sebagai seorang yang saleh, menyintai
ulama dan gemar mengikuti majelis ilmu. Profesi kesehariannya adalah sebagai
pemintal wol, dimana hasilnya ia jual sendiri di kota Thus.” Nama al-Ghazali
sendiri, menurut sejumlah pendapat, dihubungkan dengan pekerjaan ayahnya
ini, yakni gazzal yang berarti pemintal wol.® Keluarga ini hanya dikaruniai dua
orang anak, yakni al-Ghazali sendiri dan adiknya Abu al-Futuh Majd ad-Din Ah-
mad ibn Muhammad. Kelak sang adik ini dikenal luas sebagai da‘i ulung masa
itu dan ketika al-Ghazali berhenti mengajar di Universitas an-Nizhamiyah, Ah-
mad ibn Muhammad inilah yang menggantikannya. Ia wafat di Quzwain pada
tahun 520 H., sekitar lima belas tahun setelah kewafatan al-Ghazali (505 H.).”

Al-Ghazali belajar fikih Syafi'i dan teologi Asy’ari dari seorang guru yang

4 Disarikan dari berbagai sumber berbeda yang saling melengkapi, antara lain Mu-
hammad Ridha, Abu Hamid al-Gazali; Hayatuhu wa Ara’uhu wa Mushannafatuhu,
(Kairo: Maktabah al-Wafdi, 1924), hlm. 4; Tim Ensiklopedi Islam, entri “ Ghazali,
Abu Hamid” dalam Ensiklopedi Islam, Jilid I, (Jakarta: Depag RI, 1992/1993),
hlm. 305; Tim Ensiklopedi Islam Indonesia, entri “Ghazali, Abu Hamid” dalam
Ensiklopedi Islam Indonesia, (Jakarta: Djambatan, 1992), hlm. 257. Ibn Khalikan
menyebutkan bahwa Al-Gazali lahir di Thaburan, salah satu wilayah di Thus.
Thus sendiri merupakan kota terbesar kedua di Khurasan setelah Naisabur. Ibn
Khalikan, Wafayat al-A’lam, juz 1V, (Beirut: Mathba’at al-Garibhlm, tt), hlm. 216-
218.

5 Muhammad Ridha, Ibid., hIm. 5.

6 Ada dua versi mengenal asal-usul nama al-Gazali. Pertama, dikaitkan dengan
profesi ayahnya sebagai pemintal wol (al-gazzal). Kedua dihubungkan dengan
Gazalah, nama sebuah kampung di Thus. Dan yang terakhir inilah yang lebih
populer. Lihat Ibn Khalikan, Op. Cit., hIm. 98.

7 Ibn al-Imam al-Hanbali, Syadzarat adz-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, (Mesir: al-
Maktab at-Tijari, tt), hlm. 60.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

bernama Ahmad ibn Muhammad al-Razakani ath-Thusi.? Inilah awal mula al-
Ghazali bergumul dengan dunia ilmu, yang digelutinya sampai akhir hayatnya.
Dalam usianya yang belum mencapai 20 tahun, dia melanjutkan studinya ke Ju-
rjan, yang mempunyai madrasah yang lebih besar di bawah pimpinan seorang
ulama bernama Abu Nashr al-Isma‘ili.’ Selain belajar ilmu agama, dia juga giat
mempelajari bahasa Arab dan Persia. '

Tidak diketahui berapa lama dia berada di Jurjan itu, lalu al-Ghazali kem-
bali ke Thus. Di sini selama tiga tahun dia mengkaji ulang hasil pelajarannya
di Jurjan, sehingga dapat dikuasainya dengan baik. Selama itu dia sempat pula
mempelajari tasawuf dari Yusuf al-Nassaj (w. 487 H)." Setelah itu, al-Ghazali
berangkat ke Nisabur bersama beberapa orang temannya untuk berguru pada
Abu Ma‘ali al-Juwaini (w. 487 H), tokoh Asy’ariah yang memimpin perguru-
an tinggi al-Nizhamiyah pada masa itu. Di sini, al-Ghazali dapat memperolah
banyak ilmu, yang meliputi bidang ushul al-figh, figh, ilmu kalam, logika, filsafat,
metode diskusi, dan sebagainya. Di sini pula, al-Ghazali sempat belajar sufisme
kepada Abu “Ali al-Fadhl ibn Muhammad ibn “Ali al-Farmadhi (w. 477 H) dari
segi teori dan praktiknya.

Setelah guru yang sangat berjasa bagi perkembangan intelektualnya, al-Ju-
waini, meninggal dunia pada tahun 478 H / 1085 M, al-Ghazali meninggalkan
kota Nisabur pergi menuju Mu’askar untuk ikut bergabung dengan para inte-
lektual di sana dalam majelis seminar yang didirikan oleh Nizham al-Mulk,
wazir Saljuq. Kehadiran al-Ghazali di majelis ilmiah ini, yang selalu disambut
gembira oleh Nizham al-Mulk, yang selalu hadir dalam segala acaranya, men-
jadikan namanya melangit, karena kedalaman ilmunya, kehebatan analisisnya
dan ketajaman argumentasi yang dikemukakannya, sehingga semua partisipan
mengakui keunggulannya. Dengan demikian, jadilah al-Ghazali “imam” atau
panutan para intelektual di wilayah Khurasan waktu itu. Lebih kurang enam
tahun al-Ghazali terlibat perdebatan ilmiah di Mu’askar ini. Selama itu ilmunya
makin mendalam, terutama di bidang figh dan kalam. Setelah mendapatkan re-
putasi ilmiah yang cemerlang itu, Nizham al-Mulk mengangkat al-Ghazali seba-

gai guru besar dan sekaligus memimpin perguruan tinggi al-Nizhamiyyah di kota

8 Hiyam Nuailati, al-Gazali: Hayatuhu - ‘Agidatuhu, (Damaskus: al-Mathba’ah al-
Jadidah, 1958), hlm. 10.

9 Ibid.

10 Zurkani Jahja, Teologi al-Ghazali, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hlm. 70.

11 Hiyam Nuailati, Loc. Cit.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Bagdad pada tahun 484 H / 1091 M, yang telah didirikannya sejak tahun 458 H
/ 1065 M.*2

Dengan perpaduan talenta, kecerdasan, dan kegigihan dalam menggali
ilmu pengetahuan, al-Ghazali mampu menguasai berbagai bidang ilmu keaga-
maan. Selain dikenal sebagai ulama yang handal dalam bidang ushul al-figh dan
figh, ia juga pakar di bidang ilmu kalam, ilmu khilaf, ilmu jadal (debat), mantiq
(logika), filsafat, hikmah, dan tasawuf. Al-Ghazali juga merupakan ulama yang
sangat produktif, berbagai karya ilmiah di berbagai bidang telah dihasilkannya.
Al-Maraghi, mengutip pendapat sejumlah ulama, menyebutkan karyanya seki-
tar 200-an;"* Muhammad Hasan Haitu, malah menyebutkan karyanya mencapai
500-an."* Khusus di bidang ushul al-figh, dapat disebutkan di sini antara lain:"> 1.
Al-Mankhul min Ta'ligat al-Ushul; 2. Syifa’ al-Galil fi Bayan asy-Syibh wa al-Mukhil
wa Masalik at-Ta'lil; 3. AI-Maknun  fi al-Ushul; 4. Tahsin al-Ma’khadz; 5. Tahdzib al-
Ushul; dan 6. Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul.

Kitab al-Mustashfa
Judul lengkap kitab ini adalah al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul, al-Ghazali menu-

lisnya sepulang dari kota Damaskus dan kembali lagi mengajar di Naisabur.
Menurut catatan Ibn Khalikan, kitab ini selesai dikarang pada tanggal 6 Muhar-
ram 505 H.,'® dan merupakan karya terakhirnya di bidang ushul al-figh.

Dalam kajian disiplin ilmu ushul al-figh dikenal tiga sistem/metode (tha-
rigah) penyusunan ushul al-figh, yaitu Tharigah Syafi‘iyyah (Mutakallimin), Tarigah
Hanafiyah, dan Tharigah Muzdawiyah (kombinasi kedua metode tersebut). Sesuai
dengan mazhab yang dianut al-Ghazali, yakni mazhab asy-Syafi‘i, al-Mustashfa
disusun berdasarkan Tharigah Syafi‘iyyah. Kitab ini dipandang sebagai salah
satu dari tiga serangkai kitab induk dan rujukan kajian ilmu ushul al-figh meto-

de Mutakallimin yang menjadi referensi kitab-kitab ushul al-figh Syafi‘iyyah yang

12 Zurkani Jahja, Op. Cit., hlm. 72.

13 Abdullah Mustofa al-Maraghi, Fath al-Mubin fi Thabagat al-Ushuliyyin, Edisi Indo-
nesia: Pakar-Pakar Figh Sepanjang Sejarah, (Yogyakarta: LKPSM, 2001), hlm. 172.

14 Lihat kata pengantar Muhammad Hasan Haitu, dalam al-Gazali, al-Mankhul min
Ta’ligat al-Ushul, tahqiq Muhammad Hasan Haitu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1980),
hlm. 24.

15 Ibid.

16 Ibn Khalikan, Op. Cit., hlm. 217-218.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

dikarang pada masa-masa berikutnya.'” Ketiga serangkai kitab induk tersebut

adalah:

1. Al-Mu’tamad, karya Ab al-Husain Muhammad ibn “Ali al-Bashri al-Mu'tazili
asy-Syaf’i (w. 463 H.).

2. Al-Burhan fi Ushul al-Figh, karya Abu al-Ma‘ali “Abd al-Malik ibn “Abdillah
al-Juwaini asy-Syafi‘i, yang dikenal dengan Imam al-Haramain (w. 478 H.).
Beliau merupakan guru Imam al-Ghazali.

3. Al-Mustashfa, karya Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad al-Ghaz-
ali (w. 505 H.)

Sejumlah sarjana Muslim, antara lain Syekh Muhammad al-Khudhari (w.
1345 H.) dan DR. Badran Ab al-*Ainain Badran menilai bahwa di antara ketiga
kitab tersebut, yang paling bagus adalah al-Mustashfa, baik dilihat dari segi ke-
indahan, sistematika, kejelasan bahasa, maupun ulasan-ulasan tambahan yang
tidak ditemukan pada kitab-kitab sebelumnya.'*

Kitab al-Mustashfa, kini dicetak dalam berbagai format. Ada susunan yang
terdiri dari 2 juz, yang biasanya dicetak bersamaan dengan kitab Fawatih ar-Ra-
hamut Syarh Muslam ats-Tsubut. Dalam bentuk ini adakalanya al-Mustashfa di-
tempatkan di kolom atas, sedangkan Syarh Muslam ats-Tsubut berada di kolom
bawah. Ada pula al-Mustashfa ditempatkan di bagian tengah, sedangkan Syarh
Muslam ats-Tsubut berada di bagian pinggir. Selain itu dalam format terakhir,
seperti yang digunakan sebagai standar dalam tulisan ini, al-Mustashfa sudah
dicetak secara terpisah dari Syarh Muslam ats-Tsubut, dan hanya terdiri dari satu
jilid (juz).

Kitab ini juga mendapat apresiasi cukup besar dari para ulama. Dalam hal
ini ada yang men-syarah-kannya, dan ada pula yang meringkasnya dan membe-
rikan catatan-catatan penting. Di antara ulama yang men-syarah-kannya adalah:
1.Abu “Ali Husain ibn “Abd al-Aziz al-Fihri al-Balansi (w. 679 H.).*
2.Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad ibn ‘Abd ar-Rahman ibn Mas’adah al-

17 “Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, al-Fikr al-Ushuli Dirasah Tahliliyyah Nag-
diyyah, (Jedah: Dar asy-Syuruq, 1983), hlm. 325-344.

18 Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat Hukum Islam Al-Ghazali, Maslahah Mursalah
& Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002),
hlm. 103.

19 Haji Khalifah, Kasyf azh-Zhunun wa Asami al-Kutub wa al-Funun, juz II, (Teheran:
al-Mathba’at al-Islamiyyah, 1957), hlm. 1673.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH




Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

‘Amiri al-Garnathi (w. 699 H.).?

Sedangkan di antara ulama yang meringkas al-Mustashfa dalam satu karya
kemudian memberikan catatan-catatan adalah:

1. Abu al-"Abbas ibn al-Hajj (w. 647 H.)*

2. Muhammad ibn Ahmad ibn Abi al-Walid ibn Rusyd (w. 595 H.).%

3. Fakhr ad-Din ar-Razi (w. 606 H.), dalam kitabnya al-Mahshul.?

4. Saif ad-Din “Ali ibn Abi “Ali ibn Muhammad al-Amidi (w. 631 H.), dalam
karyanya al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam.*

Selain itu, ada pula ulama yang khusus memberikan catatan-catatan (ta‘ligat)
terhadap kitab ini, di antaranya Sahal ibn Muhammad ibn Sahal ibn Malik al-
Uzdi Ab al-Hasan.”

Dengan sejumlah karya ilmiah al-Ghazali di bidang ushul al-figh di atas dan
berbagai apresiasi para ulama setelahnya, adalah cukup beralasan jika ia, se-
bagaimana diakui dalam bidang-bidang ilmu keagamaan lainnya, dipandang
sebagai tokoh ushul al-figh mazhab Syafi‘i. Di luar karya monumentalnya, Ihya’
‘Ulum ad-Din, nama al-Mustashfa begitu terkenal di dunia keilmuan Islam. Nama
al-Ghazali sendiri tidak bisa dipisahkan dari kedua nama kitab tersebut.

Khusus mengenai metode uraian yang digunakan di dalam kitab al-Mus-
tashfa, al-Ghazali cendrung menerapkan model dialogis (diskusi), baik yang
terkait dengan teori, contoh kasus, maupun argumentasi, sehingga akan banyak
ditemukan ungkapan-ungkapan seperti gila - qulna. (ditanya - kami jawab) da-
lam setiap kajian topik, termasuk dalam pembahasan mengenai istislah.

Istishlah dalam Kitab al-Mustashfa

Al-Ghazali mengawali topik ini dengan pernyataan istishlah sebagai “min al-
ushul al-mauhumah” ?® Sekilas pernyataan ini memberi pengertian bahwa legali-
tas istishlah sebagai dasar hukum (ushul) masih mengandung problematik. Ini
diperkuat dengan pernyataan selanjutnya dimana Al-Ghazali mengutarakan
differensiasi pendapat ulama perihal legalitas al-istishlah (istilah lain dari al-

20 Abdullah Mustofa al-Maraghi, Op. Cit., hIm. 219.

21 Ibid., him. 202.

22 “Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, Op. Cit., hlm. 327.
23 al-Gazali, Op. Cit., hIm. 9.

24 Ibid.

25 Abdullah Mustofa al-Maraghi, Op. Cit., hlm. 200.

26 Al-Gazali, al-Mustashfa, Op. Cit., hlm. 173.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

mashlahah). Menurut al-Ghazali, dalam perspektif syarak, al-mashlahah (dalam

bahasa Indonesianya disebut maslahat) terbagi tiga:*

1. Maslahat yang dibenarkan oleh syarak.

2. Maslahat yang dibatalkan oleh syarak.

3. Maslahat yang tidak dibenarkan dan tidak pula dibatalkan oleh syarak (tidak
ada dalil khusus yang membenarkan atau membatalkannya).

Adapun maslahat yang dibenarkan oleh syarak maka ia dapat dijadikan
sebagai hujah dan kesimpulannya kembali kepada giyas, yakni mengambil hu-
kum dari semangat (jiwa) nas dan ijmak. Sebagai contoh, menghukumkan setiap
minuman dan makanan yang memabukkan adalah haram digiyaskan kepada
khamar, karena pengharaman khamar dimaksudkan untuk memelihara akal
yang merupakan tujuan dari hukum. Hukum haram yang dtetapkan syarak ter-
hadapnya merupakan bukti diperhatikannya kemaslahatan ini.

Bentuk yang kedua adalah maslahat yang dibatalkan oleh syarak. Al-Ghaz-
ali menyontohkan, pendapat sebagian ulama kepada sebagian raja mengenai
hukum melakukan hubungan suami istri di siang hari bulan Ramadan adalah
puasa dua bulan berturut-turut. Ketika pendapat ini disanggah, mengapaia tidak
memerintahkan raja itu untuk memerdekakan hamba sahaya, padahal ia kaya?,
ulama itu berkata, “kalau raja itu saya suruh memerdekakan hamba sahaya,
tentu hal tersebut sangat mudah baginya, dan ia dengan gampang memerdeka-
kan hamba sahaya guna memenuhi kebutuhan syahwatnya. Maka maslahat-
nya, ia wajib berpuasa dua bulan berturut-turut, agar ia jera.” Al-Ghazali me-
nilai pendapat ini adalah batal dan menyalahi nas yang berkenaaan maslahat.
Menurutnya, membuka pintu ini dapat berimplikasi berubahnya semua batasan
Syariat beserta nas-nasnya yang disebabkan perubahan situasi dan kondisi.?®

Sedangkan bentuk yang ketiga adalah maslahat yang tidak dibenarkan dan
tidak pula dibatalkan oleh syarak (tidak ada dalil khusus yang membenarkan
atau membatalkannya). Maslahat dalam kategori ketiga inilah yang perlu didis-
kusikan lebih jauh.

Dengan pembagian di atas sekaligus dapat diketahui tentang salah satu
persyaratan mashlahah mursalah, yakni tidak adanya dalil tertentu (khusus) yang
membenar atau membatalkannya. Melalui klasifikasi itu pula al-Ghazali ingin
membedakan antara mashlahah mursalah dengan qiyas di satu sisi, dan antara
mashlahah mursalah dengan mashlahah mulghah di sisi lain.

27 Ibid., hlm. 174.
28 Ibid.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH




Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Ghazali kemudian mengklasifikasi maslahat dari sudut kekuatan sub-

stansinya, ia menegaskan:*

By Sledlds, & 2l dly o, alds 3 2l V_ML(,%;L@UL&L%LA o 50
Ol Mju,c\.,a)\,\c\n.gj u\mj«j\j uwtd,\a.n Lo

“Maslahat dilihat dari segi kekuatan substansinya ada yang berada pada lev-
el dharurat (kebutuhan primer), ada yang berada pada level hajat (kebutuhan
sekunder), dan ada pula yang berada pada level tahsiniyyat dan tazyinat (pe-
lengkap penyempurna), yang levelnya di bawah hajat.”

Al-Ghazali berikutnya menjelaskan definisi maslahat :*

dazel) ;,J&-\s VUQQL;\’JL*MS aj\me.)j Wg/.\a-fd.ay L;DL&U@M\\A\

ja.b-uo.m\.oﬂrﬂﬁ ijjij W&Lﬁ \}hjwdl; uﬁ@-ﬂj\%ﬁuj
%Jm\@&ssjawjydyoﬁ aMUﬁbﬁwﬂﬁw}\dymaM

“Pada dasarnya maslahat merupakan simbol ungkapan dari upaya menarik
manfaat dan menolak mudarat, tetapi bukan itu yang kami maksud; sebab me-
narik manfaat dan menolak mudarat adalah tujuan makhluk (manusia), dan
kebaikan makhluk itu akan terealisasi melalui pencapaian tujuan-tujuan mere-
ka. Akan tetapi, yang kami maksud maslahat adalah memelihara tujuan syarak
(hukum Islam), dan tujuan syarak dari makhluk itu ada lima, yaitu memelihara
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta mereka. Setiap hal yang mengandung
upaya memelihara kelima prinsip ini disebut maslahat, dan setiap hal yang me-
lenyapkan kelima prinsip ini disebut mafsadat dan menolaknya disebut masla-
hat.”

Dari pernyataan al-Ghazali di atas dapat diketahui bahwa yang dimaksud
dengan maslahat menurut al-Ghazali adalah upaya memelihara tujuan hukum
Islam, yaitu memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda. Setiap
hal yang dimaksudkan untuk memelihara tujuan hukum Islam yang lima terse-
but disebut maslahat. Kebalikannya, setiap hal yang merusak atau menafikan
tujuan hukum Islam yang lima tersebut disebut mafsadat, yang oleh karena itu
upaya menolak dan menghindarkannya disebut maslahat.

Lebih lanjut al-Ghazali menyatakan:*

29 Ibid.
30 Ibid.
31 Ibid.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

i 520 el ey FLall 5 T 531 o Syl A5 5 8l Wi A S50 g
el gl sslasy s S o S s b asay J) sl pasl) Ay LAl 30

4030 bl olgly M (2 G Jgiall L 4 30 Ol se Oty el L 43)
2y ) e (2 G gl L Jagt 4 3) 5)dly Cladll 2 lgly Sluidly Judll Laas
L o tacas

Pemeliharaan kelima prinsip tersebut berada pada level dharurat. Ila merupakan
level tertinggi dari maslahat. Sebagai contoh:

1. Keputusan syarak membunuh orang kafir yang menyesatkan dan memberi
hukuman kepada pembuat bid’ah yang mengajak orang lain untuk mengikuti
bid‘ahnya, sebab hal ini (apabila dibiarkan) akan melenyapkan agama umat.

2. Keputusan syarak mewajibkan gishash (hukuman yang setimpal dengan keja-
hatannya), sebab dengan hukuman ini jiwa manusia akan terpelihara.

3. Kewajiban hadd karena minum minuman keras, karena dengan sanksi ini
akal akan terpelihara, dimana akal merupakan dasar pen-taklif-an.

4. Kewajiban hadd karena berzina, sebab dengan sanksi ini keturunan dan nasab
akan terjaga.

5.Kewajiban memberi hukuman kepada penjarah dan pencuri, sebab dengan
sanksi ini harta benda yang menjadi sumber kehidupan manusia itu akan ter-
pelihara. Kelima hal tersebut menjadi kebutuhan pokok (primer) mereka.”

Berkaitan dengan hajiyat, al-Ghazali memaparkan:*

s gnally spaall 2557 o Jl LaldS Sl Flall o Sleldi 3, 3 g e &3l 3
Al 6l Ly Sl e S LS iy Flall sl 3 ol 2l aST ad) 5500 Y
JU g

“Level kedua adalah maslahat yang berada pada posisi hajat, seperti pemberian
kekuasaan kepada wali untuk menikahkan anaknya yang masih kecil. Hal ini
tidak sampai pada batas darurat (sangat mendesak), tetapi diperlukan untuk
memperoleh kemaslahatan, untuk mencari kesetaraan (kafa’ah) agar dapat dik-
endalikan, karena kuatir kalau-kalau kesempetan tersebut terlewatkan dan un-
tuk mendapatkan kebaikan yang diharapkan pada masa datang.”

Adapun mengenai tahsiniya, dalam hal ini al-Ghazali menjelaskannya se-

32 Ibid., him. 175.
Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH




Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

bagai berikut:*

313Uy blsall el plly ol oo g Sy &l 1 Y5 8500 s Y e A1 430
ayly g olgd Jgd r saleadl Al wall s dlze OMelally sl (3 fu.\ el dle g

“Level ketiga adalah maslahat yang tidak kembali kepada dharurat dan tidak
pula ke hajat, tetapi maslahat itu menempati posisi tahsin (mempercantik), tazyin
(memperindah), dan taisir (mempermudah) untuk mendapatkan beberapa keis-
timewaan, nilai tambah, dan memelihara sebaik-baik sikap dalam kehidupan
sehari-hari (adat) dan muamalah. Contohnya status ketidaklayakan hamba sa-
haya sebagai saksi, padahal fatwa dan periwayatannya bisa diterima.”

Ketika muncul pertanyaan, apakah semua maslahat dengan ketiga level
tersebut (dharuriyyat, hajiyat, dan tahsiniyyat) dapat dijadikan pedoman dalam

penetapan hukum Islam? al-Ghazali menjawab:*

Jj@\@j@;@;mwym@m u\mf;c((i— )ﬁywyﬁ”wﬂd@}
3 Lol a4 Lwdgje.adj\;@gj\weu;%s\,(o\d S% o) G M b
Lo

Sate

“Maslahat yang berada pada dua level terakhir (hajiyat dan tahsiniyyat pen.)
tidak boleh berhukum semata-mata dengannya apabila tidak diperkuat den-
gan dalil tertentu (tidak dapat dijadikan dalil/ pertimbangan penetapan hu-
kum Islam kecuali didukung dalil tertentu, yang berarti masuk dalam cakupan
qiyas, pen.), kecuali hajiyat yang berlaku sebagaimana dharurat, maka tidak jauh
apabila ijtihad mujtahid sampai kepadanya (hajiyat yang berlaku sebagaimana
dharurat dapat dijadikan sebagai dalil/ pertimbangan penetapan hukum Islam
oleh mujtahid, pen.). Jjtihad yang hanya berpijak pada rasio (ra’y) dan tidak
ditopang oleh syarak maka statusnya sama dengan istihsan; sedangkan ijtihad
yang didukung oleh ashl (dasar hukum) maka itulah giyas.”

Dari ungkapan al-Ghazali di atas dapat ditarik pemahaman bahwa pada
dasarnya maslahat hajiyat dan tahsiniyyat tidak dapat dijadikan pertimbangan
dalam penetapan hukum Islam. Akan tetapi pada hajiyat yang menempati level
dharuriyyat, menurutnya dapat dijadikan pertimbangan penetapan hukum Is-
lam.

Merujuk dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa syarat pertama

yang berkaitan dengan kehujahan mashlahah mursalah adalah ia harus mencapai

33 Ibid.
34 Ibid.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

level dharurat atau hajat yang menempati posisi dharurat. Penjelasan al-Ghazali
di dalam al-Mustashfa ini tampak berbeda dengan penjelasannya pada Syifa” al-
Galil, di dalam kitab ini al-Ghazali secara mutlak menyatakan hajat dapat dijadi-
kan hujah, tanpa ada pembatasan pada hajat yang menduduki level dharurat.

Al-Ghazali menyatakan:*

R MJL;@\..,LM‘uwm)@@uw‘uwﬂsm)&@u%dwﬁj

“Kami telah menyebutkan bahwa maslahat itu ada yang menempeati level dhar-

urat, ada yang level hajat, dan ada pula level tahsiniyyat dan tazyiniyyat. Level

yang terakhir ini tidak dapat dijadikan pedoman selama tidak diperkuat oleh
dalil tertentu.”

Atas dasar tidak ada keterangan yang menunjukkan bahwa al-Ghazali me-
revisi pendapatnya yang terdapat di dalam kitab Syifa’ al-Galil ini, adalah layak
jika perbedaan di atas dikompromikan dengan menempuh kaidah “haml al-
muthlaq ‘ala al-muqayyad”, sehingga maksudnya adalah hajat yang menempati
posisi dharurat. 3

Masih berkaitan dengan level dharurat, al-Ghazali melanjutkan
penjelasannya:*”

13) m\u\ﬁébjwdw\d\s%wé PEIEERN dsyu\émy@u)jfaj\mjdﬁ\} | Lol
%M B \5k3, L ) J&rkﬁ byl i LS lo ) (5l o0 el Vg
u\c bﬁww}jw\gmwy\mjbswxébwuwwu@d
L e K dyoe in 55 05 f sy ) S s £ i o
MMWWEM\M@J sjmd\\aﬁa.er\xw@..d\syw&\ujs ke
@..J.s},a.u\wfojﬂdtfbmhm‘)LM\MQKM\L;;&JMV.A ‘}c),\me SR O
oo JB sy g U«r-’r‘mMMuﬂj@;\u‘”)\>4ﬁb&wJ¢b»b&v\ﬁy
ijuw‘.},a\‘_j\pwhd Ly)basfufsm‘jb\g@wy\éwewfwxé

Mwwf\v\d\@mw el ba L)

“Adapun maslahat yang berada pada level dharurat maka tidak jauh ijtihad mu-
jtahid untuk melakukannya (dapat dijadikan dalil/ pertimbangan penetapan

35 Al-Gazali, Syifa” al-Galil, tahqig Hamad al-Kasibi, (Baghdad: Mathba’at al-Irsyad,
1971), hlm. 208.

36 Ahmad Munif Suratmaputra, Op. Cit., hlm. 130.

37 Al-Gazali, al-Mustashfa..., Op. Cit., hlm. 175-176.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH




Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

hukum Islam) sekalipun tidak ada dalil tertentu yang memperkuatnya (itulah
maslahah mursalah, pen.). Contohnya, orang-orang kafir yang menjadikan se-
kelompok tawanan muslimin sebagai perisai hidup. Bila kita tidak menyerang
mereka (untuk menghindari jatuhnya korban dari tawanan muslim), mereka
akan menyerang kita, mereka akan masuk ke negeri kita, dan akan membunuh
semua kaum Muslimin. Kalau kita memanah tawanan yang menjadi perisai
hidup itu (agar bisa menembus musuh), berarti kita membunuh muslim yang
terpelihara darahnya yang tidak berdosa. Hal ini tidak diketahui dalilnya da-
lam syarak. Apabila kita tidak menyerang, kita dan semua kaum Muslimin akan
dikuasai orang kafir, kemudian mereka bunuh semua termasuk para tawanan
muslim tersebut. Maka mujtahid boleh berpendapat, tawanan muslim itu, da-
lam keadaan apapun, pasti terbunuh. Dengan demikian, memelihara semua
umat Islam itu lebih mendekati kepada tujuan syarak. Sebab secara pasti kita
mengetahui bahwa tujuan syarak adalah memperkecil angka pembunuhan,
sebagaimana halnya jalan yang mengarah itu sedapat mungkin harus diben-
dung. Apabila kita tidak mampu mengusahakan agar jalan itu bisa ditutup, kita
harus mampu memperkecil angka kematian itu. Hal ini dilakukan berdasar-
kan pertimbangan maslahat yang diketahui secara pasti bahwa maslahat itu
menjadi tujuan syarak, bukan berdasarkan suatu dalil atau dalil tertentu, tetapi
berdasarkan dalil-dalil yang tidak terbatas. Namun untuk mencapai maksud
tersebut dengan cara seperti itu, yakni membunuh orang yang tidak berdosa,
merupakan sesuatu yang asing yang tidak ditunjukkan oleh dalil tertentu. Ini-
lah contoh maslahat yang tidak diambil melalui metode giyas terhadap dalil
tertentu. Maslahat ini dapat dibenarkan dengan mempertimbangkan tiga sifat,
yakni statusnya dharurah (primer), gath’iyyah (pasti), dan kulliyyah (universal).”

Berdasarkan pernyataan Al-Ghazali di atas dapat digarisbawahi bahwa se-
lain harus dalam level dharurah (primer), mashlahah mursalah tersebut juga harus
memenuhi persyaratan kulliyyah (menyeluruh, universal) dan qathiyyah (pasti).
Dalam mengemukakan persyaratan terakhir ini al-Ghazali memang tidak secara
lugas memberi stressing, sejumlah contoh yang dipaparkan lebih terkait pada
kasus yang mempertemukan (menghadapkan) dua unsur yang sama-sama ber-
level darurat. Al-Ghazali menyontohkan, jika di suatu benteng terdapat seorang
Muslim yang ditawan dan dijadikan sebagai perisai hidup oleh orang-orang
kafir, kita tidak boleh menyerang Muslim itu demi untuk membunuh mereka.
Sebab hal ini tidak memenuhi unsur dharurah. Di samping itu, tidak dapat di-
pastikan (laisat gath’i) bahwa hanya lewat penyerangan terhadap benteng lah
kemenangan akan kita raih. Begitu pula ketika sekelompok orang yang ditimpa
musibah kelaparan dihadapkan dengan situasi bahwa jika mereka memakan sa-

lah seorang di antara mereka niscaya mereka bisa selamat, maka dalam kasus

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



M. Zaki

ini tidak ada keringanan hukum (rukhshah) bagi mereka, sebab maslahat di sini
tidak memenuhi unsur kulliyah (universal, menyeluruh).*

Kesimpulan bahwa al-Ghazali telah mensyaratkan tiga standar kriteria
(dharurah, kulliyyah, dan gath’iyyah) memang didukung oleh banyak ulama ushul
al-figh, baik dari era klasik (era pertengahan/ pra modern) maupun kontemporer.*
Namun demikian ada juga kalangan ulama yang menilai bahwa al-Ghazali tidak
menekankan ketiga kriteria tersebut sebagai persyaratan. Akan tetapi solusi bagi
mujtahid saat terjadinya kontradiksi antara dua maslahat yang masing-masing
didukung oleh dalil, sehingga jalan keluarnya adalah melalui upaya tarjih.** Di
samping itu, ada juga ulama yang menganggap persyaratan dharurah, kulliyyah,
gath’iyyah (pasti) hanya berlaku pada kasus-kasus tertentu, seperti yang diconto-
hkan al-Ghazali atau seumpamanya.*

Selanjutnya, persyaratan lain yang harus dipenuhi selain syarat yang te-
lah dikemukakan di atas adalah bahwa maslahat itu harus mula’imah (sejalan

38 Ibid., hlm. 176.

39 Kalangan ulama era pertengahan/pra modern di antaranya al-Amidi (w. 631 H.),
al-Baidhawi (w. 685 H.), al-Kalbi (w. 741 H.), al-Asnawi (w. 772 H.), al-Kamal ibn
al-Hammam (w. 861 H.), dan asy-Syaukani (w. 1225 H.). Sedangkan kalangan
ulama kontemporer, antara lain Abu Zahrah, al-Khudhari, Badran Abu al-’Ain
Badran, asy-Syanqithi, Jalal ad-Din ‘Abdurrahman, termasuk Amir Syarifuddin,
guru besar ushul al-figh Indonesia. Lihat al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz
IV, (Beirut: Dar al-Kutub al-"Ilmiyyabh, tt), hIm. 394; Al-Baidhawi, Minhaj al-Ushul,
juz IV, (Beirut: “Alam al-Kutub, 1982), hlm. 385; Al-Kalbi, Tagrib al-Ushul ila ‘IIm
al-Ushul, (Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414 H), hlm. 414; Al-Asnawi, Nihayat
as-Sul,juz1V, (Beirut: “Alam al-Kutub, 1982), hIm. 387; Al-Kamal ibn al-Hammam,
at-Tahrir, juz 111, (Beirut: Dar al-Fikr, tt), hlm. 314; Asy-Syaukani, Nail al-Authar,
(Beirut: Mathba‘ah Sa“id bin Nabhan, tt), hlm. 242; Abu Zahrah, “al-Gazali al-Fag-
ih” dalam Abu Hamid al-Gazali fi Zikra Mi’awiyah at-Tasi’ah li-Miladihi, (Kairo: al-
Maijlis al-A’la li-Ri‘ayat al-Funun wa al-Adab wa al-"Ulum al-Ijtima‘iyah, tt), hlm.
554 ; Al-Khudhari, Ushul al-Figh, (Beirut: Dar al-Fikr, 1969), him. 311, 316; Badran
Abu al-Ain Badran, Ushul al-Figh al-Islami, (Iskandariah: Mu’assasah Syabab al-
Jami‘ah, tt), hlm. 211; Asy-Syangqithi, Ta‘lig Taqrib al-Ushul, (Kairo: Maktabah Ibn
Taimiyyah, 1414), hlm. 414; Jalal ad-Din “Abd ar-Rahman, al-Gayat al-Wushul ila
Dagqa’iq ‘Ilm al-Ushul, (Mesir: Mathba’at al-Jabalawi, 1993), hlm. 53-55; Amir Syari-
fuddin, Op. Cit., hlm. 336.

40 Muhammad Sa’id Ramdhan al-Buthi, Dhawabith al-Mashlahah fi asy-Syari‘at al-
Islamiyyah, (Beirut: Mu’assasat ar-Risalah, 1990), hlm. 342.

41 Husain Hamid Hasan, Nazariyat al-Mashlahat fi al-Figh al-Islami, (Kairo: Dar an-
Nahdhat al-’Arabiyyah, 1971), hlm. 451-465.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH




Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

dengan tindakan syarak). Hal ini dapat dipahami dari pernyataan Al-Ghazali
sebagai berikut:*

g\)wg-ds:WJ\twwa@t\?ypu\jguﬂ\wv@%@%@@jYWﬁ
P 2 o) o o S 5 8 Ll o e oo Al g 5l Sl

“Setiap maslahat yang tidak direkomendasikan kepada upaya pemeliharaan
maksud (hukum Islam) yang dipahami dari al-Kitab, as-Sunnah, ijmak, dan
merupakan maslahat yang asing (al-garibah) yang tidak sejalan dengan tin-
dakan syarak maka maslahat itu batal dan harus dibuang. Barangsiapa yang
berpedoman kepadanya, maka ia telah menciptakan syariat baru (berdasarkan
hawa nafsunya, pen.) sebagaimana orang yang menetapkan hukum Islam ber-
dasarkan istihsan, itu berarti ia telah membuat syariat sendiri.”

Dalam pada itu, satu hal yang patut diperhatian dalam melihat berbagai
pernyataan al-Ghazali tentang istishlah di dalam karyanya, al-Mustashfa, ini ada-
lah diperlukan penelaahan yang cermat dan menyeluruh, sebab tidak jarang
sepintas terlihat beberapa cara ungkap al-Ghazali yang terkesan menunjukkan
bahwa ia tidak mengakui kehujahan istishlah (mashlahah mursalah). Sebagai con-
toh:

1. Al-Ghazali menempatkan gaul ash-shahabi, istihsan, istishlah (istilah lain dari
mashlahah al-mursalah), dan syar’ man qablana dalam anak judul “ma yuzhannu
annahu min ushul al-adillah wa laisa minha” (Yang dianggap termasuk ushul
al-adillah padahal sebenarnya tidak).*

2. Sewaktu akan memulai pembicaraan istishlah ia menyatakan:*
CMY\ Logasll Joo¥l o C\JM S

“Dasar hukum (ashl) keempat dari dasar-dasar hukum (ushul) yang lemah ada-
lah istishlah.”

3. Di akhir bahasan tentang istishlah, al-Ghazali menyatakan:*
L B i ‘Q”C)‘S@iﬁséw" Voo bl bsls Dot AN () ny

“Dan tampak jelas bahwa istishlah bukanlah dasar hukum kelima yang berdiri

42 Al-Gazali, al-Mustashfa, Op. Cit., hlm. 179.
43 Ibid, hlm. 165.
44 Ibid., hlm. 173.
45 Ibid., him. 180.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

sendiri. Bahkan barangsiapa yang menggunakan istishlah (menjadikan istishlah
sebagai sebagai dasar hukum yang berdiri sendiri) berarti ia telah membuat-
buat syariat sebagaimana orang yang ber-istihsan, ia juga berarti telah mem-
buat-buat syariat.”

Berbagai ungkapan di atas sebenarnya harus dipahami sebagai penegasan
al-Ghazali bahwa kehujahan istishlah masih debatable/ mukhtalaf ‘alaih, dan bu-
kan dasar hukum yang mandiri, sehingga kedudukannya dinilai lemah (al-
mauhumah). Selain itu pernyataan tersebut dapat dinilai sebagai cara pandang
al-Ghazali terhadap konsep istishlah secara luas, yang tak jarang lepas dari kori-
dor-koridor syar’i. Jadi ungkapan-ungkapannya itu tidak bisa dipahami bahwa
al-Ghazali menolak istishlah. Sebab kalau dipahami demikian, akan kontra den-

gan pernyataan al-Ghazali yang lain, antara lain:*
i S el s b leels) 3 Ol vy Yo gl s Jo Al dnliall b s 13

“Dan apabila maslahat itu diartikan dengan hal-hal yang dimaksudkan untuk
memelihara tujuan syarak, maka tidak ada perbedaan pendapat ulama tentang
hukum mengikutinya, malah secara pasti ia dapat dijadikan hujah.”

Menurut hemat penulis, pernyataan ini secara tegas menyatakan bahwa al-
Ghazali dapat menerima istishlah sebagai metode istinbath hukum selama masla-
hat tersebut berefek kepada upaya memelihara tujuan-tujuan syarak. Dalam
ungkapan lain maslahat tersebut mula’imah (sejalan-relevan) dengan tindakan

syarak.

Kontribusi al-Ghazali atas Konsep Istishlah

Meskipun berbagai pemikiran al-Ghazali mengenai istishlah, klasifikasinya,
dan khususnya mengenai apa yang kelak populer dengan istilah magqashid asy-
syar‘iyyah di atas, merupakan terobosan cemerlang yang memiliki arah dan war-
na tersendiri, namun ide tersebut sebenarnya bukanlah sesuatu yang benar-be-
nar baru dan orisinil dicetuskan pertama kali oleh al-Ghazali. Diduga kuat, guru
al-Ghazali sendiri, al-Juwaini,* lah tokoh ushul al-figh perintis konsep tersebut.

Term istishlah juga digunakan pertama kali oleh al-Juwaini, meskipun di ba-

46 Ibid., hlm. 179.
47 Nama lengkapnya ‘Abd al-Malik ibn “Abdullah ibn Yusuf Abu al-Ma “ali al-Ju-
waini (w.478).

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

gian lain ia lebih sering memakai istilah lain, yakni istidlal.*® Begitu pula dengan
konsep magqashid as-syar‘iyyah, menurut tokoh yang juga dikenal dengan sebutan
Imam al-Haramain ini, seseorang tidak dapat dikatakan mampu menetapkan
hukum dalam Islam, sebelum ia memahami benar tujuan Allah mengeluarkan
perintah dan larangan-Nya.* Gagasannya ini tercermin ketika ia mengutarakan
persoalan ‘illah dan ashl, menurutnya ashl dapat dibedakan menjadi lima bagian,
yaitu: ashl yang masuk kategori dharuriyyah (primer), al-hajat al-‘ammah (sekun-
der), makramah (tertier), sesuatu yang tidak termasuk kelompok dharuriyyah dan
hajiyah, dan sesuatu yang tidak termasuk ketiga kelompok sebelumnya.® Deng-
an demikian pada prinsipnya al-Juwaini sudah membagi ashl atau tujuan tasyri’
ke dalam beberapa kategori, termasuk kategori dharuriyyat, hajiyat, dan makramat
(era setelahnya disebut tahsiniyyah). Demikian pula mengenai konsep adh-dharu-
rat al-khams (dharuriyyat yang lima) yang diformulasikan al-Ghazali, tampaknya
memiliki kaitan erat dengan—jika tidak dapat dikatakan malah dipengaruhi-
-gagasan yang dikemukakan al-Juwaini bahwa esensi syariat berintikan pada
upaya pemeliharaan agama, jiwa, keturunan (kehormatan) dan harta.”
Meskipun demikian, adanya kesamaan di antara kedua tokoh di atas
sebenarnya merupakan fenomena natural dalam dunia keilmuan, hubungan
mempengaruhi-dipengaruhi tersebut selayaknya diposisikan dalam perspektif
kontribusi positif menuju pemikiran yang lebih mapan. Harus diakui di tangan
al-Ghazali lah, pemikiran al-Juwaini ini selanjutnya dipertajam dan dikembang-
kan, bahkan al-Ghazali telah berhasil memformulasikan ide-ide baru berikut

contoh yang lebih luas dan rinci tentang berbagai konsep tersebut.

Penutup

Berdasarkan uraian al-Ghazali mengenai istishlah di atas dapat disimpulkan

48 al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Figh, Jilid 1I, (Kairo: Dar al-Ansar, 1400 H), hIm.
936-938. Di dalam karyanya, al-Mankhul, al-Gazali juga menggunakan istilah al-
istidlal. Lihat al-Gazali, al-Mankhul..., Op. Cit., hlm. 364.

49 Al-Juwaini, Op. Cit., hlm. 295.

50 Ibid., hlm. 923-930.

51 Berbeda dengan al-Gazali, di sini al-Juwaini hanya menyebut empat hal. Satu
unsur yang secara eksplisit tidak disebut adalah pemeliharaan akal. Boleh jadi
menurut al-Juwaini, sebagaimana tercermin dalam konsep teologinya, akal mer-
upakan unsur inheren dari setiap pembebanan hukum oleh Syariat atas manusia.

Ibid., hlm. 1150-1151.
Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013




M. Zaki

bahwa istishlah/ maslahat dapat dijadikan sebagai pedoman dalam penetapan
hukum Islam apabila memenuhi standar ketentuan sebagai berikut: pertama, ia
sejalan dengan tindakan-tindakan syarak (yang dimaksudkan untuk memeliha-
ra agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Ini merupakan persyaratan inti di-
terimanya mashlahah mursalah. Mashlahah mulgah (yang bertentangan dengan nas
atau ijmak) harus ditolak. Demikian pula mashlahah garibah (yang sama sekali
tidak ada dalilnya, baik yang membenarkan maupun yang membatalkan). Ke-
dua, ia harus berkategori maslahat dharurat atau hajat yang menempati kedudu-
kan dharurat. Maslahat tahasiniyyat tidak dapat dijadikan hujah/ pertimbangan
penetapan hukum Islam, kecuali ada dalil khusus yang menunjukkannya, yang
berarti penetapan hukumnya bukan atas nama mashlahah mursalah, akan tetapi
melalui prosedur giyas. Ketiga, memenuhi kriteria dharurah, kulliyyah (universal)
dan gath’iyyah (pasti), minimal pada kasus-kasus yang dikemukakan al-Ghazali
atau seumpamanya.

Dari sejumlah contoh yang diberikannya, tampaknya aplikasi istishlah
(maslahat) hanya dilakukan pada persoalan-persoalan di bidang muamalah, jadi
bukan masalah-masalah ibadah. Dengan demikian dalam perspektif al-Ghazali,
maslahat, dengan sejumlah persyaratan yang diberikannya, hanya berlaku da-
lam lapangan muamalah.

Meskipun al-Ghazali bukan tokoh pertama yang menggagas konsep masla-
hat, namun peranannya dalam mempertajam konsep ini dinilai memiliki kon-
tribusi yang cukup signifikan. Konsep magqashid asy-Syar‘iyyah dan adh-dharurat
al-khamsah yang ditawarkannya malah menjadi salah satu referensi penting yang
diapresiasi dan dikembangkan oleh ulama besar pada hampir setiap generasi

setelahnya.

Bibliografi

Abdullah Mustofa al-Maraghi, Fath al-Mubin fi Thabaqat al-Ushuliyyin, Edisi Indo-
nesia: Pakar-Pakar Figh Sepanjang Sejarah, Yogyakarta: LKPSM, 2001.

‘Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, al-Fikr al-Ushuli Dirasah Tahliliyyah Nag-
diyyah, Jedah: Dar asy-Syurugq, 1983.

Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat Hukum Islam Al-Ghazali, Maslahah Mursalah
& Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: Pustaka Firdaus,
2002.

Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 1I, Jakarta: Logos, 2001.

Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz 1V, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah,

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

tt.

Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, juz IV, Beirut: “Alam al-Kutub, 1982.

Al-Baidhawi, Minhaj al-Ushul, juz IV, Beirut: “‘Alam al-Kutub, 1982.

Al-Ghazali, Syifa’ al-Galil, Tahqiq Hamad al-Kasibi, Baghdad: Mathba’at al-Irsy-
ad, 1971.

Al-Ghazali, al-Mankhul min Ta'ligat al-Ushul, Tahqiq Muhammad Hasan Haitu,
Damaskus: Dar al-Fikr, 1980.

Al-Ghazali al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1993.

Al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Figh, Jilid II, Kairo: Dar al-Ansar, 1400 H.

Al-Kalbi, Taqrib al-Ushul ila ‘Ilm al-Ushul, Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414
H.

Al-Kamal ibn al-Hammam, at-Tahrir, juz 111, Beirut: Dar al-Fikr, tt.

Al-Khudhari, Ushul al-Figh, Beirut: Dar al-Fikr, 1969.

Asy-Syangqithi, Ta'lig Taqrib al-Ushul, Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414.

Asy-Syaukani, Nail al-Authar, Beirut: Mathba’ah Sa’id bin Nabhan, tt.

Abu Zahrah, “al-Ghazali al-Faqih” dalam Abu Hamid al-Ghazali fi Zikra Mi’awiyah
at-Tasi’ah li-Miladihi, Kairo: al-Majlis al-A‘la li-Ri‘ayat al-Funun wa al-Adab
wa al-"Ulum al-Ijtima‘iyah, tt.

Badran Abu al-"Ain Badran, Ushul al-Figh al-Islami, Iskandariah: Mu’assasah Sya-
bab al-Jami‘ah, tt.

Haji Khalifah, Kasyf azh-Zhunun wa Asami al-Kutub wa al-Funun, juz 11, Teheran:
al-Mathba’at al-Islamiyyah, 1957.

Hiyam Nuailati, al-Ghazali: Hayatuhu - *Agidatuhu, Damaskus: al-Mathba’ah al-
Jadidah, 1958.

Husain Hamid Hasan, Nazariyat al-Mashlahat fi al-Figh al-Islami, Kairo: Dar an-
Nahdhat al-"Arabiyyah, 1971.

Ibn al-‘Imam al-Hanbali, Syadzarat adz-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, Mesir: al-
Maktab at-Tijari, tt.

Ibn Khalikan, Wafayat al-A’lam, juz IV, Beirut: Mathba’at al-Garibhlm, tt.

Jalal ad-Din “‘Abd ar-Rahman, al-Gayat al-Wushul ila Daqa’ig “Ilm al-Ushul, Mesir:
Mathba’at al-Jabalawi, 1993.

Muhammad Sa‘’id Ramdhan al-Buthi, Dhawabith al-Mashlahah fi asy-Syari‘at al-
Islamiyyah, Beirut: Mu’assasat ar-Risalah, 1990.

Muhammad Ridha, Abu Hamid al-Ghazali; Hayatuhu wa Ara’uhu wa Mushanna-
fatuhu, Kairo: Maktabah al-Wafdi, 1924.

Tim Ensiklopedi Islam, “ Ghazali, Abu Hamid”, Ensiklopedi Islam, Jilid I, Jakarta:
Depag RI, 1992/1993.

Yusuf al-Qardhawi, al-Ijtihad al-Mu’ashir, Mesir: Dar at-Tauzi’ wa an-Nasyr al-
Islamiyyah, 1994.

Al-Risalah  JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



M. Zaki

Zurkani Jahja, Teologi al-Ghazali, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah  JISH



PEDOMAN PENULISAN

BENTUK NASKAH

Jurnal Al-Risalah menerima naskah/tulisan, baik dalam bentuk artikel hasil pe-
nelitian (research papers), artikel ulasan (review), dan resensi buku (book review),

baik dalam Bahasa Indonesia, Bahasa Arab atau Bahasa Inggeris

CARA PENGIRIMAN NASKAH

Tulisan dialamatkan kepada Redaksi Jurnal Al-Risalah Fakultas Syariah IAIN
Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Jl. Jambi-Muara Bulian KM. 16 Simp. Sungai
Duren, Muaro Jambi-Jambi, Telp. (0741) 582021, email: jurnal.alrisalah@gmail.

com. Penulis harus menyerahkan 2 (dua) eksamplar naskah/tulisan dalam ben-

tuk hard copy (print out) dan soft copy dalam CD/flash disk, atau melalui email
ke redaksi jurnal Al-Risalah.

FORMAT NASKAH
Al-Risalah adalah jurnal ilmiah yang terbit dua kali setahun. Al-Risalah siap

menerima sumbangan tulisan dari para penulis, dengan ketentuan sebagai beri-

kut:

1. Tulisan belum pernah diterbitkan/dipublikasikan di dalam buku atau ma-
jalah lainnya. Topik tulisan sesuai dengan lingkup kajian jurnal, yakni kajian
ilmu syariah dan ilmu hukum.

2. Jumlah halaman antara 20-25 halaman, ukuran kertas A4 spasi ganda. (Mar-
gin kiri 4, atas 4, kanan 3, dan bawah 3).

3. Tulisan yang masuk dilengkapi biodata penulis, meliputi: nama, asal pergu-
ruan tinggi/instansi, dan kualifikasi keilmuan penulis.

4. Tulisan yang telah diserahkan menjadi hak redaksi, dan redaksi berhak mer-

ubah tulisan tanpa mengurangi makna tulisan.

Al-Risalah JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



Pedoman Penulisan

SISTEMATIKA NASKAH

Judul Naskah

Judul ditulis dengan huruf kafital diletakkan di tengah margin. Judul tulisan
diikuti pula dengan abstrak dalam Bahasa Indonesia dan Bahasa Inggeris antara
50-100 kata dan kata kunci (keywords) sebanyak 2-5 kata. Abstrak ditulis satu
spasi dan ditulis dalam satu paragraf.

Pendahuluan

Dalam pendahuluan harus berisikan latar belakang masalah yang diangkat, be-
serta rumusan masalah. Jika perlu, dapat dimuat secara ringkas metode peneli-

tian yang digunakan.

Pembahasan dan Hasil Penelitian

Berisikan pembahasan terhadap permasalahan yang dikaji dalam naskah, analisis,
serta penjelasan tentang hasil penemuan selama penelitian. Namun, tidak perlu
dicantumkan kalimat “PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN".

Penutup

Berisikan kesimpulan, ditambah saran-saran jika diperlukan.

SUMBER KUTIPAN

Kutipan menggunakan cara Ibid, Op. Cit, dan Loc. Cit. Semua tulisan mengguna-

kan referensi model footnote, dengan ketentuan sebagai berikut:

1. Ayat al-Qur’an, contoh: An-Nisaa’ (4): 42.

2. Buku, contoh: Muhammad Hasbi, Nalar Figih Kontemporer, cet. ke-2, (Jambi:
Syariah Press, 2008), hIm. 8.

3. Apabila penyusun/penulis lebih dari dua orang, cukup nama penyusun
pertama saja yang ditulis dan nama-nama lain diganti “dkk” (dan kawan-
kawan), contoh: Hasan Ibrahim Hasan, dkk., an-Nuzum al-Islamiyyah, edisi
ke-1, (Kairo: Lajnah at-Ta’lif wa at-Tarjamah wa an-Nasyr, 1953), hlm. 54.

4. Penyusun/penulis bertindak sebagai editor atau penghimpun tulisan, con-
toh: M. Nazori Madjid (ed.), Agama & Budaya Lokal: Revitalisasi Adat & Budaya

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah JISH



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Pedoman Penulisan

di Bumi Langkah Serentak Limbai Seayun, (Jambi: Sulthan Thaha Press, 2009),
hlm. 42.

Penyusun/penulis sebagai suatu perhimpunan, lembaga, panitia atau tim,
contoh: Tim Penyusun, Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Syariah, (Jambi:
Syariah Press, 2010), hIm.1.

Nama penulis tidak ada, contoh: Panduan Amaliyah Ramadhan, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2009), hlm. 9.

Buku terjemahan, contoh: Ahmad Haris, Islam Inovatif: Eksposisi Bid'ah dalam
Teori dan Praktek, alih bahasa Bahrul Ulum dan Mohamad Rapik, (Jambi: Sul-
than Thaha Press, 2007), hlm. 51.

Buku saduran, contoh: Vollmar, Hukum Benda, disadur oleh Chidir Alj,
(Bandung: Tarsito, 1978), hlm. 234.

Kamus, contoh: Kamus Umum Bahasa Indonesia, W. J. S. Poerwadarminta,
(Jakarta: Balai Pustaka, 1987), hIm. 12.

Artikel dalam jurnal, majalah atau surat kabar, contoh: H. Tjaswadi, “Sekali
Lagi tentang Amandemen UUD 1945, Kedanlatan Rakyat, No. 227, Th.
LVII (Selasa, 21 Met 2002), h1m. 8.

Artikel dalam media massa, contoh: M. Lugman Hakiem, “Tasawuf dan
Proses Demokratisasi”, KOMPAS, 30 Maret 2001, hlm. 4.

Artikel dalam buku atau ensiklopedi, contoh: Syamsul Anwar, “Teori Kon-
formitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam al-Gazali,” dalam M.
Amin Abdullah, dkk., (ed.), Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi, (Yog-
yakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), h1m. 275.

Hasil penelitian yang tidak diterbitkan, contoh: Illy Yanti dan Rafidah,
Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam UU NO.3/2006 (KHI) dan Implemen-
tasinya dalam Sistem Ekonomi Nasional”, Hasil Penelitian Kompetitif
TAIN STS Jambi, (2009), hlm. 10.

Makalah tidak diterbitkan, contoh: Rahmadi, “Kaedah-Kaedah Falakiyah”,
Makalah Disampaikan pada Lokakarya Hisab Rukyat, Diselenggarakan oleh
Kanwil Depag Provinsi Jambi, Jambi, 26 Desember 2009, hlm. 5.

Sumber yang masih berbentuk manuskrip, contoh: Undang-Undang Palem-
bang, Berg Col. No. 146, Perpustakaan Universitas Leiden, Vol. No.3.
Dokumen berbentuk surat-menyurat, contoh: Staatsblaad van Nederlandsch
Indie, 1937, No. 116.

Dokumen dalam bentuk arsip-arsip perkantoran lainnya, contoh: Pengadi-
lan Agama Kota Jambi, Daftar Jumlah Kasus Perceraian 2011, 22 April 2012.

Al-Risalah JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



Pedoman Penulisan

18. Peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya belum disebutkan
dalam tulisan, contoh: Undang-Undang RI Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, Pasal 2 ayat (1).

19. Nomor dan nama peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya su-
dah disebutkan dalam tulisan, contoh: Pasal 2 ayat (1).

20. Pidato, contoh: Pidato Menteri Agama, Disampaikan dalam Acara Briefing
Dengan Jajaran Kanwil Depag Provinsi Jambi dan IAIN, Tanggal 1 Februari
1988.

21. Wawancara, contoh: Wawancara Dengan Abdullah, Ketua RT. 03 Kel. Sim-
pang IV Sipin Kec. Telanaipura-Jambi, 5 Maret 2009.

22. Website tanpa penulis, contoh: “Remarks before the American Muslim
Council,” http:/ /usinfo. state.gov/usa/islam/s050799.htm, akses 7 Mel
2009.

23. Website dengan pencantuman penulis, contoh: Noam Chomsky, “Market
Democracy in a Neoliberal Order: Doctrines and Reality,” http://www.

zmag.org/chomsky/ index.cfm, akses 10 Januari 2003.

CONTOH PENULISAN BIBLIOGRAFI

Akh. Minhaji, Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in Is-
lamic Studies, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009.

Andi Rustam, Ahmad Bakaruddin R. dan Syaiful, “Voting Behavior Pemilih Pe-
mula pada Pemilu 2004 di Kota Padang” dalam Ahmad Bakaruddin R, dkk.,
(ed), Teori dan Metode Penelitian Ilmu Politik, Padang: Laboratorium Ilmu Po-
litik Unand, t.t.

Anik Ghufron, Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif, Makalah Dipresentasi-
kan pada Kuliah Metodologi Penelitian di Program Doktor UIN Yogyakarta
di Jambi, tanggal 25-26 Januari 2010.

Djawabhir Hejzziey, Pedoman Penelitian Skripsi, Jakarta: ttp, 2007.

John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1993.

Program Pascasarajana UIN Yogyakarta, Buku Pedoman Penuisan Disertasi, Cet. 2,
Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2008.

Sayuti, “Relevansi antara Maal Administratif dan Upaya Penciptaan Good Gover-
nance”, Jurnal Ilmiah Al-Risalah, Fakultas Syariah IAIN STS Jambi, Volume
12, Nomor 1, Juni 2012.

Vol. 13, No. 1, Juni 2013 Al-Risalah JISH



Pedoman Penulisan

Tim Penulis Fakultas Syariah dan Hukum, Buku Pedoman Penulisan Skripsi, Ja-
karta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2007.

Al-Risalah JISH Vol. 13, No. 1, Juni 2013



