
Al-Risalah
Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum

Penanggung Jawab

Muhammad Hasbi Umar

Penyunting Ahli

A. Husein Ritonga (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)

M. Amin Suma (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta)

Mohd Roslan bin Mohd Nor (University of Malaya, Malaysia)

Jhoni Najwan (Universitas Jambi)

Bahrul Ulum (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)

Subhan (IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi)

Erdianto Effendi (Universitas Riau)

Penyunting Pelaksana

Sayuti (Ketua)

Zulqarnain (Anggota)

M. Zaki (Anggota)

Editor Bahasa Inggris: Agus Salim

Editor Bahasa Arab: Hermanto Harun

Tata Usaha

Choiriyah

Siti Asnaniyah

M. Fathurrahman

Alamat Redaksi:

Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

Jl. Jambi-Muarabulian KM. 16 Simp. Sungaiduren, Muarojambi-Jambi

Telp/Fax. (0741) 582021, e-mail: jurnal.alrisalah@gmail.com

Al-Risalah adalah jurnal ilmu syariah dan hukum (JISH) yang terbit dua kali setahun. 

Diterbitkan oleh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi sejak 2001. Kehad-

iran JISH ini diharapkan sebagai ruang pemikiran kritis dan terbuka bagi semua kalangan 

(akademisi, intelektual, aktivis, dan mahasiswa) yang konsen terhadap perkembangan 

ilmu syariah dan ilmu hukum.

Volume 13, No. 1, Juni 2013                                           ISSN: 1412-436X



Amhar Rasyid

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISHii

DAFTAR ISI

Amhar Rasyid

Hermeneutika dan Teks Ushul Fiqh  1

M. Zaki

Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam (Studi atas Pemikiran Al-

Ghazali dalam Kitab al-Mustashfa) 27

Noor Naemah Abdul Rahman, dkk.

Relevansi Teori al-Maslahah Menurut Al-Syatibi dalam Menangani Isu Peroba-

tan Masa Kini  47

Al Husni

Eksistensi Risalah al-Qadha Umar Bin Khattab dan Relevansinya dengan Peradi-

lan Agama di Indonesia pada Era Reformasi  65

Rahmi Hidayati

Dinamika Hukum Islam dalam Konfigurasi Politik Hukum di Indonesia  90

M. Lohot Hasibuan

Penyelesaian Sengketa Perbankan Syariah di Pengadilan Agama 111

Ruslan Abdul Gani

Status Anak Luar Nikah dalam Hukum Waris (Studi Komparatif antara Kitab 

Undang-Undang Hukum Perdata dan Kompilasi Hukum Islam) 133

Indah Mahniasari

Konfigurasi Politik dalam Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi  153

Erdianto Effendi

Keberadaan Pengadilan Tipikor di Pekanbaru dalam Perspektif Tujuan Hukum 

Acara Pidana 169

Khaeron Sirin

Hukuman Mati dalam Wacana Demokrasi (Perdebatan antara Hukum Islam 

dan HAM di Indonesia) 187



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 27

FORMULASI STANDAR MASLAHAH DALAM
HUKUM ISLAM (STUDI ATAS PEMIKIRAN

AL-GHAZALI DALAM KITAB AL-MUSTASHFA)

M. Zaki
Dosen Ilmu Fiqh Fakultas Syariah IAIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

Jl. Lintas Jambi-Ma. Bulian KM. 16 Simpang Sei Duren 

Jambi Luar Kota, 36361, Muaro Jambi

Abstract: Maslahah that does not conflict with the principles of Islamic law can be 

taken into consideration determination of Islamic law. However when something 

considered maslahat it concerns issues that are not found in the provisions in the 

passage, both are consistent or contradictory, the scholars differed on kelegalan-

nya. One interesting example is in the book of “al-Mustashfa” works of al-Ghazali. 

According to him, maslahah can be used as a guide in setting the standards of Is-

lamic law if it meets the following requirements: First, it is in line with the actions 

of Personality. Second, he must have category maslahah dharurat or who occupies 

a position dharurat intent. Third, meet the criteria dharurah, kulliyyah (universal) 

and qath'iyyah (definitely), the minimum in the cases mentioned al-Ghazali or for 

instance.

Keywords: maslahah, Islamic law, al-Mustashfa.  

Abstrak: Maslahah yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Hukum Is-

lam dapat dijadikan pertimbangan penetapan Hukum Islam. Namun ketika ses-

uatu yang dianggap maslahat itu menyangkut persoalan yang tidak ditemukan 

ketentuannya di dalam nas, baik bersifat sejalan atau bertentangan, para ulama 

berbeda pendapat atas kelegalannya. Salah satu contoh yang menarik adalah di 

dalam kitab “al-Mustashfa” karya al-Ghazali. Menurutnya, maslahah dapat di-

jadikan sebagai pedoman dalam penetapan hukum Islam apabila memenuhi stan-

dar ketentuan sebagai berikut: Pertama, ia sejalan dengan tindakan-tindakan 

syara’. Kedua, ia harus berkategori maslahah dharurat atau hajat yang menempati 



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH28

kedudukan dharurat. Ketiga, memenuhi kriteria dharurah, kulliyyah (universal) 

dan qath‘iyyah (pasti), minimal pada kasus-kasus yang dikemukakan al-Ghazali 

atau seumpamanya.

Kata Kunci: maslahah, hukum Islam, al-Mustashfa.  

Pendahuluan

Telah menjadi konsensus di kalangan ahli Hukum Islam bahwa kemaslahatan 

merupakan tujuan utama pensyariatan Hukum Islam. Bahkan,  muncul ung-

kapan “Dimana ada maslahat, di sanalah hukum Allah”.1 Artinya, maslahat 

yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Hukum Islam dapat dijadikan 

pertimbangan penetapan Hukum Islam.2 Namun ketika sesuatu yang dianggap 

maslahat itu menyangkut persoalan yang tidak ditemukan ketentuannya di da-

lam nas, baik bersifat sejalan atau bertentangan, para ulama berbeda pendapat 

atas kelegalannya. Salah satu contoh yang menarik adalah di dalam kitab al-

Mustashfa, al-Ghazali malah menempatkan istishlah di bawah topik “hal yang 

dianggap sebagai dasar hukum (ushul al-adillah) padahal sebenarnya tidak”.3 

Apakah al-Ghazali memiliki terminologi tersendiri mengenai istishlah, bagai-

mana konsepsinya atas term ini dalam formulasi ushul al-fiqh-nya, merupakan 

di antara persoalan fundamental yang akan dijelajahi jawabannya dalam tulisan 

ini. Sebagai sebuah kajian yang memfokuskan hanya pada salah satu karyanya, 

yakni kitab al-Mustashfa, jelas tulisan ini belum merefleksikan pemikirannya 

secara komprehensif. Namun demikian, tulisan ini diharapkan dapat menjadi 

pengantar konsep pemikiran hukumnya, khususnya mengenai istishlah, untuk 

1 Yusuf al-Qardhawi, al-Ijtihad al-Mu‘ashir, (Mesir: Dar at-Tauzi‘ wa an-Nasyr al-

Islamiyyah, 1994), hlm. 68.

2 Para ulama menggunakan redaksi berbeda terhadap term maslahat ini, ada yang 

menggunakan istilah mashlahah muthlaqah, al-munasib al-mursal; al-istidlal; al-is-

tishlah (seperti yang digunakan oleh al-Gazali); dan al-masalih al-mursalah (istilah 

yang paling populer). Namun demikian, perbedaan penaman ini tidak membawa 

perbedaan pada hakikat pengertiannya. Lihat Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 

II, (Jakarta: Logos, 2001), hlm. 334.

3 Al-Gazali menempatkan qaul as-shahabi, istihsan, istishlah (istilah lain dari mashalih 

al-mursalah), dan syar‘ man qablana dalam anak judul “ma yuzhannu annahu min 

ushul al-Adillah wa laisa minha” (Yang dianggap  tergolong ushul al-adillah padahal 

sebenarnya  tidak). Lihat al-Gazali, al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993), hlm. 165. Selanjutnya disingkat al-Mustashfa.



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 29

selanjutnya didiskusikan lebih jauh secara lebih kritis dan mendalam. Semoga.

Sekilas Biografi al-Ghazali

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid  Muhammad bin Muhammad bin Mu-

hammad bin Ahmad al-Ghazali, lahir di desa Gazalah, dekat kota Thus, pro-

vinsi Khurasan, wilayah Persia (Iran Utara) pada bulan Dzul Qa’dah tahun 450 

H / 1058 M. Ia meninggal di kota kelahirannya tersebut pada 14 Jumadil Akhir 

505H/ 19 Desember 1111 M.4 

Al-Ghazali hidup dan dibesarkan dalam lingkungan keluarga sederhana, 

tetapi sangat agamis. Ayahnya dikenal sebagai seorang yang saleh, menyintai  

ulama dan gemar mengikuti majelis ilmu. Profesi kesehariannya adalah sebagai 

pemintal wol, dimana hasilnya ia jual sendiri di kota Thus.5 Nama al-Ghazali 

sendiri, menurut sejumlah pendapat, dihubungkan dengan pekerjaan ayahnya 

ini, yakni gazzal yang berarti pemintal wol.6 Keluarga ini hanya dikaruniai dua 

orang anak, yakni al-Ghazali sendiri dan adiknya Abu al-Futuh Majd ad-Din Ah-

mad ibn Muhammad. Kelak sang adik ini dikenal luas sebagai da‘i ulung masa 

itu dan ketika al-Ghazali berhenti mengajar di Universitas an-Nizhamiyah, Ah-

mad ibn Muhammad inilah yang menggantikannya. Ia wafat di Quzwain pada 

tahun 520 H., sekitar lima belas tahun setelah kewafatan al-Ghazali (505 H.).7 

Al-Ghazali belajar fikih Syafi’i dan teologi Asy’ari dari seorang guru yang 

4 Disarikan dari berbagai sumber berbeda yang saling melengkapi, antara lain Mu-

hammad Ridha, Abu Hamid al-Gazali; Hayatuhu wa Ara’uhu wa Mushannafatuhu, 

(Kairo: Maktabah al-Wafdi, 1924), hlm. 4;  Tim Ensiklopedi Islam, entri “ Ghazali, 

Abu Hamid” dalam  Ensiklopedi Islam, Jilid I,  (Jakarta: Depag RI, 1992/1993), 

hlm. 305; Tim Ensiklopedi Islam Indonesia, entri “Ghazali, Abu Hamid” dalam 

Ensiklopedi Islam  Indonesia, (Jakarta: Djambatan, 1992), hlm. 257. Ibn Khalikan 

menyebutkan bahwa Al-Gazali lahir di Thaburan, salah satu wilayah di Thus. 

Thus sendiri merupakan kota terbesar kedua di Khurasan setelah Naisabur. Ibn 

Khalikan, Wafayat al-A‘lam, juz IV, (Beirut: Mathba‘at al-Garibhlm, tt), hlm. 216-

218. 

5 Muhammad Ridha, Ibid., hlm. 5.

6 Ada dua versi mengenal asal-usul nama al-Gazali. Pertama, dikaitkan dengan 

profesi ayahnya sebagai pemintal wol (al-gazzal). Kedua dihubungkan dengan 

Gazalah, nama sebuah kampung di Thus. Dan yang terakhir inilah yang lebih 

populer. Lihat Ibn Khalikan, Op. Cit., hlm. 98.   

7 Ibn al-‘Imam al-Hanbali, Syadzarat adz-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, (Mesir: al-

Maktab at-Tijari, tt), hlm. 60.



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH30

bernama Ahmad ibn Muhammad al-Razakani ath-Thusi.8 Inilah awal mula  al-

Ghazali bergumul dengan  dunia ilmu, yang digelutinya  sampai akhir hayatnya. 

Dalam usianya yang belum mencapai 20 tahun, dia melanjutkan studinya ke Ju-

rjan, yang mempunyai madrasah yang lebih besar di bawah pimpinan seorang 

ulama  bernama Abu Nashr al-Isma‘ili.9 Selain belajar ilmu agama, dia juga giat  

mempelajari bahasa Arab dan Persia. 10  

Tidak diketahui berapa lama dia berada di Jurjan itu, lalu al-Ghazali kem-

bali ke Thus. Di sini  selama tiga tahun dia mengkaji ulang hasil pelajarannya 

di Jurjan, sehingga dapat dikuasainya dengan baik. Selama itu dia sempat pula 

mempelajari tasawuf dari Yusuf al-Nassaj (w. 487 H).11 Setelah itu, al-Ghazali 

berangkat ke Nisabur bersama beberapa orang temannya untuk berguru pada 

Abu Ma‘ali al-Juwaini (w. 487 H), tokoh Asy’ariah yang memimpin perguru-

an tinggi al-Nizhamiyah pada masa itu. Di sini, al-Ghazali dapat memperolah 

banyak ilmu, yang meliputi bidang ushul al-fiqh, fiqh, ilmu kalam, logika, filsafat, 

metode diskusi, dan sebagainya. Di sini pula, al-Ghazali sempat belajar sufisme 

kepada  Abu ‘Ali al-Fadhl ibn Muhammad ibn ‘Ali al-Farmadhi (w. 477 H) dari 

segi teori dan praktiknya. 

Setelah guru yang sangat berjasa bagi perkembangan intelektualnya, al-Ju-

waini, meninggal dunia pada tahun 478 H / 1085 M, al-Ghazali meninggalkan 

kota Nisabur pergi menuju Mu’askar untuk ikut bergabung dengan para inte-

lektual di sana dalam majelis  seminar yang didirikan  oleh Nizham al-Mulk, 

wazir Saljuq. Kehadiran al-Ghazali di majelis ilmiah ini, yang selalu disambut 

gembira oleh Nizham al-Mulk, yang selalu hadir dalam segala acaranya, men-

jadikan namanya melangit, karena kedalaman ilmunya, kehebatan analisisnya 

dan ketajaman argumentasi yang dikemukakannya, sehingga semua partisipan 

mengakui keunggulannya. Dengan demikian, jadilah al-Ghazali “imam” atau 

panutan para intelektual di wilayah Khurasan waktu itu. Lebih kurang enam 

tahun al-Ghazali terlibat perdebatan ilmiah di Mu’askar ini. Selama itu ilmunya 

makin mendalam, terutama di bidang fiqh dan kalam. Setelah mendapatkan re-

putasi ilmiah yang cemerlang itu, Nizham al-Mulk mengangkat al-Ghazali seba-

gai guru besar dan sekaligus memimpin perguruan tinggi al-Nizhamiyyah di kota 

8  Hiyam Nuailati, al-Gazali: Hayatuhu – ‘Aqidatuhu, (Damaskus: al-Mathba‘ah al-

Jadidah, 1958), hlm. 10.  

9  Ibid.

10  Zurkani Jahja, Teologi al-Ghazali, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hlm. 70.

11  Hiyam Nuailati, Loc. Cit. 



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 31

Bagdad pada tahun 484 H / 1091 M, yang telah didirikannya sejak tahun 458 H 

/ 1065 M.12

Dengan perpaduan talenta, kecerdasan, dan kegigihan dalam menggali  

ilmu pengetahuan, al-Ghazali mampu menguasai berbagai bidang ilmu keaga-

maan. Selain dikenal sebagai ulama yang handal dalam bidang ushul al-fiqh dan 

fiqh, ia juga pakar di bidang ilmu kalam, ilmu khilaf, ilmu jadal (debat), mantiq 

(logika), filsafat, hikmah, dan tasawuf. Al-Ghazali juga merupakan ulama yang 

sangat produktif, berbagai karya ilmiah di berbagai bidang telah dihasilkannya. 

Al-Maraghi, mengutip pendapat sejumlah ulama, menyebutkan karyanya seki-

tar 200-an;13 Muhammad Hasan Haitu, malah menyebutkan karyanya mencapai 

500-an.14 Khusus di bidang ushul al-fiqh, dapat disebutkan di sini antara lain:15 1. 

Al-Mankhul min Ta‘liqat al-Ushul; 2. Syifa’ al-Galil fi Bayan asy-Syibh wa al-Mukhil 

wa Masalik at-Ta‘lil; 3. Al-Maknun  fi al-Ushul; 4. Tahsin al-Ma’khadz; 5. Tahdzib al-

Ushul; dan 6. Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul.

Kitab al-Mustashfa

Judul lengkap kitab ini adalah al-Mustashfa  min ‘Ilm al-Ushul, al-Ghazali menu-

lisnya sepulang dari kota Damaskus dan kembali lagi mengajar di Naisabur. 

Menurut  catatan Ibn Khalikan, kitab ini selesai dikarang pada tanggal 6 Muhar-

ram 505 H.,16 dan merupakan karya terakhirnya di bidang ushul al-fiqh.

Dalam kajian disiplin ilmu ushul al-fiqh dikenal tiga sistem/metode (tha-

riqah) penyusunan ushul al-fiqh, yaitu Thariqah Syafi‘iyyah (Mutakallimin), Tariqah 

Hanafiyah, dan Thariqah Muzdawiyah (kombinasi kedua metode tersebut). Sesuai 

dengan mazhab yang dianut al-Ghazali, yakni mazhab asy-Syafi‘i, al-Mustashfa 

disusun berdasarkan  Thariqah Syafi‘iyyah.  Kitab ini dipandang sebagai salah 

satu dari tiga serangkai kitab induk dan rujukan kajian ilmu ushul al-fiqh meto-

de Mutakallimin yang menjadi referensi kitab-kitab ushul al-fiqh Syafi‘iyyah yang 

12  Zurkani Jahja, Op. Cit., hlm. 72.

13  Abdullah Mustofa al-Maraghi, Fath al-Mubin fi Thabaqat al-Ushuliyyin, Edisi Indo-

nesia: Pakar-Pakar Fiqh Sepanjang Sejarah, (Yogyakarta: LKPSM, 2001), hlm. 172.

14  Lihat kata pengantar Muhammad Hasan Haitu, dalam al-Gazali, al-Mankhul min 

Ta‘liqat al-Ushul, tahqiq Muhammad Hasan Haitu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1980), 

hlm. 24.

15  Ibid.

16  Ibn Khalikan, Op. Cit., hlm. 217-218. 



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH32

dikarang pada masa-masa berikutnya.17 Ketiga serangkai kitab induk tersebut 

adalah:

1. Al-Mu‘tamad, karya Ab  al-Husain Muhammad ibn ‘Ali al-Bashri al-Mu‘tazili 

asy-Syaf‘i (w. 463 H.).

2. Al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, karya Abu al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik ibn ‘Abdillah 

al-Juwaini asy-Syafi‘i, yang dikenal dengan Imam al-Haramain (w. 478 H.). 

Beliau merupakan guru Imam al-Ghazali.

3. Al-Mustashfa, karya Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad al-Ghaz-

ali (w. 505 H.)    

Sejumlah sarjana Muslim, antara lain Syekh Muhammad al-Khudhari (w. 

1345 H.) dan DR. Badran Ab  al-‘Ainain Badran menilai bahwa di antara ketiga 

kitab tersebut, yang paling bagus adalah al-Mustashfa, baik dilihat dari segi ke-

indahan, sistematika, kejelasan bahasa, maupun ulasan-ulasan tambahan yang 

tidak ditemukan pada kitab-kitab sebelumnya.18

Kitab al-Mustashfa, kini dicetak dalam berbagai format. Ada susunan yang 

terdiri dari 2 juz, yang biasanya dicetak bersamaan dengan kitab Fawatih ar-Ra-

hamut Syarh Muslam ats-Tsubut. Dalam bentuk ini adakalanya al-Mustashfa di-

tempatkan di kolom   atas, sedangkan Syarh Muslam ats-Tsubut berada di kolom 

bawah. Ada pula al-Mustashfa ditempatkan di bagian tengah, sedangkan Syarh 

Muslam ats-Tsubut berada di bagian pinggir. Selain itu dalam format terakhir, 

seperti yang digunakan sebagai standar dalam tulisan ini, al-Mustashfa sudah 

dicetak secara terpisah dari Syarh Muslam ats-Tsubut, dan hanya terdiri dari satu 

jilid (juz). 

Kitab ini juga mendapat apresiasi cukup besar dari para ulama. Dalam hal 

ini ada yang men-syarah-kannya, dan ada pula yang meringkasnya dan membe-

rikan catatan-catatan penting. Di antara ulama yang men-syarah-kannya adalah:

1.Abu ‘Ali Husain ibn ‘Abd al-‘Aziz al-Fihri al-Balansi (w. 679 H.).19

2.Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad ibn ‘Abd ar-Rahman ibn Mas‘adah al-

17  ‘Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, al-Fikr al-Ushuli Dirasah Tahliliyyah Naq-

diyyah, (Jedah: Dar asy-Syuruq, 1983), hlm. 325-344. 

18  Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat Hukum Islam Al-Ghazali, Maslahah Mursalah 

& Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), 

hlm. 103.

19  Haji Khalifah, Kasyf azh-Zhunun wa Asami al-Kutub wa al-Funun, juz II, (Teheran: 

al-Mathba‘at al-Islamiyyah, 1957), hlm. 1673. 



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 33

‘Amiri al-Garnathi (w. 699 H.).20

Sedangkan di antara  ulama yang meringkas al-Mustashfa dalam satu karya 

kemudian memberikan catatan-catatan adalah:

1. Abu al-‘Abbas ibn al-Hajj (w. 647 H.)21

2. Muhammad ibn Ahmad ibn Abi al-Walid ibn Rusyd (w. 595 H.).22

3. Fakhr ad-Din ar-Razi (w. 606 H.), dalam kitabnya al-Mahshul.23

4. Saif ad-Din ‘Ali ibn Abi ‘Ali ibn Muhammad al-Amidi (w. 631 H.), dalam 

karyanya al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam.24

Selain itu, ada pula ulama yang khusus memberikan catatan-catatan (ta‘liqat) 

terhadap kitab ini, di antaranya Sahal ibn Muhammad ibn Sahal ibn Malik al-

Uzdi Ab  al-Hasan.25  

Dengan sejumlah karya ilmiah al-Ghazali di bidang ushul al-fiqh di atas dan 

berbagai apresiasi para ulama setelahnya, adalah cukup beralasan jika ia, se-

bagaimana diakui dalam bidang-bidang ilmu keagamaan lainnya, dipandang 

sebagai tokoh ushul al-fiqh mazhab Syafi‘i. Di luar karya monumentalnya, Ihya’ 

‘Ulum ad-Din, nama al-Mustashfa begitu terkenal di dunia keilmuan Islam.  Nama 

al-Ghazali sendiri tidak bisa dipisahkan dari kedua nama kitab tersebut.                                                                                                    

Khusus mengenai metode uraian yang digunakan di dalam kitab al-Mus-

tashfa,  al-Ghazali cendrung menerapkan model dialogis (diskusi), baik yang 

terkait dengan teori, contoh kasus, maupun argumentasi, sehingga akan banyak 

ditemukan ungkapan-ungkapan seperti qila – qulna. (ditanya – kami jawab) da-

lam setiap kajian topik,  termasuk dalam pembahasan mengenai istislah.   

Istishlah dalam Kitab al-Mustashfa

Al-Ghazali mengawali topik ini dengan pernyataan istishlah sebagai “min al-

ushul al-mauhumah”.26 Sekilas pernyataan ini memberi pengertian bahwa legali-

tas istishlah sebagai dasar hukum (ushul) masih mengandung problematik. Ini 

diperkuat dengan pernyataan selanjutnya dimana Al-Ghazali mengutarakan 

differensiasi pendapat ulama perihal legalitas al-istishlah (istilah lain dari al-

20  Abdullah Mustofa al-Maraghi, Op. Cit., hlm. 219. 

21  Ibid., hlm. 202.

22  ‘Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, Op. Cit., hlm. 327.

23  al-Gazali, Op. Cit., hlm. 9.

24  Ibid. 

25  Abdullah Mustofa al-Maraghi, Op. Cit., hlm. 200.

26  Al-Gazali, al-Mustashfa, Op. Cit., hlm. 173.  



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH34

mashlahah). Menurut al-Ghazali, dalam perspektif syarak, al-mashlahah (dalam 

bahasa Indonesianya disebut maslahat) terbagi tiga:27 

1. Maslahat yang dibenarkan oleh syarak.

2. Maslahat yang dibatalkan oleh syarak.

3. Maslahat yang tidak dibenarkan dan tidak pula dibatalkan oleh syarak (tidak 

ada dalil khusus yang membenarkan atau membatalkannya).

Adapun maslahat yang dibenarkan oleh syarak maka ia dapat dijadikan 

sebagai hujah dan kesimpulannya kembali kepada qiyas, yakni mengambil hu-

kum dari semangat (jiwa) nas dan ijmak. Sebagai contoh, menghukumkan setiap 

minuman dan makanan yang memabukkan adalah haram diqiyaskan kepada 

khamar, karena pengharaman khamar dimaksudkan untuk memelihara akal 

yang merupakan tujuan dari hukum. Hukum haram yang dtetapkan syarak ter-

hadapnya merupakan bukti diperhatikannya kemaslahatan ini.

Bentuk yang kedua adalah maslahat yang dibatalkan oleh syarak. Al-Ghaz-

ali menyontohkan, pendapat sebagian ulama kepada sebagian raja mengenai 

hukum  melakukan hubungan suami istri di siang hari bulan Ramadan adalah 

puasa dua bulan berturut-turut. Ketika pendapat ini disanggah, mengapa ia tidak 

memerintahkan raja itu untuk memerdekakan hamba sahaya, padahal ia kaya?, 

ulama itu berkata, “kalau raja itu saya suruh memerdekakan hamba sahaya, 

tentu hal tersebut sangat mudah baginya, dan ia dengan gampang memerdeka-

kan hamba sahaya guna memenuhi kebutuhan syahwatnya. Maka maslahat-

nya, ia wajib berpuasa dua bulan berturut-turut, agar ia jera.” Al-Ghazali me-

nilai  pendapat ini adalah batal dan menyalahi nas yang berkenaaan maslahat. 

Menurutnya, membuka pintu ini dapat berimplikasi berubahnya semua batasan 

Syariat beserta nas-nasnya yang disebabkan perubahan situasi dan kondisi.28

Sedangkan bentuk yang ketiga adalah maslahat yang tidak dibenarkan dan 

tidak pula dibatalkan oleh syarak (tidak ada dalil khusus yang membenarkan 

atau membatalkannya). Maslahat dalam kategori ketiga inilah yang perlu didis-

kusikan lebih jauh.

Dengan pembagian di atas sekaligus dapat diketahui tentang salah satu 

persyaratan mashlahah mursalah, yakni tidak adanya dalil tertentu (khusus) yang 

membenar atau membatalkannya. Melalui klasifikasi itu pula al-Ghazali ingin 

membedakan antara mashlahah mursalah dengan qiyas di satu sisi, dan antara 

mashlahah mursalah dengan mashlahah mulghah di sisi lain.

27  Ibid., hlm. 174.

28  Ibid.



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 35

Al-Ghazali kemudian mengklasifikasi maslahat dari sudut kekuatan sub-

stansinya, ia menegaskan:29

وهو أن المصلحة باعتبار قوتها في ذاتها تنقسم إلى ما هي  في رتبة الضرورات وإلى ما هي  في رتبة الحاجات وإلى 
ما يتعلق بالتحسينات والتزيينات وتتقاعد أيضا عن رتبة الحاجات.

“Maslahat dilihat dari segi kekuatan substansinya ada yang berada pada lev-

el dharurat (kebutuhan primer), ada yang berada pada level hajat (kebutuhan 

sekunder), dan ada pula yang berada pada level tahsiniyyat dan tazyinat (pe-

lengkap penyempurna), yang levelnya di bawah hajat.”

Al-Ghazali berikutnya menjelaskan definisi maslahat :30

  أما المصلحة فهـي عبارة في الأصل عن جلب منفعة أو دفع مضرة و لسـنا نعني به ذلك  فإنجلب المنفعة 
ودفع المضرة مقاصد الخلق وصلاح الخلق في تحصيل مقاصدهم لكنا نعني بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع 
ومقصود الشرع من الخلق خمسة وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم فكل ما يتضمن حفظ 

هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة

“Pada dasarnya maslahat merupakan simbol ungkapan dari upaya menarik 

manfaat dan menolak mudarat, tetapi bukan itu yang kami maksud; sebab me-

narik manfaat dan menolak mudarat adalah tujuan makhluk (manusia), dan 

kebaikan makhluk itu akan terealisasi melalui pencapaian tujuan-tujuan mere-

ka. Akan tetapi, yang kami maksud maslahat adalah memelihara tujuan syarak 

(hukum Islam), dan tujuan syarak dari makhluk itu ada lima, yaitu memelihara 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta mereka. Setiap hal yang mengandung 

upaya memelihara kelima prinsip ini disebut maslahat, dan setiap hal yang me-

lenyapkan kelima prinsip ini disebut mafsadat dan menolaknya disebut masla-

hat.” 

Dari pernyataan al-Ghazali di atas dapat diketahui bahwa yang dimaksud 

dengan maslahat menurut al-Ghazali adalah upaya memelihara tujuan hukum 

Islam, yaitu memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda. Setiap 

hal yang dimaksudkan untuk memelihara tujuan hukum Islam yang lima terse-

but disebut maslahat. Kebalikannya, setiap hal yang merusak atau menafikan 

tujuan hukum Islam yang lima tersebut disebut mafsadat, yang oleh karena itu 

upaya menolak dan menghindarkannya disebut maslahat.

Lebih lanjut al-Ghazali menyatakan:31

29  Ibid.

30  Ibid.

31  Ibid.



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH36

وهذه الأصول الخمسة حفظها واقع في رتبة الضرورات فهـي أقوى المراتب في المصالح ومثاله قضاء الشرع بقتل 
القصاص  بٕايجاب  وقضاؤه  دينهم  الخلق  على  يفوت  هذا  فإن  بدعته  إلى  الداعي  المبتدع  وعقوبة  المضل  الكافر 
أدبه حفظ النفوس وإيجاب حد الشرب إذ به حفظ العقول التي هي ملاك التكليف وإيجاب حد الزنا إذ به 
حفظ النسل والأنساب وإيجاب زجر الغصاب والسراق إذ به يحصل حفظ الأموال التي هي معاش الخلق وهم 

مضطرون إليها

Pemeliharaan kelima prinsip tersebut berada pada level dharurat. Ia merupakan 

level tertinggi dari maslahat. Sebagai contoh:

1. Keputusan syarak membunuh orang kafir yang menyesatkan dan memberi 

hukuman kepada pembuat bid‘ah yang mengajak orang lain untuk mengikuti 

bid‘ahnya, sebab hal ini (apabila dibiarkan) akan melenyapkan agama umat.

2. Keputusan syarak mewajibkan qishash (hukuman yang setimpal dengan keja-

hatannya), sebab dengan hukuman ini jiwa manusia akan terpelihara.

3. Kewajiban hadd karena minum minuman keras, karena dengan sanksi ini 

akal akan terpelihara, dimana akal merupakan dasar pen-taklif-an. 

4. Kewajiban hadd karena berzina, sebab dengan sanksi ini keturunan dan nasab 

akan terjaga.

5.Kewajiban memberi hukuman kepada penjarah dan pencuri, sebab dengan 

sanksi ini harta benda yang menjadi sumber kehidupan manusia itu akan ter-

pelihara. Kelima hal tersebut menjadi kebutuhan pokok (primer) mereka.”

Berkaitan dengan hajiyat, al-Ghazali memaparkan:32
 

الرتبة الثانية ما يقع في رتبة الحاجات من المصالح والمناسـبات كتسليط الولي على تزويج الصغيرة والصغير فذلك 
لا ضرورة إليه لكنه محتاج إليه في اقتناء المصالح وتقييد الأكفاء خيفة من الفوات واسـتغناما للصلاح المنتظر 

في المالٓ

“Level kedua adalah maslahat yang berada pada posisi hajat, seperti pemberian 

kekuasaan kepada wali untuk menikahkan anaknya yang masih kecil. Hal ini 

tidak sampai pada batas darurat (sangat mendesak), tetapi diperlukan untuk 

memperoleh kemaslahatan, untuk mencari kesetaraan (kafa’ah) agar dapat dik-

endalikan, karena kuatir kalau-kalau kesempetan tersebut terlewatkan dan un-

tuk mendapatkan kebaikan yang diharapkan pada masa datang.”

Adapun mengenai tahsiniya, dalam hal ini al-Ghazali menjelaskannya se-

32  Ibid., hlm. 175.



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 37

bagai berikut:33

الرتبة الثالثة ما لا يرجع إلى ضرورة ولا إلى حاجة ولكن يقع موقع التحسين والتزيين والتيسير للمزايا والمزائد 
ورعاية أحسن المناهج في العادات والمعاملات مثاله سلب العبد أهلية الشهادة مع قبول فتواه وروايته

“Level ketiga adalah maslahat yang tidak kembali kepada dharurat dan tidak 

pula ke hajat, tetapi maslahat itu menempati posisi tahsin (mempercantik), tazyin 

(memperindah), dan taisir (mempermudah) untuk mendapatkan beberapa keis-

timewaan, nilai tambah, dan memelihara sebaik-baik sikap dalam kehidupan 

sehari-hari (adat) dan muamalah. Contohnya status ketidaklayakan hamba sa-

haya sebagai saksi, padahal fatwa dan periwayatannya bisa diterima.” 

Ketika muncul pertanyaan, apakah semua maslahat dengan ketiga level 

tersebut (dharuriyyat, hajiyat, dan tahsiniyyat) dapat dijadikan pedoman  dalam 

penetapan hukum Islam?  al-Ghazali menjawab:34

الواقع في الرتبتين الأخيرتين لا يجوز الحكم بمجرده إن لم يعتضد بشهادة أصل إلا أنه يجري مجرى وضع الضرورات 
فلا بعد في أن يؤدي إليه اجتهاد مجتهد وإن لم يشهد الشرع بالرأي فهو كالاسـتحسان فإن اعتضد بأصل فذاك 

قياس

“Maslahat yang berada pada dua level terakhir (hajiyat dan tahsiniyyat pen.) 

tidak boleh berhukum semata-mata dengannya apabila tidak diperkuat den-

gan dalil tertentu (tidak dapat dijadikan dalil/ pertimbangan penetapan hu-

kum Islam kecuali didukung dalil tertentu, yang berarti masuk dalam cakupan 

qiyas, pen.), kecuali hajiyat yang berlaku sebagaimana dharurat, maka tidak jauh 

apabila ijtihad mujtahid sampai kepadanya (hajiyat yang berlaku sebagaimana 

dharurat dapat dijadikan sebagai dalil/pertimbangan penetapan hukum Islam 

oleh mujtahid, pen.). Ijtihad yang hanya berpijak pada rasio (ra’y) dan tidak 

ditopang oleh syarak maka statusnya sama dengan istihsan; sedangkan ijtihad 

yang didukung oleh ashl (dasar hukum) maka itulah qiyas.“    

Dari ungkapan al-Ghazali di atas dapat ditarik pemahaman bahwa pada 

dasarnya maslahat hajiyat dan tahsiniyyat  tidak dapat dijadikan pertimbangan 

dalam penetapan hukum Islam. Akan tetapi pada hajiyat yang menempati level 

dharuriyyat, menurutnya dapat dijadikan pertimbangan penetapan hukum Is-

lam.  

Merujuk dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa syarat pertama 

yang berkaitan dengan kehujahan mashlahah mursalah adalah ia harus mencapai 

33  Ibid.

34  Ibid.



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH38

level dharurat atau hajat yang menempati posisi dharurat. Penjelasan al-Ghazali 

di dalam al-Mustashfa ini tampak berbeda dengan penjelasannya pada Syifa’ al-

Galil, di dalam kitab ini al-Ghazali secara mutlak menyatakan hajat dapat dijadi-

kan hujah, tanpa ada pembatasan pada hajat yang menduduki level dharurat. 

Al-Ghazali menyatakan:35

وذكرنا أن منها ما يقع في رتبة الضرورات ، ومنها مايقع في رتبة الحاجات ، ومنها مايقع في رتبة التحسـينيات 
والتزيينيات. فالواقع منها في هذه الرتبة الأخيرة لا يجوز الإسـتمساك بها ما لم يعتضد بأصل معين .

“Kami telah menyebutkan bahwa maslahat itu ada yang menempati level dhar-

urat, ada yang level hajat, dan ada pula level tahsiniyyat dan tazyiniyyat. Level 

yang terakhir ini tidak dapat dijadikan pedoman selama tidak diperkuat oleh 

dalil tertentu.”

Atas dasar tidak ada keterangan yang menunjukkan bahwa al-Ghazali me-

revisi pendapatnya yang terdapat di dalam kitab Syifa‘ al-Galil ini, adalah layak 

jika perbedaan di atas dikompromikan dengan menempuh kaidah “haml al-

muthlaq ‘ala al-muqayyad”, sehingga maksudnya adalah hajat yang menempati 

posisi dharurat. 36

Masih berkaitan dengan level dharurat, al-Ghazali melanjutkan 

penjelasannya:37

أما الواقع في رتبة الضرورات فلا بعد في أن يؤدي إليه اجتهاد وإن لم يشهد له أصل معين ومثاله إن الكفار إذا 
تترسوا بجماعة من أسارى المسلمين فلو كففنا عنهم لصدمونا وغلبوا على دار الإسلام وقتلوا كافة المسلمين ولو 
رمينا الترس لقتلنا مسلما معصوما لم يذنب ذنبا وهذا لا عهد به في الشرع ولو كففنا لسلطنا الكفار على جميع  
المسلمين فيقتلونهم ثم يقتلون الأسارى أيضا فيجوز أن يقول قائل هذا الأسير مقتول بكل حال فحفظ جميع 
المسلمين أقرب إلى مقصود الشرع لأنا نعلم قطعا أن مقصود الشرع تقليل القتل كما يقصد حسم سبيله عند 
الإمكان فإن لم نقدر على الحسم قدرنا على التقليل وكان هذا التفاتا إلى مصلحة علم بالضرورة كونها مقصود الشرع 
لا بدليل واحد وأصل معين بل بأدلة خارجة عن الحصر لكن تحصيل هذا المقصود بهذا الطريق وهو قتل من 
لم يذنب غريب لم يشهد له أصل معين فهذا مثال مصلحة غير مأخوذة بطريق القياس على أصل معين وانقدح 

اعتبارها باعتبار ثلاثة أوصاف أنها ضرورة قطعية كلية

“Adapun maslahat yang berada pada level dharurat maka tidak jauh ijtihad mu-

jtahid untuk melakukannya (dapat dijadikan dalil/ pertimbangan penetapan 

35  Al-Gazali, Syifa’ al-Galil, tahqiq Hamad al-Kasibi, (Baghdad: Mathba‘at al-Irsyad, 

1971), hlm. 208.  

36  Ahmad Munif Suratmaputra, Op. Cit., hlm. 130.

37  Al-Gazali, al-Mustashfa…, Op. Cit., hlm. 175-176.



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 39

hukum Islam) sekalipun tidak ada dalil tertentu yang memperkuatnya (itulah 

maslahah mursalah, pen.). Contohnya, orang-orang kafir yang menjadikan se-

kelompok tawanan muslimin sebagai perisai hidup. Bila kita tidak menyerang 

mereka (untuk menghindari jatuhnya korban dari tawanan muslim), mereka 

akan menyerang kita, mereka akan masuk ke negeri kita, dan akan membunuh 

semua kaum Muslimin. Kalau kita memanah tawanan yang menjadi perisai 

hidup itu (agar bisa menembus musuh), berarti kita membunuh muslim yang 

terpelihara darahnya yang tidak berdosa. Hal ini tidak diketahui dalilnya da-

lam syarak. Apabila kita tidak menyerang, kita dan semua kaum Muslimin akan 

dikuasai orang kafir, kemudian mereka bunuh semua termasuk para tawanan 

muslim tersebut. Maka mujtahid boleh berpendapat, tawanan muslim itu, da-

lam keadaan apapun, pasti terbunuh. Dengan demikian, memelihara  semua 

umat Islam itu lebih mendekati kepada tujuan syarak. Sebab secara pasti kita 

mengetahui bahwa tujuan syarak adalah memperkecil angka pembunuhan, 

sebagaimana halnya jalan yang mengarah itu sedapat mungkin harus diben-

dung. Apabila kita tidak mampu mengusahakan agar jalan itu bisa ditutup, kita 

harus mampu memperkecil angka kematian itu. Hal ini dilakukan berdasar-

kan pertimbangan maslahat yang diketahui secara pasti bahwa  maslahat itu 

menjadi tujuan syarak, bukan berdasarkan suatu dalil atau dalil tertentu, tetapi 

berdasarkan dalil-dalil yang tidak terbatas. Namun untuk mencapai maksud 

tersebut dengan cara seperti itu, yakni membunuh orang yang tidak berdosa, 

merupakan sesuatu yang asing yang tidak ditunjukkan oleh dalil tertentu. Ini-

lah contoh maslahat yang tidak diambil melalui metode qiyas terhadap dalil 

tertentu. Maslahat ini dapat dibenarkan dengan mempertimbangkan tiga sifat, 

yakni statusnya dharurah (primer), qath‘iyyah (pasti), dan kulliyyah (universal).”

Berdasarkan pernyataan Al-Ghazali di atas dapat digarisbawahi bahwa se-

lain harus dalam level dharurah (primer), mashlahah mursalah  tersebut juga harus 

memenuhi persyaratan kulliyyah (menyeluruh, universal) dan qath‘iyyah (pasti). 

Dalam mengemukakan persyaratan terakhir ini al-Ghazali memang tidak secara 

lugas memberi stressing, sejumlah contoh yang dipaparkan lebih terkait pada 

kasus yang mempertemukan (menghadapkan) dua unsur yang sama-sama ber-

level darurat. Al-Ghazali menyontohkan, jika di suatu benteng terdapat seorang 

Muslim yang ditawan dan dijadikan sebagai perisai hidup oleh orang-orang 

kafir, kita tidak boleh menyerang Muslim itu demi untuk membunuh mereka. 

Sebab hal ini tidak memenuhi unsur dharurah. Di samping itu, tidak dapat di-

pastikan (laisat qath‘i) bahwa hanya lewat penyerangan terhadap benteng lah 

kemenangan akan kita raih. Begitu pula ketika sekelompok orang yang ditimpa 

musibah kelaparan dihadapkan dengan situasi bahwa jika mereka memakan sa-

lah seorang di antara mereka niscaya mereka bisa selamat, maka dalam kasus 



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH40

ini tidak ada keringanan hukum (rukhshah) bagi mereka, sebab maslahat di sini 

tidak memenuhi unsur kulliyah (universal, menyeluruh).38    

Kesimpulan bahwa al-Ghazali telah mensyaratkan tiga standar kriteria 

(dharurah, kulliyyah, dan qath‘iyyah) memang didukung oleh banyak ulama ushul 

al-fiqh, baik dari era klasik (era pertengahan/pra modern) maupun kontemporer.39 

Namun demikian ada juga kalangan ulama yang menilai bahwa al-Ghazali tidak 

menekankan ketiga kriteria tersebut sebagai persyaratan. Akan tetapi solusi bagi 

mujtahid saat terjadinya kontradiksi antara dua maslahat yang masing-masing 

didukung oleh dalil, sehingga jalan keluarnya adalah melalui upaya tarjih.40 Di 

samping itu, ada juga ulama yang menganggap persyaratan dharurah, kulliyyah, 

qath‘iyyah (pasti) hanya berlaku pada kasus-kasus tertentu, seperti yang diconto-

hkan al-Ghazali atau seumpamanya.41

Selanjutnya, persyaratan lain yang harus dipenuhi selain syarat yang te-

lah dikemukakan di atas adalah bahwa maslahat itu harus mula’imah (sejalan 

38 Ibid., hlm. 176.

39  Kalangan ulama era pertengahan/pra modern di antaranya al-Amidi (w. 631 H.), 

al-Baidhawi (w. 685 H.), al-Kalbi (w. 741 H.), al-Asnawi (w. 772 H.), al-Kamal ibn 

al-Hammam (w. 861 H.), dan asy-Syaukani (w. 1225 H.). Sedangkan kalangan 

ulama kontemporer, antara lain Abu Zahrah, al-Khudhari, Badran Abu al-‘Ain 

Badran, asy-Syanqithi, Jalal ad-Din ‘Abdurrahman, termasuk Amir Syarifuddin, 

guru besar ushul al-fiqh  Indonesia. Lihat al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz 

IV, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, tt), hlm. 394; Al-Baidhawi, Minhaj al-Ushul, 

juz IV, (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982), hlm. 385;  Al-Kalbi, Taqrib al-Ushul ila ‘Ilm 

al-Ushul, (Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414 H), hlm. 414; Al-Asnawi, Nihayat 

as-Sul, juz IV, (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982), hlm. 387; Al-Kamal ibn al-Hammam, 

at-Tahrir, juz III, (Beirut: Dar al-Fikr, tt), hlm. 314; Asy-Syaukani, Nail al-Authar, 

(Beirut: Mathba‘ah Sa‘id bin Nabhan, tt), hlm. 242; Abu Zahrah, “al-Gazali al-Faq-

ih” dalam Abu Hamid al-Gazali fi Zikra Mi’awiyah at-Tasi‘ah li-Miladihi, (Kairo: al-

Majlis al-A‘la li-Ri‘ayat al-Funun wa al-Adab wa al-‘Ulum al-Ijtima‘iyah, tt), hlm. 

554 ; Al-Khudhari, Ushul al-Fiqh, (Beirut: Dar al-Fikr, 1969), hlm. 311, 316; Badran 

Abu al-‘Ain Badran, Ushul al-Fiqh al-Islami, (Iskandariah: Mu’assasah Syabab al-

Jami‘ah, tt), hlm. 211; Asy-Syanqithi, Ta‘liq Taqrib al-Ushul, (Kairo: Maktabah Ibn 

Taimiyyah, 1414), hlm. 414; Jalal ad-Din ‘Abd ar-Rahman, al-Gayat al-Wushul ila 

Daqa’iq ‘Ilm al-Ushul, (Mesir: Mathba‘at al-Jabalawi, 1993), hlm. 53-55; Amir Syari-

fuddin, Op. Cit., hlm. 336.   

40  Muhammad Sa‘id Ramdhan al-Buthi, Dhawabith al-Mashlahah fi asy-Syari‘at al-

Islamiyyah, (Beirut: Mu’assasat ar-Risalah, 1990), hlm. 342.

41  Husain Hamid Hasan, Nazariyat al-Mashlahat fi al-Fiqh al-Islami, (Kairo: Dar an-

Nahdhat al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 451-465.  



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 41

dengan tindakan syarak). Hal ini dapat dipahami dari pernyataan Al-Ghazali 

sebagai berikut:42  

فكل مصلحة لا ترجع إلى حفظ مقصود فهم من الكتاب والسـنة والإجماع وكانت من المصالح الغريبة التي لا تلائم 
تصرفات الشرع فهـي باطلة مطرحة ومن صار إليها فقد شرع كما أن من اسـتحسن فقد شرع

 “Setiap maslahat yang tidak direkomendasikan kepada upaya pemeliharaan 

maksud (hukum Islam) yang dipahami dari al-Kitab, as-Sunnah, ijmak, dan 

merupakan maslahat yang asing (al-garibah) yang tidak sejalan dengan tin-

dakan syarak maka maslahat itu batal dan harus dibuang. Barangsiapa yang 

berpedoman kepadanya, maka ia telah menciptakan syariat baru (berdasarkan 

hawa nafsunya, pen.) sebagaimana  orang yang menetapkan hukum Islam ber-

dasarkan istihsan, itu berarti ia telah membuat syariat sendiri.”

Dalam pada itu, satu hal yang patut diperhatian dalam melihat berbagai 

pernyataan  al-Ghazali tentang istishlah di dalam karyanya, al-Mustashfa, ini ada-

lah  diperlukan penelaahan yang cermat dan menyeluruh, sebab tidak jarang 

sepintas terlihat beberapa cara ungkap al-Ghazali yang terkesan menunjukkan 

bahwa ia tidak mengakui kehujahan istishlah (mashlahah mursalah). Sebagai con-

toh:  

1. Al-Ghazali menempatkan qaul ash-shahabi, istihsan, istishlah (istilah lain dari 

mashlahah al-mursalah), dan syar‘ man qablana dalam anak judul “ma yuzhannu 

annahu min ushul al-adillah wa laisa minha” (Yang dianggap  termasuk ushul 

al-adillah padahal sebenarnya  tidak).43 

2. Sewaktu akan memulai pembicaraan istishlah ia menyatakan:44

الأصل الرابع من الأصول الموهومة الاسـتصلاح

“Dasar hukum (ashl) keempat  dari dasar-dasar hukum (ushul) yang lemah ada-

lah istishlah.” 

3. Di akhir bahasan tentang istishlah, al-Ghazali menyatakan:45

وتبين أن الاسـتصلاح  ليس أصلا خامسا برأسه بل من اسـتصلح فقد شرع كما أن من اسـتحسن فقد شرع

“Dan tampak jelas bahwa istishlah bukanlah dasar hukum kelima yang berdiri 

42  Al-Gazali, al-Mustashfa, Op. Cit., hlm. 179.

43  lbid,  hlm. 165.

44  Ibid., hlm. 173. 

45  Ibid., hlm. 180. 



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH42

sendiri. Bahkan barangsiapa yang menggunakan istishlah (menjadikan istishlah 

sebagai sebagai dasar hukum yang berdiri sendiri) berarti ia telah membuat-

buat syariat sebagaimana orang yang ber-istihsan, ia juga berarti telah mem-

buat-buat syariat.”

Berbagai ungkapan di atas sebenarnya harus dipahami sebagai  penegasan 

al-Ghazali bahwa kehujahan istishlah masih debatable/ mukhtalaf ‘alaih, dan bu-

kan dasar hukum yang mandiri, sehingga kedudukannya dinilai lemah (al-

mauhumah). Selain itu pernyataan tersebut dapat dinilai sebagai cara pandang 

al-Ghazali terhadap konsep istishlah secara luas, yang  tak jarang lepas dari kori-

dor-koridor syar‘i. Jadi ungkapan-ungkapannya itu tidak bisa dipahami bahwa 

al-Ghazali menolak istishlah. Sebab kalau dipahami demikian, akan kontra den-

gan pernyataan al-Ghazali yang lain, antara lain:46 

وإذا فسرنا المصلحة بالمحافظة على مقصود الشرع  فلا وجه للخلاف في اتباعها بل يجب القطع بكونها حجة

“Dan apabila maslahat itu diartikan dengan hal-hal yang dimaksudkan untuk 

memelihara tujuan syarak, maka tidak ada perbedaan pendapat ulama tentang 

hukum mengikutinya, malah secara pasti ia dapat dijadikan hujah.” 

Menurut hemat penulis, pernyataan ini secara tegas menyatakan bahwa al-

Ghazali dapat menerima istishlah sebagai metode istinbath hukum selama masla-

hat tersebut berefek kepada upaya memelihara tujuan-tujuan syarak. Dalam 

ungkapan lain maslahat tersebut mula’imah (sejalan-relevan) dengan tindakan 

syarak.

Kontribusi al-Ghazali atas Konsep Istishlah

Meskipun berbagai pemikiran al-Ghazali mengenai istishlah, klasifikasinya,  

dan  khususnya mengenai apa yang kelak populer dengan istilah maqashid asy-

syar‘iyyah di atas, merupakan terobosan cemerlang yang memiliki  arah dan war-

na tersendiri, namun ide tersebut sebenarnya bukanlah sesuatu yang benar-be-

nar baru dan orisinil dicetuskan pertama kali oleh al-Ghazali.  Diduga kuat, guru  

al-Ghazali sendiri, al-Juwaini,47 lah tokoh ushul al-fiqh perintis konsep tersebut. 

Term istishlah juga digunakan pertama kali oleh al-Juwaini, meskipun di ba-

46  Ibid., hlm. 179.

47  Nama lengkapnya ‘Abd al-Malik ibn ‘Abdullah ibn Yusuf Abu al-Ma ‘ali al-Ju-

waini (w.478). 



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 43

gian lain ia lebih sering memakai istilah lain, yakni istidlal.48 Begitu pula dengan 

konsep maqashid as-syar‘iyyah, menurut tokoh yang juga dikenal dengan sebutan 

Imam al-Haramain ini, seseorang tidak dapat dikatakan mampu menetapkan 

hukum dalam Islam, sebelum ia memahami  benar tujuan  Allah mengeluarkan 

perintah dan larangan–Nya.49 Gagasannya ini tercermin ketika ia mengutarakan 

persoalan ‘illah dan ashl, menurutnya ashl dapat dibedakan menjadi lima bagian, 

yaitu: ashl yang masuk kategori dharuriyyah (primer), al-hajat al-‘ammah (sekun-

der), makramah (tertier), sesuatu yang tidak termasuk kelompok dharuriyyah dan 

hajiyah, dan sesuatu yang tidak termasuk ketiga kelompok sebelumnya.50 Deng-

an demikian pada prinsipnya al-Juwaini sudah membagi ashl atau tujuan tasyri‘ 

ke dalam beberapa kategori, termasuk kategori dharuriyyat, hajiyat, dan makramat 

(era setelahnya disebut tahsiniyyah). Demikian pula mengenai konsep adh-dharu-

rat al-khams (dharuriyyat yang lima) yang diformulasikan al-Ghazali, tampaknya 

memiliki kaitan erat dengan—jika tidak dapat dikatakan malah dipengaruhi-

-gagasan yang dikemukakan al-Juwaini bahwa esensi syariat berintikan pada 

upaya pemeliharaan agama, jiwa, keturunan (kehormatan) dan harta.51 

Meskipun demikian, adanya kesamaan di antara kedua tokoh di atas 

sebenarnya merupakan fenomena natural dalam dunia keilmuan, hubungan  

mempengaruhi-dipengaruhi tersebut selayaknya diposisikan dalam perspektif 

kontribusi positif menuju pemikiran yang lebih mapan. Harus diakui di tangan 

al-Ghazali lah, pemikiran al-Juwaini ini selanjutnya dipertajam dan dikembang-

kan, bahkan al-Ghazali telah berhasil memformulasikan ide-ide baru berikut  

contoh yang lebih luas dan rinci tentang berbagai konsep tersebut. 

Penutup

Berdasarkan uraian al-Ghazali mengenai istishlah di atas dapat disimpulkan 

48  al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, Jilid II, (Kairo: Dar al-Ansar, 1400 H), hlm. 

936-938. Di dalam karyanya, al-Mankhul, al-Gazali juga menggunakan istilah al-

istidlal. Lihat al-Gazali, al-Mankhul…, Op. Cit., hlm. 364.

49  Al-Juwaini, Op. Cit., hlm. 295.

50  Ibid., hlm. 923-930.

51  Berbeda dengan al-Gazali, di sini al-Juwaini hanya menyebut empat hal. Satu 

unsur yang secara eksplisit tidak disebut adalah pemeliharaan akal. Boleh jadi 

menurut al-Juwaini, sebagaimana tercermin dalam konsep teologinya, akal mer-

upakan unsur inheren dari setiap pembebanan hukum oleh Syariat atas manusia. 

Ibid., hlm. 1150-1151.



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH44

bahwa istishlah/ maslahat dapat dijadikan sebagai pedoman dalam penetapan 

hukum Islam apabila memenuhi standar ketentuan sebagai berikut: pertama, ia 

sejalan dengan tindakan-tindakan syarak (yang dimaksudkan untuk memeliha-

ra agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.  Ini merupakan  persyaratan inti di-

terimanya mashlahah mursalah. Mashlahah mulgah (yang bertentangan dengan nas 

atau ijmak) harus ditolak. Demikian pula  mashlahah garibah (yang sama sekali 

tidak ada dalilnya, baik yang membenarkan maupun yang membatalkan). Ke-

dua, ia harus berkategori maslahat dharurat atau hajat yang menempati kedudu-

kan dharurat. Maslahat tahasiniyyat tidak dapat dijadikan hujah/ pertimbangan 

penetapan hukum Islam, kecuali ada dalil khusus yang menunjukkannya, yang 

berarti penetapan hukumnya bukan atas nama mashlahah mursalah, akan tetapi 

melalui prosedur qiyas. Ketiga, memenuhi kriteria dharurah, kulliyyah (universal) 

dan qath‘iyyah (pasti), minimal pada kasus-kasus yang dikemukakan al-Ghazali 

atau seumpamanya.

Dari sejumlah contoh yang diberikannya, tampaknya aplikasi istishlah 

(maslahat) hanya dilakukan pada persoalan-persoalan di bidang muamalah, jadi 

bukan masalah-masalah ibadah. Dengan demikian dalam perspektif al-Ghazali, 

maslahat, dengan sejumlah persyaratan yang diberikannya, hanya berlaku da-

lam lapangan muamalah.   

Meskipun al-Ghazali bukan tokoh pertama yang menggagas konsep masla-

hat, namun peranannya dalam mempertajam konsep ini dinilai memiliki kon-

tribusi yang cukup signifikan. Konsep maqashid asy-Syar‘iyyah dan adh-dharurat 

al-khamsah yang ditawarkannya malah menjadi salah satu referensi penting yang 

diapresiasi dan dikembangkan oleh ulama besar pada hampir setiap generasi 

setelahnya.  

Bibliografi

Abdullah Mustofa al-Maraghi, Fath al-Mubin fi Thabaqat al-Ushuliyyin, Edisi Indo-

nesia: Pakar-Pakar Fiqh Sepanjang Sejarah, Yogyakarta: LKPSM, 2001.

‘Abd al-Wahhab Ibrahim Abu Sulaiman, al-Fikr al-Ushuli Dirasah Tahliliyyah Naq-

diyyah, Jedah: Dar asy-Syuruq, 1983. 

Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat Hukum Islam Al-Ghazali, Maslahah Mursalah 

& Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: Pustaka Firdaus, 

2002.

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II, Jakarta: Logos, 2001. 

Al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, juz IV, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 



Formulasi Standar Maslahah dalam Hukum Islam

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013 45

tt.

Al-Asnawi, Nihayat as-Sul, juz IV, Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982.

Al-Baidhawi, Minhaj al-Ushul, juz IV, Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982.

Al-Ghazali, Syifa’ al-Galil, Tahqiq Hamad al-Kasibi, Baghdad: Mathba‘at al-Irsy-

ad, 1971.  

Al-Ghazali, al-Mankhul min Ta‘liqat al-Ushul, Tahqiq Muhammad Hasan Haitu, 

Damaskus: Dar al-Fikr, 1980.

Al-Ghazali al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993.

Al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, Jilid II, Kairo: Dar al-Ansar, 1400 H.

Al-Kalbi, Taqrib al-Ushul ila ‘Ilm al-Ushul, Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414 

H.

Al-Kamal ibn al-Hammam, at-Tahrir, juz III, Beirut: Dar al-Fikr, tt.

Al-Khudhari, Ushul al-Fiqh, Beirut: Dar al-Fikr, 1969.

Asy-Syanqithi, Ta‘liq Taqrib al-Ushul, Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, 1414.

Asy-Syaukani, Nail al-Authar, Beirut: Mathba‘ah Sa‘id bin Nabhan, tt.

Abu Zahrah, “al-Ghazali al-Faqih” dalam Abu Hamid al-Ghazali fi Zikra Mi’awiyah 

at-Tasi‘ah li-Miladihi, Kairo: al-Majlis al-A‘la li-Ri‘ayat al-Funun wa al-Adab 

wa al-‘Ulum al-Ijtima‘iyah, tt.

Badran Abu al-‘Ain Badran, Ushul al-Fiqh al-Islami, Iskandariah: Mu’assasah Sya-

bab al-Jami‘ah, tt.

Haji Khalifah, Kasyf azh-Zhunun wa Asami al-Kutub wa al-Funun, juz II, Teheran: 

al-Mathba‘at al-Islamiyyah, 1957. 

Hiyam Nuailati, al-Ghazali: Hayatuhu – ‘Aqidatuhu, Damaskus: al-Mathba‘ah al-

Jadidah, 1958.  

Husain Hamid Hasan, Nazariyat al-Mashlahat fi al-Fiqh al-Islami, Kairo: Dar an-

Nahdhat al-‘Arabiyyah, 1971.

Ibn al-‘Imam al-Hanbali, Syadzarat adz-Dzahab fi Akhbar Man Dzahab, Mesir: al-

Maktab at-Tijari, tt.

Ibn Khalikan, Wafayat al-A‘lam, juz IV, Beirut: Mathba‘at al-Garibhlm, tt. 

Jalal ad-Din ‘Abd ar-Rahman, al-Gayat al-Wushul ila Daqa’iq ‘Ilm al-Ushul, Mesir: 

Mathba‘at al-Jabalawi, 1993.

Muhammad Sa‘id Ramdhan al-Buthi, Dhawabith al-Mashlahah fi asy-Syari‘at al-

Islamiyyah, Beirut: Mu’assasat ar-Risalah, 1990.

Muhammad Ridha, Abu Hamid al-Ghazali; Hayatuhu wa Ara’uhu wa Mushanna-

fatuhu, Kairo: Maktabah al-Wafdi, 1924.

Tim Ensiklopedi Islam, “ Ghazali, Abu Hamid”, Ensiklopedi Islam, Jilid I,  Jakarta: 

Depag RI, 1992/1993.

Yusuf al-Qardhawi, al-Ijtihad al-Mu‘ashir, Mesir: Dar at-Tauzi‘ wa an-Nasyr al-

Islamiyyah, 1994.



M. Zaki

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH46

Zurkani Jahja, Teologi al-Ghazali, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013

PEDOMAN PENULISAN

BENTUK NASKAH

Jurnal Al-Risalah menerima naskah/tulisan, baik dalam bentuk artikel hasil pe-

nelitian (research papers), artikel ulasan (review), dan resensi buku (book review), 

baik dalam Bahasa Indonesia, Bahasa Arab atau Bahasa Inggeris

CARA PENGIRIMAN NASKAH

Tulisan dialamatkan kepada Redaksi Jurnal Al-Risalah Fakultas Syariah IAIN 

Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Jl. Jambi-Muara Bulian KM. 16 Simp. Sungai 

Duren, Muaro Jambi-Jambi, Telp. (0741) 582021, email: jurnal.alrisalah@gmail.

com. Penulis harus menyerahkan 2 (dua) eksamplar naskah/tulisan dalam ben-

tuk hard copy (print out) dan soft copy dalam CD/flash disk, atau melalui email 

ke redaksi jurnal Al-Risalah.

FORMAT NASKAH

Al-Risalah adalah jurnal ilmiah yang terbit dua kali setahun. Al-Risalah siap 

menerima sumbangan tulisan dari para penulis, dengan ketentuan sebagai beri-

kut:

1. Tulisan belum pernah diterbitkan/dipublikasikan di dalam buku atau ma-

jalah lainnya. Topik tulisan sesuai dengan lingkup kajian jurnal, yakni kajian 

ilmu syariah dan ilmu hukum.

2. Jumlah halaman antara 20-25 halaman, ukuran kertas A4 spasi ganda. (Mar-

gin kiri 4, atas 4, kanan 3, dan bawah 3).

3. Tulisan yang masuk dilengkapi biodata penulis, meliputi: nama, asal pergu-

ruan tinggi/instansi, dan kualifikasi keilmuan penulis.

4. Tulisan yang telah diserahkan menjadi hak redaksi, dan redaksi berhak mer-

ubah tulisan tanpa mengurangi makna tulisan.



Pedoman Penulisan

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH

SISTEMATIKA NASKAH

Judul Naskah

Judul ditulis dengan huruf kafital diletakkan di tengah margin. Judul tulisan 

diikuti pula dengan abstrak dalam Bahasa Indonesia dan Bahasa Inggeris  antara 

50-100 kata dan kata kunci (keywords) sebanyak 2-5 kata. Abstrak ditulis satu 

spasi dan ditulis dalam satu paragraf. 

Pendahuluan

Dalam pendahuluan harus berisikan latar belakang masalah yang diangkat, be-

serta rumusan masalah. Jika perlu, dapat dimuat secara ringkas metode peneli-

tian yang digunakan. 

Pembahasan dan Hasil Penelitian

Berisikan pembahasan terhadap permasalahan yang dikaji dalam naskah, analisis, 

serta penjelasan tentang hasil penemuan selama penelitian. Namun, tidak perlu 

dicantumkan kalimat “PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN”.

Penutup

Berisikan kesimpulan, ditambah saran-saran jika diperlukan.

SUMBER KUTIPAN

Kutipan menggunakan cara Ibid, Op. Cit, dan Loc. Cit.  Semua tulisan mengguna-

kan referensi model footnote, dengan ketentuan sebagai berikut:

1. Ayat al-Qur’an, contoh: An-Nisaa’ (4): 42.

2. Buku, contoh: Muhammad Hasbi, Nalar Fiqih Kontemporer, cet. ke-2, (Jambi: 

Syariah Press, 2008), hlm. 8.

3. Apabila penyusun/penulis lebih dari dua orang, cukup nama penyusun 

pertama saja yang ditulis dan nama-nama lain diganti “dkk” (dan kawan-

kawan), contoh: Hasan Ibrahim Hasan, dkk., an-Nuzum al-Islamiyyah, edisi 

ke-1, (Kairo: Lajnah at-Ta’lif wa at-Tarjamah wa an-Nasyr, 1953), hlm. 54.

4. Penyusun/penulis bertindak sebagai editor atau penghimpun tulisan, con-

toh: M. Nazori Madjid (ed.), Agama & Budaya Lokal: Revitalisasi Adat & Budaya 



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013

di Bumi Langkah Serentak Limbai Seayun, (Jambi: Sulthan Thaha Press, 2009), 

hlm. 42.

5. Penyusun/penulis sebagai suatu perhimpunan, lembaga, panitia atau tim, 

contoh: Tim Penyusun, Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas Syariah, (Jambi: 

Syariah Press, 2010), hlm.1.

6. Nama penulis tidak ada, contoh: Panduan Amaliyah Ramadhan, (Jambi: Sul-

than Thaha Press, 2009), hlm. 9.

7. Buku terjemahan, contoh: Ahmad Haris, Islam Inovatif: Eksposisi Bid’ah dalam 

Teori dan Praktek, alih bahasa Bahrul Ulum dan Mohamad Rapik, (Jambi: Sul-

than Thaha Press, 2007),  hlm. 51.

8. Buku saduran, contoh: Vollmar, Hukum Benda, disadur oleh Chidir Ali, 

(Bandung: Tarsito, 1978), hlm. 234.

9. Kamus, contoh: Kamus Umum Bahasa Indonesia, W. J. S. Poerwadarminta, 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1987), hlm. 12.

10. Artikel dalam jurnal, majalah atau surat kabar, contoh: H. Tjaswadi, “Sekali 

Lagi tentang Amandemen UUD 1945,” Kedaulatan Rakyat, No. 227, Th. 

LVII (Selasa, 21 Mei 2002), h1m. 8.

11. Artikel dalam media massa, contoh: M. Luqman Hakiem, “Tasawuf dan 

Proses Demokratisasi”, KOMPAS, 30 Maret 2001, hlm. 4.

12. Artikel dalam buku atau ensiklopedi, contoh: Syamsul Anwar, “Teori Kon-

formitas dalam Metode Penemuan Hukum Islam al-Gazali,” dalam M. 

Amin Abdullah, dkk., (ed.), Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi, (Yog-

yakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000), h1m. 275.

13. Hasil penelitian yang tidak diterbitkan, contoh: Illy Yanti dan Rafidah, 

”Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam UU NO.3/2006 (KHI) dan Implemen-

tasinya dalam Sistem Ekonomi Nasional”, Hasil Penelitian Kompetitif  

IAIN STS Jambi, (2009), hlm. 10.

14. Makalah tidak diterbitkan, contoh: Rahmadi, “Kaedah-Kaedah Falakiyah”, 

Makalah Disampaikan pada Lokakarya Hisab Rukyat, Diselenggarakan oleh 

Kanwil Depag Provinsi Jambi, Jambi, 26 Desember 2009, hlm. 5.

15. Sumber yang masih berbentuk manuskrip, contoh: Undang-Undang Palem-

bang, Berg Col. No. 146, Perpustakaan Universitas Leiden, Vol. No.3.

16. Dokumen berbentuk surat-menyurat, contoh: Staatsblaad van Nederlandsch 

Indie, 1937, No. 116.

17. Dokumen dalam bentuk arsip-arsip perkantoran lainnya, contoh: Pengadi-

lan Agama Kota Jambi, Daftar Jumlah Kasus Perceraian 2011, 22 April 2012.   



Pedoman Penulisan

Vol. 13, No. 1, Juni 2013                                   Al-Risalah       JISH

18. Peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya belum disebutkan 

dalam tulisan, contoh: Undang-Undang  RI Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, Pasal 2 ayat (1).

19. Nomor dan nama peraturan perundang-undang atau peraturan lainnya su-

dah disebutkan dalam tulisan, contoh: Pasal 2 ayat (1).

20. Pidato, contoh: Pidato Menteri Agama, Disampaikan dalam Acara Briefing 

Dengan Jajaran Kanwil Depag Provinsi Jambi dan IAIN, Tanggal 1 Februari 

1988.

21. Wawancara, contoh: Wawancara Dengan Abdullah, Ketua RT. 03 Kel. Sim-

pang IV Sipin Kec. Telanaipura-Jambi, 5 Maret 2009.

22. Website tanpa penulis, contoh: ”Remarks before the American Muslim 

Council,” http://usinfo. state.gov/usa/islam/s050799.htm, akses 7 Mei 

2009.

23. Website dengan pencantuman penulis, contoh: Noam Chomsky, “Market 

Democracy in a Neoliberal Order: Doctrines and Reality,” http://www.

zmag.org/chomsky/ index.cfm, akses 10 Januari 2003.

CONTOH PENULISAN BIBLIOGRAFI 

Akh. Minhaji, Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in Is-

lamic Studies, Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009. 

Andi Rustam, Ahmad Bakaruddin R. dan Syaiful, “Voting Behavior Pemilih Pe-

mula pada Pemilu 2004 di Kota Padang” dalam Ahmad Bakaruddin R, dkk., 

(ed), Teori dan Metode Penelitian Ilmu Politik, Padang: Laboratorium Ilmu Po-

litik Unand, t.t.

Anik Ghufron, Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif, Makalah Dipresentasi-

kan pada Kuliah Metodologi Penelitian di Program Doktor UIN Yogyakarta 

di Jambi, tanggal 25-26 Januari  2010.

Djawahir Hejzziey,  Pedoman Penelitian Skripsi, Jakarta: ttp, 2007.

John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1993.

Program Pascasarajana UIN Yogyakarta, Buku Pedoman Penuisan Disertasi, Cet. 2, 

Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2008.

Sayuti, “Relevansi antara Maal Administratif dan Upaya Penciptaan Good Gover-

nance”, Jurnal Ilmiah Al-Risalah, Fakultas Syariah IAIN STS Jambi, Volume 

12, Nomor 1, Juni 2012.



Pedoman Penulisan

Al-Risalah       JISH                                  Vol. 13, No. 1, Juni 2013

Tim Penulis Fakultas Syariah dan Hukum, Buku Pedoman Penulisan Skripsi, Ja-

karta: Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2007.


