
Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 1

KONSEP GRATIFIKASI DALAM PERSPEKTIF 

HUKUM ISLAM

Abdul KarimAkademi Pengajian Islam, Universiti Malaya,50603 Kuala Lumpur, MalaysiaE-mail: abdulkarim678@gmail.com
FazzanJabatan Fiqh dan Ushul, Akademi Pengajian IslamUniversiti Malaya, 50603 Kuala Lumpur, MalaysiaE-Mail: fazzan75@gmail.com

ZulqarnainJabatan Fiqh dan Ushul, Akademi Pengajian IslamUniversiti Malaya, 50603 Kuala Lumpur, MalaysiaE-Mail: izul1975@gmail.com Naskah diterima tanggal 15 Maret 2016, revisi I tanggal 18 April 2016, dan revisi II tanggal 22 Mei 2016
Abstract: Gratification has been practiced by Muslim since centuries ago untill now. Basically, gratifica-

tion is a paying a tribute from one to another. But today, there is a legislation rule ban gratification practice. 

Therefore, this study will be examined the concept of gratification based on Islamic law. This study used 

descriptive-analytic method and normative approach, which means gratification concept is observed as accord-

ing to al-Qur’an, hadist and opinion of theologians. The result of this study shows that, gratification has a very 

broad meaning in Islam, which may take forms in any kinds of tributes or charity. The gratification concept 

sometimes means shadakah, hibah, gift and risywah. The sort of gratification in Islam is classified to positive 

categories and negative categories. Shadakah, hibah and gift are including to positive dividend, these are rec-

ommended in Islam. Yet, it will be negative dividend if state officials are as receivers. While risywah and gift 

(state officials) are including to negative gratification, these practices are prohibited and immoral (maksiat) 

based on al-Qur’an, hadist and opinion of theologians. Risywah and gift (state officials) are categorized to 

jarimah ta’zir, the doer can be punished with ta’zir penalty, ranging from the heaviest to it should be heaviest 

and lightest punishment.

Keywords: Gratification concept, Islamic law perspective.

Abstrak: Gratifikasi merupakan perbuatan yang sudah dipraktekkan oleh umat Islam semenjak dahulu 

sampai sekarang. Karena pada intinya gratifikasi adalah pemberian dari seseorang kepada orang lain. Namun 

dewasa ini ada aturan perundang-undangan yang melarang amalan gratifikasi. Untuk itu, dalam kajian 

ini akan ditelaah konsep berkaitan dengan gratifikasi dalam tinjauan Hukum Islam. Kajian ini dilakukan 

dengan menggunakan metode deskriptif-analitik dengan pendekatan normatif, yaitu meninjau konsep grati-

Al-Risalah
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan

Vol. 16, No. 1, Juni 2016 (hlm. 1-18)

ISSN:  1412-436X



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah2

fikasi berdasarkan al-Qur’an dan hadis serta pendapat para ulama yang telah ada yang berkaitan dengan 

gratifikasi. Hasil kajian menunjukkan bahwa, dalam Islam gratifikasi mempunyai makna yang sangat luas, 

yaitu segala bentuk pemberian. Konsep gratifikasi dalam Islam adakala berupa sedekah, hibah, hadiah, dan 

risywah. Bentuk-bentuk gratifikasi dalam Islam tersebut ada yang termasuk ke dalam kategori positif dan 

kategori negatif. Gratifikasi dalam bentuk sedekah, hibah, dan hadiah termasuk ke dalam amalan grati-

fikasi positif, amalan tersebut memang dianjurkan dalam Islam. Namun, amalan ini dapat berubah menjadi 

amalan negatif apabila penerimanya adalah petugas negara. Adapun gratifikasi dalam bentuk hadiah kepada 

penguasa dan risywah termasuk ke dalam gratifikasi negatif, karena dua bentuk amalan gratifikasi ini telah 

disebutkan dalam al-Qur’an, hadis, maupun pendapat para ulama sebagai amalan yang dilarang syara’, yaitu 

suatu amalan maksiat (jarimah). Gratifikasi dalam bentuk hadiah kepada penguasa dan risywah termasuk 

kedalam kategori jarimah ta’zir, maka pelakunya dapat dihukum dengan hukuman ta’zir, mulai hukuman 

terberat hingga hukuman teringan.

Kata Kunci:  Konsep gratifikasi, perspektif hukum Islam.

Pendahuluan

Gratifikasi dengan makna pemberian pada 

dasarnya merupakan suatu hal yang diboleh-

kan dalam Islam. Bahkan Islam menganjurkan 

memberi gratifikasi karena dengannya akan 

tercipta rasa kasih sayang di antara sesama. 

Pemberian gratifikasi dapat menumbuhkan 

rasa kasih sayang tentunya pemberian yang 

dilakukan berlandaskan hati nurani yang tulus 

dan ikhlas, dan semata-mata hanya mengharap 

ridha Allah SWT. Akan tetapi, dalam realitas 

dan perkembangannya, gratifikasi terkadang 

dijadikan sebagai alat untuk mencapai tujuan-

tujuan tertentu, sebagai media untuk menda-

patkan keselamatan dan keuntungan. Dian-

taranya ialah gratifikasi yang diberikan untuk 

penguasa atau pegawai negara. Ditambah lagi 

dengan diberlakukannya undan-undang yang 

melarang amalan gratifikasi dalam masyarakat 

Indonesia. Padahal amalan tersebut sudah laz-

im dilakukan oleh masyarakat. Amalan grati-

fikasi tidak luput berlaku dalam dunia Islam 

dan juga dipraktikkan oleh orang muslim di 

Indonesia. Hanya saja istilah gratifikasi secara 

harfiah tidak dikenal dalam sistem Hukum Is-

lam. Maka dari itu, perlu ada pengkajian un-

tuk mencari perbincangan Hukum Islam men-

genai gratifikasi. Dalam melakukan kajian ini 

penulis menggunakan metode deskriptif-ana-

litik.

Definisi Gratifikasi

Dalam kamus Bahasa Indonesia, gratifikasi 

diartikan sebagai pemberian hadiah uang ke-

pada pegawai di luar gaji yang ditentukan.1 

Sedangkan dalam kamus Hukum, gratifikasi 

yang berasal dari bahasa Belanda, gratificatie, 

atau bahasa Inggrisnya gratification diartikan 

sebagai hadiah uang. Berdasarkan kedua defi-

nisi tersebut, baik dalam kamus Bahasa Indo-

nesia maupun kamus Hukum, gratifikasi diar-

tikan sebagai pemberian hadiah berupa uang. 

Definisi dalam kedua kamus tersebut bersifat 

netral. Artinya, amalan gratifikasi bukanlah 

merupakan suatu amalan tercela atau makna 

suatu perbuatan negatif. Sedangkan objek 

gratifikasi dalam kamus Bahasa Indonesia 

jelas ditujukan kepada pegawai, sementara 

dalam kamus Hukum objek gratifikasi tidak 

ditentukan.2

Adapun definisi gratifikasi dalam un-

dang-undang adalah pemberian dalam arti 

1 Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, Tanti Yuniar, 

(Jakarta: Agung Media Mulia, t.t.), hlm. 224.

2 Eddy OS Hiareij, “Memahami Gratifikasi”, 

Kompas.com, 13 Juni 2011.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 3

luas, yakni meliputi pemberian uang, barang, 

rabat (discount), komisi, pinjaman tanpa 

bunga, tiket perjalanan, fasilitas penginapan, 

perjalanan wisata, pengobatan cuma-cuma, 

dan fasilitas lainnya. Gratifikasi tersebut baik 

yang diterima di dalam negeri maupun di luar 

negeri dan yang dilakukan dengan mengguna-

kan sarana elektronik atau tanpa sarana elek-

tronik.3

Ringkasnya, dalam tinjauan undang-un-

dang tidak semua gratifikasi dilarang. Grati-

fikasi yang dibolehkan oleh undang-undang 

adalah pemberian yang dilakukan dengan niat 

yang tulus dari seseorang kepada orang lain 

tanpa memikirkan diri sendiri artinya pembe-

rian dalam bentuk “tanda terimakasih” tanpa 

mengharapkan balasan apa-apa. Sedangkan 

gratifikasi yang dilarang dalam undang-un-

dang adalah perbuatan penerimaan gratifikasi 

oleh Pegawai Negeri atau Penyelenggara Neg-

ara yang dianggap sebagai perbuatan korupsi 

apabila pemberian tersebut dilakukan karena 

berhubungan dengan jabatannya dan berten-

tangan dengan kewajiban atau tugasnya.

Konsep Gratifikasi dalam Hukum Islam

1. Gratifikasi dalam Bentuk Sedekah

Sedekah ialah pemberian berupa sesuatu yang 

berguna bagi orang lain yang memerlukan ban-

tuan (fakir dan miskin) dengan tujuan beriba-

dah (mencari pahala) kepada Allah semata.4 

Quraish Shihab mengartikan sedekah sebagai 

pengeluaran harta secara ikhlas yang bersi-

fat sunnah atau anjuran. Jika infaq berkenaan 

dengan materi maka sedekah mempunyai arti 

3 Undang-Undang RI No. 20 Tahun 2001 tentang 

Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi.

4 Kamus Istilah Fiqh, Abdul Mujieb dan Mabruri 

Tholhah Syafi’ah, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 

1994), hlm. 311.

lebih luas dari sekedar material.5 Ahmad Mus-

tafa al-Maraghi menjelaskan, bahwa yang di-

maksudkan dengan sedekah ialah bukan saja 

memberikan suatu zat (benda) kepada orang 

lain dengan tujuan karena Allah, tetapi boleh 

juga suatu perkhidmatan. Sebagaimana hadis 

Rasul SAW yang diriwayatkan daripada Abu 

Aiyub yang artinya:

akan kutunjuki kepada kalian tentang sebaik-

baik sedekah dari pada memberikan suatu 

benda, ialah bersedekah dengan mendamaikan 

kedua kelompok yang sedang bersengketa, 

menyatukan kedua kelompok yang sedang ber-

pecah belah.

Dalam hadis yang lain yang diriwayatkan 

dari ‘Abd Allah Ibn ‘Umar, Rasulullah bers-

abda yang artinya; “sebaik-baik sedekah ialah 

mendamaikan kedua kelompok yang sedang 

bertelagah”.6

Dari beberapa definisi tersebut di atas, 

dapat disimpulkan bahwa sedekah merupakan 

suatu amalan menyerahkan sesuatu barang/

zat untuk dipergunakan atau dimiliki oleh 

orang lain karena mengharapkan pahala di-

akhirat nanti, atau mengharapkan ridha Allah. 

Sedekah boleh berupa zat (benda) yang ketara 

(materi) boleh juga juga berupa jasa (non ma-

teri).

Ulama fikih sepakat mengatakan bahwa 

sedekah merupakan salah satu amalan yang 

disyari’atkan dan hukumnya ialah sunnah. 

Kesepakatan mereka didasari pada surat al-

Baqarah 2: 280.7 Sedekah ini disunnatkan di 

setiap saat, tanpa ada batas waktu. Sedekah se-

5 Quraish Shihab, Quraish Shihab Menjawab: 

1001 Keislaman yang Patut Anda Ketahui (Ja-

karta: Lentera Hati, 2008), hlm. 191.

6 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, 

Jilid Ke-2, (Makkah al-Mukarramah: Maktabah 

al-Tijariyah, t.t), hlm. 154.

7 Abdul Aziz Dahlan, (ed.), Ensiklopedi Hukum 

Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2003), 

hlm. 1619.



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah4

bagai amalan sunnah diterangkan melalui dal-

il al-Qur’an dan hadis. Adapun dalil tentang 

anjuran bersedekah dalam al-Qur’an separti 

yang dinyatakan di dalam nas QS. al-Baqarah 

2: 245. Dan masih banyak lagi ayat al-Qur’an 

yang bercakap tentang sedekah. Adapun dasar 

hukum sedekah dalam hadis ialah hadis dari 

Abu Hurayrah.8

Disamping sunnah, adakalanya hukum 

sedekah menjadi haram yaitu dalam kasus 

seseorang yang bersedekah mengetahui pasti 

bahwa orang yang akan menerima sedekah 

tersebut akan mempergunakan harta sedekah 

untuk kemaksiatan. Adakalanya hukum 

sedekah berubah menjadi wajib, yaitu ketika 

seseorang berjumpa dengan orang lain yang 

sedang kelaparan hingga dapat mengancam 

keselamatan jiwanya, sementara dia mempu-

nyai makanan yang lebih dari apa yang diper-

lukan saat itu. Hukum sedekah juga menjadi 

wajib jika seseorang bernazar hendak ber-

sedekah kepada seseorang atau lembaga.

2. Gratifikasi dalam Bentuk Hibah

Hibah menurut syara’ juga diartikan ialah 

pemilikan yang sunnat ketika hidup.9 Hibah 

juga bermakna memberikan pemilikan harta 

kepada orang lain di saat masih hidup tanpa 

imbalan.10 Pengartian yang hampir sama 

juga dikemukakan Sayid Sabiq dalam kitab-

nya Fiqh al-Sunnah, yaitu suatu akad yang 

pokok perpertanyaannya pemberian harta 

8 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, al-Maktabah al-

Syamilah, Bab Sadaqah, Jilid Ke-2, Hadis No. 

1410, (t.tp: Dar Tuq al-Najah, 1422 H), hlm.108.

9 Al-Sayyid Abū Bakr, I‘ānah al-Tālibīn, Jilid. 

Ke-4, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t), hlm. 141.

10 ‘Abd al-‘Adim Ibn Badawi al-Khalafi, al-Wajiz 

fi fiqh al-Sunnah wa al-Kitab al-‘Aziz: Kitab 

al-Taharah wa al-Salah, Alih Bahasa oleh Tim 

Tashfiyah LIPIA, (Bogor: Pustaka Ibnu Katsir, 

2006), hlm. 66.

milik seseorang kepada orang lain dikala dia 

masih hidup tanpa adanya imbalan. Imam 

Taqy al-Din dalam kitab Kifayat al-Akhyar 

menjelaskan, yang dimaksud dengan hibah 

ialah tamliku bi‘ayri ‘iwad (pemilikan tanpa 

penggantian).11

Berdasarkan berbagai definisi di atas, 

dengan mudah boleh dikatakan bahwa hibah 

ialah suatu akad pemberian hak milik oleh 

seseorang kepada orang lain ketika ia masih 

hidup tanpa mengharapkan imbalan dan balas 

jasa. Oleh sebab itu, hibah merupakan pem-

berian yang murni bukan karena mengharap-

kan pahala dari Allah SWT serta tidak pula 

terbatas berapa jumlahnya. Maka apabila ses-

eorang memberikan hartanya kepada orang 

lain untuk dimanfaatkan tetapi tidak diberikan 

kepadanya hak pemilikan maka hal itu tidak 

disebut hibah, ia disebut dengan i’arah (pinja-

man). Begitu juga, apabila seseorang member-

ikan sesuatu kepada orang lain dengan tujuan 

memperoleh pahala, hal separti ini disebut 

dengan sedekah. Lain halnya jika tujuannya 

untuk menghormati atau sebagai penghargaan 

atas prestasi seseorang baik ia berharap pahala 

atau tidak, itu dinamakan dengan hadiah.

Adanya hibah juga didasari al-Qur’an 

al-Karim. Dalam al-Qur’an, penggunaan kata 

hibah digunakan dalam konteks pemberian 

anugerah Allah SWT kepada utusan-utusan-

nya, do’a-do’a yang dipanjatkan oleh hamba-

hambanya, terutama para Nabi, dan menjelas-

kan sifat Allah yang Maha Memberi Kurnia. 

Namun ayat tersebut boleh digunakan anjuran 

secara awam, agar seseorang memberikan se-

bahagian rezekinya kepada orang lain,  mis-

alnya, QS. al-Baqarah 2: 262 dan QS. al-Mu-

nafiqun 63: 10.

11 Taqy al-Din Abu Bakar Ibn Muhammad, Kifayat 

al-Akhyar (Bandung: al-Ma’arif, t.t), hlm. 323.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 5

3. Gratifikasi dalam Bentuk Hadiah

Najamuddin Ahmad Ibn al-Rafi’ah dalam 

kitabnya Kifayah Rasulullah SAW fi Syarh 

al-Tanbih yang dikutip oleh ‘Abd Ghani Ibn 

Isma’il dalam Tahqiq al-Qadiyah fi al-Farq 

Bayna al-Risywah wa al-Hadiyah, ia berkata, 

hadiah ialah jenis-jenis kebaikan (pemberian) 

yang mengandung makna adanya peminda-

han hak milik tanpa alat tukar, yang mana ke-

baikan itu dibawakan ke tempat orang yang 

diberi sebagai bentuk penghormatan untuk 

memupuk silaturrahim.12

Adapun tinjauan Islam berkenaan dengan 

hukum memberi dan menerima gratifikasi da-

lam bentuk hadiah dapat penulis jelaskan se-

bagai berikut:

a) Dibolehkan Memberi Hadiah.

Memberi hadiah dan menerimanya 

serta membalas kepada yang memberi 

hadiah itu dibolehkan (tidak dimakruh-

kan) saling memberi hadiah sesama 

orang Islam, hukum ini disepakati oleh 

mayoritas, walaupun ada sebahagian me-

makruhkannya.13 Hadiah yang diberikan 

dapat melahirkan kasih sayang dalam 

hati, maka sangat wajar jika Rasulullah 

menganjurkan untuk saling memberi 

dan menerima hadiah, karena faedah dan 

manfaatnya amat besar bagi umat Islam. 

Memberi hadiah ialah dibolehkan, hal ini 

berdasarkan firman Allah SWT dalam al-

Qur’an al-Karim QS. al-Nisa’ 4: 4 dan 

sabda Nabi Muhammad SAW dari Abu 

Hurayrah.14

12 Ibid., 80-81.

13 M. Hasbi Ash Shiddieqy, Hukum-hukum Fiqh 

Islam, (Jakarta: Putra Rizki Putra, 1997), hlm. 

445.

14 Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab fi Hassi, Jilid Ke-4, Hadis No. 

2130, (Mesir: Syirkah Maktabah wa Matba'ah 

Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975), hlm. 441.

Dari dua dalil tersebut dapat ditarik 

pemahaman bahwa pemberian hadiah 

dianjurkan oleh Allah dan disunnahkan 

oleh Rasulullah. Hadiah merupakan suatu 

lambang kasih sayang diantara sesama 

manusia. Tidak dilihat besar dan kecilnya 

pemberian tersebut.

Adapun tentang menerima hadiah 

dibolehkan juga berdasarkan firman Al-

lah SWT dalam QS. al-Nisa’ 4: 4 di atas. 

Dan hadis-hadis yang menunjukkan di-

bolehkannya menerima hadiah sangatlah 

banyak. Di antaranya ialah hadis riwayat 

al-Bukhari dari Ibn ‘Umar,15 hadis riwayat 

Malik dari ‘Ata’ Ibn Yasar,16 hadis riwayat 

Ahmad dari al-Muttalib Ibn ‘Abd Allah 

Ibn Hantab,17 hadis riwayat Ahmad dari 

Khalid Ibn ‘Ady al-Juhany,18 dan hadis ri-

wayat Ahmad dari Abu Hurayrah.19

b) Rasulullah juga Menerima Hadiah.

Rasulullah ialah manusia yang dija-

min oleh Allah terhindar dari kesalahan 

(ma’sum). Beliau ialah manusia yang 

15 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Op. Cit., hlm. 

123.

16 Malik, Mawata’ al-Imam Malik, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab Ma Ja’a fi al-Ta’afuf  ‘an al-

Masa’alah, Jil. Ke-2, Hadis No. 9, (Beirut: Dar 

Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1985), hlm. 998. Lihat 

‘Abd Ghani Ibn Isma’il, Tahqiq al-Qadiyah fi 

al-Farq Bayna al-Risywah wa al-Hadiyah (t.tp.: 

Maktabah al-Qur’an, 2003), hlm. 38.

17 Al-Bayhaqi, al-Sunan al-Kubra, al-Maktabah al-

Syamilah, Bab I ’ta’ al-Ghani min al-Tatawu’, Jil. 

Ke-6, Hadis No. 12043, (Beirut: Dar al-Kutb al-

‘Ilmiyah, 2003), hlm. 305.

18 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam Ahmad, al-

Maktabah al-Syamila, Bab Hadith Khalid Ibn 

‘Ady al-Juhany ‘an al-Nabi SAW, Jil. Ke-29, 

Hadis No. 17936, (t.tp: Mu’assasah al-Risalah, 

2001), hlm. 456. Sanad hadis ini sahih. Disamp-

ing itu, hadis ini juga diriwayatkan oleh Abu 

Ya’la, al-Tabrani, Ibn Hibban dan Hakim.

19 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam, Jilid Ke-13, 

Op. Cit., hlm. 299.



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah6

sempurna, karena setiap amalan yang ia 

lakukan tidak terlepas dari pantauan dan 

tuntunan Allah. Ia melakukan sesuatu 

bukan mengedepankan keinginannya se-

mata, tetapi selalu dibimbing oleh wahyu. 

Untuk itu, Rasulullah sekalipun men-

erima hadiah, sudah pasti akan terhindar 

dari amalan-amalan yang menyimpang. 

Keputusan yang ia berikan boleh dipas-

tikan tidak akan terpengaruh oleh had-

iah yang beliau terima. Oleh karena itu, 

hadiah yang Nabi terima bukanlah hadiah 

yang terlarang dan risywah.

Banyak dalil yang menerangkan ten-

tang Rasulullah SAW menerima pembe-

rian hadiah dari orang lain. Hal itu boleh 

dilihat dari beberapa hadis Nabi yang di-

riwayat al-Bukhari dari Abi Hurayrah,20 

hadis riwayat al-Bukhari dari Anas,21 

hadis riwayat al-Tabrani dari Anas Ibn 

Malik,22 hadis riwayat al-Bukhari dari 

Abi Hurayrah,23 dan hadis riwayat Abu 

Dawud dari Anas Ibn Malik.24

Sebagai contoh lainnya, Nabi Mu-

hammad SAW pernah menerima hadiah 

dari penguasa Qibti. Penguasa Koptik per-

nah memberikan hadiah kepadanya beru-

pa dua hamba sahaya perempuan yang 

bersaudara dan seekor hewan sejenis 

kuda. Lalu Nabi memandu hewan terse-

20 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-3., Op. 

Cit., hlm. 155.

21 Ibid., Bab I’za Tahawalat al-Sadaqah,  Jilid Ke-2, 

hlm. 128.

22 Al-Tabrani, al-Mu’jam al-Awsat, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab Man Baqiyah min Awali Ismi-

hi Mim min Ismihi Musa, Jilid Ke-8, Hadis No. 

8235, (al-Qahirah: Dar al-Haramayn, t.t), hlm. 

150.

23 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-3, Op. 

Cit., hlm. 153.

24 Abu Dawud, Musnah Abi Dawud, al-Maktabah 

al-Syamilah, Jilid Ke-3, Hadis No. 2169, (Mesir: 

Dar Hijr, 1999), hlm. 537.

but di Madinah dan mengambil salah satu 

hamba sahaya itu untuk dirinya, yang ke-

mudian melahirkan Ibrahim. Sedangkan 

hamba sahaya yang satu lagi diberikan 

kepada Hasan Ibn Thabit, yang kemudian 

melahirkan anak yang bernama Muham-

mad.25

Sekurang-kurangnya dari bebera-

pa hadis yang telah penulis kemukakan 

jelaslah Rasulullah menerima pemberian 

hadiah, mulai dari pemberian oleh masa-

yarakat biasa hingga para bangsawan 

negara atau penguasa. Penerimaan Rasu-

lullah SAW terhadap hadiah merupakan 

salah satu wujud kemurahan hatinya dan 

satu bentuk akhlak yang baik yang akan 

menyatukan hati. Memakan makanan 

yang dihadiahkan dan memakai baju yang 

merupakan hadiah ialah salah satu syi’ar 

Rasulullah SAW dan salah satu ciri beliau 

sebagaimana tersurat dalam nas.

c) Tidak Boleh Memberi Hadiah kepada Ha-

kim dan Pejabat.

Dalam perbahasan yang lalu, di-

bolehkan memberi dan menerima hadiah 

kepada sesama rakyat biasa, menerima 

hadiah dari penguasa, dan Rasulullah pun 

pernah menerima hadiah. Akan tetapi bagi 

pejabat atau pegawai negara separti hakim 

dan lain-lain dilarang menerima hadiah. 

Dengan begitu dilarang juga bagi yang 

25 Qutaybah al-Daynuri menulis dalam kitabnya 

al-Ma’arif, sebagaimana yang dikutip oleh ‘Abd 

Ghani bin Isma’il dalam Tahqiq al-Qadiyah, 

ketika menyebut anak-anak Rasulullah SAW. 

Qutaybah al-Daynuri mengatakan, Ibrahim Ibn 

Mariyah al-Qibtiyah dilahiirkan di Madinah 

selepas lapan tahun kedatangan Rasulullah SAW 

ke sana, ia hidup selama satu tahun, sepuluh bu-

lan, dan lapan hari. ibunya, Mariyah al-Qibtiyah 

merupakan hadiah dari Muqawqis, penguasa Is-

kandariyah, untuk Rasulullah SAW. Lihat, ‘Abd 

Ghani bin Isma’il, Op. Cit., hlm. 70-71.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 7

memberinya. Karena pemberian hadiah 

kepada pegawai negara termasuk dalam 

amalan hadiah yang diharamkan. Hal ini 

untuk menjaga hal-hal yang tidak baik 

efeknya. Apalagi memberi hadiah kepada 

orang yang semula belum pernah mem-

beri hadiah ketika dia belum memangku 

jabatannya. Dalam hujjah hukum Islam, 

mengantisipasi untuk tidak terbukanya 

peluang untuk terjadinya penyelewengan 

ini disebut sadd al-dhari’ah. Karena didu-

ga pemberian hadiah tersebut mempunyai 

maksud dan tujuan tertentu, tidak sekedar 

kasih sayang atau persaudaraan. Hal itu 

barangkali dilakukan untuk mendapatkan 

sesuatu yang diinginkannya, baik berupa 

pekerjaan, perlindungan, dukungan, dan 

pertolongan. Kalau sudah demikian ben-

tuknya, maka itu bukan lagi hadiah seba-

gaimana yang telah ditakrifkan, melaink-

an sudah merupakan bentuk kemaksiatan, 

karena pemberian itu tidak dimaksudkan 

untuk suatu kebaikan, yaitu keinginan un-

tuk mendapat ridha Allah SWT.

Pemberian hadiah kepada penguasa 

dilarang berdasarkan al-Qur’an al-Karim 

QS. ‘Ali ‘Imrān 3: 161 dan hadis Nabi 

Muhammad SAW riwayat al-Bukhārī 
dari Abi Humayd al-Sai’dy,26 hadis ri-

wayat Muslim dari ‘Adī Ibn ‘Amiyrah 

al-Kindy,27 hadis riwayat al-Bukhārī dari 

Abu Hurayrah,28 dan hadis riwayat Ah-

mad dari Abi Humayd al-Sai’dy.29

26 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-9, Op. 

Cit., hlm. 70.

27 Muslim, Sahih Muslim, al-Maktabah al-Syami-

lah, Bab Tahrim Hadaya al-‘Amal,  Jilid Ke-3, 

Hadis No. 30, (t.tp: Dar Tuq al-Najah, 1422 H), 

hlm. 1465.

28 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-4, Op. 

Cit., Hadis No. 3073.

29 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam, Jilid Ke-39, 

Op. Cit, hlm. 14.

Dari ayat al-Qur’an dan hadis-hadis 

di atas, walaupun bukan khusus bercakap 

tentang konteks pemberi hadiah, karena 

dalam ayat dan hadis di atas lebih ke-

pada dilarangnya menerima pemberian 

apabila dia sebagai pegawai negara, na-

mun larangan untuk memberikan boleh 

dipahami melalui mafhum mukhalafah, 

yaitu dilarangnya petugas mengambil se-

suatu pemberian bermakna larangan bagi 

seseorang memberikannya. Jadi, dari pe-

mahaman mafhum mukhalafah nas-nas 

tersebut boleh dipahami bahwa bentuk 

amalan yang mengatasnamakan hadiah 

kepada penguasa atau pegawai negara 

ialah haram hukumnya.

Tentang pembahasan sebelumnya, 

bahwa Rasulullah pernah menerima had-

iah, itu khusus bagi Nabi, sedangkan 

untuk hakim atau penguasa selain Nabi 

diharamkan menerima hadiah dan mem-

berikan hadiah untuknya, sekalipun tanpa 

adanya permintaan. Karena pemberian 

hadiah kepada selain Nabi, termasuk ke 

dalam amalan yang dilarang. Hal ini seba-

gaimana kita fahami dari nas al-Qur’an 

dan hadis di atas. Disamping itu juga per-

nah dijelaskan oleh ‘Umar bin ‘Abd al-

‘Aziz, ia suatu ketika diberi hadiah oleh 

seseorang tapi ditolaknya karena waktu 

itu dia sedang menjabat sebagai khalifah. 

Orang yang memberi hadiah kemudian 

berkata, ‘’Rasulullah pernah menerima 

hadiah’’. Lalu ‘Umar menjawab, ‘’hal itu 

bagi Rasulullah merupakan hadiah tapi 

bagi kita itu ialah risywah.”30 Jadi, setiap 

hadiah yang diberikan kepada pegawai 

karena kedudukannya sebagai seorang 

pegawai tidak boleh diterima dan haram 

30 Muhammad Yūsuf al-Qardāwī, al-Halāl wa al-

Harām fī al-Islām, (Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 
1994), hlm. 230.



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah8

hukumnya karena andaikan pejabat terse-

but tidak sedang menjabat dan hanya ting-

gal di rumahnya nescaya tidak akan ada 

orang yang memberinya hadiah.

Dengan demikian, hadiah juga seru-

pa dengan pemberian yang diharamkan, 

apabila hadiah itu diberikan kepada pen-

guasa. Hanya saja hukum hadiah boleh 

berubah bergantung pada masing-masing 

atau pihak yang berkaitan dengannya. Jadi 

dapat disimpulkan sebagai berikut, dalam 

Islam dibolehkan memberi hadiah kepada 

sesama dan boleh menerima hadiah dari 

orang yang sederajat dan penguasa asal-

kan hadiah itu berpunca dari harta yang 

baik, bukan diperolehnya dengan cara 

yang haram. Adapun memberikan hadiah 

kepada penguasa dilarang, karena ditakut-

kan akan menyimpang dari prinsip-prin-

sip pemberian hadiah, artinya kemungki-

nan tidak lagi hanya sekedar kasih sayang 

dan penghargaan, tetapi ditakutkan punya 

maksud-maksud tertentu. Untuk mengan-

tisipasi perkara tersebut, maka Rasulullah 

dan para sahabat menjangka sejak awal 

dengan mengharamkan pemberian hadiah 

kepada penguasa, hakim dan pelaksana 

negara lain.

d) Gratifikasi dalam Bentuk Risywah.

Al-Sayyid Abū Bakr mendefinisikan 

risywah dengan “memberikan sesuatu 

agar hukum diputuskan secara tidak be-

nar/tidak adil, atau untuk mencegah putu-

san yang benar/adil.”31 Definisi yang leb-

ih kurang sama diberikan oleh al-Jurjāni.32 

Sedangkan menurut Ibrahim al-Nakha’ī, 
risywah ialah sesuatu yang diberikan 

kepada seseorang untuk menghidupkan 

31 Al-Sayyid Abū Bakr, Op. Cit., hlm. 232.

32 ‘Ali al-Jurjānī, al-Ta‘rīfāt, al-Maktabah al-

Syāmilah, http://alwarraq.com, al-Isdār al-Thānī, 
hlm. 111.

kebatilan atau untuk menghancurkan ke-

benaran. Syaykh ‘Abd al-‘Azīz bin ‘Abd 

Allāh bin Baz mendefinisikan risywah 

dengan memberikan harta kepada ses-

eorang sebagai pampasan pelaksanaan 

maslahat (tugas/kewajiban) yang tugas 

itu harus dilaksanakan tanpa menunggu 

ganjaran atau uang tip.33

Dalam kitab Kasyf al-Qanna’an 

Matn al-Iqna’, karangan Mansur Ibn 

Yunus Idris al-Bahuti. Definisi yang ada 

dalam kitab ini menurut penulis cukup 

menarik sebab ia mengemukakan bahwa 

jika pihak pertama memberikan sesuatu 

kepada pihak kedua dalam rangka mence-

gah pihak kedua agar tidak menzaliminya 

dan agar pihak kedua mahu melakukan 

kewajibannya maka pemberian semacam 

ini tidak dianggap risywah yang dila-

rang agama.34 Senada dengan penganda-

ian yang dikemukakan oleh al-Bahuti di 

atas, Syams  al-Haq al-‘Adim juga mem-

punyai pandangan yang hampir sama 

dengan al-Bahuti.35 Akan tetapi menurut 

Syams al-Haq, pemberian atau risywah 

itu dilakukan harus dengan niat agar pe-

nyimpangan dan penyelewengan pihak 

penerima risywah boleh diubah semakin 

baik. Dalam definisi ini dikemukakan 

sebuah pengandaian, yaitu seandainya 

pihak kedua melakukan kezaliman terh-

adap pihak pertama dan pihak kedua tidak 

melaksanakan kewajiban-kewajiban yang 

seharusnya ia lakukan terhadap pihak per-

tama, maka dalam isu ini boleh diberikan 

33 Abū Abdul Halim Ahmad. S., Suap, Dampak dan 

Bahyanya Bagi Masyarakat, Cet. Ke-1, (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 1996), hlm. 20-21.

34 Al-Bahuti, Kasyf al-Qanna’an Matn al-Iqna’  

Jilid Ke-6, (Beirut: Dar al-Fikr, 1982), hlm. 316.

35 M. Nurul Irfan, Korupsi Dalam Hukum Pidana 

Islam, Cet. Ke-1, (Jakarta: Amzah, 2011), hlm. 

90.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 9

sesuatu berupa risywah.

Dari uraian di atas boleh disimpulkan 

bahwa, risywah ialah sesuatu yang diberi-

kan kepada hakim atau pejabat dan lain-

lain dengan segala bentuk dan caranya. 

Sesuatu yang diberikan adakala berupa 

harta atau sesuatu yang bermanfaat bagi 

penerima, sehingga keinginan pemberi 

riyswah menjadi kenyataan. Dan amalan 

sedekah, hibah, hadiah, dan waqaf boleh 

berubah menjadi risywah apabila pembe-

rian itu diperuntukkan kepada penguasa 

atau pegawai negara, dan kepada pihak 

lain apabila pemberian tersebut bertujuan 

agar pihak penerima menuruti kemahuan 

pihak pemberi.

Ibn ‘Abidin dengan mengutip kitab 

al-Fath, mengemukakan empat macam 

bentuk risywah. Pertama, risywah yang 

haram atas orang yang mengambil dan 

yang memberikannya, yaitu risywah un-

tuk mendapatkan keuntungan dalam ke-

hakiman dan pemerintahan. Kedua, risy-

wah terhadap hakim agar dia memutuskan 

perkara, sekalipun keputusannya benar, 

karena dia mesti melakukan hal itu. Ri-

sywah model ini haram bagi yang mem-

beri dan menerima. Ketiga, risywah untuk 

meluruskan suatu perkara dengan mem-

inta penguasa menolak kemudaratan dan 

mengambil manfaat. Risywah ini haram 

bagi yang mengambilnya saja. Dan keem-

pat, risywah untuk menolak ancaman atas 

diri atau harta, boleh bagi yang memberi 

dan haram bagi orang yang mengambil. 

Hal ini boleh dilakukan karena menolak 

kemudaratan dari orang muslim ialah wa-

jib, namun tidak boleh mengambil harta 

untuk melakukan yang wajib.36

Menurut penulis, subtansinya ada 

36 Muhammad Amin, Khususyiyah Ibn ‘Abidin, 

(Beirut: Dar al-Fikr, 1386 H), hl. 78.

dua bentuk risywah apabila ditinjau dari 

tujuan melakukannya. Pertama, risywah 

yang dilakukan dengan tujuan untuk mem-

benarkan yang salah dan menyalahkan 

yang benar. Dengan kata lain, pemberian 

untuk membatilkan kebenaran dan mem-

benarkan yang batil. Amalan risywah ini 

boleh mengalahkan pihak yang semestin-

ya menang dan memenangi pihak yang se-

patutnya kalah. Dan kedua, risywah yang 

dilakukan dengan tujuan untuk menuntut 

atau memperjuangkan hak yang sepatut-

nya diterima oleh pemberi (al-rasyi) atau 

untuk menolak kemudaratan, kezaliman, 

dan ketidak adilan yang dirasakan oleh 

pihak pemberi tersebut. Dalam arti lain, 

yaitu pemberian untuk mempertahankan 

kebenaran dan mencegah kebatilan dan 

kezaliman.

Berdasarkan kategori risywah yang 

penulis simpulkan di atas, maka hukum 

riyswah ada dua pula, yaitu risywah yang 

hukumnya haram dan risywah yang huku-

mnya halal. Namun hukum dasar risywah 

ialah haram. Hal ini berlandaskan banyak 

sekali dali-dalil, baik al-Qur’an, hadis, 

maupun dalil-dalil ijtihadi lain yang men-

erangkannya yang akan penulis uraikan 

berikut ini:

1) Risywah yang Hukumnya Haram.

Syariat Allah ialah cahaya yang 

menerangi kegelapan, maka setiap 

sesuatu yang dijadikan sarana untuk 

menolong kebatilan di atas kebenaran 

hukumnya haram. Dengan demikian, 

risywah yang dilakukan dengan tu-

juan untuk membenarkan yang salah 

dan menyalahkan yang benar hukum-

nya jelas haram. Karena hal ini san-

gat dilarang dan sangat dibenci da-

lam Islam karena sebenarnya amalan 

tersebut termasuk amalan yang batil. 



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah10

Dalil al-Qur’an tentang larangan dan 

haramnya amalan risywah tersebut 

ialah QS. al-Baqarah 2: 188, QS. al-

Mai’dah 5: 42, QS. al-Mai’dah 5: 62 

dan 63.

Dari uraian pendapat para mufa-

sirin dalam mengomentari ayat-ayat 

di atas, dapat disimpulkan bahwa Al-

lah mengharamkan risywah dimana 

hal tersebut merupakan kebiasaan 

orang-orang Yahudi. Di dalam QS. 

al-Baqarah 2: 188 Allah melarang 

memakan harta dengan cara batil atau 

haram apapun jalannya. Namun di 

ayat tersebut terdapat qarinah (bukti 

yang menguatkan) bahwa yang di-

maksudkan ialah risywah. Larangan 

tersebut diperkukuhkan dengan QS. 

al-Mai’dah 5: 42, 62 dan 63 yang 

merupakan celaan yang amat bu-

ruk bagi orang-orang Yahudi karena 

melakukan risywah. Maka jelas sekali 

pandangan al-Qur’an bahwa risywah 

merupakan kejahatan awam yang di-

haramkan oleh Allah dan merupakan 

kebiasaan orang-orang kafir dari ka-

langan Yahudi.

Adapun keharaman risywah da-

lam hadis, banyak sekali hadis-hadis 

yang menjelaskan tentang keharaman 

risywah. Di antara ialah hadis riwayat 

Abu Dawud,37 hadis riwayat Ibn Ma-

jah dari ‘Abd Allah Ibn ‘Umar,38 dan 

hadis riwayat Al-Turmizi dari Abu 

37 Abu Dawud, Sunan Abi Daud, Bab fi Kirahiyah 

al-Risywah, Jilid Ke-3., Hadis No. 3580, hlm. 

300. Al-Hakim, Mustadrak ‘Ala Sahihayn, Jil. 

Ke-4, Hadis No. 7066, (Beirut: Dar al-Kutub al-

I’lmyah, 1990), hlm. 115.

38 Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, al-Maktabah al-

Syamilah, Bab al-Ta’liz fi al-Hayf wa al-Risy-

wah, Jilid Ke-2, Hadis No. 2313, (t.tp: Dar ‘Ihya’ 

al-Kitab al-‘Arabiyah, t.t), hlm. 775.

Hurayrah.39

Dari hadis-hadis tersebut, Rasul-

lah SAW tidak hanya melaknat orang 

yang melakukan risywah. Namun 

celaan juga dialamatkan bagi orang 

yang menerima risywah. Hadis-hadis 

di atas memberikan pandangan bah-

wa risywah haram baik orang yang 

memberikan maupun menerimanya.

Selain al-Qur’an dan hadis, ke-

haraman risywah juga sudah menjadi 

kesepakatan para ulama (ijma’). Ban-

yak sekali dalil ijma’ yang menyebut-

kan bahwa risywah haram. Salah sa-

tunya separti apa yang dikemukakan 

oleh Imam  Al-Qurtubi dalam al-Jami’ 

li Ahkam, ketika menafsirkan QS. al-

Mai’dah 5: 42, ia mengatakan, ‘’Dan 

tidak ada perbedaan hukum dikalan-

gan para salaf bahwa melakukan risy-

wah untuk menolak yang hak atau da-

lam perkara yang dilarang merupakan 

riyswah (suht) yang haram.’’40 Sedan-

gkan dalam kitab Nihayah al-Muhtaj, 

Imam al-Ramli yang digelar sebagai 

al-Syafi’i al-Saghir (Imam al-Syafi’i 

kecil) menjelaskan, ‘’Bila saja ses-

eorang mencurahkan harta untuk ber-

hukum dengan yang tidak haq atau 

menolak berhukum dengan yang haq 

maka ia telah berbuat risywah yang di 

haramkan secara ijma’.’’41

Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-

Junayd dalam bukunya juga men-

jelaskan haramnya risywah secara 

39 Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, Jilid Ke-4, Op. 

Cit., hlm. 614.

40 Al-Qurtubi, Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Jilid 

Ke-6, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993), 

hlm. 183.

41 Al-Ramli, Nihayah al-Muhtaj, Jilid Ke-8, (Bei-

rut: Dar al-Fikr, 1984), hlm. 255.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 11

ijma’, sebagaimana petikannya 

berikut ini, “Dan sungguh telah ber-

sepakat para sahabat dan pengikut, 

begitu juga dengan para ulama umat 

atas haramnya risywah dengan segala 

bentuknya. Dan telah terdapat nas-

nas yang menjelaskan tentang pelak-

sanaan dan tafsiran apa yang terdapat 

dalam al-Qur’an dan sunnah serta 

berusaha menjauhinya semaksimal 

mungkin”.42

Berdasarkan dalil-dali kehara-

man risywah di atas, baik al-Qur’an, 

hadis, dan konsensus (ijma’) para 

ulama,  maka risywah dengan segala 

bentuknya ialah haram. Sebagaimana 

yang sudah disebutkan sebelumnya, 

salah satu bentuk amalan risywah 

ialah pemberiah (hadiah) yang tu-

juannya untuk kebatilan. Seorang 

pejabat haram hukumnya menerima 

hadiah. Bahkan termasuk hadiah yang 

diharamkan bagi seorang pegawai 

yang meski tidak sedang berkaitan 

perkara atau urusan, karena kalau ada 

kebiasaan memberi hadiah sebelum 

menjadi pegawai, setelah menduduki 

jabatan terjadi peningkatan jumlah 

kebiasaan pemberian hadiah terse-

but.43 Seorang pegawai juga haram 

menerima hadiah dari seseorang yang 

jika bukan karena jabatannya, nes-

caya orang tersebut tidak akan mem-

berikannya.44

42 Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-Junayd, Atharu 

Risywah fi Ta’thuri Namwi al-Iqtisadi wa Asal-

ib Daf’iha fi Zilli Syari’ah  Islamiyah, (Riyad: 

al-Markas al-‘Arabi li Dirasah al-Amniyyah wa 

Tadrib, 1982), hlm. 5.

43 Muhammad Amin Ibn ‘Abidin, Rad al-Mikhtar 

‘alā al-Dār al-Mukhtar Hasyiyat Ibn ‘Abidin, 

Jilid Ke-4, (Beirut: Dār al-Ihyā’, 1987), hlm. 34.

44 Ibid., Jilid Ke-5, hlm. 373.

Gambaran di atas memperlihat-

kan ketegasan sikap ulama terhadap 

amalan risywah. Bahkan dalam kon-

teks kehakiman, para ulama melaku-

kan tindakan preventif dengan meng-

haramkan penerimaan hadiah oleh 

seorang qadi padahal itu belum secara 

automatik boleh disebut risywah. Se-

orang qadi tidak boleh menerima had-

iah dari siapa saja, baik dalam bentuk 

uang atau lain bila si pemberi tidak 

biasanya memberi hadiah (sebelum 

ia menjabat). Atau orang itu pernah 

memberinya hadiah, tetapi setelah ia 

memangku jabatannya, orang terse-

but melebihkan jumlah dan jenisnya. 

Hal ini sebagaimana yang diterang-

kan dalam kitab I‘anah al-Tālibīn.45

Dari keterangan di atas, terlihat 

dimana kecenderungan emosional 

manusia boleh mempengaruhi kepu-

tusan yang akan diambilnya. Bagi 

mereka yang memegang kuasa di 

sektor awam, keadaan ini boleh men-

imbulkan kerugian bagi pihak lain 

dan harus dicegah sejak awal. Sama 

halnya dengan larangan memutuskan 

perkara dalam keadaan emosi sedang 

tidak normal. Atas partimbangan itu, 

muncullah ketetapan hukum yang 

mana seorang hakim tidak dibenar-

kan memutuskan hukum bagi dirinya, 

orang tuanya, anak-anaknya dan bagi 

rakan kerjanya. Tetapi mereka dipu-

tuskan oleh imam atau hakim yang 

lain, atau penggantinya. Hal ini untuk 

mengelakkan tuhmah (isu pembicar-

aan tidak baik). Hakim tidak dibenar-

kan memutuskan suatu dasar atau hu-

kum bagi sebahagian orang tua (ibu 

45 Al-Sayyid Abū Bakr, Op. Cit., hlm. 229.



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah12

bapak) dan anak-anaknya, karena 

hal ini boleh menimbulkan jurang di 

pihak lain, mereka akan menilai da-

lam proses pengambilan keputusan 

terdapat unsur nepotisme. Demikian 

juga kepada saudara-mara atau rakan 

kongsinya, dalam hal ini orang akan 

menganggap adanya unsur pakatan 

sulit.

Oleh karena itu, bagi seorang 

imam (pemimpin), pejabat, dan 

petugas haram menerima pemberi-

an dari sesiapa, karena hal ini boleh 

melemahkan kredibiliti seorang 

pemimpin yang ideal berperanan se-

bagai pihak yang netral terhadap se-

luruh rakyatnya. Dengan menerima 

pemberian, termasuk hadiah, ia akan 

bersikap lunak dalam setiap dasar. 

Apalagi pelaku memberikan risywah 

jelas-jelas untuk suatu maksud yang 

dapat menghilangkan atau mengu-

rangkan hak orang lain.

2) Risywah yang Hukumnya Halal.

Sebahagian ulama memboleh-

kan (rukhsah) amalan risywah (pem-

berian) yang dilakukan dengan tujuan 

untuk menuntut atau memperjuang-

kan hak yang sepatutnya diterima 

oleh pemberi (al-rasyi) atau untuk 

menolak kemudaratan, kezaliman, 

dan ketidak adilan yang dirasakan 

oleh pihak pemberi tersebut. Karena 

pemberian tersebut bertujuan untuk 

mempertahankan kebenaran dan 

mencegah kebatilan dan kezaliman. 

Namun, ia harus bersabar terlebih 

dahulu sehingga Allah membukakan 

jalan untuknya. Mayoritas ulama ber-

pendapat, risywah jenis kedua ini, 

yang menanggung dosanya hanya 

orang yang menerimanya.

Abu Lays al-Samarqand berkata, 

‘’dalam kasus separti ini (risywah un-

tuk mencegah kezaliman) tidak ada 

masalah jika seseorang menyerah-

kan hartanya kepada orang lain demi 

mencari kebenaran.’’46 Termasuk 

juga orang yang dibenarkan menyer-

ahkan hartanya karena kasuselamatan 

jiwanya terancam dan tidak dimung-

kinkan untuk membela diri. Pembe-

rian risywah separti ini tidaklah di-

larang, sebagaimana yang dimaksud 

dalam berfirman Allah SWT QS. Al-

Baqarah 2: 286.

Dengan demikian, risywah un-

tuk mempertahankan kebenaran dan 

mencegah marabahaya serta kezali-

man itu dibenarkan jika memang 

tidak ada penyelesaian lain dan jika 

tidak diberikan risywah justru akan 

menimbulkan bahaya yang lebih be-

sar.

Berdasarkan uraian konsep gratifikasi 

di atas, kelihatan bahwa dalam Islam, secara 

garis besar, gratifikasi dengan berbagai macam 

bentuknya terbahagi ke dalam dua kelompok. 

Ada yang pada dasarnya bernilai positif, di-

mana syara’ memang menganjurkan akan hal 

itu, separti sedekah, hibah, serta hadiah, dan 

ada yang pada dasarnya bermakna negatif, 

yaitu risywah atau hadiah yang diberikan 

kepada penguasa yang memang sangat dila-

rang Islam. Bahkan boleh jadi gratifikasi yang 

mengandungi nilai positif itu boleh berubah 

menjadi negatif, hal itu sangat bergantung 

dari tujuan diberikan dan kepada siapa dia 

memberikannya. Untuk itu, gratifikasi positif 

akan mendapat ganjaran positif. Dan grati-

fikasi negatif tentunya akan mendapat huku-

46 ‘Abd Allah bin ‘Abd Muhsin, Suap dalam Pan-

dangan Islam, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2001), hlm. 9-11.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 13

man yang negatif pula.

Hukuman Terhadap Pelaku Gratifikasi  

dalam Islam

Gratifikasi yang mengandungi nilai positif 

akan mendapatkan balasan yang positif, jika 

niat dalam melakukan amalan itu semata-mata 

karena Allah, bukan karena dipengaruhi oleh 

faktor lain selain diri-Nya. Di antara ganjaran-

ganjaran kebaikan itu ialah, nanti sebahagian 

besarnya akan diperolehi di akhirat. Orang 

yang memberi sedekah, hibah, dan hadiah, 

akan menuai hasilnya nanti, bergantung 

seberapa besar pemberian itu di dunia. Bila 

dia berbuat banyak, maka dia akan mendapat-

kan banyak, tidak akan luput kebaikan itu dari 

balasan Allah nanti, walau sedikit pun. Allah 

menjanjikan, apa saja yang diberikan sese-

orang dengan ikhlas, pasti akan memperoleh 

balasan. Orang-orang yang memberikan har-

ta mereka di jalan Allah tanpa takut menjadi 

miskin, akan memperoleh rahmat yang sangat 

menakjubkan. Apa saja yang dibelanjakan di 

jalan Allah akan diganjar sepenuhnya. Hal ini 

sebagaimana yang disampaikan Allah SWT 

melalui beberapa firmannya dalam al-Qur’an 

al-Karim QS. Al-aqarah 2: 272.

Hukuman adalah balasan untuk pelaku 

amalan yang dilarang dalam syariat Islam 

yang sering disebut dengan al-‘uqubah. Di-

mana hukuman merupakan suatu bentuk aki-

bat yang harus ditanggung akibat melalukan 

sesuatu yang dilarang dalam agama (jari-

mah), sebagai pemberi kasusan penghalang 

untuk pelaku dan juga sebagai pembelajaran 

untuk orang lain agar tidak melakukan amalan 

yang sama. Dikarena gratifikasi bentuk risy-

wah dan hadiah kepada petugas negara dalam 

Islam merupakan suatu pesalahan terhadap 

aturan syariat (al-jarimah), maka bagi pelaku 

amalan tersebut layak untuk diberikan huku-

man (‘uqubah).

Dengan melakukan analisa terhadap tiga 

macam  ta‘zīr, yaitu, al-ta‘zīr ‘alā al-ma‘āsī, 
al-ta‘zīr li al-maslahah al-‘ammah, dan al-

ta‘zīr ‘ala al-mukhalafāt, maka gratifikasi 

dalam bentuk risywah termasuk ke dalam kat-

egori ta‘zīr al-ta‘zīr ‘alā al-ma‘āsī. Hal ini 

disebabkan, risywah merupakan suatu amalan 

maksiat yang dilarang oleh Allah dan Rasul-

Nya melalui nas, hanya saja hukumanya yang 

tidak dijelaskan dalam al-Qur’an dan hadis. 

Oleh karena itu ia masuk dalam kategori 

ta’zir. Karena ada penyebutan pengharaman 

amalannya saja dalam nas belum cukup me-

masukkannya ke dalam klasifikasi hukuman 

hudud. Jadi gratifikasi dalam bentuk risywah 

merupakan maksiat yang diharamkan selama-

lamanya, untuknya dapat diganjar dengan hu-

kuman yang berlaku untuk jarīmah ta‘zīr.
Sedangkan hukuman dalam bentuk had-

iah boleh dikumpulkan kedalam al-ta‘zīr li al-

maslahah al-‘ammah. Al-ta‘zīr li al-maslahah 

al-‘ammah hukumnya dilarang apabila me-

menuhi syarat-syarat tertentu, karena tindakan 

itu sendiri tidak bersifat maksiat. Hal ini sama 

persis apa yang terdapat pada hadiah. Hadiah 

pada dasarnya ialah suatu amalan yang dian-

jurkan, kemudian dikarenakan pemberian itu 

kepada penguasa, maka itu sudah memenuhi 

syarat amalan tersebut menjadi maksiat. Jadi 

memberinya kepada pegawai menjadi sebab 

hadiah dilarang. Dalam sisi yang lain, hadiah 

ini juga termasuk ke dalam al-ta‘zīr ‘alā al-

ma‘āsī, karena hadiah kepada penguasa me-

mang sesuatu yang dilarang oleh Rasulullah, 

sesuatu yang dilarang oleh Nabi berarti suatu 

kemaksiatan. Jadi, ditinjau dari segi hadiah 

secara awam, maka hukuman dalam bentuk 

hadiah termasuk al-ta‘zīr li al-maslahah al-

‘ammah. Dan ditinjau dari segi khusus, had-

iah kepada penguasa, hukuman hadiah ter-

masuk dalam al-ta‘zīr ‘alā al-ma‘āsī. Sedikit 



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah14

penulis tambah, segala bentuk amalan grati-

fikasi dalam Islam, sekalipun pada awalnya 

bukan maksiat, maka boleh dikumpulkan ke 

dalam al-ta‘zīr li al-maslahah al-‘ammah jika 

amalan tersebut boleh terbukanya peluang ke-

pada kemaksiatan, misalnya sedekah, hibah, 

waqaf, yang mana penerimanya ialah pen-

guasa. Hal ini untuk menjangka kemungkinan 

berlakunya risywah.

Maka dari itu, hukuman untuk amalan 

gratifikasi yang diharamkan dalam Islam ialah 

dalam bentuk hukuman ta’zir, hakim diberikan 

kuasa untuk menjatuhkan hukuman untuknya, 

mulai dari hukuman yang paling ringan sam-

pai kepada hukuman yang paling berat sesuai 

dengan pesalahan atau kesalahan dalam grati-

fikasi. Untuk itu, jenis-jenis hukuman untuk 

amalan gratifikasi tersebut sangat berbeda, 

dan hakim mempunyai hak untuk menetapkan 

salah satunya. Jadi jenis-jenis hukuman atau 

hukuman untuk kategori jarimah ta‘zīr grati-

fikasai ialah sebagai berikut:47

1. Hukuman Mati

Hukuman mati dalam jarimah ta‘zīr disebut 

dengan al-qatl al-siyāsah.48 Pada hakikat-

nya, tujuan utama hukuman ta‘zīr ialah untuk 

memberikan pengajaran (ta’dib) dan tidak 

47 ‘Abd al-Qādir ‘Awdah, al-Tasyrī‘ al-Jina’ī al-

Islāmī, Jilid Ke-1, (Beirut: Dār al-Kutub, 1963), 

hlm. 687-708.

48 Hukuman mati dalam jarimah ta‘zīr disebut den-

gan al-qatl al-siyāsah karena dalam penetapan-

nya ada campur tangan penguasa atau hakim. 

Tentunya hal ini berbeda dengan hukuman mati 

pada kasus qisās-diyāt dan hudūd yang dikenal 

dengan sebutan al-qatl al-syar‘ī. Penyebutan al-

qatl al-syar‘ī terhadap hukuman mati pada huku-

man qisās-diyāt dan hudūd dikarenakan ketentu-

annya sendiri sudah diatur oleh nas (al-Qur’ān 

atau hadis) sehingga tidak ada peluang bagi pen-

guasa atau hakim untuk merubahnya, baik dalam 

artian menambah ataupun menguranginya. Ibid.

sampai membinasakan. Dengan begitu sehar-

usnya dalam hukuman terhadap amalan ta‘zīr 

tidak termasuk pemotongan anggota badan, 

apalagi sifatnya sampai menghilangkan nya-

wa. Akan tetapi, ada sebahagian ahli hukum 

Islam memberikan pengecualian dari keteta-

pan awam tersebut, sehingga dibolehkannya 

pemberian hukuman hukuman mati dalam kat-

egori jarimah ta‘zīr. Hal demikian dibolehkan 

jika kepentingan awam menghendakinya atau 

apabila pembasmian terhadapnya tidak boleh 

terealisasi kecuali dengan jalan menghukum-

nya sampai mati (membunuhnya).

Hukuman mati yang merupakan huku-

man bagi pelaku jarimah ta‘zīr boleh dijatuh-

kan separti kepada pelaku jarimah mata-mata, 

pembuat fitnah, pelaku bid‘ah dan perogol 

yang membahayakan. Sukar memang menga-

takan bahwa di dalam jarīmah ta‘zīr tidak ada 

hukuman mati.49 Oleh karena itu hukuman da-

lam bentuk hukuman mati boleh dilaksanakan 

bagi pelaku jarimah ta‘zir tertentu. Karena 

kasusan kerosakan yang ditimbulkannya cu-

kup luar biasa. Kasusan ini sama halnya den-

gan apa yang berlaku pada gratifikasi, kasu-

san yang ditimbulkannya sudah merosakkan 

tatanan sosial masyarakat.

2. Hukuman Cambuk

Para ulama sepakat memasukkan cambuk ke 

dalam salah satu daripada hukuman terhadap 

jarīmah ta‘zīr. Namun para ulama berselisih 

pendapat dalam menetapkan batas tartinggi 

hukuman cambuk dalam ta‘zīr. Imām Abū 

Hanīfah dan Muhammad berpendapat bahwa 

batas tartinggi hukuman cambuk dalam ta‘zīr 

ialah tiga puluh sembilan kali, dan menu-

rut Abū Yūsuf ialah tujuh puluh lima kali. 

Sementara di kalangan Syāfi‘iyyah ada tiga 

pendapat. Pertama, sama dengan pendapat 

49 Ibid.



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 15

Abū Hanīfah dan Muhammad, yaitu batas tart-

inggi hukuman dalam ta‘zīr ialah tiga puluh 

sembilan kali. Kedua, sama dengan pendapat 

Abū Yūsuf yaitu tujuh puluh lima kali jilid. 

Dan pendapat ketiga, hukuman cambuk pada 

ta‘zīr boleh lebih dari tujuh puluh lima kali, 

tetapi tidak sampai seratus kali, dengan syarat 

bahwa jarīmah ta‘zīr yang dilakukan hampir 

sejenis dengan jarīmah hudūd.

Menurut pendapat yang popular di kalan-

gan ahli fikih Mālikī, batas tartinggi diserah-

kan kepada penguasa karena hukuman ta‘zīr 

didasarkan atas kemaslahatan masyarakat dan 

disesuaikan berdasarkan berat dan ringannya 

pesalahan.50 Jadi dalam pendapat ini tidak 

adanya sekatan minimum dan maksimum 

dalam pemberian hukuman ta‘zīr, hukuman 

yang diberikan sangat bergantung kepada situ-

asi dan keadaan dengan partimbangan utama 

ialah kemaslahatan bagi masyarakat awam, 

bukan partimbangan individu atau kelompok 

tertentu. 

3. Hukuman Penjara

Hukuman dalam bentuk penjara atau dis-

ebut juga dengan hukuman kurungan dalam 

Hukum Islam ada dua bentuk, yaitu pertama 

penjara terhad atau sementara (ada batas 

masa tertentu). Batas terendah dari hukuman 

dalam bentuk penjara terhad ini ialah satu 

hari, sedangkan batas tartingginya menurut 

Syāfi‘iyyah ialah selama satu tahun, dengan 

mempersamanakan (menganalogikan)-nya 

kepada pengasingan dalam jarīmah al-zinā. 

Sedangkan ulama lain menyerahkan semuanya 

kepada penguasa dengan mempartimbangkan 

al-maslāhāh. Kemudian yang kedua penjara 

tidak terhad (tidak ditentukan batas masanya, 

50 Ibid., 689-694. Lihat juga, Wahbah al-Zuhaylī, 
al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū, (Damsyiq: Dār 
al-Fikr, 1989), hlm. 5601.

mungkin penjara seumur hidup atau sampai 

batasan bertaubat).51

4. Hukuman Disalib

Hukuman dalam bentuk salib selain terda-

pat pada hukuman untuk jarīmah ta‘zīr juga 

tedapat pada hukuman untuk jarīmah hudūd. 

Akan tetapi hukuman dalam bentuk salib 

pada hukuman ta‘zīr tidak disertai oleh huku-

man mati, namum pelakunya disalib dalam 

keadaan hidup dan dibolehkan untuk makan 

dan minum, tidak dilarang mengerjakan wud-

hu’, tetapi dalam mengerjakan solat cukup 

dengan isyārah saja. Dan batasnya menurut 

ahli fikih tidak boleh melebihi dari tiga hari 

lamanya.52

5. Hukuman Pengasingan

Pengasingan yang dalam bahasa Arabnya 

disebut dengan al-hajr merupakan salah satu 

daripada hukuman untuk jarīmah ta‘zīr yang 

boleh dipilih oleh hakim untuk ditetapkan ke-

pada pesalah jarīmah ta‘zīr. Rasulullah per-

nah melakukan hukuman untuk jarīmah ta‘zīr 

dalam bentuk pengasingan bagi para pelaku 

jarīmah, yaitu terhadap tiga orang (Ka‘ab bin 

Mālik, Mirārah Ibn Rubay‘ah, dan Hilāl Ibn 

‘Umayyah) yang mana ketiganya tidak ikut 

serta dalam perang Tabuk. Mereka dipulaukan 

oleh masyarakat dengan tidak diajak bicara se-

lama lima puluh hari, sehingga pada akhirnya 

turunlah ayat QS. al-Tawbah 9: 118.

6. Hukuman Denda

Islam juga mengenakan hukuman denda terh-

adap pelaku jarīmah yang digolongkan dalam 

kategori ta‘zīr. Misalnya mengenai pencurian 

buah yang masih di pohonnya, hukuman-

51 Abd al-Qādir ‘Awdah, Loc. Cit.

52 Ibid., hlm. 689.



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah16

nya berupa denda dua kali ganda harga buah 

tersebut, di samping hukuman lain yang ses-

uai dengan amalannya tersebut. Demikianlah 

yang ditegaskan oleh Nabi SAW berikut ini, 

“Dan barangsiapa yang membawa sesuatu ke 

luar, maka atasnya denda sebanyak dua kali 

beserta hukuman”. Dan hukuman yang sama 

juga dikenakan kepada orang yang menyem-

bunyikan barang hilang.53

Di samping hukuman yang telah dis-

ebutkan di atas, masih ada beberapa bentuk 

hukuman ta‘zīr lain yang boleh dikenakan ke-

pada pelaku gratifikasi menurut hukum Islam, 

misalnya hukuman dalam bentuk pengasin-

gan, hukuman dalam bentuk celaan, huku-

man dalam bentuk tasyhir (yaitu penerbitan 

dengan tujuan untuk memaklumkan kepada 

masyarakat tentang kejahatan yang dilaku-

kannya, ini termasuk hukuman moral), huku-

man dalam bentuk ancaman, hukuman dalam 

bentuk teguran, dan hukuman dalam bentuk 

peringatan,54 dan lain-lain. Intinya, jarīmah 

ta‘zīr gratifikasi dalam bentuk risywah dan 

hadiah kepada penguasa ialah amalan maksiat 

yang merugikan atau mengganggu kepentin-

gan awam dan merupakan kuasa hakim atau 

penguasa untuk menjatuhkan hukuman terten-

tu sesuai dengan berat ringannya amalan yang 

diperbuat. Karena tidak ada peraturan syar‘ī 
yang menetapkan hal itu secara konkrit.

Penutup

Dari uraian tentang gratifikasi dapat disim-

pulkan bahwa, dalam Islam gratifikasi mem-

punyai makna yang sangat luas, yaitu segala 

bentuk pemberian. Amalan-amalan gratifikasi 

dalam Islam adakala berupa sedekah, hibah, 

hadiah, dan risywah. Di antara beberapa ben-

tuk gratifikasi itu dapat dibezakan sebagai 

53 Ibid., hlm. 703-704.

54 Ibid., hlm. 702-703.

berikut. Pertama, sedekah ialah penyerahan 

pemilikan harta kepada orang lain tanpa adan-

ya alat tukar, dilakukan hanya demi mem-

peroleh pahala di akhirat. Kedua, hibah ialah 

penyerahan pemilikan harta kepada orang lain 

tanpa adanya alat tukar dan tanpa mengharap-

kan balasan apapun. Ketiga, hadiah ialah pe-

nyerahan pemilikan harta kepada orang lain 

tanpa adanya balasan atau alat tukar, yang 

mana penyerahan itu dihantar ke tempat 

orang yang diberi sebagai penghormatan atau 

karena prestasi. Jadi perbedaan hibah dengan 

hadiah ialah, hadiah diberikan karena peng-

hormatan atau karena prestasi seseorang. Dan 

keempat, risywah ialah sesuatu yang diberi-

kan kepada hakim atau penguasa dan lainnya 

dengan segala bentuk dan caranya. Pemberian 

itu adakalanya berupa harta atau sesuatu yang 

bermanfaat bagi penerima, sehingga keingi-

nan pemberi tersebut terwujud.

Bentuk gratifikasi dalam Islam tersebut 

ada yang termasuk ke dalam kategori positif 

dan kategori amalan negatif. Gratifikasi dalam 

bentuk sedekah, hibah, dan hadiah termasuk 

ke dalam amalan gratifikasi positif, amalan-

amalan tersebut memang dianjurkan dalam 

Islam. Kepada pelaku amalan gratifikasi ini 

akan mendapat ganjaran berupa syurga dan di 

dunia ini akan semakin dilipatkan gandakan 

hartanya, karena amalan yang tersebut ter-

masuk bahagian dari bentuk syukur terhadap 

harta yang telah diamanahkan Allah padanya.

Adapun gratifikasi dalam bentuk hadiah 

kepada penguasa dan risywah termasuk ke 

dalam amalan gratifikasi negatif, karena dua 

bentuk amalan gratifikasi ini amalannya telah 

disebutkan dalam al-Qur’an maupun hadis 

sebagai amalan yang dilarang syara’, yaitu 

suatu amalan maksiat (jarimah), sementara 

dalam nas tidak diterangkan jenis hukuman 

untuknya. Dan memberikan risywah dalam 

keadaan untuk menegakkan kebenaran dan 



Konsep Gratiϐikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Al-Risalah                                                 Vol. 16, No. 1, Juni 2016 17

mencegah kezaliman, menurut sebahagian 

ulama ada kemaafan (rukhsah), ketika tidak 

ada penyelesaian lain untuk itu. 

Gratifikasi dalam bentuk hadiah kepa-

da penguasa dan risywah termasuk kedalam 

kategori jarimah ta’zir. Untuk itu, pelaku 

amalan tersebut dihukum dengan hukuman 

dalam bentuk hukuman ta’zir, mulai huku-

man terberat hingga hukuman teringan. Dasar 

dalam memilih hukuman gratifikasi ini diten-

tukan oleh hakim dengan mempartimbangkan 

maslahatnya.

Bibliography 

Literatur

Abdul Aziz Dahlan, (ed.), Ensiklopedi Hukum 

Islam, Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 

2003.

Abdul Mujieb dan Mabruri Tholhah Syafi’ah, 

Kamus Istilah Fiqh, Jakarta: Pustaka Fir-

daus, 1994.

Abū Abdul Halim Ahmad. S., Suap, Dampak 

dan Bahyanya Bagi Masyarakat, Cet. 

Ke-1, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1996.

Abu Dawud, Musnah Abi Dawud, al-Makta-

bah al-Syamilah, Jilid Ke-3, Hadis No. 

2169, Mesir: Dar Hijr, 1999.

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Bab fi Kira-

hiyah al-Risywah, Jilid Ke-3., Hadis No. 

3580, hlm. 300. Al-Hakim, Mustadrak 

‘Ala Sahihayn, Jilid Ke-4, Hadis No. 

7066, Beirut: Dar al-Kutub al-I’lmyah, 

1990.

‘Abd Allah bin ‘Abd Muhsin, Suap dalam 

Pandangan Islam, Jakarta: Gema Insani 

Press, 2001.

‘Abd al-Qādir ‘Awdah, al-Tasyrī‘ al-Jina’ī al-

Islāmī, Jilid Ke-1, Beirut: Dār al-Kutub, 

1963.

‘Abd al-‘Adim Ibn Badawi al-Khalafi, al-Wa-

jiz fi fiqh al-Sunnah wa al-Kitab al-‘Aziz: 

Kitab al-Taharah wa al-Salah, Alih Ba-

hasa Tim Tashfiyah LIPIA, Bogor: Pus-

taka Ibnu Katsir, 2006.

‘Abd Ghani Ibn Isma’il, Tahqiq al-Qadiyah fi 

al-Farq Bayna al-Risywah wa al-Hadi-

yah, t.tp: Maktabah al-Qur’an, 2003.

Ahmad bin Hambal, Musnad Imam Ahmad, 

al-Maktabah al-Syamila, Bab Hadith 

Khalid Ibn ‘Ady al-Juhany ‘an al-Nabi 

SAW, Jil. Ke-29, Hadis No. 17936, t.tp: 

Mu’assasah al-Risalah, 2001.

Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-

Maraghi, Jilid Ke-2, Makkah al-Mukar-

ramah: Maktabah al-Tijariyah, t.t.

‘Ali al-Jurjānī, al-Ta‘rīfāt, al-Maktabah al-

Syāmilah, http://alwarraq.com, al-Isdār 
al-Thānī.

Al-Bayhaqi, al-Sunan al-Kubra, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab I ’ta’ al-Ghani min al-

Tatawu’, Jil. Ke-6, Hadis No. 12043, 

Beirut: Dar al-Kutb al-‘Ilmiyah, 2003.

Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab Sadaqah, Jilid Ke-2., 

Hadis No. 1410, t.tp: Dar Tuq al-Najah, 

1422 H.

Al-Bahuti, Kasyf al-Qanna’an Matn al-Iqna’ 

Jilid Ke-6, Beirut: Dar al-Fikr, 1982.

Al-Qurtubi, Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Jilid 

Ke-6, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 

1993.

Al-Ramli, Nihayah al-Muhtaj, Jilid Ke-8, 

Beirut: Dar al-Fikr, 1984.

Al-Sayyid Abū Bakr, I‘ānah al-Tālibīn, Jilid. 

Ke-4, Beirut: Dār al-Fikr, t.t.

Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, al-Mak-

tabah al-Syamilah, Bab fi Hassi, Jilid 

Ke-4, Hadis No. 2130, Mesir: Syirkah 

Maktabah wa Matba'ah Mustafa al-Babi 

al-Halabi, 1975.

Al-Tabrani, al-Mu’jam al-Awsat, al-Makta-

bah al-Syamilah, Bab Man Baqiyah min 



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulqarnain

Vol. 16, No. 1, Juni 2016                                              Al-Risalah18

Awali Ismihi Mim min Ismihi Musa, Jilid 

Ke-8, Hadis No. 8235, al-Qahirah: Dar 

al-Haramayn, t.t.

Eddy OS Hiareij, “Memahami Gratifikasi”, 

Kompas.com, 13 Juni 2011.

Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-Junayd, Atharu 

Risywah fi Ta’thuri Namwi al-Iqtisadi wa 

Asalib Daf’iha fi Zilli Syari’ah  Islami-

yah, Riyad: al-Markas al-‘Arabi li Dira-

sah al-Amniyyah wa Tadrib, 1982.

Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab al-Ta’liz fi al-Hayf wa 

al-Risywah, Jilid Ke-2, Hadis No. 2313, 

t.tp: Dar ‘Ihya’ al-Kitab al-‘Arabiyah, t.t.

M. Hasbi Ash Shiddieqy, Hukum-hukum Fiqh 

Islam, Jakarta: Putra Rizki Putra, 1997.

M. Nurul Irfan, Korupsi Dalam Hukum Pi-

dana Islam. Cet. Ke-1, Jakarta: Amzah, 

2011.

Malik, Mawata’ al-Imam Malik, al-Maktabah 

al-Syamilah, Bab Ma Ja’a fi al-Ta’afuf  

‘an al-Masa’alah, Jilid Ke-2, Hadis No. 

9, Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 

1985.

Muhammad Amin, Khususyiyah Ibn ‘Abidin, 

Beirut: Dar al-Fikr, 1386 H.

Muhammad Yūsuf al-Qardāwī, al-Halāl wa 

al-Harām fī al-Islām, Beirut: al-Maktab 

al-Islāmī, 1994.

Muhammad Amin Ibn ‘Abidin, Rad al-

Mikhtar ‘alā al-Dār al-Mukhtar Hasyi-

yat Ibn ‘Abidin, Jilid Ke-4, Beirut: Dār 
al-Ihyā’, 1987.

Muslim, Sahih Muslim, al-Maktabah al-

Syamilah, Bab Tahrim Hadaya al-‘Amal,  

Jilid Ke-3, Hadis No. 30, t.tp: Dar Tuq 

al-Najah, 1422 H.

Quraish Shihab, Quraish Shihab Menjawab: 

1001 Keislaman yang Patut Anda Keta-

hui, Jakarta: Lentera Hati, 2008.

Tanti Yuniar, Kamus Lengkap Bahasa Indone-

sia, Jakarta: Agung Media Mulia, t.t.

Taqy al-Din Abu Bakar Ibn Muhammad, Ki-

fayat al-Akhyar, Bandung: al-Ma’arif, 

t.t.

Undang-Undang RI No. 20 Tahun 2001 ten-

tang Pemberantasan Tindak Pidana Ko-

rupsi.

Wahbah al-Zuhaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa 

Adillatuhū, Damsyiq: Dār al-Fikr, 1989.


