Al-Risalah ISSN: 1412-436X

forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan
Vol. 16, No. 1, Juni 2016 (hlm. 1-18)

KONSEP GRATIFIKASI DALAM PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM

dal Rarnim

Akademi Pengajian [slam, Universiti Malaya,
50603 Kuala Lumpur, Malaysia
E-mail: abdulkarim678@gmail.com

Fagzan

Jabatan Figh dan Ushul, Akademi Pengajian Islam
Universiti Malaya, 50603 Kuala Lumpur, Malaysia
E-Mail: fazzan75@gmail.com

Jabatan Figh dan Ushul, Akademi Pengajian Islam

Universiti Malaya, 50603 Kuala Lumpur, Malaysia
E-Mail: izul1975@gmail.com

Naskah diterima tanggal 15 Maret 2016, revisi | tanggal 18 April 2016, dan revisi Il tanggal 22 Mei 2016

Abstract: Gratification has been practiced by Muslim since centuries ago untill now. Basically, gratifica-
tion is a paying a tribute from one to another. But today, there is a legislation rule ban gratification practice.
Therefore, this study will be examined the concept of gratification based on Islamic law. This study used
descriptive-analytic method and normative approach, which means gratification concept is observed as accord-
ing to al-Qur’an, hadist and opinion of theologians. The result of this study shows that, gratification has a very
broad meaning in Islam, which may take forms in any kinds of tributes or charity. The gratification concept
sometimes means shadakah, hibah, gift and risywah. The sort of gratification in Islam is classified to positive
categories and negative categories. Shadakah, hibah and gift are including to positive dividend, these are rec-
ommended in Islam. Yet, it will be negative dividend if state officials are as receivers. While risywah and gift
(state officials) are including to negative gratification, these practices are prohibited and immoral (maksiat)
based on al-Qur’an, hadist and opinion of theologians. Risywah and gift (state officials) are categorized to
jarimah ta’zir, the doer can be punished with ta’zir penalty, ranging from the heaviest to it should be heaviest

and lightest punishment.

Keywords: Gratification concept, Islamic law perspective.

Abstrak: Gratifikasi merupakan perbuatan yang sudah dipraktekkan oleh umat Islam semenjak dahulu
sampai sekarang. Karena pada intinya gratifikasi adalah pemberian dari seseorang kepada orang lain. Namun
dewasa ini ada aturan perundangundangan yang melarang amalan gratifikasi. Untuk itu, dalam kajian
ini akan ditelaah konsep berkaitan dengan gratifikasi dalam tinjauan Hukum Islam. Kajian ini dilakukan

dengan menggunakan metode deskriptif-analitik dengan pendekatan normatif, yaitu meninjau konsep grati-

Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

fikasi berdasarkan alQur’an dan hadis serta pendapat para ulama yang telah ada yang berkaitan dengan
gratifikasi. Hasil kajian menunjukkan bahwa, dalam Islam gratifikasi mempunyai makna yang sangat luas,
yaitu segala bentuk pemberian. Konsep gratifikasi dalam Islam adakala berupa sedekah, hibah, hadiah, dan
risywah. Bentuk-bentuk gratifikasi dalam Islam tersebut ada yang termasuk ke dalam kategori positif dan
kategori negatif. Gratifikasi dalam bentuk sedekah, hibah, dan hadiah termasuk ke dalam amalan grati-
fikasi positif, amalan tersebut memang dianjurkan dalam Islam. Namun, amalan ini dapat berubah menjadi
amalan negatif apabila penerimanya adalah petugas negara. Adapun gratifikasi dalam bentuk hadiah kepada
penguasa dan risywah termasuk ke dalam gratifikasi negatif, karena dua bentuk amalan gratifikasi ini telah
disebutkan dalam alQur’an, hadis, maupun pendapat para ulama sebagai amalan yang dilarang syara’, yaitu
suatu amalan maksiat (jarimah). Gratifikasi dalam bentuk hadiah kepada penguasa dan risywah termasuk
kedalam kategori jarimah ta’zir, maka pelakunya dapat dihukum dengan hukuman ta’ziv, mulai hukuman

terberat hingga hukuman teringan.

Kata Kunci: Konsep gratifikasi, perspektif hukum Islam.

Pendahuluan

Gratifikasi dengan makna pemberian pada
dasarnya merupakan suatu hal yang diboleh-
kan dalam Islam. Bahkan Islam menganjurkan
memberi gratifikasi karena dengannya akan
tercipta rasa kasih sayang di antara sesama.
Pemberian gratifikasi dapat menumbuhkan
rasa kasih sayang tentunya pemberian yang
dilakukan berlandaskan hati nurani yang tulus
dan ikhlas, dan semata-mata hanya mengharap
ridha Allah SWT. Akan tetapi, dalam realitas
dan perkembangannya, gratifikasi terkadang
dijadikan sebagai alat untuk mencapai tujuan-
tujuan tertentu, sebagai media untuk menda-
patkan keselamatan dan keuntungan. Dian-
taranya ialah gratifikasi yang diberikan untuk
penguasa atau pegawai negara. Ditambah lagi
dengan diberlakukannya undan-undang yang
melarang amalan gratifikasi dalam masyarakat
Indonesia. Padahal amalan tersebut sudah laz-
im dilakukan oleh masyarakat. Amalan grati-
fikasi tidak luput berlaku dalam dunia Islam
dan juga dipraktikkan oleh orang muslim di
Indonesia. Hanya saja istilah gratifikasi secara
harfiah tidak dikenal dalam sistem Hukum Is-
lam. Maka dari itu, perlu ada pengkajian un-
tuk mencari perbincangan Hukum Islam men-
genai gratifikasi. Dalam melakukan kajian ini

penulis menggunakan metode deskriptif-ana-
litik.

Definisi Gratifikasi

Dalam kamus Bahasa Indonesia, gratifikasi
diartikan sebagai pemberian hadiah uang ke-
pada pegawai di luar gaji yang ditentukan.'
Sedangkan dalam kamus Hukum, gratifikasi
yang berasal dari bahasa Belanda, gratificatie,
atau bahasa Inggrisnya gratification diartikan
sebagai hadiah uang. Berdasarkan kedua defi-
nisi tersebut, baik dalam kamus Bahasa Indo-
nesia maupun kamus Hukum, gratifikasi diar-
tikan sebagai pemberian hadiah berupa uang.
Definisi dalam kedua kamus tersebut bersifat
netral. Artinya, amalan gratifikasi bukanlah
merupakan suatu amalan tercela atau makna
suatu perbuatan negatif. Sedangkan objek
gratifikasi dalam kamus Bahasa Indonesia
jelas ditujukan kepada pegawai, sementara
dalam kamus Hukum objek gratifikasi tidak
ditentukan.?

Adapun definisi gratifikasi dalam un-
dang-undang adalah pemberian dalam arti

1 Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, Tanti Yuniar,
(Jakarta: Agung Media Mulia, t.t.), hlm. 224.

2 Eddy OS Hiareij, “Memahami Gratifikasi”,
Kompas.com, 13 Juni 2011.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

luas, yakni meliputi pemberian uang, barang,
rabat (discount), komisi, pinjaman tanpa
bunga, tiket perjalanan, fasilitas penginapan,
perjalanan wisata, pengobatan cuma-cuma,
dan fasilitas lainnya. Gratifikasi tersebut baik
yang diterima di dalam negeri maupun di luar
negeri dan yang dilakukan dengan mengguna-
kan sarana elektronik atau tanpa sarana elek-
tronik.?

Ringkasnya, dalam tinjauan undang-un-
dang tidak semua gratifikasi dilarang. Grati-
fikasi yang dibolehkan oleh undang-undang
adalah pemberian yang dilakukan dengan niat
yang tulus dari seseorang kepada orang lain
tanpa memikirkan diri sendiri artinya pembe-
rian dalam bentuk “tanda terimakasih™ tanpa
mengharapkan balasan apa-apa. Sedangkan
gratifikasi yang dilarang dalam undang-un-
dang adalah perbuatan penerimaan gratifikasi
oleh Pegawai Negeri atau Penyelenggara Neg-
ara yang dianggap sebagai perbuatan korupsi
apabila pemberian tersebut dilakukan karena
berhubungan dengan jabatannya dan berten-
tangan dengan kewajiban atau tugasnya.

Konsep Gratifikasi dalam Hukum Islam

1. Gratifikasi dalam Bentuk Sedekah

Sedekah ialah pemberian berupa sesuatu yang
berguna bagi orang lain yang memerlukan ban-
tuan (fakir dan miskin) dengan tujuan beriba-
dah (mencari pahala) kepada Allah semata.*
Quraish Shihab mengartikan sedekah sebagai
pengeluaran harta secara ikhlas yang bersi-
fat sunnah atau anjuran. Jika infaq berkenaan
dengan materi maka sedekah mempunyai arti

3 Undang-Undang RI No. 20 Tahun 2001 tentang
Pemberantasan Tindak Pidana Korupsi.

4  Kamus Istilah Figh, Abdul Mujieb dan Mabruri
Tholhah Syafi’ah, (Jakarta: Pustaka Firdaus,
1994), him. 311.

lebih luas dari sekedar material.” Ahmad Mus-
tafa al-Maraghi menjelaskan, bahwa yang di-
maksudkan dengan sedekah ialah bukan saja
memberikan suatu zat (benda) kepada orang
lain dengan tujuan karena Allah, tetapi boleh
juga suatu perkhidmatan. Sebagaimana hadis
Rasul SAW yang diriwayatkan daripada Abu
Aiyub yang artinya:
akan kutunjuki kepada kalian tentang sebaik-
baik sedekah dari pada memberikan suatu
benda, ialah bersedekah dengan mendamaikan
kedua kelompok yang sedang bersengketa,

menyatukan kedua kelompok yang sedang ber-
pecah belah.

Dalam hadis yang lain yang diriwayatkan
dari ‘Abd Allah Ibn ‘Umar, Rasulullah bers-
abda yang artinya; “sebaik-baik sedekah ialah
mendamaikan kedua kelompok yang sedang
bertelagah”.®

Dari beberapa definisi tersebut di atas,
dapat disimpulkan bahwa sedekah merupakan
suatu amalan menyerahkan sesuatu barang/
zat untuk dipergunakan atau dimiliki oleh
orang lain karena mengharapkan pahala di-
akhirat nanti, atau mengharapkan ridha Allah.
Sedekah boleh berupa zat (benda) yang ketara
(materi) boleh juga juga berupa jasa (non ma-
teri).

Ulama fikih sepakat mengatakan bahwa
sedekah merupakan salah satu amalan yang
disyari’atkan dan hukumnya ialah sunnah.
Kesepakatan mereka didasari pada surat al-
Baqarah 2: 280.” Sedekah ini disunnatkan di
setiap saat, tanpa ada batas waktu. Sedekah se-

5 Quraish Shihab, Quraish Shihab Menjawab:
1001 Keislaman yang Patut Anda Ketahui (Ja-
karta: Lentera Hati, 2008), him. 191.

6 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi,
Jilid Ke-2, (Makkah al-Mukarramah: Maktabah
al-Tijariyah, t.t), hlm. 154.

7 Abdul Aziz Dahlan, (ed.), Ensiklopedi Hukum
Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2003),
hlm. 1619.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

bagai amalan sunnah diterangkan melalui dal-
il al-Qur’an dan hadis. Adapun dalil tentang
anjuran bersedekah dalam al-Qur’an separti
yang dinyatakan di dalam nas QS. al-Bagarah
2:245. Dan masih banyak lagi ayat al-Qur’an
yang bercakap tentang sedekah. Adapun dasar
hukum sedekah dalam hadis ialah hadis dari
Abu Hurayrah.®

Disamping sunnah, adakalanya hukum
sedekah menjadi haram yaitu dalam kasus
seseorang yang bersedekah mengetahui pasti
bahwa orang yang akan menerima sedekah
tersebut akan mempergunakan harta sedekah
untuk kemaksiatan. Adakalanya hukum
sedekah berubah menjadi wajib, yaitu ketika
seseorang berjumpa dengan orang lain yang
sedang kelaparan hingga dapat mengancam
keselamatan jiwanya, sementara dia mempu-
nyai makanan yang lebih dari apa yang diper-
lukan saat itu. Hukum sedekah juga menjadi
wajib jika seseorang bernazar hendak ber-

sedekah kepada seseorang atau lembaga.

2. Gratifikasi dalam Bentuk Hibah

Hibah menurut syara’ juga diartikan ialah
pemilikan yang sunnat ketika hidup.” Hibah
juga bermakna memberikan pemilikan harta
kepada orang lain di saat masih hidup tanpa
imbalan.'” Pengartian yang hampir sama
juga dikemukakan Sayid Sabiq dalam kitab-
nya Figh al-Sunnah, yaitu suatu akad yang
pokok perpertanyaannya pemberian harta

8 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, al-Maktabah al-
Syamilah, Bab Sadaqah, Jilid Ke-2, Hadis No.
1410, (t.tp: Dar Tuq al-Najah, 1422 H), him.108.

9 Al-Sayyid Abu Bakr, I‘anah al-Talibin, Jilid.
Ke-4, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t), him. 141.

10 ‘Abd al-‘Adim Ibn Badawi al-Khalafi, al-Wajiz
fi figh al-Sunnah wa al-Kitab al-‘Aziz: Kitab
al-Taharah wa al-Salah, Alih Bahasa oleh Tim
Tashfiyah LIPIA, (Bogor: Pustaka Ibnu Katsir,
2006), hlm. 66.

milik seseorang kepada orang lain dikala dia
masih hidup tanpa adanya imbalan. Imam
Taqy al-Din dalam kitab Kifayat al-Akhyar
menjelaskan, yang dimaksud dengan hibah
ialah tamliku bi‘ayri ‘iwad (pemilikan tanpa
penggantian).!

Berdasarkan berbagai definisi di atas,
dengan mudah boleh dikatakan bahwa hibah
ialah suatu akad pemberian hak milik oleh
seseorang kepada orang lain ketika ia masih
hidup tanpa mengharapkan imbalan dan balas
jasa. Oleh sebab itu, hibah merupakan pem-
berian yang murni bukan karena mengharap-
kan pahala dari Allah SWT serta tidak pula
terbatas berapa jumlahnya. Maka apabila ses-
eorang memberikan hartanya kepada orang
lain untuk dimanfaatkan tetapi tidak diberikan
kepadanya hak pemilikan maka hal itu tidak
disebut hibah, ia disebut dengan i ‘arah (pinja-
man). Begitu juga, apabila seseorang member-
ikan sesuatu kepada orang lain dengan tujuan
memperoleh pahala, hal separti ini disebut
dengan sedekah. Lain halnya jika tujuannya
untuk menghormati atau sebagai penghargaan
atas prestasi seseorang baik ia berharap pahala
atau tidak, itu dinamakan dengan hadiah.

Adanya hibah juga didasari al-Qur’an
al-Karim. Dalam al-Qur ’an, penggunaan kata
hibah digunakan dalam konteks pemberian
anugerah Allah SWT kepada utusan-utusan-
nya, do’a-do’a yang dipanjatkan oleh hamba-
hambanya, terutama para Nabi, dan menjelas-
kan sifat Allah yang Maha Memberi Kurnia.
Namun ayat tersebut boleh digunakan anjuran
secara awam, agar seseorang memberikan se-
bahagian rezekinya kepada orang lain, mis-
alnya, QS. al-Baqgarah 2: 262 dan QS. al-Mu-
nafiqun 63: 10.

11 Taqy al-Din Abu Bakar Ibn Muhammad, Kifayat
al-Akhyar (Bandung: al-Ma’arif, t.t), hlm. 323.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

3. Gratifikasi dalam Bentuk Hadiah

Najamuddin Ahmad Ibn al-Rafi’ah dalam
kitabnya Kifayah Rasulullah SAW fi Syarh
al-Tanbih yang dikutip oleh ‘Abd Ghani Ibn
Isma’il dalam Tahqiq al-Qadiyah fi al-Farg
Bayna al-Risywah wa al-Hadiyah, ia berkata,
hadiah ialah jenis-jenis kebaikan (pemberian)
yang mengandung makna adanya peminda-
han hak milik tanpa alat tukar, yang mana ke-
baikan itu dibawakan ke tempat orang yang
diberi sebagai bentuk penghormatan untuk
memupuk silaturrahim.'?

Adapun tinjauan Islam berkenaan dengan
hukum memberi dan menerima gratifikasi da-
lam bentuk hadiah dapat penulis jelaskan se-
bagai berikut:

a) Dibolehkan Memberi Hadiah.

Memberi hadiah dan menerimanya
serta membalas kepada yang memberi
hadiah itu dibolehkan (tidak dimakruh-
kan) saling memberi hadiah sesama
orang Islam, hukum ini disepakati oleh
mayoritas, walaupun ada sebahagian me-
makruhkannya.”” Hadiah yang diberikan
dapat melahirkan kasih sayang dalam
hati, maka sangat wajar jika Rasulullah
menganjurkan untuk saling memberi
dan menerima hadiah, karena faedah dan
manfaatnya amat besar bagi umat Islam.
Memberi hadiah ialah dibolehkan, hal ini
berdasarkan firman Allah SWT dalam al-
Qur’an al-Karim QS. al-Nisa’ 4: 4 dan
sabda Nabi Muhammad SAW dari Abu
Hurayrah.'

12 Ibid., 80-81.

13 M. Hasbi Ash Shiddieqy, Hukum-hukum Figh
Islam, (Jakarta: Putra Rizki Putra, 1997), him.
445,

14 Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab fi Hassi, Jilid Ke-4, Hadis No.
2130, (Mesir: Syirkah Maktabah wa Matba'ah
Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975), him. 441.

Dari dua dalil tersebut dapat ditarik
pemahaman bahwa pemberian hadiah
dianjurkan oleh Allah dan disunnahkan
oleh Rasulullah. Hadiah merupakan suatu
lambang kasih sayang diantara sesama
manusia. Tidak dilihat besar dan kecilnya
pemberian tersebut.

Adapun tentang menerima hadiah
dibolehkan juga berdasarkan firman Al-
lah SWT dalam QS. al-Nisa’ 4: 4 di atas.
Dan hadis-hadis yang menunjukkan di-
bolehkannya menerima hadiah sangatlah
banyak. Di antaranya ialah hadis riwayat
al-Bukhari dari Ibn ‘Umar,"” hadis riwayat
Malik dari Ata’ Ibn Yasar,'® hadis riwayat
Ahmad dari al-Muttalib Ibn ‘Abd Allah
Ibn Hantab,'” hadis riwayat Ahmad dari
Khalid Ibn ‘Ady al-Juhany,' dan hadis ri-
wayat Ahmad dari Abu Hurayrah."

b) Rasulullah juga Menerima Hadiah.

Rasulullah ialah manusia yang dija-
min oleh Allah terhindar dari kesalahan
(ma’sum). Beliau ialah manusia yang

15 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Op. Cit., hlm.
123.

16 Malik, Mawata’ al-Imam Malik, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab Ma Ja’a fi al-Ta’afuf ‘an al-
Masa’alah, Jil. Ke-2, Hadis No. 9, (Beirut: Dar
Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1985), him. 998. Lihat
‘Abd Ghani Ibn Isma’il, Tahqiq al-Qadiyah fi
al-Farq Bayna al-Risywah wa al-Hadiyah (t.tp.:
Maktabah al-Qur’an, 2003), hlm. 38.

17 Al-Bayhaqi, al-Sunan al-Kubra, al-Maktabah al-
Syamilah, Bab I ’ta’ al-Ghani min al-Tatawu’, Jil.
Ke-6, Hadis No. 12043, (Beirut: Dar al-Kutb al-
‘Ilmiyah, 2003), hlm. 305.

18 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam Ahmad, al-
Maktabah al-Syamila, Bab Hadith Khalid Ibn
‘Ady al-Juhany ‘an al-Nabi SAW, Jil. Ke-29,
Hadis No. 17936, (t.tp: Mu’assasah al-Risalah,
2001), hlm. 456. Sanad hadis ini sahih. Disamp-
ing itu, hadis ini juga diriwayatkan oleh Abu
Ya’la, al-Tabrani, Ibn Hibban dan Hakim.

19 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam, Jilid Ke-13,
Op. Cit., hlm. 299.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

sempurna, karena setiap amalan yang ia
lakukan tidak terlepas dari pantauan dan
tuntunan Allah. Ia melakukan sesuatu
bukan mengedepankan keinginannya se-
mata, tetapi selalu dibimbing oleh wahyu.
Untuk itu, Rasulullah sekalipun men-
erima hadiah, sudah pasti akan terhindar
dari amalan-amalan yang menyimpang.
Keputusan yang ia berikan boleh dipas-
tikan tidak akan terpengaruh oleh had-
iah yang beliau terima. Oleh karena itu,
hadiah yang Nabi terima bukanlah hadiah
yang terlarang dan risywah.

Banyak dalil yang menerangkan ten-
tang Rasulullah SAW menerima pembe-
rian hadiah dari orang lain. Hal itu boleh
dilihat dari beberapa hadis Nabi yang di-
riwayat al-Bukhari dari Abi Hurayrah,”
hadis riwayat al-Bukhari dari Anas,?”
hadis riwayat al-Tabrani dari Anas Ibn
Malik,?> hadis riwayat al-Bukhari dari
Abi Hurayrah,” dan hadis riwayat Abu
Dawud dari Anas Ibn Malik.*

Sebagai contoh lainnya, Nabi Mu-
hammad SAW pernah menerima hadiah
dari penguasa Qibti. Penguasa Koptik per-
nah memberikan hadiah kepadanya beru-
pa dua hamba sahaya perempuan yang
bersaudara dan seekor hewan sejenis
kuda. Lalu Nabi memandu hewan terse-

20 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-3., Op.
Cit., hlm. 155.

21 Ibid., Bab I’za Tahawalat al-Sadaqah, Jilid Ke-2,
hlm. 128.

22 Al-Tabrani, al-Mu’jam al-Awsat, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab Man Baqgiyah min Awali Ismi-
hi Mim min Ismihi Musa, Jilid Ke-8, Hadis No.
8235, (al-Qahirah: Dar al-Haramayn, t.t), him.
150.

23 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-3, Op.
Cit., hlm. 153.

24 Abu Dawud, Musnah Abi Dawud, al-Maktabah
al-Syamilah, Jilid Ke-3, Hadis No. 2169, (Mesir:
Dar Hijr, 1999), hlm. 537.

but di Madinah dan mengambil salah satu
hamba sahaya itu untuk dirinya, yang ke-
mudian melahirkan Ibrahim. Sedangkan
hamba sahaya yang satu lagi diberikan
kepada Hasan Ibn Thabit, yang kemudian
melahirkan anak yang bernama Muham-
mad.?

Sekurang-kurangnya dari bebera-
pa hadis yang telah penulis kemukakan
jelaslah Rasulullah menerima pemberian
hadiah, mulai dari pemberian oleh masa-
yarakat biasa hingga para bangsawan
negara atau penguasa. Penerimaan Rasu-
lullah SAW terhadap hadiah merupakan
salah satu wujud kemurahan hatinya dan
satu bentuk akhlak yang baik yang akan
menyatukan hati. Memakan makanan
yang dihadiahkan dan memakai baju yang
merupakan hadiah ialah salah satu syi’ar
Rasulullah SAW dan salah satu ciri beliau
sebagaimana tersurat dalam nas.

c) Tidak Boleh Memberi Hadiah kepada Ha-
kim dan Pejabat.

Dalam perbahasan yang lalu, di-
bolehkan memberi dan menerima hadiah
kepada sesama rakyat biasa, menerima
hadiah dari penguasa, dan Rasulullah pun
pernah menerima hadiah. Akan tetapi bagi
pejabat atau pegawai negara separti hakim
dan lain-lain dilarang menerima hadiah.

Dengan begitu dilarang juga bagi yang

25 Qutaybah al-Daynuri menulis dalam kitabnya
al-Maarif, sebagaimana yang dikutip oleh ‘Abd
Ghani bin Isma’il dalam Tahqgiq al-Qadiyah,
ketika menyebut anak-anak Rasulullah SAW.
Qutaybah al-Daynuri mengatakan, Ibrahim Ibn
Mariyah al-Qibtiyah dilahiirkan di Madinah
selepas lapan tahun kedatangan Rasulullah SAW
ke sana, ia hidup selama satu tahun, sepuluh bu-
lan, dan lapan hari. ibunya, Mariyah al-Qibtiyah
merupakan hadiah dari Muqawqis, penguasa Is-
kandariyah, untuk Rasulullah SAW. Lihat, ‘Abd
Ghani bin Isma’il, Op. Cit., hlm. 70-71.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

memberinya. Karena pemberian hadiah
kepada pegawai negara termasuk dalam
amalan hadiah yang diharamkan. Hal ini
untuk menjaga hal-hal yang tidak baik
efeknya. Apalagi memberi hadiah kepada
orang yang semula belum pernah mem-
beri hadiah ketika dia belum memangku
jabatannya. Dalam hujjah hukum Islam,
mengantisipasi untuk tidak terbukanya
peluang untuk terjadinya penyelewengan
ini disebut sadd al-dhari’ah. Karena didu-
ga pemberian hadiah tersebut mempunyai
maksud dan tujuan tertentu, tidak sekedar
kasih sayang atau persaudaraan. Hal itu
barangkali dilakukan untuk mendapatkan
sesuatu yang diinginkannya, baik berupa
pekerjaan, perlindungan, dukungan, dan
pertolongan. Kalau sudah demikian ben-
tuknya, maka itu bukan lagi hadiah seba-
gaimana yang telah ditakrifkan, melaink-
an sudah merupakan bentuk kemaksiatan,
karena pemberian itu tidak dimaksudkan
untuk suatu kebaikan, yaitu keinginan un-
tuk mendapat ridha Allah SWT.

Pemberian hadiah kepada penguasa
dilarang berdasarkan al-Qur’an al-Karim
QS. ‘Ali ‘Imran 3: 161 dan hadis Nabi
Muhammad SAW riwayat al-Bukhari
dari Abi Humayd al-Sai’dy,” hadis ri-
wayat Muslim dari ‘Adi Ibn ‘Amiyrah
al-Kindy,”” hadis riwayat al-BukharT dari
Abu Hurayrah,”® dan hadis riwayat Ah-
mad dari Abi Humayd al-Sai’dy.”

26 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-9, Op.

Cit., hlm. 70.

27 Muslim, Sahih Muslim, al-Maktabah al-Syami-

lah, Bab Tahrim Hadaya al-‘Amal, Jilid Ke-3,
Hadis No. 30, (t.tp: Dar Tuq al-Najah, 1422 H),
hlm. 1465.

Dari ayat al-Qur’an dan hadis-hadis
di atas, walaupun bukan khusus bercakap
tentang konteks pemberi hadiah, karena
dalam ayat dan hadis di atas lebih ke-
pada dilarangnya menerima pemberian
apabila dia sebagai pegawai negara, na-
mun larangan untuk memberikan boleh
dipahami melalui mafhum mukhalafah,
yaitu dilarangnya petugas mengambil se-
suatu pemberian bermakna larangan bagi
seseorang memberikannya. Jadi, dari pe-
mahaman mafhum mukhalafah nas-nas
tersebut boleh dipahami bahwa bentuk
amalan yang mengatasnamakan hadiah
kepada penguasa atau pegawai negara
ialah haram hukumnya.

Tentang pembahasan sebelumnya,
bahwa Rasulullah pernah menerima had-
iah, itu khusus bagi Nabi, sedangkan
untuk hakim atau penguasa selain Nabi
diharamkan menerima hadiah dan mem-
berikan hadiah untuknya, sekalipun tanpa
adanya permintaan. Karena pemberian
hadiah kepada selain Nabi, termasuk ke
dalam amalan yang dilarang. Hal ini seba-
gaimana kita fahami dari nas al-Qur’an
dan hadis di atas. Disamping itu juga per-
nah dijelaskan oleh ‘Umar bin ‘Abd al-
‘Aziz, ia suatu ketika diberi hadiah oleh
seseorang tapi ditolaknya karena waktu
itu dia sedang menjabat sebagai khalifah.
Orang yang memberi hadiah kemudian
berkata, ‘’Rasulullah pernah menerima
hadiah”. Lalu ‘Umar menjawab, ‘’hal itu
bagi Rasulullah merupakan hadiah tapi
bagi kita itu ialah risywah.”*° Jadi, setiap
hadiah yang diberikan kepada pegawai
karena kedudukannya sebagai seorang
pegawai tidak boleh diterima dan haram

28 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Jilid Ke-4, Op.
Cit., Hadis No. 3073.

29 Ahmad bin Hambal, Musnad Imam, Jilid Ke-39,
Op. Cit, hlm. 14.

30 Muhammad Yusuf al-Qardawi, al-Halal wa al-
Haram fi al-Islam, (Beirut: al-Maktab al-Islami,
1994), him. 230.

Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

d)

hukumnya karena andaikan pejabat terse-
but tidak sedang menjabat dan hanya ting-
gal di rumahnya nescaya tidak akan ada
orang yang memberinya hadiah.

Dengan demikian, hadiah juga seru-
pa dengan pemberian yang diharamkan,
apabila hadiah itu diberikan kepada pen-
guasa. Hanya saja hukum hadiah boleh
berubah bergantung pada masing-masing
atau pihak yang berkaitan dengannya. Jadi
dapat disimpulkan sebagai berikut, dalam
Islam dibolehkan memberi hadiah kepada
sesama dan boleh menerima hadiah dari
orang yang sederajat dan penguasa asal-
kan hadiah itu berpunca dari harta yang
baik, bukan diperolehnya dengan cara
yang haram. Adapun memberikan hadiah
kepada penguasa dilarang, karena ditakut-
kan akan menyimpang dari prinsip-prin-
sip pemberian hadiah, artinya kemungki-
nan tidak lagi hanya sekedar kasih sayang
dan penghargaan, tetapi ditakutkan punya
maksud-maksud tertentu. Untuk mengan-
tisipasi perkara tersebut, maka Rasulullah
dan para sahabat menjangka sejak awal
dengan mengharamkan pemberian hadiah
kepada penguasa, hakim dan pelaksana
negara lain.

Gratifikasi dalam Bentuk Risywah.

Al-Sayyid Abu Bakr mendefinisikan
risywah dengan “memberikan sesuatu
agar hukum diputuskan secara tidak be-
nar/tidak adil, atau untuk mencegah putu-
san yang benar/adil.”! Definisi yang leb-
ih kurang sama diberikan oleh al-Jurjani.*
Sedangkan menurut Ibrahim al-Nakha'1,
risywah 1ialah sesuatu yang diberikan
kepada seseorang untuk menghidupkan

31

32 ‘Ali al-Jurjani, al-Ta ‘rifat,

Al-Sayyid Abt Bakr, Op. Cit., hlm. 232.
al-Maktabah al-
Syamilah, http://alwarraq.com, al-Isdar al-Thanf,
hlm. 111.

kebatilan atau untuk menghancurkan ke-
benaran. Syaykh ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd
Allah bin Baz mendefinisikan risywah
dengan memberikan harta kepada ses-
eorang sebagai pampasan pelaksanaan
maslahat (tugas/kewajiban) yang tugas
itu harus dilaksanakan tanpa menunggu
ganjaran atau uang tip.*

Dalam kitab Kasyf al-Qanna’an
Matn al-Igna’, karangan Mansur Ibn
Yunus Idris al-Bahuti. Definisi yang ada
dalam kitab ini menurut penulis cukup
menarik sebab ia mengemukakan bahwa
jika pihak pertama memberikan sesuatu
kepada pihak kedua dalam rangka mence-
gah pihak kedua agar tidak menzaliminya
dan agar pihak kedua mahu melakukan
kewajibannya maka pemberian semacam
ini tidak dianggap risywah yang dila-
rang agama.** Senada dengan penganda-
ian yang dikemukakan oleh al-Bahuti di
atas, Syams al-Haq al-‘Adim juga mem-
punyai pandangan yang hampir sama
dengan al-Bahuti.* Akan tetapi menurut
Syams al-Haq, pemberian atau risywah
itu dilakukan harus dengan niat agar pe-
nyimpangan dan penyelewengan pihak
penerima risywah boleh diubah semakin
baik. Dalam definisi ini dikemukakan
sebuah pengandaian, yaitu seandainya
pihak kedua melakukan kezaliman terh-
adap pihak pertama dan pihak kedua tidak
melaksanakan kewajiban-kewajiban yang
seharusnya ia lakukan terhadap pihak per-
tama, maka dalam isu ini boleh diberikan

33 Abt Abdul Halim Ahmad. S., Suap, Dampak dan

Bahyanya Bagi Masyarakat, Cet. Ke-1, (Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 1996), hlm. 20-21.

34 Al-Bahuti, Kasyf al-Qanna’an Matn al-Igna’

Jilid Ke-6, (Beirut: Dar al-Fikr, 1982), hlm. 316.

35 M. Nurul Irfan, Korupsi Dalam Hukum Pidana

Islam, Cet. Ke-1, (Jakarta: Amzah, 2011), him.
90.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

sesuatu berupa risywah.

Dari uraian di atas boleh disimpulkan
bahwa, risywah ialah sesuatu yang diberi-
kan kepada hakim atau pejabat dan lain-
lain dengan segala bentuk dan caranya.
Sesuatu yang diberikan adakala berupa
harta atau sesuatu yang bermanfaat bagi
penerima, sehingga keinginan pemberi
riyswah menjadi kenyataan. Dan amalan
sedekah, hibah, hadiah, dan waqaf boleh
berubah menjadi risywah apabila pembe-
rian itu diperuntukkan kepada penguasa
atau pegawai negara, dan kepada pihak
lain apabila pemberian tersebut bertujuan
agar pihak penerima menuruti kemahuan
pihak pemberi.

Ibn ‘Abidin dengan mengutip kitab
al-Fath, mengemukakan empat macam
bentuk risywah. Pertama, risywah yang
haram atas orang yang mengambil dan
yang memberikannya, yaitu risywah un-
tuk mendapatkan keuntungan dalam ke-
hakiman dan pemerintahan. Kedua, risy-
wah terhadap hakim agar dia memutuskan
perkara, sekalipun keputusannya benar,
karena dia mesti melakukan hal itu. Ri-
sywah model ini haram bagi yang mem-
beri dan menerima. Ketiga, isywah untuk
meluruskan suatu perkara dengan mem-
inta penguasa menolak kemudaratan dan
mengambil manfaat. Risywah ini haram
bagi yang mengambilnya saja. Dan keem-
pat, risywah untuk menolak ancaman atas
diri atau harta, boleh bagi yang memberi
dan haram bagi orang yang mengambil.
Hal ini boleh dilakukan karena menolak
kemudaratan dari orang muslim ialah wa-
jib, namun tidak boleh mengambil harta
untuk melakukan yang wajib.3

Menurut penulis, subtansinya ada

36 Muhammad Amin, Khususyiyah Ibn ‘Abidin,

(Beirut: Dar al-Fikr, 1386 H), hl. 78.

dua bentuk risywah apabila ditinjau dari
tujuan melakukannya. Pertama, risywah
yang dilakukan dengan tujuan untuk mem-
benarkan yang salah dan menyalahkan
yang benar. Dengan kata lain, pemberian
untuk membatilkan kebenaran dan mem-
benarkan yang batil. Amalan risywah ini
boleh mengalahkan pihak yang semestin-
ya menang dan memenangi pihak yang se-
patutnya kalah. Dan kedua, risywah yang
dilakukan dengan tujuan untuk menuntut
atau memperjuangkan hak yang sepatut-
nya diterima oleh pemberi (al-rasyi) atau
untuk menolak kemudaratan, kezaliman,
dan ketidak adilan yang dirasakan oleh
pihak pemberi tersebut. Dalam arti lain,
yaitu pemberian untuk mempertahankan
kebenaran dan mencegah kebatilan dan
kezaliman.

Berdasarkan kategori risywah yang
penulis simpulkan di atas, maka hukum
riyswah ada dua pula, yaitu risywah yang
hukumnya haram dan risywah yang huku-
mnya halal. Namun hukum dasar risywah
ialah haram. Hal ini berlandaskan banyak
sekali dali-dalil, baik al-Qur’an, hadis,
maupun dalil-dalil ijtihadi lain yang men-
erangkannya yang akan penulis uraikan
berikut ini:

1) Risywah yang Hukumnya Haram.

Syariat Allah ialah cahaya yang
menerangi kegelapan, maka setiap
sesuatu yang dijadikan sarana untuk
menolong kebatilan di atas kebenaran
hukumnya haram. Dengan demikian,
risywah yang dilakukan dengan tu-
juan untuk membenarkan yang salah
dan menyalahkan yang benar hukum-
nya jelas haram. Karena hal ini san-
gat dilarang dan sangat dibenci da-
lam Islam karena sebenarnya amalan
tersebut termasuk amalan yang batil.

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016 | 9 |



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

Dalil al-Qur’an tentang larangan dan
haramnya amalan risywah tersebut
ialah QS. al-Bagarah 2: 188, QS. al-
Mai’dah 5: 42, QS. al-Mai’dah 5: 62
dan 63.

Dari uraian pendapat para mufa-
sirin dalam mengomentari ayat-ayat
di atas, dapat disimpulkan bahwa Al-
lah mengharamkan risywah dimana
hal tersebut merupakan kebiasaan
orang-orang Yahudi. Di dalam QS.
al-Baqarah 2: 188 Allah melarang
memakan harta dengan cara batil atau
haram apapun jalannya. Namun di
ayat tersebut terdapat garinah (bukti
yang menguatkan) bahwa yang di-
maksudkan ialah risywah. Larangan
tersebut diperkukuhkan dengan QS.
al-Mai’dah 5: 42, 62 dan 63 yang
merupakan celaan yang amat bu-
ruk bagi orang-orang Yahudi karena
melakukan risywah. Maka jelas sekali
pandangan al-Qur 'an bahwa risywah
merupakan kejahatan awam yang di-
haramkan oleh Allah dan merupakan
kebiasaan orang-orang kafir dari ka-
langan Yahudi.

Adapun keharaman risywah da-
lam hadis, banyak sekali hadis-hadis
yang menjelaskan tentang keharaman
risywah. Di antara ialah hadis riwayat
Abu Dawud,*” hadis riwayat Ibn Ma-
jah dari ‘Abd Allah Ibn ‘Umar,*® dan
hadis riwayat Al-Turmizi dari Abu

Hurayrah.*

Dari hadis-hadis tersebut, Rasul-
lah SAW tidak hanya melaknat orang
yang melakukan risywah. Namun
celaan juga dialamatkan bagi orang
yang menerima risywah. Hadis-hadis
di atas memberikan pandangan bah-
wa risywah haram baik orang yang
memberikan maupun menerimanya.

Selain al-Qur’an dan hadis, ke-
haraman risywah juga sudah menjadi
kesepakatan para ulama (ijma’). Ban-
yak sekali dalil jjma’ yang menyebut-
kan bahwa risywah haram. Salah sa-
tunya separti apa yang dikemukakan
oleh Imam Al-Qurtubi dalam a/-Jami’
li Ahkam, ketika menafsirkan QS. al-
Mai’dah 5: 42, ia mengatakan, “’Dan
tidak ada perbedaan hukum dikalan-
gan para salaf bahwa melakukan risy-
wah untuk menolak yang hak atau da-
lam perkara yang dilarang merupakan
riyswah (suht) yang haram.”’*’ Sedan-
gkan dalam kitab Nihayah al-Muhtaj,
Imam al-Ramli yang digelar sebagai
al-Syafi’i al-Saghir (Imam al-Syafi’i
kecil) menjelaskan, ‘’Bila saja ses-
eorang mencurahkan harta untuk ber-
hukum dengan yang tidak /ag atau
menolak berhukum dengan yang hag
maka ia telah berbuat risywah yang di
haramkan secara ijma’.”*!

Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-
Junayd dalam bukunya juga men-
jelaskan haramnya risywah secara

37 Abu Dawud, Sunan Abi Daud, Bab fi Kirahiyah
al-Risywah, Jilid Ke-3., Hadis No. 3580, him.
300. Al-Hakim, Mustadrak ‘Ala Sahihayn, Jil. 39 Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, Jilid Ke-4, Op.
Ke-4, Hadis No. 7066, (Beirut: Dar al-Kutub al- Cit., hlm. 614.

I’lmyah, 1990), hlm. 115. 40 Al-Qurtubi, Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Jilid

38 Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, al-Maktabah al- Ke-6, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993),
Syamilah, Bab al-Ta’liz fi al-Hayf wa al-Risy- hlm. 183.
wah, Jilid Ke-2, Hadis No. 2313, (t.tp: Dar ‘lhya’ 41 Al-Ramli, Nihayah al-Muhtaj, Jilid Ke-8, (Bei-
al-Kitab al-‘Arabiyah, t.t), hlm. 775. rut: Dar al-Fikr, 1984), him. 255.

[ 10 | Vol. 16, No. 1, Juni 2016 Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

ijma’,  sebagaimana  petikannya
berikut ini, “Dan sungguh telah ber-
sepakat para sahabat dan pengikut,
begitu juga dengan para ulama umat
atas haramnya risywah dengan segala
bentuknya. Dan telah terdapat nas-
nas yang menjelaskan tentang pelak-
sanaan dan tafsiran apa yang terdapat
dalam al/-Qur’an dan sunnah serta
berusaha menjauhinya semaksimal
mungkin”.*

Berdasarkan dalil-dali kehara-
man risywah di atas, baik al-Qur’an,
hadis, dan konsensus (ijma’) para
ulama, maka risywah dengan segala
bentuknya ialah haram. Sebagaimana
yang sudah disebutkan sebelumnya,
salah satu bentuk amalan risywah
ialah pemberiah (hadiah) yang tu-
juannya untuk kebatilan. Seorang
pejabat haram hukumnya menerima
hadiah. Bahkan termasuk hadiah yang
diharamkan bagi seorang pegawai
yang meski tidak sedang berkaitan
perkara atau urusan, karena kalau ada
kebiasaan memberi hadiah sebelum
menjadi pegawai, setelah menduduki
jabatan terjadi peningkatan jumlah
kebiasaan pemberian hadiah terse-
but.*® Seorang pegawai juga haram
menerima hadiah dari seseorang yang
jika bukan karena jabatannya, nes-
caya orang tersebut tidak akan mem-
berikannya.*

42 Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-Junayd, Atharu
Risywah fi Ta'thuri Namwi al-Iqtisadi wa Asal-
ib Daf’iha fi Zilli Syari’ah Islamiyah, (Riyad:
al-Markas al-‘Arabi li Dirasah al-Amniyyah wa
Tadrib, 1982), him. 5.

43 Muhammad Amin Ibn ‘Abidin, Rad al-Mikhtar
‘ala al-Dar al-Mukhtar Hasyiyat Ibn ‘Abidin,
Jilid Ke-4, (Beirut: Dar al-lIhya’, 1987), him. 34.

44 Ibid., Jilid Ke-5, hlm. 373.

Gambaran di atas memperlihat-
kan ketegasan sikap ulama terhadap
amalan risywah. Bahkan dalam kon-
teks kehakiman, para ulama melaku-
kan tindakan preventif dengan meng-
haramkan penerimaan hadiah oleh
seorang gadi padahal itu belum secara
automatik boleh disebut risywah. Se-
orang gadi tidak boleh menerima had-
iah dari siapa saja, baik dalam bentuk
uang atau lain bila si pemberi tidak
biasanya memberi hadiah (sebelum
ia menjabat). Atau orang itu pernah
memberinya hadiah, tetapi setelah ia
memangku jabatannya, orang terse-
but melebihkan jumlah dan jenisnya.
Hal ini sebagaimana yang diterang-
kan dalam kitab [ ‘anah al-Talibin.*

Dari keterangan di atas, terlihat
dimana kecenderungan emosional
manusia boleh mempengaruhi kepu-
tusan yang akan diambilnya. Bagi
mereka yang memegang kuasa di
sektor awam, keadaan ini boleh men-
imbulkan kerugian bagi pihak lain
dan harus dicegah sejak awal. Sama
halnya dengan larangan memutuskan
perkara dalam keadaan emosi sedang
tidak normal. Atas partimbangan itu,
muncullah ketetapan hukum yang
mana seorang hakim tidak dibenar-
kan memutuskan hukum bagi dirinya,
orang tuanya, anak-anaknya dan bagi
rakan kerjanya. Tetapi mereka dipu-
tuskan oleh imam atau hakim yang
lain, atau penggantinya. Hal ini untuk
mengelakkan tuhmah (isu pembicar-
aan tidak baik). Hakim tidak dibenar-
kan memutuskan suatu dasar atau hu-
kum bagi sebahagian orang tua (ibu

45 Al-Sayyid Abu Bakr, Op. Cit., him. 229.

Al-Risalah Vol. 16, No. 1, Juni 2016 [ 11 |



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

2)

bapak) dan anak-anaknya, karena
hal ini boleh menimbulkan jurang di
pihak lain, mereka akan menilai da-
lam proses pengambilan keputusan
terdapat unsur nepotisme. Demikian
juga kepada saudara-mara atau rakan
kongsinya, dalam hal ini orang akan
menganggap adanya unsur pakatan
sulit.

Oleh karena itu, bagi seorang
imam (pemimpin), pejabat, dan
petugas haram menerima pemberi-
an dari sesiapa, karena hal ini boleh
kredibiliti
pemimpin yang ideal berperanan se-

melemahkan seorang
bagai pihak yang netral terhadap se-
luruh rakyatnya. Dengan menerima
pemberian, termasuk hadiah, ia akan
bersikap lunak dalam setiap dasar.
Apalagi pelaku memberikan risywah
jelas-jelas untuk suatu maksud yang
dapat menghilangkan atau mengu-
rangkan hak orang lain.
Risywah yang Hukumnya Halal.
Sebahagian ulama memboleh-
kan (rukhsah) amalan risywah (pem-
berian) yang dilakukan dengan tujuan
untuk menuntut atau memperjuang-
kan hak yang sepatutnya diterima
oleh pemberi (al-rasyi) atau untuk
menolak kemudaratan, kezaliman,
dan ketidak adilan yang dirasakan
oleh pihak pemberi tersebut. Karena
pemberian tersebut bertujuan untuk
mempertahankan  kebenaran dan
mencegah kebatilan dan kezaliman.
Namun, ia harus bersabar terlebih
dahulu sehingga Allah membukakan
jalan untuknya. Mayoritas ulama ber-
pendapat, risywah jenis kedua ini,
yang menanggung dosanya hanya
orang yang menerimanya.

Abu Lays al-Samarqand berkata,
“’dalam kasus separti ini (risywah un-
tuk mencegah kezaliman) tidak ada
masalah jika seseorang menyerah-
kan hartanya kepada orang lain demi
mencari  kebenaran.”*®  Termasuk

juga orang yang dibenarkan menyer-
ahkan hartanya karena kasuselamatan
jiwanya terancam dan tidak dimung-
kinkan untuk membela diri. Pembe-
rian risywah separti ini tidaklah di-
larang, sebagaimana yang dimaksud
dalam berfirman Allah SWT QS. Al-
Baqarah 2: 286.

Dengan demikian, risywah un-
tuk mempertahankan kebenaran dan
mencegah marabahaya serta kezali-
man itu dibenarkan jika memang
tidak ada penyelesaian lain dan jika
tidak diberikan risywah justru akan
menimbulkan bahaya yang lebih be-
sar.

Berdasarkan uraian konsep gratifikasi
di atas, kelihatan bahwa dalam Islam, secara
garis besar, gratifikasi dengan berbagai macam
bentuknya terbahagi ke dalam dua kelompok.
Ada yang pada dasarnya bernilai positif, di-
mana syara’ memang menganjurkan akan hal
itu, separti sedekah, hibah, serta hadiah, dan
ada yang pada dasarnya bermakna negatif,
yaitu risywah atau hadiah yang diberikan
kepada penguasa yang memang sangat dila-
rang Islam. Bahkan boleh jadi gratifikasi yang
mengandungi nilai positif itu boleh berubah
menjadi negatif, hal itu sangat bergantung
dari tujuan diberikan dan kepada siapa dia
memberikannya. Untuk itu, gratifikasi positif
akan mendapat ganjaran positif. Dan grati-
fikasi negatif tentunya akan mendapat huku-

46 ‘Abd Allah bin ‘Abd Muhsin, Suap dalam Pan-
dangan Islam, (Jakarta: Gema Insani Press,
2001), hlm. 9-11.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

man yang negatif pula.

Hukuman Terhadap Pelaku Gratifikasi
dalam Islam

Gratifikasi yang mengandungi nilai positif
akan mendapatkan balasan yang positif, jika
niat dalam melakukan amalan itu semata-mata
karena Allah, bukan karena dipengaruhi oleh
faktor lain selain diri-Nya. Di antara ganjaran-
ganjaran kebaikan itu ialah, nanti sebahagian
besarnya akan diperolehi di akhirat. Orang
yang memberi sedekah, hibah, dan hadiah,
akan menuai hasilnya nanti, bergantung
seberapa besar pemberian itu di dunia. Bila
dia berbuat banyak, maka dia akan mendapat-
kan banyak, tidak akan luput kebaikan itu dari
balasan Allah nanti, walau sedikit pun. Allah
menjanjikan, apa saja yang diberikan sese-
orang dengan ikhlas, pasti akan memperoleh
balasan. Orang-orang yang memberikan har-
ta mereka di jalan Allah tanpa takut menjadi
miskin, akan memperoleh rahmat yang sangat
menakjubkan. Apa saja yang dibelanjakan di
jalan Allah akan diganjar sepenuhnya. Hal ini
sebagaimana yang disampaikan Allah SWT
melalui beberapa firmannya dalam al-Qur’an
al-Karim QS. Al-aqarah 2: 272.

Hukuman adalah balasan untuk pelaku
amalan yang dilarang dalam syariat Islam
yang sering disebut dengan al- ‘uqubah. Di-
mana hukuman merupakan suatu bentuk aki-
bat yang harus ditanggung akibat melalukan
sesuatu yang dilarang dalam agama (jari-
mah), sebagai pemberi kasusan penghalang
untuk pelaku dan juga sebagai pembelajaran
untuk orang lain agar tidak melakukan amalan
yang sama. Dikarena gratifikasi bentuk risy-
wah dan hadiah kepada petugas negara dalam
Islam merupakan suatu pesalahan terhadap
aturan syariat (al-jarimah), maka bagi pelaku
amalan tersebut layak untuk diberikan huku-

man (‘uqubah).

Dengan melakukan analisa terhadap tiga
macam ta zir, yaitu, al-ta zir ‘ala al-ma ‘ast,
al-ta‘zir li al-maslahah al-‘ammah, dan al-
ta‘zir ‘ala al-mukhalafat, maka gratifikasi
dalam bentuk risywah termasuk ke dalam kat-
egori ta ‘zir al-ta‘zir ‘ald al-ma‘asi. Hal ini
disebabkan, risywah merupakan suatu amalan
maksiat yang dilarang oleh Allah dan Rasul-
Nya melalui nas, hanya saja hukumanya yang
tidak dijelaskan dalam a/-Qur’an dan hadis.
Oleh karena itu ia masuk dalam kategori
ta’zir. Karena ada penyebutan pengharaman
amalannya saja dalam nas belum cukup me-
masukkannya ke dalam klasifikasi hukuman
hudud. Jadi gratifikasi dalam bentuk risywah
merupakan maksiat yang diharamkan selama-
lamanya, untuknya dapat diganjar dengan hu-
kuman yang berlaku untuk jarimah ta zir.

Sedangkan hukuman dalam bentuk had-
iah boleh dikumpulkan kedalam al-ta ‘zir li al-
maslahah al-‘ammah. Al-ta zir li al-maslahah
al-‘ammah hukumnya dilarang apabila me-
menuhi syarat-syarat tertentu, karena tindakan
itu sendiri tidak bersifat maksiat. Hal ini sama
persis apa yang terdapat pada hadiah. Hadiah
pada dasarnya ialah suatu amalan yang dian-
jurkan, kemudian dikarenakan pemberian itu
kepada penguasa, maka itu sudah memenuhi
syarat amalan tersebut menjadi maksiat. Jadi
memberinya kepada pegawai menjadi sebab
hadiah dilarang. Dalam sisi yang lain, hadiah
ini juga termasuk ke dalam al-ta zir ‘ald al-
ma ‘asi, karena hadiah kepada penguasa me-
mang sesuatu yang dilarang oleh Rasulullah,
sesuatu yang dilarang oleh Nabi berarti suatu
kemaksiatan. Jadi, ditinjau dari segi hadiah
secara awam, maka hukuman dalam bentuk
hadiah termasuk al-fa zir li al-maslahah al-
‘ammah. Dan ditinjau dari segi khusus, had-
iah kepada penguasa, hukuman hadiah ter-
masuk dalam al-ta zir ‘ala al-ma ‘asi. Sedikit

Al-Risalah

Vol. 16, No.

1,Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

penulis tambah, segala bentuk amalan grati-
fikasi dalam Islam, sekalipun pada awalnya
bukan maksiat, maka boleh dikumpulkan ke
dalam al-ta zir li al-maslahah al- ‘ammah jika
amalan tersebut boleh terbukanya peluang ke-
pada kemaksiatan, misalnya sedekah, hibah,
waqaf, yang mana penerimanya ialah pen-
guasa. Hal ini untuk menjangka kemungkinan
berlakunya risywah.

Maka dari itu, hukuman untuk amalan
gratifikasi yang diharamkan dalam Islam ialah
dalam bentuk hukuman #a zir, hakim diberikan
kuasa untuk menjatuhkan hukuman untuknya,
mulai dari hukuman yang paling ringan sam-
pai kepada hukuman yang paling berat sesuai
dengan pesalahan atau kesalahan dalam grati-
fikasi. Untuk itu, jenis-jenis hukuman untuk
amalan gratifikasi tersebut sangat berbeda,
dan hakim mempunyai hak untuk menetapkan
salah satunya. Jadi jenis-jenis hukuman atau
hukuman untuk kategori jarimah ta zir grati-
fikasai ialah sebagai berikut:*’

1. Hukuman Mati

Hukuman mati dalam jarimah ta zir disebut
dengan al-qatl al-siyasah.*® Pada hakikat-
nya, tujuan utama hukuman ta zir ialah untuk
memberikan pengajaran (fa’'dib) dan tidak

47 ‘Abd al-Qadir ‘Awdah, al-Tasyri‘ al-Jina’t al-
Islami, Jilid Ke-1, (Beirut: Dar al-Kutub, 1963),
hlm. 687-708.

48 Hukuman mati dalam jarimah ta zir disebut den-
gan al-qatl al-siyasah karena dalam penetapan-
nya ada campur tangan penguasa atau hakim.
Tentunya hal ini berbeda dengan hukuman mati
pada kasus gisas-diyat dan hudiid yang dikenal
dengan sebutan al-qatl al-syar 7. Penyebutan al-
qatl al-syar 7 terhadap hukuman mati pada huku-
man gisas-diyat dan hudiid dikarenakan ketentu-
annya sendiri sudah diatur oleh nas (al-Qur’an
atau hadis) sehingga tidak ada peluang bagi pen-
guasa atau hakim untuk merubahnya, baik dalam
artian menambah ataupun menguranginya. /bid.

sampai membinasakan. Dengan begitu sehar-
usnya dalam hukuman terhadap amalan ta zir
tidak termasuk pemotongan anggota badan,
apalagi sifatnya sampai menghilangkan nya-
wa. Akan tetapi, ada sebahagian ahli hukum
Islam memberikan pengecualian dari keteta-
pan awam tersebut, sehingga dibolehkannya
pemberian hukuman hukuman mati dalam kat-
egori jarimah ta ‘zir. Hal demikian dibolehkan
jika kepentingan awam menghendakinya atau
apabila pembasmian terhadapnya tidak boleh
terealisasi kecuali dengan jalan menghukum-
nya sampai mati (membunuhnya).

Hukuman mati yang merupakan huku-
man bagi pelaku jarimah ta zir boleh dijatuh-
kan separti kepada pelaku jarimah mata-mata,
pembuat fitnah, pelaku bid‘ah dan perogol
yang membahayakan. Sukar memang menga-
takan bahwa di dalam jarimah ta zir tidak ada
hukuman mati.* Oleh karena itu hukuman da-
lam bentuk hukuman mati boleh dilaksanakan
bagi pelaku jarimah ta‘zir tertentu. Karena
kasusan kerosakan yang ditimbulkannya cu-
kup luar biasa. Kasusan ini sama halnya den-
gan apa yang berlaku pada gratifikasi, kasu-
san yang ditimbulkannya sudah merosakkan
tatanan sosial masyarakat.

2. Hukuman Cambuk

Para ulama sepakat memasukkan cambuk ke
dalam salah satu daripada hukuman terhadap
jarimah ta‘zir. Namun para ulama berselisih
pendapat dalam menetapkan batas tartinggi
hukuman cambuk dalam ta‘zir Imam Abi
Hanifah dan Muhammad berpendapat bahwa
batas tartinggi hukuman cambuk dalam fa zir
ialah tiga puluh sembilan kali, dan menu-
rut Abt Yusuf ialah tujuh puluh lima kali.
Sementara di kalangan Syafi‘iyyah ada tiga
pendapat. Pertama, sama dengan pendapat

49 Ibid.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

Abii Hanifah dan Muhammad, yaitu batas tart-
inggi hukuman dalam ta zir ialah tiga puluh
sembilan kali. Kedua, sama dengan pendapat
Abi Yusuf yaitu tujuh puluh lima kali jilid.
Dan pendapat ketiga, hukuman cambuk pada
ta zir boleh lebih dari tujuh puluh lima kali,
tetapi tidak sampai seratus kali, dengan syarat
bahwa jarimah ta zir yang dilakukan hampir
sejenis dengan jarimah hudiid.

Menurut pendapat yang popular di kalan-
gan ahli fikih Maliki, batas tartinggi diserah-
kan kepada penguasa karena hukuman fa zir
didasarkan atas kemaslahatan masyarakat dan
disesuaikan berdasarkan berat dan ringannya
pesalahan.® Jadi dalam pendapat ini tidak
adanya sekatan minimum dan maksimum
dalam pemberian hukuman fa zir, hukuman
yang diberikan sangat bergantung kepada situ-
asi dan keadaan dengan partimbangan utama
ialah kemaslahatan bagi masyarakat awam,
bukan partimbangan individu atau kelompok
tertentu.

3. Hukuman Penjara

Hukuman dalam bentuk penjara atau dis-
ebut juga dengan hukuman kurungan dalam
Hukum Islam ada dua bentuk, yaitu pertama
penjara terhad atau sementara (ada batas
masa tertentu). Batas terendah dari hukuman
dalam bentuk penjara terhad ini ialah satu
hari, sedangkan batas tartingginya menurut
Syafi‘iyyah ialah selama satu tahun, dengan
mempersamanakan  (menganalogikan)-nya
kepada pengasingan dalam jarimah al-zina.
Sedangkan ulama lain menyerahkan semuanya
kepada penguasa dengan mempartimbangkan
al-maslahah. Kemudian yang kedua penjara
tidak terhad (tidak ditentukan batas masanya,

50 Ibid., 689-694. Lihat juga, Wahbah al-Zuhayli,
al-Figh al-Islami wa Adillatuhii, (Damsyiq: Dar
al-Fikr, 1989), hlm. 5601.

mungkin penjara seumur hidup atau sampai
batasan bertaubat).’!

4. Hukuman Disalib

Hukuman dalam bentuk salib selain terda-
pat pada hukuman untuk jarimah ta ‘zir juga
tedapat pada hukuman untuk jarimah hudid.
Akan tetapi hukuman dalam bentuk salib
pada hukuman ta ‘zir tidak disertai oleh huku-
man mati, namum pelakunya disalib dalam
keadaan hidup dan dibolehkan untuk makan
dan minum, tidak dilarang mengerjakan wud-
hu’, tetapi dalam mengerjakan solat cukup
dengan isyarah saja. Dan batasnya menurut
ahli fikih tidak boleh melebihi dari tiga hari
lamanya.>

5. Hukuman Pengasingan

Pengasingan yang dalam bahasa Arabnya
disebut dengan al-hajr merupakan salah satu
daripada hukuman untuk jarimah ta ‘zir yang
boleh dipilih oleh hakim untuk ditetapkan ke-
pada pesalah jarimah ta ‘zir. Rasulullah per-
nah melakukan hukuman untuk jarimah ta ‘zir
dalam bentuk pengasingan bagi para pelaku
Jjarimah, yaitu terhadap tiga orang (Ka‘ab bin
Malik, Mirarah Ibn Rubay‘ah, dan Hilal Ibn
‘Umayyah) yang mana ketiganya tidak ikut
serta dalam perang Tabuk. Mereka dipulaukan
oleh masyarakat dengan tidak diajak bicara se-
lama lima puluh hari, sehingga pada akhirnya
turunlah ayat QS. al-Tawbah 9: 118.

6. Hukuman Denda

Islam juga mengenakan hukuman denda terh-
adap pelaku jarimah yang digolongkan dalam
kategori fa zir. Misalnya mengenai pencurian
buah yang masih di pohonnya, hukuman-

51 Abd al-Qadir ‘Awdah, Loc. Cit.
52 Ibid., hlm. 689.

Al-Risalah

Vol. 16, No.

1,Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

nya berupa denda dua kali ganda harga buah
tersebut, di samping hukuman lain yang ses-
uai dengan amalannya tersebut. Demikianlah
yang ditegaskan oleh Nabi SAW berikut ini,
“Dan barangsiapa yang membawa sesuatu ke
luar, maka atasnya denda sebanyak dua kali
beserta hukuman”. Dan hukuman yang sama
juga dikenakan kepada orang yang menyem-
bunyikan barang hilang.>

Di samping hukuman yang telah dis-
ebutkan di atas, masih ada beberapa bentuk
hukuman ta zir lain yang boleh dikenakan ke-
pada pelaku gratifikasi menurut hukum Islam,
misalnya hukuman dalam bentuk pengasin-
gan, hukuman dalam bentuk celaan, huku-
man dalam bentuk tasyhir (yaitu penerbitan
dengan tujuan untuk memaklumkan kepada
masyarakat tentang kejahatan yang dilaku-
kannya, ini termasuk hukuman moral), huku-
man dalam bentuk ancaman, hukuman dalam
bentuk teguran, dan hukuman dalam bentuk
peringatan,® dan lain-lain. Intinya, jarimah
ta zir gratifikasi dalam bentuk risywah dan
hadiah kepada penguasa ialah amalan maksiat
yang merugikan atau mengganggu kepentin-
gan awam dan merupakan kuasa hakim atau
penguasa untuk menjatuhkan hukuman terten-
tu sesuai dengan berat ringannya amalan yang
diperbuat. Karena tidak ada peraturan syar ‘T
yang menetapkan hal itu secara konkrit.

Penutup

Dari uraian tentang gratifikasi dapat disim-
pulkan bahwa, dalam Islam gratifikasi mem-
punyai makna yang sangat luas, yaitu segala
bentuk pemberian. Amalan-amalan gratifikasi
dalam Islam adakala berupa sedekah, hibah,
hadiah, dan risywah. Di antara beberapa ben-
tuk gratifikasi itu dapat dibezakan sebagai

53 Ibid., hlm. 703-704.
54 Ibid., hlm. 702-703.

berikut. Pertama, sedekah ialah penyerahan
pemilikan harta kepada orang lain tanpa adan-
ya alat tukar, dilakukan hanya demi mem-
peroleh pahala di akhirat. Kedua, hibah ialah
penyerahan pemilikan harta kepada orang lain
tanpa adanya alat tukar dan tanpa mengharap-
kan balasan apapun. Ketiga, hadiah ialah pe-
nyerahan pemilikan harta kepada orang lain
tanpa adanya balasan atau alat tukar, yang
mana penyerahan itu dihantar ke tempat
orang yang diberi sebagai penghormatan atau
karena prestasi. Jadi perbedaan hibah dengan
hadiah ialah, hadiah diberikan karena peng-
hormatan atau karena prestasi seseorang. Dan
keempat, risywah ialah sesuatu yang diberi-
kan kepada hakim atau penguasa dan lainnya
dengan segala bentuk dan caranya. Pemberian
itu adakalanya berupa harta atau sesuatu yang
bermanfaat bagi penerima, sehingga keingi-
nan pemberi tersebut terwujud.

Bentuk gratifikasi dalam Islam tersebut
ada yang termasuk ke dalam kategori positif
dan kategori amalan negatif. Gratifikasi dalam
bentuk sedekah, hibah, dan hadiah termasuk
ke dalam amalan gratifikasi positif, amalan-
amalan tersebut memang dianjurkan dalam
Islam. Kepada pelaku amalan gratifikasi ini
akan mendapat ganjaran berupa syurga dan di
dunia ini akan semakin dilipatkan gandakan
hartanya, karena amalan yang tersebut ter-
masuk bahagian dari bentuk syukur terhadap
harta yang telah diamanahkan Allah padanya.

Adapun gratifikasi dalam bentuk hadiah
kepada penguasa dan risywah termasuk ke
dalam amalan gratifikasi negatif, karena dua
bentuk amalan gratifikasi ini amalannya telah
disebutkan dalam al-Qur’an maupun hadis
sebagai amalan yang dilarang syara’, yaitu
suatu amalan maksiat (jarimah), sementara
dalam nas tidak diterangkan jenis hukuman
untuknya. Dan memberikan risywah dalam
keadaan untuk menegakkan kebenaran dan

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



Konsep Gratifikasi dalam Perspektif Hukum Islam

mencegah kezaliman, menurut sebahagian
ulama ada kemaafan (rukhsah), ketika tidak
ada penyelesaian lain untuk itu.

Gratifikasi dalam bentuk hadiah kepa-
da penguasa dan risywah termasuk kedalam
kategori jarimah ta’zir. Untuk itu, pelaku
amalan tersebut dihukum dengan hukuman
dalam bentuk hukuman fa’zir, mulai huku-
man terberat hingga hukuman teringan. Dasar
dalam memilih hukuman gratifikasi ini diten-
tukan oleh hakim dengan mempartimbangkan
maslahatnya.

Bibliography

Literatur

Abdul Aziz Dahlan, (ed.), Ensiklopedi Hukum
Islam, Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve,
2003.

Abdul Mujieb dan Mabruri Tholhah Syafi’ah,
Kamus Istilah Figh, Jakarta: Pustaka Fir-
daus, 1994.

Abii Abdul Halim Ahmad. S., Suap, Dampak
dan Bahyanya Bagi Masyarakat, Cet.
Ke-1, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1996.

Abu Dawud, Musnah Abi Dawud, al-Makta-
bah al-Syamilah, Jilid Ke-3, Hadis No.
2169, Mesir: Dar Hijr, 1999.

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Bab fi Kira-
hiyah al-Risywabh, Jilid Ke-3., Hadis No.
3580, him. 300. Al-Hakim, Mustadrak
‘Ala Sahihayn, Jilid Ke-4, Hadis No.
7066, Beirut: Dar al-Kutub al-I’lmyah,
1990.

‘Abd Allah bin ‘Abd Mubhsin, Suap dalam
Pandangan Islam, Jakarta: Gema Insani
Press, 2001.

‘Abd al-Qadir ‘Awdah, al-Tasyri‘ al-Jina 1 al-
Islami, Jilid Ke-1, Beirut: Dar al-Kutub,
1963.

‘Abd al-‘Adim Ibn Badawi al-Khalafi, a/-Wa-

Jjiz fi figh al-Sunnah wa al-Kitab al- ‘Aziz:
Kitab al-Taharah wa al-Salah, Alih Ba-
hasa Tim Tashfiyah LIPIA, Bogor: Pus-
taka Ibnu Katsir, 2006.

‘Abd Ghani Ibn Isma’il, Tahqiq al-Qadiyah fi
al-Farq Bayna al-Risywah wa al-Hadi-
vah, t.tp: Maktabah al-Qur’an, 2003.

Ahmad bin Hambal, Musnad Imam Ahmad,
al-Maktabah al-Syamila, Bab Hadith
Khalid Ibn ‘Ady al-Juhany ‘an al-Nabi
SAW, Jil. Ke-29, Hadis No. 17936, t.tp:
Mu’assasah al-Risalah, 2001.

Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-
Maraghi, Jilid Ke-2, Makkah al-Mukar-
ramah: Maktabah al-Tijariyah, t.t.

‘Ali al-Jurjani, al-Ta ‘rifat, al-Maktabah al-
Syamilah, http://alwarraq.com, al-Isdar
al-Thani.

Al-Bayhaqi, al-Sunan al-Kubra, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab I ’ta’ al-Ghani min al-
Tatawu’, Jil. Ke-6, Hadis No. 12043,
Beirut: Dar al-Kutb al-‘Ilmiyah, 2003.

Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab Sadaqah, Jilid Ke-2.,
Hadis No. 1410, t.tp: Dar Tuq al-Najah,
1422 H.

Al-Bahuti, Kasyf al-Qanna’an Matn al-Igna’
Jilid Ke-6, Beirut: Dar al-Fikr, 1982.
Al-Qurtubi, Al-Jami’li Ahkam al-Qur an, Jilid
Ke-6, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah,

1993.

Al-Ramli, Nihayah al-Muhtaj, Jilid Ke-8,
Beirut: Dar al-Fikr, 1984.

Al-Sayyid Abu Bakr, /‘anah al-Talibin, Jilid.
Ke-4, Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Al-Turmidhi, Sunan al-Turmidhi, al-Mak-
tabah al-Syamilah, Bab fi Hassi, Jilid
Ke-4, Hadis No. 2130, Mesir: Syirkah
Maktabah wa Matba'ah Mustafa al-Babi
al-Halabi, 1975.

Al-Tabrani, al-Mu’jam al-Awsat, al-Makta-
bah al-Syamilah, Bab Man Baqgiyah min

Al-Risalah

Vol. 16, No. 1, Juni 2016



Abdul Karim, Fazzan, dan Zulgarnain

Awali Ismihi Mim min Ismihi Musa, Jilid
Ke-8, Hadis No. 8235, al-Qahirah: Dar
al-Haramayn, t.t.
Eddy OS Hiareij, “Memahami Gratifikasi”,
Kompas.com, 13 Juni 2011.
Hamd Ibn ‘Abd al-Rahman al-Junayd, Atharu
Risywah fi Ta thuri Namwi al-Igtisadi wa
Asalib Daf’iha fi Zilli Syari’ah Islami-
vah, Riyad: al-Markas al-‘Arabi li Dira-
sah al-Amniyyah wa Tadrib, 1982.
Majah, Sunan Ibn Majah, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab al-Ta’liz fi al-Hayf wa
al-Risywah, Jilid Ke-2, Hadis No. 2313,
t.tp: Dar ‘Thya’ al-Kitab al-‘Arabiyabh, t.t.
M. Hasbi Ash Shiddieqy, Hukum-hukum Figh
Islam, Jakarta: Putra Rizki Putra, 1997.
M. Nurul Irfan, Korupsi Dalam Hukum Pi-
dana Islam. Cet. Ke-1, Jakarta: Amzah,
2011.
Malik, Mawata’ al-Imam Malik, al-Maktabah
al-Syamilah, Bab Ma Ja’a fi al-Ta’afuf
‘an al-Masa’alah, Jilid Ke-2, Hadis No.
9, Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi,
1985.
Muhammad Amin, Khususyivah Ibn ‘Abidin,
Beirut: Dar al-Fikr, 1386 H.

Ibn

Muhammad Yisuf al-Qardawi, al-Halal wa
al-Haram fi al-Islam, Beirut: al-Maktab
al-Islami, 1994.

Muhammad Amin Ibn ‘Abidin, Rad al-
Mikhtar ‘ala al-Dar al-Mukhtar Hasyi-
vat Ibn ‘Abidin, Jilid Ke-4, Beirut: Dar
al-Thya’, 1987.

Muslim, Sahih Muslim, al-Maktabah al-
Syamilah, Bab Tahrim Hadaya al-‘Amal,
Jilid Ke-3, Hadis No. 30, t.tp: Dar Tuq
al-Najah, 1422 H.

Quraish Shihab, Quraish Shihab Menjawab:
1001 Keislaman yang Patut Anda Keta-
hui, Jakarta: Lentera Hati, 2008.

Tanti Yuniar, Kamus Lengkap Bahasa Indone-
sia, Jakarta: Agung Media Mulia, t.t.
Taqy al-Din Abu Bakar Ibn Muhammad, Ki-
fayat al-Akhyar, Bandung: al-Ma’arif,

t.t.

Undang-Undang RI No. 20 Tahun 2001 ten-
tang Pemberantasan Tindak Pidana Ko-
rupsi.

Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa
Adillatuhii, Damsyiq: Dar al-Fikr, 1989.

Vol. 16, No. 1, Juni 2016

Al-Risalah



