Sastra Suluk Jawa Pesisiran:
Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan

Toha Machsum™

Abstrak

Sastra Suluk sebagai salah satu jenis karya sastra Jawa pesisiran
mengandung ajaran kerohanian tasawuf atau bernuansa tasawuf yang
berupa petunjuk tentang keyakinan, sikap, tata cara yang dilakukan
seseorang untuk mengenal hidup kesejatian di hadapan Sang Maha
Pencipta atau untuk mencapai posisi sedekat-dekatnya dengan Tuhan.
Secara umum studi sastra suluk diarahkan untuk mengangkat salah satu
warna kebudayaan kerohanian bangsa. Pengangkatan nilai-nilai budaya
lama lewat studi karya sastra suluk akan memberikan manfaat bagi
masyarakat dalam rangka memepertahankan jati diri ketimuran.
Dikatakan demikian, karena pada saat ini peradaban global yang sudah
tidak lagi kenal batas-batas ruang waktu, tidak hanya menyajikan unsur-
unsur positif bagi pemikiran dan kemajuan umat, tetapi juga menawarkan
filsafat materialisme dan skularisme yang sangat membahayakan bagi
kehidupan ketimuran yang menjunjung nilai-nilai agama dan filsafat
ketuhanan. Globalisasi dalam hal ini tidak menawarkan kebudayaan,
tetapi menawarkan sebuah peradaban. Lebih lanjut, pemahaman dan
pengenalan terhadap nilai-nilai budaya masa lampau yang terdapat dalam
naskah suluk bukan saja merupakan modal utama bagi pembangunan
nasional yang diamanatkan oleh GBHN, melainkan juga memberikan
informasi mengenai berbagai aspek kehidupan masyarakat masa lampau,
seperti sosial, politik, ekonomi, dan budaya.

Corak keberagaman Islam tersebut lebih jauh akan memberikan inspirasi
dan sekaligus menggerakkan kehidupan kebangsaan Indonesia. Dengan
kata lain corak keberagamaan Islam tersebut mewarnai konsep berpikir
masyarakat Indonesia.

Kata kunci: Sastra Suluk, Pesisiran, Lokalitas, dan Keindonesiaan

1. Pengantar

Untuk melihat secara jelas fenomena Islam dalam Indonesia
kontemporer dengan berbagai problemnya, orang tidak boleh melompat
ke abad ke-19 atau 20 secara langsung. Secara kultural, ia perlu melihat
jauh ke belakang, yakni abad ke-15, 16, dan 17. Ada kesinambungan

warisan budaya dan cara berpikir antargenerasi yang sulit diputuskan

*) Magister Agama, Pembantu Pimpinan pada Balai Bahasa Provinsi Jawa Timur



IPZY Mabasan — Vol. 3 No. 2 JuliDesember 2009: 125--135

begitu saja. Budaya adalah cara berpikir, pandangan hidup, falsafah,
pandangan dunia, dan pandangan keagamaan pada umumnya, yang
membentuk perilaku manusia dalam hidup kesehariannya (Abdullah,
2000:189).

Fenomena keislaman abad ke-15 dan 16 di tanah Jawa masih
tampak dapat dibaca dalam lipatan literatur-literatur keagamaan Islam.
Tentunya, pembahasan dalam literatur-literatur tersebut menggambarkan
dialektika sebuah wacana dan konteks keagamaan masa lalu serta tidak
jarang muncul kembali dalam bentuk yang lain dalam masa sekarang
sehingga fungsi naskah menjadi sangat penting untuk menjembatani
masa lalu dan sekarang.

Sebagai rekam jejak kehidupan sosial-intelektual keagamaan
masa lalu literatur-literatur itu tersimpan dalam jumlah yang sangat
besar. Salah satu naskah Nusantara dalam jumlah yang besar itu adalah
naskah keagamaan yang berbentuk sastra suluk. Berdasarkan
pengamatan, diketahui bahwa pada saat ini di Indonesia terdapat lebih
dari 104 judul karya sastra suluk. Sebagian besar karya sastra itu masih
belum terjamah dan masih memerlukan penelitian lebih lanjut.

Sastra Suluk merupakan salah satu jenis sastra Jawa pesisir dan
sekaligus merupakan hasil budaya masyarakat pesisir. Dengan demikian
dalam konteks kebudayaan, sastra suluk merupakan ekspresi sastra yang
berasal dari masyarakat atau kelompok, khususnya Jawa, yang berdiam
di daerah pesisir, khususnya bagian utara pulau Jawa, dan mempunyai
fungsi tertentu bagi masyarakat pendukungnya. Dalam hal ini, sastra
suluk dapat dianggap sebagai buku pedoman bagi anggota masyarakat,
baik secara perorangan maupun keseluruhan. Selain itu, sastra suluk juga

memungkinkan memberikan inspirasi pembentukan sebuah norma, baik



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) Bk

bagi orang-orang yang hidup pada waktu tertentu maupun bagi orang-
orang yang hidup di kemudian hari.

Sastra suluk sebagai salah satu bentuk sinkretisme agama dan
budaya dapat dijadikan bahan pertimbangan utama dalam pengembangan
pluralisme. Dalam peristiwa sejarah misalnya, spiritualitas keislaman
Jawa tersebut mampu menunjukkan sikap toleransi menerima konsep
Ketuhanan Yang Mahaesa dan mampu menunjukkan sikap akomodatif
terhadap berbagai budaya baru yang datang. Oleh karena itu, warisan
budaya tersebut perlu diapresiasikan dengan baik, karena
keberhasilannya yang luar biasa dalam memelihara kemajemukan.

Tulisan ini akan melihat ulang prestasi budaya dan sejarah
perkembangan Islam di tanah Jawa berdasarkan data-data yang
ditemukan pembahas dalam naskah sastra suluk Jawa pesisir. Kajian ini
juga hendak membaca mengenai lokalitas dalam keindonesian sastra

suluk Jawa pesisiran.

2. Pembahasan
2.1 Sastra Suluk Pesisiran: Hasil Pergulatan antara Islam dan Sastra
Jawa

Para ahli sepakat bahwa abad ke-15, daerah pesisir utara Jawa
seperti, Tuban Gresik, Demak, Cirebon, dan Banten telah menjadi basis
utama penyebaran agama Islam di Jawa. Di tempat-tempat itu, para
mubalig sebagai pelopor penyebaran Islam di Jawa harus merangkak dari
lapisan bawah dan menyebar melalui masyarakat pedesaan sepanjang
pesisir. Hal itu dilakukan lantaran penyebaran agama Islam di Jawa
berhadapan dengan kekuatan tradisi besar budaya kerajaan Majapahit
yang telah dihaluskan dengan unsur Hinduisme (Simuh, 1998:19). Selain

itu, tradisi budaya dan sastra Hindu kejawen juga telah tertanam cukup



IWISY Mabasan — Vol. 3 No. 2 Juli—Desember 2009: 125--135

kuat dan dikembangkan menjadi sendi-sendi kehidupan politik
kebudayaan kerajaan-kerajaan kejawen semenjak zaman jauh sebelum
Islam (Simuh, 1999:17). Simuh dalam Tohari (1998:19) menyebutkan
lebih dari tiga abad Islam dipandang sebagai agama dan budaya asing di
lingkungan tradisi budaya kerajaan Majapahit.

Di sepanjang lapisan masyarakat bawah di pedesaan (baca:
pesisiran) mereka mendapatkan sambutan yang hangat bahkan dipandang
sebagai rahmat untuk keluar dari kegelapan. Di daerah-daerah itu,
mereka bersama masyarakat mendirikan basis-basis penting berupa
pusat-pusat religi yang cukup kuat dan strategis. Basis-basis yang
menjadi pusat semacam ini sekarang dikenal dengan nama pondok
pesantren (Pegeaud dalam Purnomo, 2002:10). Disebutkan bahwa
pondok pesantren pada waktu itu telah menjadi basis utama aktualisasi
nilai-nilai Islami di dalam masyarakat Jawa. Di sini mereka secara
perlahan-lahan berusaha mengubah sosio kultural Jawa Hindu menjadi
sosio kultur Jawa yang bersifat Islami (Hamka, 1976:145—146). Proses
penyebaran Islam di daerah pesisir yang diikuti mengalirnya kepustakaan
agama melahirkan lingkungan tradisi baru yang dinamakan budaya
pesantren, yang mau tidak mau merupakan tradisi agung kedua yang
mengimbangi tradisi agung di lingkungan istana (Simuh, 1999:18).

Selain hal di atas, di pondok pesantren juga terjadi kegiatan olah
sastra yang cukup produktif. Kegiatan olah sastra yang dijiwai dengan
semangat keagamaan menjadikan pondok-pondok pesantren menjadi
pusat kesusastraan pada waktu itu. Pegeaud dalam Hadi (2003:447)
menyatakan bahwa pada abad 15—16 (zaman pesisir) kegiatan sastra
berpindah ke kota-kota pesisir yang merupakan pusat perdagangan dan
penyebaran Islam. Berbagai sastra yang bercorak tasawuf atau sufistik

banyak digubah di sana seperti, primbon, wirid, dan suluk. Berkenaan



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) [§lsk

dengan hal itu, benar kalau Simuh dalam Tohari (1998:21) menyatakan
bahwa abad 16 mempunyai arti yang penting bagi sejarah penyebaran
Islam di Indonesia dan munculnya sastra Jawa Islam.

Selanjutnya, Simuh menyatakan bahwa pada abad ke-16 muncul
kerajaan-kerajaan pesisiran, seperti kesultanan Banten, Cirebon, dan
Surabaya, serta kesultanan Demak. Disebutkan kesultanan Demak adalah
yang terbesar. Meningkatnya kebesaran kerajaan Jawa-Islam-Demak
yang diikuti surutnya kerajaan Jawa Hindu Majapahit menyadarkan pada
cendikiawan dan sastrawan Jawa untuk menyadap ilmu dari sastra
budaya pesantrenan.

Berdasarkan konsep pemikiran di atas, hasil interaksi Islam
dengan sastra budaya Jawa melahirkan dua bentuk sastra Jawa, yaitu
sastra suluk pesantrenan dan sastra Islam Kejawen. Sastra suluk
pesantrenan, baik yang berbahasa Jawa maupun yang berbahasa Arab,
umumnya cenderung memuat paham transendensi Tuhan, yakni Tuhan
diyakini sangat berbeda dan di atas segala makhluk. Pegeaud dalam
Damami dan Purnomo (2001:300) menyebutkan, jenis sastra seperti ini,
berdasarkan kesejarahannya kemudian disebut dengan sastra suluk
pesisiran (pesisir literature) Sementara sastra suluk Islam kejawen
kebanyakan berbahasa Jawa dan isinya cenderung ke arah panteisme atau
monisme. Sastra suluk jenis ini berdasarkan kesejarahannya disebut sastra
suluk kraton.

Pigeaud dalam Hadi, (2003:449) menyatakan kota-kota pesisir
yang memainkan peran penting dalam penulisan kitab agama dan karya
sastra adalah Gresik, Tuban, Sedayu, Surabaya, Demak, dan Jepara.
Selanjutnya kegiatan sastra pesisir menyebar ke Cirebon dan Banten di
Jawa Barat, Sumenep dan Bangkalan di Pulau Madura, kemudian

Pasuruan, Besuki, Situbondo, dan Banyuwangi. Sastra Jawa pesisir tidak



Mabasan — Vol. 3 No. 2 Juli—Desember 2009: 125--135

hanya berpengaruh di daerah pesisir pulau Jawa, tetapi juga ke tempat
lain, seperti Palembang, Lampung, Banjarmasin, dan Lombok. Bahkan,
kegiatan itu kemudian dikembangkan di pedalaman Jawa, khususnya di
Kraton Surakarta dan Yogyakarta serta daerah-daerah lain di sekitarnya,

seperti Banyumas, Kediri, dan Madiun

2.2. Sastra Suluk Pesisiran: Warna Lokal Spiritualitas Islam Jawa

Dalam Khazanah sastra Jawa banyak tersimpan karya sastra Islam
atau karya sastra yang bernafaskan Islam (Baried, 1995:5—7). Sastra
Islam dan sastra Jawa yang mendapat tempat tersendiri serta yang sangat
menarik diamati adalah jenis sastra suluk. Sastra suluk sebagai salah satu
jenis karya sastra Jawa pesisiran mengandung ajaran-ajaran kerohanian
tasawuf atau bernuansa tasawuf yang berupa petunjuk tentang keyakinan,
sikap, dan tata cara yang dilakukan seseorang untuk mengenal hidup
kesejatian di hadapan Sang Maha Pencipta untuk mencapai posisi
sedekat-dekatnya dengan Tuhan. Simuh (1996:74) menyatakan bahwa
sastra suluk tersebut pada masa penyebaran agama Islam sangat digemari
oleh masyarakat Jawa. Hal itu disebabkan oleh kekhasan sistem estetika
yang dimilikinya, yaitu pemanfaatan simbol dan bentuk-bentuk alegoris
untuk mendekati manifestasi ide-ide ketuhanan. Berkenaan dengan hal
itu, para sejarawan juga mengakui bahwa pendekatan sufisme atau
mistisime memegang peran kunci dalam penyebaran Islam masa awal di
Indonesia. Bahkan sufisme merupakan daya tarik tersendiri yang
memikat orang-orang Nusantara.

Istilah suluk berasal dari kata Arab salaka-yasluku-sulukan yang
berarti melalui jalan (Munawwir, 1997:653). Dalam KBBI (2008:1352)
kata suluk mempunyai arti jalan ke arah kesempurnaan batin. Dari segi

terminologi istilah suluk berarti perjalanan kerohanian menuju kepada



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) [§lpXe]

Tuhan, perjalanan di jalan spiritual menuju Sang Sumber di bawah
bimbingan guru spiritual (pir, syaikh, mursyid) (Armstrong dalam
Purnomo dan Damami, 2001:299).

Menurut al-Ghazali, hakikat perjalanan spiritual adalah tata cara,
tahap-tahap yang harus ditempuh untuk dapat sampai sedekat-dekatnya
dengan Sang Pencipta. Tahap-tahap tersebut mencakup pengosongan diri
dari sifat-sifat buruk, yang berupa perbuatan maksiat, baik yang bersifat
lahir maupun batin, kemudian dilakukan pengisian dengan sifat-sifat
terpuji yang berupa ketaatan lahir dan batin. Keberhasilan perjuangan
spiritual itu, menurutnya ditandai oleh terbukanya tabir atau hijab antara
manusia dengan Sang Pencipta (baca: makrifat) (al-Taftazani,
1997:168—169).

Perkembangan spiritualitas Islam Nusantara sejak awal diwarnai
oleh dua model tradisi. Pertama mistik bercorak wunion mystik
(heterodoks), yaitu paham yang membolehkan pemahaman kesatuan
manusia dengan Tuhan. Kedua, mistik ortodoks, yaitu paham mistik
yang berpedoman pada normativitas syariah. Dengan kata lain bahwa
perkembangan mistisme Islam di Jawa terkait dengan dua tradisi mistik
ortodoks dan heterodoks. Namun, Purnomo dan Damami (2001:300)
menyatakan bahwa perkembangan Islam yang terkait dengan tradisi
mistik ortodoks lebih dominan daripada tradisi mistik heterodoks. Hal itu
disebabkan literatur keagamaan Islam yang mengalir ke Jawa (dan
Indonesia) adalah literatur dari Timur Tengah. Disebutkan bahwa
literatur keagamaan dari Timur Tengah pada umumnya sangat
memperhatikan amalan-amalan syariah. Oleh karena itu, tidak
mengherankan kalau tasawuf yang ditawarkan pada waktu itu adalah
tasawuf yang sangat kental corak syariatnya. Hal itu tentunya juga tidak

dapat dilepaskan dari pesantren yang merupakan lembaga pendidikan



IBI) Mabasan — Vol. 3 No. 2 JuliDesember 2009: 125--135

agama khas Jawa yang mengajarkan ilmu-ilmu agama dari Timur
Tengah. Selain itu, pesantren juga akomodatif dengan tradisi-tradisi yang
cenderung moderat dan memberikan legitimasi bagi budaya lokal. Corak
tasawuf seperti itulah yang kemudian memengaruhi ide-ide sastra suluk
Jawa pesisiran.

Ajaran utama yang diajarkan mistik ortodoks adalah untuk
mencapai derajat manusia sempurna (Insan Kamil) seseorang harus
menempuh tahapan-tahapan seperti, syariah, tarikat, hakikat, dan
makrifat. Menurut perspektif tradisi ini laku mistik harus diwadahi dalam
syariat, dimulai dengan ibadah fisik dalam panduan agama hingga tingkat
tertinggi yang dibolehkan syariat, yaitu makrifat. Literatur sufisme yang
sering dijadikan rujukan yang paling utama adalah ajaran-ajaran al-
Ghozali. Woodward dalam Murtadho (2002:52) menyebutkan sumber
rujukan tradisi ortodoks adalah al-Ghozali bersama al-Junaid. Sementara
Azra (1994:245) menyebutkan tiga tokoh, yaitu al-Ghozali, al-Junaid,
dan al-Qusyairi

Warisan spiritualitas Islam yang bersifat sufistik tersebut dapat
dibuktikan dalam literatur-literatur keagamaan Islam yang banyak
terdapat dalam naskah-naskah sastra suluk Jawa pesisiran. Literatur-
literatur itu banyak dipakai sebagai referensi dalam praktik Islam Jawa.
Literatur-literatur yang dijadikan rujukan praktik Islam Jawa antara lain,
Suluk Sujinah, Suluk Kangkung, Suluk Residriya, Serat Ngabdul Jalil
dan lain-lain. Dalam naskah-naskah tersebut unsur kebatinan Jawa masih
tampak jelas. Hal itu dapat dilihat misalnya pada Suluk Sujinah.
Diceritakan bahwa perkawinan Dewi Sujinah berlangsung setelah ia
melakukan keprihatinan yang panjang pada masa gadisnya, karena rindu
pada ilmu hakikat. Kerangka itu merupakan aspek simbolis dari ajaran

syariat, tarikat, dan makrifat. Masa gadis Dewi Sujinah adalah masa



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) [§e§|

syariat, pertemuan dan dialog dengan Pendeta Mustakim adalah tataran
tarikat dan hakikat. Sementara percintaan dalam perkawinannya adalah
simbolisme bagi tingkatan makrifat. Hal itu juga dapat dilihat pada Serat
Ngabdul Jalil, bahwa perjalanan Abdul Jalil dalam mencari ilmu sampai
bertemu dengan Sunan Ampel dan bertapa di hutan Siti Jenar adalah
simbolisme perjalanan dari syariat sampai dengan makrifat.

Unsur-unsur kebatinan Jawa seperti di atas juga tampak pada
Suluk Residriyo dan Suluk Kangkung. Dalam kitab-kitab itu disebutkan
bahwa untuk mencapai realitas yang paling mendasar, manusia harus
menghayati kesatuan hakiki dengan asal-usul Ilahi. Dalam kontek ini
hubungan Tuhan dengan manusia digambarkan seperti dalang dengan
wayang. Di samping itu, persatuan manusia dengan Tuhan juga
diibaratkan seperti halnya tembaga emas. Apabila sebutan emas hilang,
sebutan tembaga juga hilang. Dalam konteks ini hamba tetap hamba dan
Tuhan tetap Tuhan. Dalam Suluk Residriyo disebut dengan istilah
kawula maksih kawula, ingkang Gusti iya isih nama Gusti. Hal itu dapat
dilihat pada Serat Ngabdul Jalil, pupuh 3, dhandhanggulo bait ke-27; dan
pupuh 2, Sinom bait ke-2, 3, dan 4 di bawah ini sebagai berikut.

Yen sinepe Allah kang sayekti, maring jalmi kadi ki
dhalang, kang sarta lan wayange, kang wayang wujudipun,
lan malihe wujude kelir, iku anane ki dhalang, Nanging
dhalang iku, wujude tan sabab wayang, He Juminah den
becik sira satiti, pasemone punika.

Artinya:

Hubungan Allah dengan manusia, ibarat hubungan ki
dalang dengan wayangnya dan wujud kelir, itu menandakan
keberadaan ki dhalang. Namun, dalang itu keberadaannya
bukan karena wayang. Hai Juminah, sebaiknya engkau
waspada terhadap perumpamaan ini.



IB€YN Mabasan — Vol. 3 No. 2 JuliDesember 2009: 125--135

............ Kanjeng Sunan muwus aris,ngilmu wahdat
Tokid ing tegesnya Sanubari kang maca, kawula tunggal
ing Gusti, Gusti tunggal kawula, apan kumpul dadi sawiji,
Ing dalem kalimat takbir, munajat mring Yang Agung, Tan
ana Gusti kawula, lebure papan lan tulis, pan umpama
emas lawan dembagi. Wus ilang arane emas, ilang arane
dembagi. Dene ingkang gumebyar, cahyane emas sayekti,
Sira den iling lan titi, pasemone kang iku Pan Gusti dudu
kawula, kawula pan dudu Gusti. Allah iku kumpule tan
pangepokan.

Artinya:

...... Kanjeng Sunan berkata lembut ilmu wahdah tauhid
berarti, dengan keyakinan hati hamba itu bersatu dengan
Tuhan. Tuhan bersatu dengan hamba, berkumpul menjadi
satu di dalam kalimat takbir serta bermunajat kepada Yang
Agung. Bersatunya Tuhan dan Hamba, bagaikan
bersatunya papan tulis dan tulisan atau bersatunya emas
dengan tembaga. Hilanglah sebutan emas, hilang pula
sebutan tembaga. Adapun yang berkilauan itu adalah
cahaya emas sejati. Engkau mesti ingat dan berhati-hati
terhadap perumpamaan itu. Tuhan bukanlah hamba dan
hamba bukanlah Tuhan, bersatu tanpa bersentuhan.

Persentuhan ajaran Islam sufistik dengan budaya Jawa
sebagaimana disebutkan di atas telah teranyam, terpadu, dan terkubur
dalam lipatan alam bawah sadar kolektif manusia serta terpatri menjadi
cara berpikir masyarakat pendukungnya. Dengan kata lain, spiritualitas
Islam Jawa yang tercermin dalam naskah sastra suluk Jawa pesisiran
tidak sekadar menanamkan budaya, tetapi juga menanamkan sebuah
paradigma berpikir. Lokalitas ini dalam perjalanan sejarah Nusantara
setidaknya dapat menjadi katarsis kebudayaan dan dalam beberapa aspek
mampu menjaga keharmonisan sosial, politik, dan kebudayaan. Bahkan
ke depan warna lokal itu masih tetap aktual untuk menyempurnakan

proses katalisasi dan pembangunan kebudayaan.



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) [Eek]

Dalam perspektif keindonesiaan prospek sastra suluk Jawa
pesisiran juga memiliki pengaruh yang penting dalam pemberian watak
bangunan kebangsaan di Indonesia. Sikap akomodatif yang
diapresiasikan oleh sastra suluk Jawa pesisiran misalnya, secara tidak
langsung akan berdampak positif bagi penegakan nilai-nilai kemanusian.
Lebih lanjut, sikap ini juga dapat memberikan sumbangan bagi upaya
perekatan identitas bersama sebagai sebuah bangsa.

Dengan demikian sastra suluk Jawa pesisiran sebagai nilai-nilai
budaya ketimuran yang luhur dapat dijadikan penyangga kebudayaan
nasional dan dapat diharapkan dapat memberi ciri khas bagi jati diri
bangsa Indonesia. Pemahaman terhadap nilai-nilai yang pernah hidup
dalam masyarakat masa lampau dalam naskah lama merupakan modal
utama bagi pembangunan nasional, baik dalam bidang politik, ekonomi,
sosial, maupun budaya (Simuh 1999:3).

Selain itu, sastra suluk juga akan memberikan manfaat bagi
masyarakat dalam rangka mempertahankan jati diri ketimuran.
Mengingat pada saat ini peradaban global yang sudah tidak mengenal
lagi batas-batas ruang atau waktu, tidak hanya menyajikan unsur-unsur
positif bagi kemajuan umat, tetapi juga menawarkan filsafat materialisme
dan skularisme yang sangat membahayakan bagi kehidupan ketimuran

yang masih menjunjung nilai-nilai agama dan filsafat ketuhanan.

3. Penutup

Sastra suluk Jawa pesisiran merupakan hasil pergulatan atau
interaksi antara Islam dan sastra Jawa. Karya sastra suluk pesisir produk
pondok pesantren berkaitan dengan ajaran tasawuf. Corak spiritualitas
Islam Jawa yang terkandung dalam literatur-literatur keagamaan Islam

bertumpu pada aliran gkozalian yang bersifat ortodoks. Konsep



IBZY Mabasan — Vol. 3 No. 2 JuliDesember 2009: 125--135

spiritualitas itu berpuncak pada tataran makrifatullah yang dilakukan
tanpa harus merasa bersatu dengan Tuhan, tetapi harus melakukan
tahapan-tahapan yang diperbolehkan oleh syariat.

Penggalian kembali nilai-nilai tradisi spiritualitas dalam naskah
sastra suluk Jawa pesisiran memiliki peran yang cukup penting dalam
rangka atau upaya menegaskan kembali identitas budaya lokal. Penting,
mengingat nilai-nilai tradisi spiritualitas merupakan budaya ketimuran
yang luhur yang dapat dijadikan penyangga kebudayaan nasional dan
sekaligus dapat memberi ciri khas bagi jati diri bangsa Indonesia. Selain
itu, tradisi spiritualitas Islam Jawa juga ikut mewarnai dan menentukan
pola pikir, cara, dan sikap pandang seseorang tentang nilai-nilai

kemanusian dan kebangsaan yang plural.

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin. (2000). Dinamika Islam Kultural: Pemetaan Atas
Wacana Keislaman Kontemporer. Bandung: Mizan.

Al-Taftazani, Abu al- Wafa’ al-Ghanimi. (1997). Sufi dari Zaman ke
Zaman. Bandung: Penerbit Pustaka.

Azra, Azyumardi. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan
Nusantara Abad XVII dan XVIII: Melacak Akar-akar
Pembaruan Pemikiran Islam di Indonesia. Bandung: Mizan.

Baried, Siti Baroroh dkk. (1985). Pengantar Teori Filologi. Pusat
Pembinaan  dan  Pengembangan  Bahasa. Yogyakarta:
Depdikbud.

Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.



...Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan (Toha Machsum) B

Munawwir, Ahmad Warson. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-
Indonesia Terlengkap. Surabaya: Pustaka Progresif.

Murtadho, M. (2002). Islam Jawa: Keluar dari Kemelut Santri vs
Abangan. Yogyakarta: Laperra.

Purnnama, Bambang dkk. (2002). Kesastraan Jawa Pesisiran: Sebagai
Refleksi Sastra Nusantara di Jatim. Sidoarjo: Departen
Pendidikan. Balai Bahasa Surabaya.

Sedyawati, Edi dkk. (2001). Sastra Jawa: Suatu Tinjauan Umum.
Jakarta: Balai Pustaka.

Simuh. (1999). Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik
Jawa. Yogyakarta: Jaya Benteng Budaya.

Tohari, Ahmad dkk. (1998). Sastra dan Budaya Islam Nusantara:
Dialektika Antarsisitem Nilai. Yogyakarta: SMF Adab TAIN
Sunan Kalijaga.

W.M, Abdul Hadi dkk. (2003). Adab dan Adat: Refleksi Sastra
Nusantara. Jakarta: Pusat Bahasa. Departemen Pendidikan
Nasional.

Zulkifli. (2003). Sufi Jawa: Relasi Tasawuf-Pesantren. Yogyakarta:
Pustaka Sufi.



