
Sastra Suluk Jawa Pesisiran: 

 Membaca Lokalitas dalam Keindonesiaan 

 

Toha Machsum
) 
 

Abstrak 
 

Sastra Suluk sebagai salah satu jenis karya sastra Jawa pesisiran 

mengandung ajaran kerohanian tasawuf atau bernuansa tasawuf yang 

berupa petunjuk tentang keyakinan, sikap, tata cara yang dilakukan 

seseorang untuk mengenal hidup kesejatian di hadapan Sang Maha 

Pencipta atau untuk mencapai posisi sedekat-dekatnya dengan Tuhan. 

Secara umum studi sastra suluk diarahkan untuk mengangkat salah satu 

warna kebudayaan kerohanian bangsa. Pengangkatan nilai-nilai budaya 

lama lewat studi karya sastra suluk akan memberikan manfaat bagi 

masyarakat dalam rangka memepertahankan jati diri ketimuran. 

Dikatakan demikian, karena pada saat ini peradaban global yang sudah 

tidak lagi kenal batas-batas ruang waktu, tidak hanya menyajikan unsur-

unsur positif bagi pemikiran dan kemajuan umat, tetapi juga menawarkan 

filsafat materialisme dan skularisme yang sangat membahayakan bagi 

kehidupan ketimuran yang menjunjung nilai-nilai agama dan filsafat 

ketuhanan. Globalisasi dalam hal ini tidak menawarkan kebudayaan, 

tetapi menawarkan sebuah peradaban. Lebih lanjut, pemahaman dan 

pengenalan terhadap nilai-nilai budaya masa lampau yang terdapat dalam 

naskah suluk bukan saja merupakan modal utama bagi pembangunan 

nasional yang diamanatkan oleh GBHN, melainkan juga memberikan 

informasi mengenai berbagai aspek kehidupan masyarakat masa lampau, 

seperti sosial, politik, ekonomi, dan budaya. 

Corak keberagaman Islam tersebut lebih jauh akan memberikan inspirasi 

dan sekaligus menggerakkan kehidupan kebangsaan Indonesia. Dengan 

kata lain corak keberagamaan Islam tersebut mewarnai konsep berpikir 

masyarakat Indonesia.  

 

Kata kunci: Sastra Suluk, Pesisiran, Lokalitas, dan Keindonesiaan 

 

1. Pengantar 

Untuk melihat secara jelas fenomena Islam dalam Indonesia 

kontemporer dengan berbagai problemnya, orang tidak boleh melompat 

ke abad ke-19 atau 20 secara langsung. Secara kultural, ia perlu melihat 

jauh ke belakang, yakni abad ke-15, 16, dan 17. Ada kesinambungan 

warisan budaya dan cara berpikir antargenerasi yang sulit diputuskan 

                                                 

)  Magister Agama, Pembantu Pimpinan pada Balai Bahasa Provinsi Jawa Timur 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 124 

begitu saja. Budaya adalah cara berpikir, pandangan hidup, falsafah, 

pandangan dunia, dan pandangan keagamaan pada umumnya, yang 

membentuk perilaku manusia dalam hidup kesehariannya (Abdullah, 

2000:189). 

 Fenomena keislaman abad ke-15 dan 16 di tanah Jawa masih 

tampak dapat dibaca dalam lipatan literatur-literatur keagamaan Islam. 

Tentunya, pembahasan dalam literatur-literatur tersebut menggambarkan 

dialektika sebuah wacana dan konteks keagamaan masa lalu serta tidak 

jarang muncul kembali dalam bentuk yang lain dalam masa sekarang 

sehingga fungsi naskah menjadi sangat penting untuk menjembatani 

masa lalu dan sekarang. 

 Sebagai rekam jejak kehidupan sosial-intelektual keagamaan 

masa lalu literatur-literatur itu tersimpan dalam jumlah yang sangat 

besar. Salah satu naskah Nusantara dalam jumlah yang besar itu adalah 

naskah keagamaan yang berbentuk sastra suluk. Berdasarkan 

pengamatan, diketahui bahwa pada saat ini di Indonesia terdapat lebih 

dari 104 judul karya sastra suluk. Sebagian besar karya sastra itu masih 

belum terjamah dan masih memerlukan penelitian lebih lanjut. 

Sastra Suluk merupakan salah satu jenis sastra Jawa pesisir dan 

sekaligus merupakan hasil budaya masyarakat pesisir. Dengan demikian 

dalam konteks kebudayaan, sastra suluk merupakan ekspresi sastra yang 

berasal dari masyarakat atau kelompok, khususnya Jawa, yang berdiam 

di daerah pesisir, khususnya bagian utara pulau Jawa, dan mempunyai 

fungsi tertentu bagi masyarakat pendukungnya. Dalam hal ini, sastra 

suluk dapat dianggap sebagai buku pedoman bagi anggota masyarakat, 

baik secara perorangan maupun keseluruhan. Selain itu, sastra suluk juga 

memungkinkan memberikan inspirasi pembentukan sebuah norma, baik 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 125 

bagi orang-orang yang hidup pada waktu tertentu maupun bagi orang-

orang yang hidup di kemudian hari. 

Sastra suluk sebagai salah satu bentuk sinkretisme agama dan 

budaya dapat dijadikan bahan pertimbangan utama dalam pengembangan 

pluralisme. Dalam peristiwa sejarah misalnya, spiritualitas keislaman 

Jawa tersebut mampu menunjukkan sikap toleransi menerima konsep 

Ketuhanan Yang Mahaesa dan mampu menunjukkan sikap akomodatif 

terhadap berbagai budaya baru yang datang. Oleh karena itu, warisan 

budaya tersebut perlu diapresiasikan dengan baik, karena 

keberhasilannya yang luar biasa dalam memelihara kemajemukan. 

Tulisan ini akan melihat ulang prestasi budaya dan sejarah 

perkembangan Islam di tanah Jawa berdasarkan data-data yang 

ditemukan pembahas dalam naskah sastra suluk Jawa pesisir. Kajian ini 

juga hendak membaca mengenai lokalitas dalam keindonesian sastra 

suluk Jawa pesisiran. 

 

2. Pembahasan 

2.1 Sastra Suluk Pesisiran: Hasil Pergulatan antara Islam dan Sastra 

Jawa 

 Para ahli sepakat bahwa abad ke-15, daerah pesisir utara Jawa 

seperti, Tuban Gresik, Demak, Cirebon, dan Banten telah menjadi basis 

utama penyebaran agama Islam di Jawa. Di tempat-tempat itu, para 

mubalig sebagai pelopor penyebaran Islam di Jawa harus merangkak dari 

lapisan bawah dan menyebar melalui masyarakat pedesaan sepanjang 

pesisir. Hal itu dilakukan lantaran penyebaran agama Islam di Jawa 

berhadapan dengan kekuatan tradisi besar budaya kerajaan Majapahit 

yang telah dihaluskan dengan unsur Hinduisme (Simuh, 1998:19). Selain 

itu, tradisi budaya dan sastra Hindu kejawen juga telah tertanam cukup 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 126 

kuat dan dikembangkan menjadi sendi-sendi kehidupan politik 

kebudayaan kerajaan-kerajaan kejawen semenjak zaman jauh sebelum 

Islam (Simuh, 1999:17). Simuh dalam Tohari (1998:19) menyebutkan 

lebih dari tiga abad Islam dipandang sebagai agama dan budaya asing di 

lingkungan tradisi budaya kerajaan Majapahit. 

Di sepanjang lapisan masyarakat bawah di pedesaan (baca: 

pesisiran) mereka mendapatkan sambutan yang hangat bahkan dipandang 

sebagai rahmat untuk keluar dari kegelapan. Di daerah-daerah itu, 

mereka bersama masyarakat mendirikan basis-basis penting berupa 

pusat-pusat religi yang cukup kuat dan strategis. Basis-basis yang 

menjadi pusat semacam ini sekarang dikenal dengan nama pondok 

pesantren (Pegeaud dalam Purnomo, 2002:10). Disebutkan bahwa 

pondok pesantren pada waktu itu telah menjadi basis utama aktualisasi 

nilai-nilai Islami di dalam masyarakat Jawa. Di sini mereka secara 

perlahan-lahan berusaha mengubah sosio kultural Jawa Hindu menjadi 

sosio kultur Jawa yang bersifat Islami (Hamka, 1976:145²146). Proses 

penyebaran Islam di daerah pesisir yang diikuti mengalirnya kepustakaan 

agama melahirkan lingkungan tradisi baru yang dinamakan budaya 

pesantren, yang mau tidak mau merupakan tradisi agung kedua yang 

mengimbangi tradisi agung di lingkungan istana (Simuh, 1999:18). 

Selain hal di atas, di pondok pesantren juga terjadi kegiatan olah 

sastra yang cukup produktif. Kegiatan olah sastra yang dijiwai dengan 

semangat keagamaan menjadikan pondok-pondok pesantren menjadi 

pusat kesusastraan pada waktu itu. Pegeaud dalam Hadi (2003:447) 

menyatakan bahwa pada abad 15²16 (zaman pesisir) kegiatan sastra 

berpindah ke kota-kota pesisir yang merupakan pusat perdagangan dan 

penyebaran Islam. Berbagai sastra yang bercorak tasawuf atau sufistik 

banyak digubah di sana seperti,  primbon, wirid, dan suluk. Berkenaan 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 127 

dengan hal itu, benar kalau Simuh dalam Tohari (1998:21) menyatakan 

bahwa abad 16 mempunyai arti yang  penting bagi sejarah penyebaran 

Islam di Indonesia dan munculnya sastra Jawa Islam.   

Selanjutnya, Simuh menyatakan bahwa pada abad ke-16 muncul 

kerajaan-kerajaan pesisiran, seperti kesultanan Banten, Cirebon, dan 

Surabaya, serta kesultanan Demak. Disebutkan kesultanan Demak adalah 

yang terbesar. Meningkatnya kebesaran kerajaan Jawa-Islam-Demak 

yang diikuti surutnya kerajaan Jawa Hindu Majapahit menyadarkan pada 

cendikiawan dan sastrawan Jawa untuk menyadap ilmu dari sastra 

budaya pesantrenan.  

Berdasarkan konsep pemikiran di atas, hasil interaksi Islam 

dengan sastra budaya Jawa melahirkan dua bentuk sastra Jawa, yaitu 

sastra suluk pesantrenan dan sastra Islam Kejawen. Sastra suluk 

pesantrenan, baik yang berbahasa Jawa maupun yang berbahasa Arab, 

umumnya cenderung memuat paham transendensi Tuhan, yakni Tuhan 

diyakini sangat berbeda dan di atas segala makhluk. Pegeaud dalam 

Damami dan Purnomo (2001:300) menyebutkan, jenis sastra seperti ini, 

berdasarkan kesejarahannya kemudian disebut dengan sastra suluk 

pesisiran (pesisir literature) Sementara sastra suluk Islam kejawen 

kebanyakan berbahasa Jawa dan isinya cenderung ke arah panteisme atau 

monisme. Sastra suluk jenis ini berdasarkan kesejarahannya disebut sastra 

suluk kraton. 

Pigeaud dalam Hadi, (2003:449) menyatakan kota-kota pesisir 

yang memainkan peran penting dalam penulisan kitab agama dan karya 

sastra adalah Gresik, Tuban, Sedayu, Surabaya, Demak, dan Jepara. 

Selanjutnya kegiatan sastra pesisir menyebar ke Cirebon dan Banten di 

Jawa Barat, Sumenep dan Bangkalan di Pulau Madura, kemudian 

Pasuruan, Besuki, Situbondo, dan Banyuwangi. Sastra Jawa pesisir tidak 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 128 

hanya berpengaruh di daerah pesisir pulau Jawa, tetapi juga ke tempat 

lain, seperti Palembang, Lampung, Banjarmasin, dan Lombok. Bahkan, 

kegiatan itu kemudian dikembangkan di pedalaman Jawa, khususnya di 

Kraton Surakarta dan Yogyakarta serta daerah-daerah lain di sekitarnya, 

seperti Banyumas, Kediri, dan Madiun  

  

2.2. Sastra Suluk Pesisiran: Warna Lokal Spiritualitas Islam Jawa 

 Dalam Khazanah sastra Jawa banyak tersimpan karya sastra Islam 

atau karya sastra yang bernafaskan Islam (Baried, 1995:5²7). Sastra 

Islam dan sastra Jawa yang mendapat tempat tersendiri serta yang sangat 

menarik diamati adalah jenis sastra suluk. Sastra suluk sebagai salah satu 

jenis karya sastra Jawa pesisiran mengandung ajaran-ajaran kerohanian 

tasawuf atau bernuansa tasawuf yang berupa petunjuk tentang keyakinan, 

sikap, dan tata cara yang dilakukan seseorang untuk mengenal hidup 

kesejatian di hadapan Sang Maha Pencipta untuk mencapai posisi 

sedekat-dekatnya dengan Tuhan. Simuh (1996:74) menyatakan bahwa 

sastra suluk tersebut pada masa penyebaran agama Islam sangat digemari 

oleh masyarakat Jawa. Hal itu disebabkan oleh kekhasan sistem estetika 

yang dimilikinya, yaitu pemanfaatan simbol dan bentuk-bentuk alegoris 

untuk mendekati manifestasi ide-ide ketuhanan. Berkenaan dengan hal 

itu, para sejarawan juga mengakui bahwa pendekatan sufisme atau 

mistisime memegang peran kunci dalam penyebaran Islam masa awal di 

Indonesia. Bahkan sufisme merupakan daya tarik tersendiri yang 

memikat orang-orang Nusantara. 

 Istilah suluk berasal dari kata Arab salaka-yasluku-sulukan yang 

berarti melalui jalan (Munawwir, 1997:653). Dalam KBBI (2008:1352) 

kata suluk mempunyai arti jalan ke arah kesempurnaan batin. Dari segi 

terminologi istilah suluk berarti perjalanan kerohanian menuju kepada 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 129 

Tuhan, perjalanan di jalan spiritual menuju Sang Sumber di bawah 

bimbingan guru spiritual (pir, syaikh, mursyid) (Armstrong dalam 

Purnomo dan Damami, 2001:299). 

 Menurut al-Ghazali, hakikat perjalanan spiritual adalah tata cara, 

tahap-tahap yang harus ditempuh untuk dapat sampai sedekat-dekatnya 

dengan Sang Pencipta. Tahap-tahap tersebut mencakup pengosongan diri 

dari sifat-sifat buruk, yang berupa perbuatan maksiat, baik yang bersifat 

lahir maupun batin, kemudian dilakukan pengisian dengan sifat-sifat 

terpuji yang berupa ketaatan lahir dan batin. Keberhasilan perjuangan 

spiritual itu, menurutnya ditandai oleh terbukanya tabir atau hijab antara 

manusia dengan Sang Pencipta (baca: makrifat) (al-Taftazani, 

1997:168²169). 

 Perkembangan spiritualitas Islam Nusantara sejak awal diwarnai 

oleh dua model tradisi. Pertama mistik bercorak union mystik 

(heterodoks), yaitu paham yang membolehkan pemahaman kesatuan 

manusia dengan Tuhan.  Kedua, mistik ortodoks, yaitu paham mistik 

yang berpedoman pada normativitas syariah. Dengan kata lain bahwa 

perkembangan mistisme Islam di Jawa terkait dengan dua tradisi mistik 

ortodoks dan heterodoks. Namun, Purnomo dan Damami (2001:300) 

menyatakan bahwa perkembangan Islam yang terkait dengan tradisi 

mistik ortodoks lebih dominan daripada tradisi mistik heterodoks. Hal itu 

disebabkan literatur keagamaan Islam yang mengalir ke Jawa (dan 

Indonesia) adalah literatur dari Timur Tengah. Disebutkan bahwa 

literatur keagamaan dari Timur Tengah pada umumnya sangat 

memperhatikan amalan-amalan syariah. Oleh karena itu, tidak 

mengherankan kalau tasawuf yang ditawarkan pada waktu itu adalah 

tasawuf yang sangat kental corak syariatnya. Hal itu tentunya juga tidak 

dapat dilepaskan dari pesantren yang merupakan lembaga pendidikan 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 130 

agama khas Jawa yang mengajarkan ilmu-ilmu agama dari Timur 

Tengah. Selain itu, pesantren juga akomodatif dengan tradisi-tradisi yang 

cenderung moderat dan memberikan legitimasi bagi budaya lokal. Corak 

tasawuf seperti itulah yang kemudian memengaruhi ide-ide  sastra suluk 

Jawa pesisiran. 

 Ajaran utama yang diajarkan mistik ortodoks adalah untuk 

mencapai derajat manusia sempurna (Insan Kamil) seseorang harus 

menempuh tahapan-tahapan seperti, syariah, tarikat, hakikat, dan 

makrifat. Menurut perspektif tradisi ini laku mistik harus diwadahi dalam 

syariat, dimulai dengan ibadah fisik dalam panduan agama hingga tingkat 

tertinggi yang dibolehkan syariat, yaitu makrifat. Literatur sufisme yang 

sering dijadikan rujukan yang paling utama adalah ajaran-ajaran al-

Ghozali. Woodward dalam Murtadho (2002:52) menyebutkan sumber 

rujukan tradisi ortodoks adalah al-Ghozali bersama al-Junaid. Sementara 

Azra (1994:245) menyebutkan tiga tokoh, yaitu al-Ghozali, al-Junaid, 

dan al-Qusyairi  

 Warisan spiritualitas Islam yang bersifat sufistik tersebut dapat 

dibuktikan dalam literatur-literatur keagamaan Islam yang banyak 

terdapat dalam naskah-naskah sastra suluk Jawa pesisiran. Literatur-

literatur itu banyak dipakai sebagai referensi dalam praktik Islam Jawa. 

Literatur-literatur yang dijadikan rujukan praktik Islam Jawa antara lain, 

Suluk Sujinah, Suluk Kangkung, Suluk Residriya, Serat Ngabdul Jalil 

dan lain-lain. Dalam naskah-naskah tersebut unsur kebatinan Jawa masih 

tampak jelas. Hal itu dapat dilihat misalnya pada Suluk Sujinah. 

Diceritakan bahwa perkawinan Dewi Sujinah berlangsung setelah ia 

melakukan keprihatinan yang panjang pada masa gadisnya, karena rindu 

pada ilmu hakikat. Kerangka itu merupakan aspek simbolis dari ajaran 

syariat, tarikat, dan makrifat. Masa gadis Dewi Sujinah adalah masa 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 131 

syariat, pertemuan dan dialog dengan Pendeta Mustakim adalah tataran 

tarikat dan hakikat. Sementara percintaan dalam perkawinannya adalah 

simbolisme bagi tingkatan makrifat. Hal itu juga dapat dilihat pada Serat 

Ngabdul Jalil, bahwa perjalanan Abdul Jalil dalam mencari ilmu sampai 

bertemu dengan Sunan Ampel dan bertapa di hutan Siti Jenar adalah 

simbolisme perjalanan dari syariat sampai dengan makrifat. 

 Unsur-unsur kebatinan Jawa seperti di atas juga tampak pada 

Suluk Residriyo dan Suluk Kangkung. Dalam kitab-kitab itu disebutkan 

bahwa untuk mencapai realitas yang paling mendasar, manusia harus 

menghayati kesatuan hakiki dengan asal-usul Ilahi. Dalam kontek ini 

hubungan Tuhan dengan manusia digambarkan seperti dalang dengan 

wayang. Di samping itu, persatuan manusia dengan Tuhan juga 

diibaratkan seperti halnya tembaga emas. Apabila sebutan emas hilang, 

sebutan tembaga juga hilang. Dalam konteks ini hamba tetap hamba dan 

Tuhan tetap Tuhan. Dalam Suluk Residriyo disebut dengan istilah 

kawula maksih kawula, ingkang Gusti iya isih nama Gusti. Hal itu dapat 

dilihat pada Serat Ngabdul Jalil, pupuh 3, dhandhanggulo bait ke-27;  dan 

pupuh 2, Sinom bait ke-2, 3, dan 4 di bawah ini sebagai berikut. 

 

Yen sinepe Allah kang sayekti, maring jalmi kadi ki 

dhalang, kang sarta lan wayange, kang wayang wujudipun, 

lan malihe wujude kelir, iku anane ki dhalang, Nanging 

dhalang iku, wujude tan sabab wayang, He Juminah den 

becik sira  satiti, pasemone punika. 

 

Artinya: 

Hubungan Allah dengan manusia, ibarat hubungan ki 

dalang dengan wayangnya dan wujud kelir, itu menandakan 

keberadaan ki dhalang. Namun, dalang itu keberadaannya 

bukan karena wayang. Hai Juminah, sebaiknya engkau 

waspada terhadap perumpamaan ini. 

 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 132 

      ««««� Kanjeng Sunan muwus aris,ngilmu wahdat 

Tokid ing tegesnya Sanubari kang maca, kawula tunggal 

ing Gusti, Gusti tunggal kawula, apan kumpul dadi sawiji, 

Ing dalem kalimat takbir, munajat mring Yang Agung, Tan 

ana Gusti kawula, lebure papan lan tulis, pan umpama 

emas lawan dembagi. Wus ilang arane emas, ilang arane 

dembagi. Dene ingkang gumebyar, cahyane emas sayekti, 

Sira den iling lan titi, pasemone kang iku Pan Gusti dudu 

kawula, kawula pan dudu Gusti. Allah iku kumpule tan 

pangepokan. 

 

Artinya:    

««.DQMHQJ� 6XQDQ� EHUNDWD� OHPEXW� LOPX� ZDKGDK� WDXKLG�

berarti, dengan keyakinan hati hamba itu bersatu dengan 

Tuhan. Tuhan bersatu dengan hamba, berkumpul menjadi 

satu di dalam kalimat takbir serta bermunajat kepada Yang 

Agung. Bersatunya Tuhan dan Hamba, bagaikan 

bersatunya papan tulis dan tulisan atau bersatunya emas 

dengan tembaga. Hilanglah sebutan emas, hilang pula 

sebutan tembaga. Adapun yang berkilauan itu adalah 

cahaya emas sejati. Engkau mesti ingat dan berhati-hati 

terhadap perumpamaan itu. Tuhan bukanlah hamba dan 

hamba bukanlah Tuhan, bersatu tanpa bersentuhan. 

 

Persentuhan ajaran Islam sufistik dengan budaya Jawa 

sebagaimana disebutkan di atas telah teranyam, terpadu, dan terkubur 

dalam lipatan alam bawah sadar kolektif manusia serta terpatri menjadi 

cara berpikir masyarakat pendukungnya. Dengan kata lain, spiritualitas 

Islam Jawa yang tercermin dalam naskah sastra suluk Jawa pesisiran 

tidak sekadar menanamkan budaya, tetapi juga menanamkan sebuah 

paradigma berpikir. Lokalitas ini dalam perjalanan sejarah Nusantara 

setidaknya dapat menjadi katarsis kebudayaan dan dalam beberapa aspek 

mampu menjaga keharmonisan sosial, politik, dan kebudayaan. Bahkan 

ke depan warna lokal itu masih tetap aktual untuk menyempurnakan 

proses katalisasi dan pembangunan kebudayaan. 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 133 

Dalam perspektif keindonesiaan prospek sastra suluk Jawa 

pesisiran juga memiliki pengaruh yang penting dalam pemberian watak 

bangunan kebangsaan di Indonesia. Sikap akomodatif yang 

diapresiasikan oleh sastra suluk Jawa pesisiran misalnya, secara tidak 

langsung akan berdampak positif bagi penegakan nilai-nilai kemanusian. 

Lebih lanjut, sikap ini juga dapat memberikan sumbangan bagi upaya 

perekatan identitas bersama sebagai sebuah bangsa. 

Dengan demikian sastra suluk Jawa pesisiran sebagai nilai-nilai 

budaya ketimuran yang luhur dapat dijadikan penyangga kebudayaan 

nasional dan dapat diharapkan dapat memberi ciri khas bagi jati diri 

bangsa Indonesia. Pemahaman terhadap nilai-nilai yang pernah hidup 

dalam masyarakat masa lampau dalam naskah lama merupakan modal 

utama bagi pembangunan nasional, baik dalam bidang politik, ekonomi, 

sosial, maupun budaya (Simuh 1999:3). 

Selain itu, sastra suluk juga akan memberikan manfaat bagi 

masyarakat dalam rangka mempertahankan jati diri ketimuran. 

Mengingat pada saat ini peradaban global yang sudah tidak mengenal 

lagi batas-batas ruang atau waktu, tidak hanya menyajikan unsur-unsur 

positif bagi kemajuan umat, tetapi juga menawarkan filsafat materialisme 

dan skularisme yang sangat membahayakan bagi kehidupan ketimuran 

yang masih menjunjung nilai-nilai agama dan filsafat ketuhanan. 

 

3. Penutup 

Sastra suluk Jawa pesisiran merupakan hasil pergulatan atau 

interaksi antara Islam dan sastra Jawa. Karya sastra suluk pesisir produk 

pondok pesantren berkaitan dengan ajaran tasawuf. Corak spiritualitas 

Islam Jawa yang terkandung dalam literatur-literatur keagamaan Islam 

bertumpu pada aliran gkozalian yang bersifat ortodoks. Konsep 



Mabasan ± Vol. 3 No. 2 Juli²Desember 2009: 125--135 134 

spiritualitas itu berpuncak pada tataran makrifatullah yang dilakukan 

tanpa harus merasa bersatu dengan Tuhan, tetapi harus melakukan 

tahapan-tahapan yang diperbolehkan oleh syariat.                                                                                                                                         

Penggalian kembali nilai-nilai tradisi spiritualitas dalam naskah 

sastra suluk Jawa pesisiran memiliki peran yang cukup penting dalam 

rangka atau upaya menegaskan kembali identitas budaya lokal. Penting, 

mengingat nilai-nilai tradisi spiritualitas merupakan budaya ketimuran 

yang luhur yang dapat dijadikan penyangga kebudayaan nasional dan 

sekaligus dapat memberi ciri khas bagi jati diri bangsa Indonesia. Selain 

itu, tradisi spiritualitas Islam Jawa juga ikut mewarnai dan menentukan 

pola pikir, cara, dan sikap pandang seseorang tentang nilai-nilai 

kemanusian dan kebangsaan yang plural. 

 

 

Daftar Pustaka 

 

 

Abdullah, M. Amin. (2000). Dinamika Islam Kultural: Pemetaan Atas 

Wacana Keislaman Kontemporer. Bandung: Mizan. 
 

Al-Taftazani, Abu al- :DID¶� DO-Ghanimi. (1997). Sufi dari Zaman ke 

Zaman. Bandung: Penerbit Pustaka. 
 

Azra, Azyumardi. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII dan XVIII: Melacak Akar-akar 

Pembaruan Pemikiran Islam di Indonesia. Bandung: Mizan. 
 

Baried, Siti Baroroh dkk. (1985). Pengantar Teori Filologi. Pusat 

Pembinaan dan Pengembangan Bahasa. Yogyakarta: 

Depdikbud. 
 

Departemen Pendidikan Nasional. (2008). Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 
 



 «0HPEDFD�/RNDOLWDV�GDODP�.HLQGRQHVLDDQ (Toha Machsum) 135 

Munawwir, Ahmad Warson. (1997). Kamus Al-Munawwir Arab-

Indonesia Terlengkap. Surabaya: Pustaka Progresif. 
 

Murtadho, M. (2002). Islam Jawa: Keluar dari Kemelut Santri vs 

Abangan. Yogyakarta: Laperra. 
 

Purnnama, Bambang dkk. (2002). Kesastraan Jawa Pesisiran: Sebagai 

Refleksi Sastra Nusantara di Jatim. Sidoarjo: Departen 

Pendidikan. Balai Bahasa Surabaya. 
 

Sedyawati, Edi dkk. (2001). Sastra Jawa: Suatu Tinjauan Umum. 

Jakarta: Balai Pustaka. 
 

Simuh. (1999). Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik 

Jawa. Yogyakarta: Jaya Benteng Budaya. 
 

Tohari, Ahmad dkk. (1998). Sastra dan Budaya Islam Nusantara: 

Dialektika Antarsisitem Nilai. Yogyakarta: SMF Adab IAIN 

Sunan Kalijaga. 
 

W.M, Abdul Hadi dkk. (2003). Adab dan Adat: Refleksi Sastra 

Nusantara. Jakarta: Pusat Bahasa. Departemen Pendidikan 

Nasional. 
 

Zulkifli. (2003). Sufi Jawa: Relasi Tasawuf-Pesantren. Yogyakarta: 

Pustaka Sufi. 

 


