
35 

Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan dalam Naskah Babad Lombok 

 

 

Lalu Habiburrahman1 

 

 

Abstrak 

 

Periode lahirnya naskah babad di Jawa dan Bali sekitar abad ke-
18, tetapi lebih banyak ditulis sekitar abad ke-19. Pada masa-masa 
tersebut, Lombok berada di bawah kekuasaan Bali. Kekuasaan 
Bali di Lombok bahkan telah terjadi sejak abad sebelumnya, yakni 
akhir abad ke-17 dan bertahan hingga akhir abad ke-19. Tradisi 
babad berkembang juga di Lombok. Salah satu di antaranya adalah 
Naskah Babad Lombok. Di antara Naskah Babad Lombok, salah 
satunya sudah ditransliterasi dan diterjemahkan ke dalam Bahasa 
Indonesia oleh Lalu Gde Suparman. Naskah hasil transliterasi dan 
terjemahan ini akan menjadi objek dalam penelitian ini. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan wacana sejarah. Penelitian ini 
menghasilkan strategi dan fungsi linguistik kekuasaan dalam 
naskah Babad sebagai berikut. Pertama,  dengan membangun garis 
generasi elit Lombok dengan Nabi Nuh. Kedua, dengan pencitraan 
negatif garis generasi terakhir penguasa Pejanggik dan Selaparang. 
Ketiga, munculnya Mitos Arya Banjar Getas sebagai pemegang 
³ZDK\X�NHNXDVDDQ´� WHUDNKLU�GL�/RPERN�GDUL�*HQHUDVL�0DMDSDKLW��

Fungsi kekuasaan di dalam Naskah Babad Lombok sebagai 
berikut. Pertama, untuk membangun legitimasi kekuasaan dengan 
simbol raja sebagai pusat kekuasaan dan kosmos. Kedua, sebagai 
dasar legitimasi sosial politik  atas pemberontakan dan 
penggulingan kekuasaan yang dilakukan oleh Arya Banjar Getas 
terhadap Raja Pejanggik dan Selaparang; berikutnya adalah usaha 
elit Lombok untuk menjaga status sosial yang telah menempatkan 
mereka pada kedudukan politik yang lebih tinggi dari masyarakat 
pada umumnya. Ketiga, sebagai wacana perlawanan untuk 
menempatkan elit Politik Lombok dan Bali sejajar secara politik; 
berikutnya adalah sebagai bentuk perlawanan untuk menunjukkan 
tingkat status sosial mereka sebagai kelompok arya.  
 
Kata kunci: strategi, fungsi, wacana pendekatan sejarah, Babad 

Lombok 

 

 

 

 

                                                 
1  Penulis adalah pengajar pada IKIP Mataram 



36| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

1. Pendahuluan 

1.1 Latar Belakang 

Wacana, kekuasaan, dan sastra adalah tiga dimensi yang berbeda. 

Wacana secara etimologis diartikan sebagai satuan bahasa terlengkap, satuan 

gramatikal tertinggi dan terbesar. Wacana dalam tradisi Barat berasal dari 

vacana (Sansekerta), berarti kata-kata, cara berkata, ucapan, pembicaraan, 

perintah dan nasihat. Dalam Bahasa Inggris, wacana disebut discourse. 

Discourse berasal dari kata discurrere (Latin) yang berarti gerak maju mundur 

(dari dan ke). Selain kata wacana, tradisi kesusastraan Barat mengenal pula 

istilah teks. Teks berasal dari kata textum (Latin), yang berarti tenunan, jalinan, 

dan susunan. Istilah wacana atau diskursus lebih sering digunakan dalam 

kehidupan praktis sehari-hari, terutama dalam ilmu bahasa dan dalam ilmu 

social, sedangkan istilah teks umumnya digunakan dalam sastra. Dalam 

perkembangan teori sastra kontemporer, kedua istilah tersebut seolah-olah hadir 

secara bersaing. Wacana menjadi konsep kunci dalam teori postmodernisme dan 

postrukturalisme. Bahkan, diduga dalam perkembangan berikutnya, istilah 

wacana akan mendominasi bukan saja dalam pengertian umum, tetapi juga 

sastra (periksa Ratna, 2009:243²245). 

Menurut Fowler (1985:61), kekuasaan adalah kemampuan yang 

dimiliki seseorang, lembaga, atau instansi dalam mengontrol perilaku dan 

kehidupan material orang lain. Kekuasaan adalah persoalan hubungan timbal-

EDOLN� DQWDUD� ³SHQJXDVD´� GDQ� ³WHUNXDVDL´�� 6HPHQWDUD� LWX�� )DLUFORXJK� ���������

yang memandang dari sudut pandang konseptual menyebutkan bahwa 

kekuasaan memiliki dua makna, yaitu (1) ketidaksimetrisan antarpartisipan 

dalam peristiwa-peristiwa wacana (discourse events); dan (2) ketidaksamaan 

kapasitas dalam mengontrol bagaimana sebuah teks diproduksi, didistribusikan, 

dan dikonsumsi dalam konteks-konteks sosial budaya tertentu (Santoso, 

2001:44). Sastra secara etimologis dapat diartikan sebagai seni hidup dalam 

dunia imajinasi yang disajikan melalui sebuah media, yakni bahasa 

(Kuntowijoyo, 2004:17, bandingkan dengan Santoso, 2000:251). 

Wacana, kekuasaan, dan sastra bisa menjadi satu dalam karya sastra.  

Damono (1981:1) menjelaskan bahwa selain merupakan seni hidup berupa 

eksperimen moral yang dituangkan melalui bahasa, sastra dalam kenyataannya 

menampilkan gambaran kehidupan; dan kehidupan itu sendiri merupakan 

kenyataan sosial (dalam Santoso 2000:251). Dengan kata lain, wacana 

terwakilkan oleh susunan kata, frasa, kalimat, paragraf, dan seterusnya;  



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 37 

 

kekuasaan terwakilkan oleh gambaran kehidupan/kenyataan sosial hasil olah 

rasa dan batin pengarang; dan sastra sebagai bentuk yang dipilih pengarang 

dalam mewujudkan seni kehidupan hasil eksperimen batinnya, bukan 

menyusunnya sebagai dokumen sejarah dan lain-lain. 

Permasalahan wacana kekuasaan di dalam karya sastra bukanlah hal 

yang baru. Epos lama Ramayana  dan Mahabarata karya Walmiki dan Wyasa, 

tak luput juga mempermasalahkan kekuasaan negara di antara para pelakunya 

(Santoso, 2000:251). Dalam tradisi kesusastraan Klasik di Indonesia, 

permasalahan tersebut juga dapat dijumpai. Wacana kekuasaan dalam 

kesusastraan klasik Indonesia  muncul dalam bentuk mitos-mitos politik yang 

magis. Hal ini menyebabkan teks tidak lagi berfungsi sekuler, yakni untuk 

mencatat sejarah melainkan cenderung untuk memberikan legitimasi atas 

hegemoni politik penguasa tertentu. Akan tetapi, yang unik ternyata hanya 

kerajaan-kerajaan besar, seperti Melayu dan Mataram dengan tradisi sastra tulis 

yang menciptakan mitos-mitos seperti itu. Adapun dalam masyarakat kesukuan, 

mitos, sejarah, dan sastra tidak bersifat sakral, tetapi profan semata. Dalam 

masyarakat kesukuan, ketiganya hanyalah rekfleksi kultural, hiburan, dan 

sejarah (periksa Kuntowijoyo, 2004:18). 

Oleh karena itu, tidak mengherankan ketika s-Gravenhage (1941) dan 

Errington (mengutip Malinowski 1972:26²42) mengatakan bahwa dalam 

Babad Tanah Jawi dan Hikayat Hang Tuah dapat dijumpai kekuasaan dalam 

bentuk mitos. Munculnya mitos tersebut bertujuan sebagai alat pembenaran 

tertib sosial. Meskipun didasarkan pada kejadian yang sebenarnya, pengarang 

mitos (yang selalu anonim) mempunyai maksud politik, yaitu usaha 

memperkuat kedudukan sang patron. Fungsi teks tidak sekuler, yaitu untuk 

mencatat sejarah, tetapi mempunyai fungsi magis (Kuntowijoyo, 2004:18).    

Tradisi babad tidak hanya berkembang di Jawa, tetapi menyebar ke Bali 

hingga ke Lombok. Mengenai periode penulisan naskah babad, merujuk pada 

hasil penelitiannya di Bali, Hagerdal (1998:154) menyebutkan bahwa penulisan 

naskah babad-babad di Bali tidak akan lebih awal dari abad ke-18, bahkan 

kebanyakan dari naskah-naskah babad tersebut kemungkinan ditulis abad ke-19 

dan abad ke-20.  Penelitian lain terhadap naskah serupa pernah dilakukan 

Ricklefs terhadap beberapa naskah di Jawa, antara lain Naskah Babad Jawa dan 

Sejarah Banten. Dari penelitian tersebut, Ricklefs menemukan bahwa naskah 

asli Babad Tanah Jawi ditulis pada tahun 1730-an dan 1740-an. Sejarah Banten 



38| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

yang berisi cerita-cerita pengislaman, sebagian besar bertarikh akhir abad ke-19 

(Ricklefs, 2009:17²19).  

Pada periode lahirnya naskah babad di Jawa dan di Bali tersebut, 

Lombok sedang berada di bawah kekuasaan Bali Gelgel yang dilanjutkan oleh 

Bali Karangasem. Kekuatan politik Bali bahkan telah menguasai Lombok sejak 

abad ke-17 dan menjadi dominan sejak sekitar pertengahan abad ke-18 hingga 

akhir abad ke-19. Dengan demikian, patut dicurigai bahwa di dalam Naskah 

Babad Lombok  terkandung wacana kekuasaan yang tentunya dituangkan 

dengan strategi tertentu untuk fungsi-fungsi yang berkaitan dengan kepentingan 

elit Lokal (Lombok) dan penguasa Bali (Gelgel dan Karangasem). 

Artikel ini bermaksud membicarakan tentang strategi dan fungsi 

kekuasaan pada salah satu tradisi babad di Lombok, yakni Naskah Babad 

Lombok dengan terlebih dahulu melihat konteks politik di Lombok pada sekitar 

periode lahirnya tradisi babad. Objek penelitian akan difokuskan pada Naskah 

Babad Lombok hasil translterasi dan terjemahan oleh Lalu Gde Suparman yang 

telah diterbitkan dalam bentuk buku berjudul Babad Lombok oleh Pusat 

Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdiknas pada tahun 1994. 

 

1.2 Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan wacana sejarah yang 

dikembangkan oleh Wodak. Dalam pendekatan wacana sejarah, analisis wacana 

harus menyertakan konteks sejarah bagaimana wacana tentang suatu kelompok 

atau komunitas digambarkan, misalnya dalam penggambaran yang buruk atau 

rasis tentang suatu kelompok. Dalam sudut pandang pendekatan ini, wacana 

nantinya dianggap terbangun lewat proses sejarah yang panjang. Prasangka, 

bias, misrepresentasi, dan sebagainya selanjutnya harus dibongkar dengan 

melakukan tinjauan sejarah (Eriyanto, 2009:17²18).   

Dalam pelaksanaan penelitian, prosedur wacana sejarah yang 

dikembangkan Wodak dipandang bersifat hermeneutika dan interpretatif yang 

mendapat sedikit pengaruh dari ilmu kognitif. Dengan demikian, prosedur 

penelitiannya merupakan rangkaian langkah operasional yang terpisah, namun 

sebagai siklus yang saling terkait, tempat terkaitnya secara sistematis dan 

rekursif tiga dimensi analitis dengan totalitas pengetahuan kontekstual 

(Titscher, dkk. 2009:260). 

 

 



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 39 

 

2. Pembahasana 

2.1 Kondisi Politik di Lombok Antara Abad Ke-17 Hingga Abad Ke-19 

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, pada sekitar periode 

lahirnya naskah babad, yakni antara abad ke-18 hingga abad ke-19, politik di 

Lombok berada di bawah pengaruh Bali. Kekuasaan itu sendiri telah 

berlangsung sejak awal abad ke-17. Dalam catatan kaki oleh Pangarsa (1992:91, 

daODP�+DJHUGDO����������GLVHEXWNDQ�³briefly mentions a local text from 1631 

describing a Balinese aristocrat who was in power in village of Karanglangu in 

1RUWK�/RPERN´� Karanglangu yang disebutkan di dalam salah satu naskah lokal 

Bali tersebut, saat ini terletak beberapa ratus meter dari pusat Kota Tanjung, 

Lombok Utara.  

Hagerdal (1998:73²74) menguraikan sebagai berikut. Di antara 

sejumlah petinggi penting Raja Bali, salah satu di antaranya adalah Gusti 

Agung. Ia muncul sebagai tokoh politik yang cukup penting dalam sejarah 

kekuasaan di Bali. Setelah penyerangan yang pernah dilakukan sebelumnya, 

pada tahun 1645, ia berangkat menemui kedatuan di Sasak (Lombok). Ia 

berhasil menguasai sejumlah tempat penting di Lombok, kemungkinan 

berlawanan arah jarum jam dari timur ke utara. Hal ini dilakukan sebagai usaha  

membangun aliansi dengan kelompok-kelompok penduduk muslim. Dengan 

cara yang sangat hati-hati ia melakukan pendekatan terhadap setiap penguasa 

kelompok-kelompok tersebut.   

Berdasarkan catatan kronogram dalam dua naskah di Bali, yakni Babad 

Tusan yang tergabung dalam bundel berjudul ungkahing Sundari-Terus 

(Leiden University Library, LOr 13.192) dan Pawawatekan, Hagerdal 

(1998:72²73) mencatat beberapa  hal sebagai berikut. Catatan  kronogram dari 

Babad Tusan merujuk pada angka tahun saka 1567 atau 1645 M., ketika Bali 

berhasil menaklukkan  beberapa daerah di Lombok yang meliputi Selaparang, 

Parigi, Samalyan, dan Bayan. Catatan kronogram Babad Tusan juga 

menjelaskan masa ketika Gusti Agung berada di Padang, yakni pada purnama 

Ca., Wa., Minggu Dukut, bulan ketiga penanggalan saka (antara Agustus-

September) tahun 1567 atau 1645 M., ketika Gusti Agung mengirim pesan ke 

Batuparang. 

Catatan Kronogram yang diungkap Hagerdal yang bersumber dari 

Pawawataken menyebutkan tentang kembalinya Raden Sabit ke daerah 

bernama Langkong pada sekitar Mei²Juni tahun 1567 saka atau 1645 M. 



40| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

Langkong atau Langko adalah kerajaan yang saat ini letaknya diperkirakan 

berada di sebelah tenggara dari pusat Kota Praya, Lombok Tengah.  

Informasi lain diungkapkan oleh Cool (1897:173) yang menguraikan 

sebagai berikut. Merujuk pada laporan tahun 1679, Cool menjelaskan bahwa 

pada masa tersebut, untuk pertama kalinya Bali di  Lombok terbebas dari 

pengaruh dominasi Makassar. Orang Bali tampaknya telah mengambil 

keuntungan dari kondisi politik yang kacau di Sumbawa untuk mengembangkan 

pengaruh mereka di Lombok dan berlanjut hingga ke Sumbawa.  Usaha serius 

Bali dalam rangka mengambil alih Lombok ke dalam kekuasaannya terjadi 

tahun 1692. Kraan (2009:5²6) merinci periode penguasaan di Lombok dalam 

tiga tahapan sebagai berikut. 

Tahap pertama yakni antara 1678²1740, pada tahapan 

ini, Bali terus mengembangkan wilayahnya hingga mencapai 

Sumbawa, tetapi mereka terpaksa kembali dan hanya memperkuat 

kekuasaannya di Lombok.  

Tahap kedua adalah ketika masa kekuasaan Gusti Wayan 

Tegah, yakni 1740²1775. Pada masa ini, orang Bali tampaknya 

telah dapat mempertahankan kekuasaan mereka atas orang Sasak. 

Orang Bali disatupadukan, sehingga kecil kemungkinan timbulnya 

distrik-distrik Sasak yang merdeka. Dalam segi apapun, tidak ada 

tanda-tanda adanya penentangan yang berarti terhadap kekuasaan 

Bali.   

Tahap ketiga antara tahun 1775²1838. Pada masa ini, 

Wayan Tegah telah meninggal, dan memuncul perselisihan-

perselisihan di kalangan dua orang pangeran penggantinya yang 

bersaing, mengakibatkan pada sekitar tahun 1800, kerajaan 

tersebut menjadi terpecah. Hingga pada permulaan abad ke-19, 

kerajaan yang ditinggalkan Wayan Tegah telah terpecah menjadi 4 

wilayah, yakni Kerajaan utama Cakranegara (juga dinamakan 

Karangasem Lombok), Mataram, Pagesangan dan Pagutan.    

 

Dari data yang ada terlihat, sejak paruh pertama hingga pertengahan 

abad ke-17, Bali sepertinya telah berhasil memengaruhi elit-elit lokal Lombok 

di daerah pesisir barat dan berlanjut ke daerah tengah dan utara. Pada 

pertengahan hingga akhir abad ke-17, mereka telah bergerak ke timur 

mendekati pusat kekuasaan Selaparang yang telah membangun aliansi dengan 



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 41 

 

Sumbawa-Makassar. Periode akhir abad ke-17 hingga pertengahan abad ke-18, 

kekuasaan mereka telah mapan di Lombok.   

Bagaimana Raja Sumbawa dan Raja Makassar bereaksi terhadap 

perluasan pengaruh Bali di Lombok? Tentang hal ini  tidak ada penjelasan lebih 

jauh. Naskah-naskah di Bali memang berbicara tentang perang Bali dengan 

Jawa dan Lombok, tetapi tidak dengan Makassar. Informasi mengenai hal ini 

didapatkan dari kronik Makassar yang menyatakan bahwa masyarakat 

Selaparang bukanlah jajahan dari penguasa Makassar, tetapi mereka mencari 

perlindungan akan kebebasan di wilayahnya, barangkali untuk urusan penataan 

wilayahnya yang luas (Hagerdal, 1998:74).  

Berdasarkan informasi lebih lengkap  yang tersedia dari data tahun 

1670, Hagerdal (1998:75) menjelaskan sebagai berikut. Lombok atau 

setidaknya bagian timur Pulau Lombok berada di bawah dominasi Sumbawa 

sehingga mengakibatkan pengaruh Bali di Lombok menjadi berkurang selama 

periode perang internal pada tahun 1650-an. Pertanyaan selanjutnya adalah 

konsekuensi yang ditimbulkan oleh adanya perebutan pengaruh tersebut. 

Lombok pada waktu itu memegang peranan penting bagi perekonomian di Bali 

atau garis elit di Bali. Hal ini didasarkan pada laporan Belanda dari awal tahun 

1600-an. Laporan tersebut menyebutkan bahwa  beras dalam jumlah yang besar 

dikirim ke Bali setiap hari melalui Selat Lombok. Selain itu, orang-orang Jawa 

sering datang ke pulau tersebut untuk membeli beras, budak perempuan, dan 

kain tenun.  Sebuah surat Belanda dari tahun 1656 juga menekankan fakta 

bahwa sejumlah beras dapat diperoleh di Belambangan dan Lombok.  

 Jika kita memperhatikan kronologi peristiwa-peristiwa di atas, ada 

beberapa hal yang bisa catat. Pertama, hingga pertengahan abad ke-17, Bali 

sepertinya telah menguasai Lombok Barat, Lombok Tengah, dan Lombok 

Utara. Untuk mengetahui lebih mendalam tentang batas-batas kewenangan Bali 

atas daerah kekuasaannya, tentunya diperlukan penelitian lanjutan. Namun, dari 

data-data yang ada, setidaknya tergambar bahwa pada kurun waktu tersebut, 

Bali telah berhasil mengendalikan kepentingan kelompok-kelompok elit 

Lombok, bahkan mengarahkan mereka untuk mengambil peran langsung dalam 

usaha menyingkirkan pengaruh Sumbawa-Makassar atas  Selaparang. Kedua, 

secara politik, elit-elit Bali telah memainkan peran yang sangat cerdas dalam 

menyatukan faksi-faksi elit Lombok yang terpecah sehingga mampu 

menjadikan diri sebagai kekuatan sentral yang mengakomodir faksi-faksi 

tersebut. Ketiga, Selaparang sebagai kekuatan terbesar di Lombok sepertinya 



42| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

hanya mengonsentrasikan kekuatan-kekuatan mereka di pesisir timur. Wilayah 

tengah, utara, dan pesisir barat dibiarkan terserak menjadi kekuatan-kekuatan 

kecil.  

 

2.2 Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan dalam Naskah Babad 

Lombok 

Strategi linguistik kekuasaan dalam Babad Lombok muncul melalui 

beberapa strategi sebagai berikut. Pertama, membangun garis generasi elit 

Lombok dengan Nabi Nuh. Fungsi kekuasaan dari strategi ini, yakni sebagai 

alat legitimasi sosial politik elit Lombok. Secara ringkas, generasi raja-raja 

Lombok yang diungkap di dalam Babad Lombok sebagai berikut. Raja Lombok  

yang pertama diangkat menjadi raja di Pamatan diceritakan sebagai keturunan 

dari Nabi Nuh. Raja yang berkuasa di Bayan diceritakan sebagai generasi dari 

Raja Pamatan. Raja Lombok setelah di Selaparang, yakni Prabu Mraja Anom 

juga diceritakan sebagai generasi dari Raja Bayan yang berasal dari keturunan 

Raja Pamatan, dari generasi Nabi Nuh. Arya Banjar Getas yang kemudian 

menggulingkan Raja Pejanggik diceritakan sebagai arya, yakni gelar yang 

disandang orang-orang terdekat Majapahit. Antara Majapahit, Pamatan, dan 

Pejanggik di dalam Babad Lombok diceritakan memiliki hubungan kekerabatan.  

Munculnya wacana kekuasaan dengan membangun garis generasi 

kepada Nabi Nuh sangat berkaitan dengan ideologi yang berkembang di 

Lombok sejak abad ke-15 yang dikembangkan oleh Sunan Giri, yakni Islam 

sufistik. Dengan adanya wacana raja-raja Lombok sebagai keturunan nabi, 

dalam konteks sosial, hal ini akan menjadikan raja sebagai pusat kekuasaan dan 

daya magis. 

Kedua, melalui pencitraan negatif raja terakhir Pejanggik dan 

Selaparang di dalam Babad Lombok. Fungsi-fungsi linguistik kekuasaan dengan 

pencitraan negatif penguasa terakhir Pejanggik dan Selaparang ini sebagai 

berikut. Pencitraan negatif raja terakhir Pejanggik berfungsi sebagai 

pembenaran. Di dalam Babad Lombok diceritakan sebagai berikut. Suatu 

ketika, terjadi pemberontakan di Selaparang. Pelaku pemberontakan di 

Selaparang adalah Arya Banjar Getas. Setelah gagal dalam usahanya di 

Selaparang, ia kemudian melarikan diri ke Pejanggik. Di Pejanggik ia 

dilindungi, bahkan diberikan jabatan tinggi yakni sebagai patih mangkubumi.  

Ketika menduduki jabatan tersebut, ia kemudian memberontak terhadap 

Pejanggik. Dengan dukungan kekuatan dari Raja Karangasem beserta elit-elit 



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 43 

 

Lombok pesisir barat, ia berhasil menggulingkan kekuasaan Raja Pejanggik. Ia 

kemudian membangun kekuasaannya di Praya. Sementara itu, Raja Karangasem 

terus melanjutkan penaklukannya hingga berhasil menghancurkan Selaparang. 

Dengan demikian, fungsi linguistik pencitraan negatif terhadap Pejanggik di 

dalam Babad Lombok dimaksudkan untuk membenarkan tindakan 

pemberontakan yang dilakukan oleh Arya Banjar Getas; membenarkan 

perlindungan Raja Pejanggik terhadapnya ketika menjadi buruan Selaparang; 

dan sekaligus membenarkan penaklukan-penaklukan lebih lanjut di Lombok 

yang dilakukan oleh Karangasem. 

Berikutnya, fungsi dari strategi kekuasaan dengan pencitraan negatif 

Raja Selaparang, yakni sebagai penolakan elit Lombok terhadap garis generasi 

dari Sumbawa. Dalam Babad Lombok, raja terakhir Selaparang diceritakan 

sebagai keturunan dari Raja Seran, Horan, Sumbawa. Ia diceritakan sebagai raja 

yang menjadi pelindung perampok dan perompak. Dalam catatan historis, 

Lombok pada periode pertengahan abad ke-17 pernah menjalin hubungan 

politik dengan kekuatan Sumbawa, Makassar, dan Bali. Hubungan politik 

Lombok dengan Sumbawa-Makassar terjadi melalui perkawinan antara putra 

Raja Selaparang, Mas Pamayang, dengan adik tiri Karaeng Matoaya, yakni 

Karaeng Panaikang Daeng Niaq yang terjadi pada hari Sabtu tanggal 24 

Desember 1650 (Noorduyn, 1987:312²313). Perkawinan politik ini tidak 

muncul di dalam Babad Lombok yang seharusnya sebagai dasar legalitas 

SHPDQJNX� ³ZDK\X� NHNXDVDDQ´� EDJL� UDMD-raja Selaparang, mengingat dalam 

kurun waktu abad ke-17 hingga paruh kedua pertengahan abad tersebut, 

Makassar merupakan kekuatan terbesar di wilayah Nusantara bagian timur.  

Hubungan politik Lombok dengan Bali (Gelgel dan Karangasem) pada 

waktu itu (sekitar abad ke-17) lebih pada peran Bali sebagai kekuatan yang 

mampu memobilisasi kelompok kedatuan-kedatuan yang ada di Lombok. 

Dalam Babad Lombok, diuraikan bahwa daerah-daerah pesisir barat, tengah, 

utara hingga timur memilih bergabung dengan kekuatan Bali (Gusti Ngurah) di 

bawah pimpinan senapati dan empat perbekel yang bergabung dengan kekuatan 

lokal di bawah pimpinan Arya Banjar Getas (Babad Lombok, bait 1121²1203). 

Hal ini tentu berbeda dengan perkawinan antara Mas Pamayang dan Daeng 

Niak yang justru tidak sedikit pun diungkap di dalam Babad Lombok. Padahal 

secara historis, peristiwa itu pernah terjadi, sama dengan persebaran pengaruh 

Penguasa Bali di Pulau Lombok.  



44| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

Gambaran citra yang muncul tentang generasi dari Sumbawa justru 

negatif, yakni dengan menggambarkan raja sebagai pelindung perampok dan 

perompak.  Munculnya wacana tersebut dalam Babad Lombok dimungkinkan 

sebagai bentuk penolakan elit Lombok terhadap generasi elit Sumbawa. Jika elit 

Lombok mengakui generasi dari Sumbawa, sama artinya dengan menempatkan 

mereka dalam posisi menentang kekuasaan tertinggi di Lombok pada periode 

tersebut, terutama mengingat kegagalan Bali dalam melakukan ekspansi ke 

Sumbawa. Dengan demikian, pencitraan negatif penguasa dari generasi 

Sumbawa dalam Babad Lombok berfungsi sebagai bentuk penerimaan elit 

Lombok berada di bawah dominasi Bali. 

Ketiga, $U\D� %DQMDU� *HWDV� VHEDJDL� 3HQJHPEDQ� %DUX� ³ZDK\X�

NHNXDVDDQ´ di Lombok dalam Babad Lombok. Fungsi wacana ini dalam Babad 

Lombok adalah untuk perjuangan kelas sosial elit Lombok. Dari penelusuran 

nama Arya Banjar Getas secara etimologis, didapati beberapa hal sebagai 

berikut. Gabungan banjar dan getas bisa diartikan sebagai dukuh atau kampung 

yang rapuh dan terpecah-pecah. Arya di depan nama Banjar Getas tidaklah 

umum dalam tradisi di Lombok. Gelar arya justru merupakan gelar tinggi 

semasa Majapahit yang disandang oleh kerabat dekat istana2. 

Perlawanan kelas melalui gelar arya ini dapat dipahami melalui dua hal. 

Pertama, secara politik, elit Lombok pada masa kekuasaan Bali menduduki 

kelas sosial yang rendah, yakni perwangsa yang berkedudukan di bawah 

triwangsa (brahmana, ksatria dan weisya). Dengan demikian, munculnya gelar 

arya yang disandang oleh Banjar Getas akan menempatkan mereka setara 

dengan kelas triwangsa. Hal itu mengingat mereka adalah keturunan dari 

Majapahit. Semasa Majapahit, gelar arya adalah gelar tinggi yang disandang 

oleh kalangan kerabat kerajaan. 

  

3. Penutup 

Dari pembahasan yang telah dilakukan, dapat ditarik beberapa simpulan 

sebagai berikut. Pertama, kondisi politik Lombok secara internal sangat kacau. 

Di Lombok Barat, Lombok Tengah, dan Lombok Utara, elit-elit tersegmentasi 

dalam kedatuan-kedatuan kecil (kelompok kecil di bawah datu/raja) yang terus 

berlangsung hinga akhir abad ke-19. Kondisi ini kemudian dimanfaatkan oleh 

kekuatan Bali untuk diadu dengan otoritas terbesar yang ada di Lombok saat itu, 

yakni Selaparang.   

                                                 
2 Lebih jauh mengenai gelar arya, periksa Mulyana (2009: 185v187) 



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 45 

 

Kedua, Strategi dan fungsi linguistik kekuasaan dalam Naskah Babad 

Lombok sebagai berikut. Pertama, membangun garis generasi elit Lombok 

dengan Nabi Nuh berfungsi sebagai legitimasi kekuasaan elit politik di 

Lombok. Kedua, pencitraan negatif garis generasi terakhir penguasa Pejanggik 

berfungsi sebagai pembenaran atas penggulingan kekuasaan yang dilakukan 

Banjar Getas terhadap penguasa Pejanggik yang dibantu oleh Karangasem dan 

sekaligus sebagai pembenaran atas penggulingan kekuasaan-kekuasaan tertinggi 

di Lombok oleh Karangasem. Fungsi pencitraan negatif raja terakhir Selaparang 

adalah sebagai bentuk penerimaan elit Lombok untuk berada di bawah dominasi 

Bali. Ketiga, PLWRV�$U\D�%DQMDU�*HWDV�VHEDJDL�SHPHJDQJ�³ZDK\X�NHNXDVDDQ´�GL�

Lombok berfungsi sebagai bentuk perjuangan kelas sosial perwangsa agar 

dianggap setara dengan kelas sosial triwangsa. Hal itu mengingat gelar arya 

yang disandang Banjar Getas merupakan gelar tinggi semasa Majapahit dan 

dijabat oleh kalangan keluarga keraton. Gelgel dan Karangasem menganggap 

diri penerus dari tradisi Majapahit.  

 

 

 

DAFTAR RUJUKAN 

 
Cool, W. 1897. With the Dutch in the East An Outline of the Military 

Operations in Lombok, 1894. London: Luzae &Co., Publishers to the 
India Office, 45, Greet Russell Street 

 
Darma, Aliah Yoce. 2009. Analisis Wacana Kritis. Bandung: Yrama Widya 
 
Djafar, Hasan. 2009. Masa Akhir Majapahit Girindrawadhana dan 

Masalahnya. Jakarta: Komunitas Bambu 
 
Eriyanto. 2009. Analisis Wacana Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: 

PT. LKIS Printing Cemerlang 
 
Fathurahman, Oman. 2000. Filologi dan Penelitian Teks-Teks Keagamaan. 

Makalah Disajikan pada Workshop Pengembangan Agenda Riset, 
Diselenggarakan oleh Local Project Implementing Unit (LPIU) Uin 
Syarif Hidayatullah Jakarta, Wisma YPI, Ciawi Bogor, 27 Maret 2000 

 
Hagerdal, Hans. 1995. Bali in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, 

Suggestions for Chronology of the Gelgel Period, dalam Bijdragen tot 
de Taal-, Land- en Volkenkunde, (Online), 151 (1): 101²124, 
(http://www.kitlv-journals.nl), diakses 10 November 2009. 



46| Mabasan ± Vol. 5, No. 2, Juli²Desember 2011 

 

 Hagerdal, Hans. 1998. From Batuparang to Ayudhya, Bali and Outside World, 

1636²1656, dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 
(Online), 154 (1): 55²94, (http://www.kitlv-journals.nl), diakses 10 
November 2009  

  

Kaelan, M.S. 2009. Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika. Yogyakarta: 
Paradigma 

 
Kuntowijoyo, 2004. Sejarah/Sastra, dalam Humaniora Volume 16, No. 1, 

Pebruari 2004:17²26   
 
Marissons G.E. 2009. Penerjemahan di Lombok. dalam Loir, Chambert Henri 

(Peny.), Sadur Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia (hlm. 
285²298). Jakarta: PT. Gramedia 

 
Muljana Slamet. 2009. Tafsir Sejarah Negara Kretagama. Yogyakarta. PT. 

LKIS Printing Cemerlang 
 
Muljana Slamet. 2008. Runtuhnya Kerajaan Hindu-Jawa dan Timbulnya 

Negara-negara Islam di Nusantara. Yogyakarta: PT. LKIS Printing 
Media 

 
Nurduyn, J. 1987. Islamisation of Bima. dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en 

Volkenkunde, (Online), 143 (2/3): 312²342, (http://www.kitlv-
journals.nl), diakses 10 November 2009  

  

Nugroho, Djoko Irawan. 2009. Meluruskan Sejarah Majapahit. Yogyakarta: 
Ragam Media 

 
Rahardjo, Mudjia. 2007. Hermeneutika Gadamerian Kuasa Bahasa dalam 

Wacana Politik Gus Dur. Malang: UIN Pres 
 
Ratna, Nyoman Kutha. 2009. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra dari 

Strukturalisme hingga Poststrukturalisme Persfektif Wacana Naratif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar 
 
Ricklefs, M.C. 2008. A History of Modern Indonesia Since c. 1200 Fourth 

Edition. Terjemahan oleh Tim Penerjemah Serambi. Jakarta: PT. 
Serambi Ilmu Semesta 

 
Santoso, 2000. Kekuasaan, Ideologi, dan Politik dalam Dunia Kesusastraan, 

Dalam Satoto, Soediro dan Fananie, Zainuddin (editor). Sastra: 

Ideologi, Politik, dan kekuasaan (hlm. 249²270), Surakarta: 
Muhammadiyah University Press 

 



6WUDWHJL�GDQ�)XQJVL�/LQJXLVWLN�.HNXDVDDQ« (Lalu Habiburrahman) | 47 

 

Suparman, Gede Lalu. 1994. Babad Lombok. Jakarta : Pusat Pembinaan dan 
Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 

 
Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 2008. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: 

Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional 
 
Titscher, dkk. Tanpa tahun. Metode Analisis Teks dan Wacana. Terjemahan 

oleh Gazali dkk. 2009. Yogyakarta. Pustaka Pelajar 
 
Van der Kraan, Alvons. Tanpa tahun. Lombok: Penaklukan, Penjajahan, dan 

Keterbelakangan 1870²1940. Terjemahan oleh M. Dony Supanra. 
2009. Mataram. Lengge Printika 

 
 


