Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan dalam Naskah Babad Lombok

Lalu Habiburrahman'

Abstrak

Periode lahirnya naskah babad di Jawa dan Bali sekitar abad ke-
18, tetapi lebih banyak ditulis sekitar abad ke-19. Pada masa-masa
tersebut, Lombok berada di bawah kekuasaan Bali. Kekuasaan
Bali di Lombok bahkan telah terjadi sejak abad sebelumnya, yakni
akhir abad ke-17 dan bertahan hingga akhir abad ke-19. Tradisi
babad berkembang juga di Lombok. Salah satu di antaranya adalah
Naskah Babad Lombok. Di antara Naskah Babad Lombok, salah
satunya sudah ditransliterasi dan diterjemahkan ke dalam Bahasa
Indonesia oleh Lalu Gde Suparman. Naskah hasil transliterasi dan
terjemahan ini akan menjadi objek dalam penelitian ini. Penelitian
ini menggunakan pendekatan wacana sejarah. Penelitian ini
menghasilkan strategi dan fungsi linguistik kekuasaan dalam
naskah Babad sebagai berikut. Pertama, dengan membangun garis
generasi elit Lombok dengan Nabi Nuh. Kedua, dengan pencitraan
negatif garis generasi terakhir penguasa Pejanggik dan Selaparang.
Ketiga, munculnya Mitos Arya Banjar Getas sebagai pemegang
“wahyu kekuasaan” terakhir di Lombok dari Generasi Majapabhit.
Fungsi kekuasaan di dalam Naskah Babad Lombok sebagai
berikut. Pertama, untuk membangun legitimasi kekuasaan dengan
simbol raja sebagai pusat kekuasaan dan kosmos. Kedua, sebagai
dasar legitimasi sosial politik atas pemberontakan dan
penggulingan kekuasaan yang dilakukan oleh Arya Banjar Getas
terhadap Raja Pejanggik dan Selaparang; berikutnya adalah usaha
elit Lombok untuk menjaga status sosial yang telah menempatkan
mereka pada kedudukan politik yang lebih tinggi dari masyarakat
pada umumnya. Ketiga, sebagai wacana perlawanan untuk
menempatkan elit Politik Lombok dan Bali sejajar secara politik;
berikutnya adalah sebagai bentuk perlawanan untuk menunjukkan
tingkat status sosial mereka sebagai kelompok arya.

Kata Kkunci: strategi, fungsi, wacana pendekatan sejarah, Babad
Lombok

! Penulis adalah pengajar pada IKIP Mataram

35



36| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

1. Pendahuluan
1.1 Latar Belakang

Wacana, kekuasaan, dan sastra adalah tiga dimensi yang berbeda.
Wacana secara etimologis diartikan sebagai satuan bahasa terlengkap, satuan
gramatikal tertinggi dan terbesar. Wacana dalam tradisi Barat berasal dari
vacana (Sansekerta), berarti kata-kata, cara berkata, ucapan, pembicaraan,
perintah dan nasihat. Dalam Bahasa Inggris, wacana disebut discourse.
Discourse berasal dari kata discurrere (Latin) yang berarti gerak maju mundur
(dari dan ke). Selain kata wacana, tradisi kesusastraan Barat mengenal pula
istilah teks. Teks berasal dari kata textum (Latin), yang berarti tenunan, jalinan,
dan susunan. Istilah wacana atau diskursus lebih sering digunakan dalam
kehidupan praktis sehari-hari, terutama dalam ilmu bahasa dan dalam ilmu
social, sedangkan istilah teks umumnya digunakan dalam sastra. Dalam
perkembangan teori sastra kontemporer, kedua istilah tersebut seolah-olah hadir
secara bersaing. Wacana menjadi konsep kunci dalam teori postmodernisme dan
postrukturalisme. Bahkan, diduga dalam perkembangan berikutnya, istilah
wacana akan mendominasi bukan saja dalam pengertian umum, tetapi juga
sastra (periksa Ratna, 2009:243—245).

Menurut Fowler (1985:61), kekuasaan adalah kemampuan yang
dimiliki seseorang, lembaga, atau instansi dalam mengontrol perilaku dan
kehidupan material orang lain. Kekuasaan adalah persoalan hubungan timbal-
balik antara “penguasa” dan “terkuasai”. Sementara itu, Fairclough (1995:1)
yang memandang dari sudut pandang konseptual menyebutkan bahwa
kekuasaan memiliki dua makna, yaitu (1) ketidaksimetrisan antarpartisipan
dalam peristiwa-peristiwa wacana (discourse events); dan (2) ketidaksamaan
kapasitas dalam mengontrol bagaimana sebuah teks diproduksi, didistribusikan,
dan dikonsumsi dalam konteks-konteks sosial budaya tertentu (Santoso,
2001:44). Sastra secara etimologis dapat diartikan sebagai seni hidup dalam
dunia imajinasi yang disajikan melalui sebuah media, yakni bahasa
(Kuntowijoyo, 2004:17, bandingkan dengan Santoso, 2000:251).

Wacana, kekuasaan, dan sastra bisa menjadi satu dalam karya sastra.
Damono (1981:1) menjelaskan bahwa selain merupakan seni hidup berupa
eksperimen moral yang dituangkan melalui bahasa, sastra dalam kenyataannya
menampilkan gambaran kehidupan; dan kehidupan itu sendiri merupakan
kenyataan sosial (dalam Santoso 2000:251). Dengan kata lain, wacana
terwakilkan oleh susunan kata, frasa, kalimat, paragraf, dan seterusnya;



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 37

kekuasaan terwakilkan oleh gambaran kehidupan/kenyataan sosial hasil olah
rasa dan batin pengarang; dan sastra sebagai bentuk yang dipilih pengarang
dalam mewujudkan seni kehidupan hasil eksperimen batinnya, bukan
menyusunnya sebagai dokumen sejarah dan lain-lain.

Permasalahan wacana kekuasaan di dalam karya sastra bukanlah hal
yang baru. Epos lama Ramayana dan Mahabarata karya Walmiki dan Wyasa,
tak luput juga mempermasalahkan kekuasaan negara di antara para pelakunya
(Santoso, 2000:251). Dalam tradisi kesusastraan Klasik di Indonesia,
permasalahan tersebut juga dapat dijumpai. Wacana kekuasaan dalam
kesusastraan klasik Indonesia muncul dalam bentuk mitos-mitos politik yang
magis. Hal ini menyebabkan teks tidak lagi berfungsi sekuler, yakni untuk
mencatat sejarah melainkan cenderung untuk memberikan legitimasi atas
hegemoni politik penguasa tertentu. Akan tetapi, yang unik ternyata hanya
kerajaan-kerajaan besar, seperti Melayu dan Mataram dengan tradisi sastra tulis
yang menciptakan mitos-mitos seperti itu. Adapun dalam masyarakat kesukuan,
mitos, sejarah, dan sastra tidak bersifat sakral, tetapi profan semata. Dalam
masyarakat kesukuan, ketiganya hanyalah rekfleksi kultural, hiburan, dan
sejarah (periksa Kuntowijoyo, 2004:18).

Oleh karena itu, tidak mengherankan ketika s-Gravenhage (1941) dan
Errington (mengutip Malinowski 1972:26—42) mengatakan bahwa dalam
Babad Tanah Jawi dan Hikayat Hang Tuah dapat dijumpai kekuasaan dalam
bentuk mitos. Munculnya mitos tersebut bertujuan sebagai alat pembenaran
tertib sosial. Meskipun didasarkan pada kejadian yang sebenarnya, pengarang
mitos (yang selalu anonim) mempunyai maksud politik, yaitu usaha
memperkuat kedudukan sang patron. Fungsi teks tidak sekuler, yaitu untuk
mencatat sejarah, tetapi mempunyai fungsi magis (Kuntowijoyo, 2004:18).

Tradisi babad tidak hanya berkembang di Jawa, tetapi menyebar ke Bali
hingga ke Lombok. Mengenai periode penulisan naskah babad, merujuk pada
hasil penelitiannya di Bali, Hagerdal (1998:154) menyebutkan bahwa penulisan
naskah babad-babad di Bali tidak akan lebih awal dari abad ke-18, bahkan
kebanyakan dari naskah-naskah babad tersebut kemungkinan ditulis abad ke-19
dan abad ke-20. Penelitian lain terhadap naskah serupa pernah dilakukan
Ricklefs terhadap beberapa naskah di Jawa, antara lain Naskah Babad Jawa dan
Sejarah Banten. Dari penelitian tersebut, Ricklefs menemukan bahwa naskah
asli Babad Tanah Jawi ditulis pada tahun 1730-an dan 1740-an. Sejarah Banten



38| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

yang berisi cerita-cerita pengislaman, sebagian besar bertarikh akhir abad ke-19
(Ricklefs, 2009:17—19).

Pada periode lahirnya naskah babad di Jawa dan di Bali tersebut,
Lombok sedang berada di bawah kekuasaan Bali Gelgel yang dilanjutkan oleh
Bali Karangasem. Kekuatan politik Bali bahkan telah menguasai Lombok sejak
abad ke-17 dan menjadi dominan sejak sekitar pertengahan abad ke-18 hingga
akhir abad ke-19. Dengan demikian, patut dicurigai bahwa di dalam Naskah
Babad Lombok terkandung wacana kekuasaan yang tentunya dituangkan
dengan strategi tertentu untuk fungsi-fungsi yang berkaitan dengan kepentingan
elit Lokal (Lombok) dan penguasa Bali (Gelgel dan Karangasem).

Artikel ini bermaksud membicarakan tentang strategi dan fungsi
kekuasaan pada salah satu tradisi babad di Lombok, yakni Naskah Babad
Lombok dengan terlebih dahulu melihat konteks politik di Lombok pada sekitar
periode lahirnya tradisi babad. Objek penelitian akan difokuskan pada Naskah
Babad Lombok hasil translterasi dan terjemahan oleh Lalu Gde Suparman yang
telah diterbitkan dalam bentuk buku berjudul Babad Lombok oleh Pusat
Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdiknas pada tahun 1994.

1.2 Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan wacana sejarah yang
dikembangkan oleh Wodak. Dalam pendekatan wacana sejarah, analisis wacana
harus menyertakan konteks sejarah bagaimana wacana tentang suatu kelompok
atau komunitas digambarkan, misalnya dalam penggambaran yang buruk atau
rasis tentang suatu kelompok. Dalam sudut pandang pendekatan ini, wacana
nantinya dianggap terbangun lewat proses sejarah yang panjang. Prasangka,
bias, misrepresentasi, dan sebagainya selanjutnya harus dibongkar dengan
melakukan tinjauan sejarah (Eriyanto, 2009:17—18).

Dalam pelaksanaan penelitian, prosedur wacana sejarah yang
dikembangkan Wodak dipandang bersifat hermeneutika dan interpretatif yang
mendapat sedikit pengaruh dari ilmu kognitif. Dengan demikian, prosedur
penelitiannya merupakan rangkaian langkah operasional yang terpisah, namun
sebagai siklus yang saling terkait, tempat terkaitnya secara sistematis dan
rekursif tiga dimensi analitis dengan totalitas pengetahuan kontekstual
(Titscher, dkk. 2009:260).



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 39

2. Pembahasana
2.1 Kondisi Politik di Lombok Antara Abad Ke-17 Hingga Abad Ke-19

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, pada sekitar periode
lahirnya naskah babad, yakni antara abad ke-18 hingga abad ke-19, politik di
Lombok berada di bawah pengaruh Bali. Kekuasaan itu sendiri telah
berlangsung sejak awal abad ke-17. Dalam catatan kaki oleh Pangarsa (1992:91,
dalam Hagerdal 1998:71) disebutkan “briefly mentions a local text from 1631
describing a Balinese aristocrat who was in power in village of Karanglangu in
North Lombok”. Karanglangu yang disebutkan di dalam salah satu naskah lokal
Bali tersebut, saat ini terletak beberapa ratus meter dari pusat Kota Tanjung,
Lombok Utara.

Hagerdal (1998:73—74) menguraikan sebagai berikut. Di antara
sejumlah petinggi penting Raja Bali, salah satu di antaranya adalah Gusti
Agung. Ia muncul sebagai tokoh politik yang cukup penting dalam sejarah
kekuasaan di Bali. Setelah penyerangan yang pernah dilakukan sebelumnya,
pada tahun 1645, ia berangkat menemui kedatuan di Sasak (Lombok). Ia
berhasil menguasai sejumlah tempat penting di Lombok, kemungkinan
berlawanan arah jarum jam dari timur ke utara. Hal ini dilakukan sebagai usaha
membangun aliansi dengan kelompok-kelompok penduduk muslim. Dengan
cara yang sangat hati-hati ia melakukan pendekatan terhadap setiap penguasa
kelompok-kelompok tersebut.

Berdasarkan catatan kronogram dalam dua naskah di Bali, yakni Babad
Tusan yang tergabung dalam bundel berjudul wungkahing Sundari-Terus
(Leiden University Library, LOr 13.192) dan Pawawatekan, Hagerdal
(1998:72—73) mencatat beberapa hal sebagai berikut. Catatan kronogram dari
Babad Tusan merujuk pada angka tahun saka 1567 atau 1645 M., ketika Bali
berhasil menaklukkan beberapa daerah di Lombok yang meliputi Selaparang,
Parigi, Samalyan, dan Bayan. Catatan kronogram Babad Tusan juga
menjelaskan masa ketika Gusti Agung berada di Padang, yakni pada purnama
Ca., Wa., Minggu Dukut, bulan ketiga penanggalan saka (antara Agustus-
September) tahun 1567 atau 1645 M., ketika Gusti Agung mengirim pesan ke
Batuparang.

Catatan Kronogram yang diungkap Hagerdal yang bersumber dari
Pawawataken menyebutkan tentang kembalinya Raden Sabit ke daerah
bernama Langkong pada sekitar Mei—Juni tahun 1567 saka atau 1645 M.



40| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

Langkong atau Langko adalah kerajaan yang saat ini letaknya diperkirakan
berada di sebelah tenggara dari pusat Kota Praya, Lombok Tengah.

Informasi lain diungkapkan oleh Cool (1897:173) yang menguraikan
sebagai berikut. Merujuk pada laporan tahun 1679, Cool menjelaskan bahwa
pada masa tersebut, untuk pertama kalinya Bali di Lombok terbebas dari
pengaruh dominasi Makassar. Orang Bali tampaknya telah mengambil
keuntungan dari kondisi politik yang kacau di Sumbawa untuk mengembangkan
pengaruh mereka di Lombok dan berlanjut hingga ke Sumbawa. Usaha serius
Bali dalam rangka mengambil alih Lombok ke dalam kekuasaannya terjadi
tahun 1692. Kraan (2009:5—6) merinci periode penguasaan di Lombok dalam
tiga tahapan sebagai berikut.

Tahap pertama yakni antara 1678—1740, pada tahapan

ini, Bali terus mengembangkan wilayahnya hingga mencapai

Sumbawa, tetapi mereka terpaksa kembali dan hanya memperkuat

kekuasaannya di Lombok.

Tahap kedua adalah ketika masa kekuasaan Gusti Wayan

Tegah, yakni 1740—1775. Pada masa ini, orang Bali tampaknya

telah dapat mempertahankan kekuasaan mereka atas orang Sasak.

Orang Bali disatupadukan, sehingga kecil kemungkinan timbulnya

distrik-distrik Sasak yang merdeka. Dalam segi apapun, tidak ada

tanda-tanda adanya penentangan yang berarti terhadap kekuasaan

Bali.

Tahap ketiga antara tahun 1775—1838. Pada masa ini,

Wayan Tegah telah meninggal, dan memuncul perselisihan-

perselisihan di kalangan dua orang pangeran penggantinya yang

bersaing, mengakibatkan pada sekitar tahun 1800, kerajaan
tersebut menjadi terpecah. Hingga pada permulaan abad ke-19,

kerajaan yang ditinggalkan Wayan Tegah telah terpecah menjadi 4

wilayah, yakni Kerajaan utama Cakranegara (juga dinamakan

Karangasem Lombok), Mataram, Pagesangan dan Pagutan.

Dari data yang ada terlihat, sejak paruh pertama hingga pertengahan
abad ke-17, Bali sepertinya telah berhasil memengaruhi elit-elit lokal Lombok
di daerah pesisir barat dan berlanjut ke daerah tengah dan utara. Pada
pertengahan hingga akhir abad ke-17, mereka telah bergerak ke timur
mendekati pusat kekuasaan Selaparang yang telah membangun aliansi dengan



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 41
Sumbawa-Makassar. Periode akhir abad ke-17 hingga pertengahan abad ke-18,

kekuasaan mereka telah mapan di Lombok.

Bagaimana Raja Sumbawa dan Raja Makassar bereaksi terhadap
perluasan pengaruh Bali di Lombok? Tentang hal ini tidak ada penjelasan lebih
jauh. Naskah-naskah di Bali memang berbicara tentang perang Bali dengan
Jawa dan Lombok, tetapi tidak dengan Makassar. Informasi mengenai hal ini
didapatkan dari kronik Makassar yang menyatakan bahwa masyarakat
Selaparang bukanlah jajahan dari penguasa Makassar, tetapi mereka mencari
perlindungan akan kebebasan di wilayahnya, barangkali untuk urusan penataan
wilayahnya yang luas (Hagerdal, 1998:74).

Berdasarkan informasi lebih lengkap yang tersedia dari data tahun
1670, Hagerdal (1998:75) menjelaskan sebagai berikut. Lombok atau
setidaknya bagian timur Pulau Lombok berada di bawah dominasi Sumbawa
sehingga mengakibatkan pengaruh Bali di Lombok menjadi berkurang selama
periode perang internal pada tahun 1650-an. Pertanyaan selanjutnya adalah
konsekuensi yang ditimbulkan oleh adanya perebutan pengaruh tersebut.
Lombok pada waktu itu memegang peranan penting bagi perekonomian di Bali
atau garis elit di Bali. Hal ini didasarkan pada laporan Belanda dari awal tahun
1600-an. Laporan tersebut menyebutkan bahwa beras dalam jumlah yang besar
dikirim ke Bali setiap hari melalui Selat Lombok. Selain itu, orang-orang Jawa
sering datang ke pulau tersebut untuk membeli beras, budak perempuan, dan
kain tenun. Sebuah surat Belanda dari tahun 1656 juga menekankan fakta
bahwa sejumlah beras dapat diperoleh di Belambangan dan Lombok.

Jika kita memperhatikan kronologi peristiwa-peristiwa di atas, ada
beberapa hal yang bisa catat. Pertama, hingga pertengahan abad ke-17, Bali
sepertinya telah menguasai Lombok Barat, Lombok Tengah, dan Lombok
Utara. Untuk mengetahui lebih mendalam tentang batas-batas kewenangan Bali
atas daerah kekuasaannya, tentunya diperlukan penelitian lanjutan. Namun, dari
data-data yang ada, setidaknya tergambar bahwa pada kurun waktu tersebut,
Bali telah berhasil mengendalikan kepentingan kelompok-kelompok elit
Lombok, bahkan mengarahkan mereka untuk mengambil peran langsung dalam
usaha menyingkirkan pengaruh Sumbawa-Makassar atas Selaparang. Kedua,
secara politik, elit-elit Bali telah memainkan peran yang sangat cerdas dalam
menyatukan faksi-faksi elit Lombok yang terpecah sehingga mampu
menjadikan diri sebagai kekuatan sentral yang mengakomodir faksi-faksi
tersebut. Ketiga, Selaparang sebagai kekuatan terbesar di Lombok sepertinya



42| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

hanya mengonsentrasikan kekuatan-kekuatan mereka di pesisir timur. Wilayah
tengah, utara, dan pesisir barat dibiarkan terserak menjadi kekuatan-kekuatan
kecil.

2.2 Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan dalam Naskah Babad
Lombok

Strategi linguistik kekuasaan dalam Babad Lombok muncul melalui
beberapa strategi sebagai berikut. Pertama, membangun garis generasi elit
Lombok dengan Nabi Nuh. Fungsi kekuasaan dari strategi ini, yakni sebagai
alat legitimasi sosial politik elit Lombok. Secara ringkas, generasi raja-raja
Lombok yang diungkap di dalam Babad Lombok sebagai berikut. Raja Lombok
yang pertama diangkat menjadi raja di Pamatan diceritakan sebagai keturunan
dari Nabi Nuh. Raja yang berkuasa di Bayan diceritakan sebagai generasi dari
Raja Pamatan. Raja Lombok setelah di Selaparang, yakni Prabu Mraja Anom
juga diceritakan sebagai generasi dari Raja Bayan yang berasal dari keturunan
Raja Pamatan, dari generasi Nabi Nuh. Arya Banjar Getas yang kemudian
menggulingkan Raja Pejanggik diceritakan sebagai arya, yakni gelar yang
disandang orang-orang terdekat Majapahit. Antara Majapahit, Pamatan, dan
Pejanggik di dalam Babad Lombok diceritakan memiliki hubungan kekerabatan.

Munculnya wacana kekuasaan dengan membangun garis generasi
kepada Nabi Nuh sangat berkaitan dengan ideologi yang berkembang di
Lombok sejak abad ke-15 yang dikembangkan oleh Sunan Giri, yakni Islam
sufistik. Dengan adanya wacana raja-raja Lombok sebagai keturunan nabi,
dalam konteks sosial, hal ini akan menjadikan raja sebagai pusat kekuasaan dan
daya magis.

Kedua, melalui pencitraan negatif raja terakhir Pejanggik dan
Selaparang di dalam Babad Lombok. Fungsi-fungsi linguistik kekuasaan dengan
pencitraan negatif penguasa terakhir Pejanggik dan Selaparang ini sebagai
berikut. Pencitraan negatif raja terakhir Pejanggik berfungsi sebagai
pembenaran. Di dalam Babad Lombok diceritakan sebagai berikut. Suatu
ketika, terjadi pemberontakan di Selaparang. Pelaku pemberontakan di
Selaparang adalah Arya Banjar Getas. Setelah gagal dalam usahanya di
Selaparang, ia kemudian melarikan diri ke Pejanggik. Di Pejanggik ia
dilindungi, bahkan diberikan jabatan tinggi yakni sebagai patih mangkubumi.
Ketika menduduki jabatan tersebut, ia kemudian memberontak terhadap
Pejanggik. Dengan dukungan kekuatan dari Raja Karangasem beserta elit-elit



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 43

Lombok pesisir barat, ia berhasil menggulingkan kekuasaan Raja Pejanggik. la
kemudian membangun kekuasaannya di Praya. Sementara itu, Raja Karangasem
terus melanjutkan penaklukannya hingga berhasil menghancurkan Selaparang.
Dengan demikian, fungsi linguistik pencitraan negatif terhadap Pejanggik di
dalam Babad Lombok dimaksudkan untuk membenarkan tindakan
pemberontakan yang dilakukan oleh Arya Banjar Getas; membenarkan
perlindungan Raja Pejanggik terhadapnya ketika menjadi buruan Selaparang;
dan sekaligus membenarkan penaklukan-penaklukan lebih lanjut di Lombok
yang dilakukan oleh Karangasem.

Berikutnya, fungsi dari strategi kekuasaan dengan pencitraan negatif
Raja Selaparang, yakni sebagai penolakan elit Lombok terhadap garis generasi
dari Sumbawa. Dalam Babad Lombok, raja terakhir Selaparang diceritakan
sebagai keturunan dari Raja Seran, Horan, Sumbawa. Ia diceritakan sebagai raja
yang menjadi pelindung perampok dan perompak. Dalam catatan historis,
Lombok pada periode pertengahan abad ke-17 pernah menjalin hubungan
politik dengan kekuatan Sumbawa, Makassar, dan Bali. Hubungan politik
Lombok dengan Sumbawa-Makassar terjadi melalui perkawinan antara putra
Raja Selaparang, Mas Pamayang, dengan adik tiri Karaeng Matoaya, yakni
Karaeng Panaikang Daeng Niaq yang terjadi pada hari Sabtu tanggal 24
Desember 1650 (Noorduyn, 1987:312—313). Perkawinan politik ini tidak
muncul di dalam Babad Lombok yang seharusnya sebagai dasar legalitas
pemangku “wahyu kekuasaan” bagi raja-raja Selaparang, mengingat dalam
kurun waktu abad ke-17 hingga paruh kedua pertengahan abad tersebut,
Makassar merupakan kekuatan terbesar di wilayah Nusantara bagian timur.

Hubungan politik Lombok dengan Bali (Gelgel dan Karangasem) pada
waktu itu (sekitar abad ke-17) lebih pada peran Bali sebagai kekuatan yang
mampu memobilisasi kelompok kedatuan-kedatuan yang ada di Lombok.
Dalam Babad Lombok, diuraikan bahwa daerah-daerah pesisir barat, tengah,
utara hingga timur memilih bergabung dengan kekuatan Bali (Gusti Ngurah) di
bawah pimpinan senapati dan empat perbekel yang bergabung dengan kekuatan
lokal di bawah pimpinan Arya Banjar Getas (Babad Lombok, bait 1121—1203).
Hal ini tentu berbeda dengan perkawinan antara Mas Pamayang dan Daeng
Niak yang justru tidak sedikit pun diungkap di dalam Babad Lombok. Padahal
secara historis, peristiwa itu pernah terjadi, sama dengan persebaran pengaruh
Penguasa Bali di Pulau Lombok.



44| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

Gambaran citra yang muncul tentang generasi dari Sumbawa justru
negatif, yakni dengan menggambarkan raja sebagai pelindung perampok dan
perompak. Munculnya wacana tersebut dalam Babad Lombok dimungkinkan
sebagai bentuk penolakan elit Lombok terhadap generasi elit Sumbawa. Jika elit
Lombok mengakui generasi dari Sumbawa, sama artinya dengan menempatkan
mereka dalam posisi menentang kekuasaan tertinggi di Lombok pada periode
tersebut, terutama mengingat kegagalan Bali dalam melakukan ekspansi ke
Sumbawa. Dengan demikian, pencitraan negatif penguasa dari generasi
Sumbawa dalam Babad Lombok berfungsi sebagai bentuk penerimaan elit
Lombok berada di bawah dominasi Bali.

Ketiga, Arya Banjar Getas sebagai Pengemban Baru “wahyu
kekuasaan” di Lombok dalam Babad Lombok. Fungsi wacana ini dalam Babad
Lombok adalah untuk perjuangan kelas sosial elit Lombok. Dari penelusuran
nama Arya Banjar Getas secara etimologis, didapati beberapa hal sebagai
berikut. Gabungan banjar dan getas bisa diartikan sebagai dukuh atau kampung
yang rapuh dan terpecah-pecah. Arya di depan nama Banjar Getas tidaklah
umum dalam tradisi di Lombok. Gelar arya justru merupakan gelar tinggi
semasa Majapahit yang disandang oleh kerabat dekat istana®.

Perlawanan kelas melalui gelar arya ini dapat dipahami melalui dua hal.
Pertama, secara politik, elit Lombok pada masa kekuasaan Bali menduduki
kelas sosial yang rendah, yakni perwangsa yang berkedudukan di bawah
triwangsa (brahmana, ksatria dan weisya). Dengan demikian, munculnya gelar
arya yang disandang oleh Banjar Getas akan menempatkan mereka setara
dengan kelas triwangsa. Hal itu mengingat mereka adalah keturunan dari
Majapahit. Semasa Majapahit, gelar arya adalah gelar tinggi yang disandang
oleh kalangan kerabat kerajaan.

3. Penutup

Dari pembahasan yang telah dilakukan, dapat ditarik beberapa simpulan
sebagai berikut. Pertama, kondisi politik Lombok secara internal sangat kacau.
Di Lombok Barat, Lombok Tengah, dan Lombok Utara, elit-elit tersegmentasi
dalam kedatuan-kedatuan kecil (kelompok kecil di bawah datu/raja) yang terus
berlangsung hinga akhir abad ke-19. Kondisi ini kemudian dimanfaatkan oleh
kekuatan Bali untuk diadu dengan otoritas terbesar yang ada di Lombok saat itu,
yakni Selaparang.

2 Lebih jauh mengenai gelar arya, periksa Mulyana (2009: 185—187)



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 45
Kedua, Strategi dan fungsi linguistik kekuasaan dalam Naskah Babad

Lombok sebagai berikut. Pertama, membangun garis generasi elit Lombok
dengan Nabi Nuh berfungsi sebagai legitimasi kekuasaan elit politik di
Lombok. Kedua, pencitraan negatif garis generasi terakhir penguasa Pejanggik
berfungsi sebagai pembenaran atas penggulingan kekuasaan yang dilakukan
Banjar Getas terhadap penguasa Pejanggik yang dibantu oleh Karangasem dan
sekaligus sebagai pembenaran atas penggulingan kekuasaan-kekuasaan tertinggi
di Lombok oleh Karangasem. Fungsi pencitraan negatif raja terakhir Selaparang
adalah sebagai bentuk penerimaan elit Lombok untuk berada di bawah dominasi
Bali. Ketiga, mitos Arya Banjar Getas sebagai pemegang “wahyu kekuasaan” di
Lombok berfungsi sebagai bentuk perjuangan kelas sosial perwangsa agar
dianggap setara dengan kelas sosial triwangsa. Hal itu mengingat gelar arya
yang disandang Banjar Getas merupakan gelar tinggi semasa Majapahit dan
dijabat oleh kalangan keluarga keraton. Gelgel dan Karangasem menganggap

diri penerus dari tradisi Majapahit.

DAFTAR RUJUKAN

Cool, W. 1897. With the Dutch in the East An Outline of the Military
Operations in Lombok, 1894. London: Luzae &Co., Publishers to the
India Office, 45, Greet Russell Street

Darma, Aliah Yoce. 2009. Analisis Wacana Kritis. Bandung: Yrama Widya

Djafar, Hasan. 2009. Masa Akhir Majapahit Girindrawadhana dan
Masalahnya. Jakarta: Komunitas Bambu

Eriyanto. 2009. Analisis Wacana Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta:
PT. LKIS Printing Cemerlang

Fathurahman, Oman. 2000. Filologi dan Penelitian Teks-Teks Keagamaan.
Makalah Disajikan pada Workshop Pengembangan Agenda Riset,
Diselenggarakan oleh Local Project Implementing Unit (LPIU) Uin
Syarif Hidayatullah Jakarta, Wisma YPI, Ciawi Bogor, 27 Maret 2000

Hagerdal, Hans. 1995. Bali in the Sixteenth and Seventeenth Centuries,
Suggestions for Chronology of the Gelgel Period, dalam Bijdragen tot
de Taal-, Land- en Volkenkunde, (Online), 151 (1): 101—124,
(http://www Kitlv-journals.nl), diakses 10 November 2009.




46| Mabasan — Vol. 5, No. 2, Juli—Desember 2011

Hagerdal, Hans. 1998. From Batuparang to Ayudhya, Bali and Outside World,
1636—1656, dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde,
(Online), 154 (1): 55—94, (http://www Kkitlv-journals.nl), diakses 10
November 2009

Kaelan, M.S. 2009. Filsafat Bahasa Semiotika dan Hermeneutika. Yogyakarta:
Paradigma

Kuntowijoyo, 2004. Sejarah/Sastra, dalam Humaniora Volume 16, No. 1,
Pebruari 2004:17—26

Marissons G.E. 2009. Penerjemahan di Lombok. dalam Loir, Chambert Henri
(Peny.), Sadur Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia (hlm.
285—298). Jakarta: PT. Gramedia

Muljana Slamet. 2009. Tafsir Sejarah Negara Kretagama. Yogyakarta. PT.
LKIS Printing Cemerlang

Muljana Slamet. 2008. Runtuhnya Kerajaan Hindu-Jawa dan Timbulnya
Negara-negara Islam di Nusantara. Yogyakarta: PT. LKIS Printing
Media

Nurduyn, J. 1987. Islamisation of Bima. dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde, (Online), 143 (2/3): 312—342, (http://www kitlv-
journals.nl), diakses 10 November 2009

Nugroho, Djoko Irawan. 2009. Meluruskan Sejarah Majapahit. Yogyakarta:
Ragam Media

Rahardjo, Mudjia. 2007. Hermeneutika Gadamerian Kuasa Bahasa dalam
Wacana Politik Gus Dur. Malang: UIN Pres

Ratna, Nyoman Kutha. 2009. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra dari
Strukturalisme hingga Poststrukturalisme Persfektif Wacana Naratif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Ricklefs, M.C. 2008. A History of Modern Indonesia Since c. 1200 Fourth
Edition. Terjemahan oleh Tim Penerjemah Serambi. Jakarta: PT.
Serambi Ilmu Semesta

Santoso, 2000. Kekuasaan, ldeologi, dan Politik dalam Dunia Kesusastraan,
Dalam Satoto, Soediro dan Fananie, Zainuddin (editor). Sastra:
Ideologi, Politik, dan kekuasaan (hlm. 249—270), Surakarta:
Muhammadiyah University Press



Strategi dan Fungsi Linguistik Kekuasaan... (Lalu Habiburrahman) | 47

Suparman, Gede Lalu. 1994. Babad Lombok. Jakarta : Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 2008. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta:
Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional

Titscher, dkk. Tanpa tahun. Metode Analisis Teks dan Wacana. Terjemahan
oleh Gazali dkk. 2009. Yogyakarta. Pustaka Pelajar

Van der Kraan, Alvons. Tanpa tahun. Lombok: Penaklukan, Penjajahan, dan
Keterbelakangan 1870—1940. Terjemahan oleh M. Dony Supanra.
2009. Mataram. Lengge Printika



