
28

TAKDIR DAN SUNNATULLAH
(Suatu Kajian Tafsir Maudhu’i)

Muh. Dahlan Thalib
Jurusan Tarbiyah dan Adab STAIN Parepare

Email: thalib.dahlan@yahoo.co.id

ABSTRACT

The concept of the Qada and Qadar is still the hot topic of discussion. For Muslims, destiny is a part of
faith. Therefore, an understanding of the fate is very important for a Muslim. For an understanding of
this destiny will determine the direction and attitude of a Muslim against a variety of things that
happened during his life. Therefore, many scholars discuss the concept of destiny in their books. There
are three people who understand it differently. The first group; they believe that man is not free at all of
destiny because what they do has been determined by God. The second group; they believe that humans
are very independent that they do not have any divine intervention at all. The last thought believe that
anything done is within the rules of Allah. There is the intervention of God, but humans have a choice
to do something.

Keywords: Qada, Qadar, the Intervention of God

ABSTRAK

Konsep tentang qada dan qadar masih menjadi topik yang ramai dibicarakan dalam diskusi-
diskusi. Bagi umat islam, takdir merupakan bagian dari aqidah atau iman. Karenanya,
pemahaman tentang takdir ini sangat penting bagi seorang muslim. Sebab pemahaman tentang
takdir ini akan menentukan arah dan sikap seorang muslim terhadap berbagai hal yang terjadi
selama hidupnya. Karenanya banyak juga ulama-ulama yang membahas konsep takdir dalam
buku mereka. Masalah takdir terdapat 3 golongan yang memahaminya secara berbeda.
Golongan pertama; berpendapat bahwa manusia itu tidak bebas sama sekali dari takdir karena
apa yang dilakukan sudah ditentukan oleh Allah. Golongan kedua; berpendapat bahwa manusia
sangat bebas, apapun yang dilakukan tidak ada campur tangan Tuhan sama sekali. Golongan
terakhir berpendapat bahwa apapun yang dilakukan semuanya ada dalam aturan-aturan Allah,
ada campur tangan Allah, tapi manusia memiliki pilihan untuk melakukan sesuatu.

Kata Kunci: Qada, Qadar, Campur Tangan Tuhan

PENDAHULUAN

Percaya kepada qada dan Sunnatullah  adalah mempercayai bahwa segala yang
berlaku adalah ketentuan Allah semata. Sebagai seorang muslim wajiblah disadari bahwa
kita adalah makhluk yang lemah, bahwa Allah itulah Yang Maha Perkasa dan Maha
Berkuasa dan segala ssuatu adalah berlaku dengan ketetapan-Nya saja. Oleh karena itu kita
wajib beriman kepada takdir, bahwa segala sesuatu telah ditentukan oleh Allah Swt.

Kenyataan ini sangat penting bagi sebuah pemahaman atas ide tentang takdir.
Takdir adalah ide bahwasanya Allah telah menciptakan setiap kejadian, masa lalu, masa
kini dan masa depan dalam seketika, ini berarti tiap-tiap kejadian, mulai dari penciptaan



29

alam semesta hingga hari kiamat telah berlangsung dan berakhir dalam pandangan Allah1.
Sebelum kita mengalami suatu kejadian, kejadian itu telah berlangsung dalam pandamgan
Allah karena qalam-Nya telah menulis dengan rinci seluruh ketetapan peristiwa atau
kejadian termaktub dalam induk kitab Lauh Mahfuz. Allah berfirman dalam QS 10:61:

ةٖ فِي  ثۡقَالِ ذَرَّ ِكَ مِن مِّ بّ مَاءِٓ ٱوَلاَ فِي لأۡرَۡضِ ٱوَمَا یَعۡزُبُ عَن رَّ كَ وَلآَ أصَۡغَرَ مِنلسَّ لِ ذَٰ
بِینٍ  بٖ مُّ َٰ بَرَ إِلاَّ فِي كِت ٦١وَلآَ أكَۡ

(Tidak luput dari pengetahuan Tuhanmu biarpu sebesar Zarrah di bumi ataupun
di langit, tidak ada yang lebih kecil dan tidak pula yang lebih besar dari itu,
melainkan semua tercatat dalam kitab yang nyata ).

Meskipun demikian kita masih boleh berusaha dan berdo’a karena dengan
limpahan Rahmat-Nya, namun demikian jangan menyangka berdo’a berarti meminta
sesuatu yang belum tertulis, bahkan do’a itu sendiri telah tertulis di lauh mahfudz .

Quraish Shihab mengutip pendapat ulama yang berpandangan bahwa tidak ada
takdir. Manusia bebas melakukan apa saja, bukankah Allah telah menganugerahkan
kepada manusia kebebasan memilih dan memilah?. Mengapa manusia harus dihukum
kalau dia tidak memiliki kebebasan itu? Bukankah Allah sendiri menegaskan من شاء فليؤمن 
ومن شاء فليكفر (Barangsiapa hendak beriman, silahkan beriman, dan barangsiapa hendak
kafir, silahkan kafir).2

Penulis berpendapat bahwa takdir atau qadar tidak perlu ditiadakan, karena adanya
takdir menandakan adanya Allah swt. Sebaliknya, tidak adanya takdir berarti tidak ada
Tuhan. Ibaratnya sebuah meja yang bagus lagi indah kelihatan, karena penciptaannya telah
diukur dan ditetapkan oleh tukang kayu yang membuatnya sesuai dengan qadarnya, tidak
lebih dan tidak kurang. Adapun waktu dan tempat rusak atau tidaknya, tukang kayu tidak
menentukan waktunya. Akan tetapi, tukang kayu tersebut tahu bahwa meja cantik tersebut
akan rusak di kemudian hari.

Sama halnya kalau dikatakan bahwa Allah telah mnciptakan dan mentakdirkan
keberadaan manusia, langit, bumi dan isinya, matahari, bulan dan lain sebagainya dengan
sebaik-baik penciptaan dan takdir segala apa yang ada pada diri manusia telah diatur atau
ditakdirkan mempunyai tempat atau ukuran tersendiri. Darah misalnya, telah ditakdirkan
tempat peredarannya dan sekian ukurannya cocok bagi manusia, sehingga ia dapat hidup.
Sebaliknya, apabila darah tersebut tidak beredar pada tempatnya atau kurang dari ukuran
yang telah ditetapkan oleh Allah swt, maka manusia mengalami sakit atau mati. Sakit,
mati, dan rezeki merupakan takdir Ilahi yang sebelum manusia lahir di dunia telah ada
takdir tersebut. Adapun penentuan waktu tempat yakni kapan dan dimana hidup, sakit,
mati, dan banyak sedikit nya rezeki berada pada tangan manusia dan pada tangan Allah
swt. Menurut penulis, manusialah yang harus menentukan arah lebih awal kemana ia akan
pergi. Misalnya manusia memilih banyak rezki, ia harus bekerja keras. Allah akan
memberikannya. Jika manusia ingin banyak rezki kemudian tinggal berpangku tangan,
tetap Tuhan menjadikannya miskin, karena Tuhan telah menyampaikan bahwa “Tuhan

1 Harun Yahya, Hakikat di Balik Materi, (Cet. I; Surabaya: Risalah Gusti, 2005), h. 149
2 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an ,(Cet VIII; Bandung: Mizan, 1998), h. 60



30

tidak akan merubah seseorang kecuali ia merubah dirinya lebih awal”. Hal inilah yang
disinyalir secara tegas difirmankan oleh Allah dalam QS. al-Ra’ad (13): 11 yakni;

َ ٱإِنَّ  ١١لاَ یغُیَِّرُ مَا بِقَوۡمٍ حَتَّىٰ یغَُیِّرُواْ مَا بِأنَفسُِھِمۗۡ َّ

(Sesungguhnya Allah tidak akan merubah suatu kaum sehingga mereka merubah
apa yang ada pada dirinya).

Pemahaman terhadap Qadla dan Qadar itu sederhana saja, yaitu bahwa
apapun yang terjadi di bumi ini, pasti ada sebabnya, bahkan kematian, rezeki dan
jodoh pun tunduk pada hukum ini. Dalam hal ini dapat dikatakan bahwa hukum
sebab akibat inilah yang kemudian disebut dengan Sunnatullah. Dalam ajaran Islam,
segala yang ada di muka bumi ini mengiluti Sunnatullah, aturan Allah Swt. Itulah
Qadha. Sedangkan Qadar adalah ukuran dari aturan-aturan tersebut. Besar kecil
(ukuran) usaha atau ikhtiar dalam mengikuti aturan tersebut akan menentukan hasil,
oleh karena itu hasil dari usaha inilah yang disebut dengan takdir.

Berdasarkan latar belakang tersebut, Penulis mengemukakan  pokok
permasalahan dalam kajian ini yaitu; “Bagaimana konsep Takdir dan Sunnatullah
dalam Islam. Untuk mendapatkan gambaran secara sistimatis dalam pembahasan
selanjutnya  dapat dikemukakan beberapa permasalahan  yaitu, bagaimana
pengertian takdir dan Sunnatullah dalam al-Qur’an, bagaimana wujud takdir
dalam al-Qur’an, dan apa urgensi pembahasan takdir dalam al-Qur’an?
PEMBAHASAN

Pengertian  Takdir  dan Sunnatullah

Kata Takdir terambil dari kata Qaddara berasal dari akar kata “qadara” yang antara
lain berarti; mengukur, memberi kadar atau ukuran, sehingga jika anda berkata “Allah
telah menakdirkan demikian”, maka itu berarti, “Allah telah memberi kadar/ukuran/batas
tertentu dalam diri, sifat, atau kemampuan maksimal makhluk-Nya.3

Dari sekian banyak ayat Alqur’an dipahami bahwa semua makhluk telah ditetapkan
takdirnya oleh Allah. Mereka tidak dapat melampaui batas ketetapan itu, dan Allah Swt.
menuntun dan menunjukkan mereka mereka arah yang seharusnya mereka tuju. Begitu
dipahami antara lain dari ayat-ayat permulaan Surat Al-A’la ayat 1 – 3:

بِّحِ  لَىٱرَبِّكَ سۡمَ ٱسَ عَۡ ىٰ لَّذِيٱ١لأۡ ٣قَدَّرَ فَھَدَىٰ لَّذِيٱوَ ٢خَلَقَ فَسَوَّ

Sucikanlah Nama Tuhanmu Yang Maha Tinggi, yang menciptakan (semua
makhluk) dan menyempurnakannya, yang memberi takdir kemudian mengarahkanya.

Kata qadar dan takdir mempunyai perbedaan makna. Kata qadar menurut M.
Quraish Shihab, mempunyai beberapa makna, diantaranya ketetapan, mulia dan sempit.4

3 http/media Isnet.Orng/Islam/Quraish/Wawasan/Takdir 2. htm, Tanggal 01/06/2009
4M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1992), h. Qadar yang berarti

“sempit”, dapat dilihat dalam Ahmad Husain bin faris bin Zakariyah, Mu’jam Maqayis al-Lugah, juz V
(Mesir: Mustafa al-Babi al-halabi wa Awladuh, 1972), h. 63



31

Beliau memaknakan kata qadar dengan ketetapan dan mulia, karena ia berdasar pada ayat
Allah Swt, dalam surah al-qadr Allah berfirman:

لَةُ  رَىٰكَ مَا لَیۡ قَدۡرِ ٱوَمَآ أدَۡ لَةُ ٢لۡ قَدۡرِ ٱلَیۡ ھۡرٖ لۡ َلۡفِ شَ نۡ أ ٣خَیۡرٞ مِّ
(Malam ketetapan takdir manusia atau malam mulia karena pada malam itu Allah

menetapkan takdir seseorang).
Sedangkan kata qadar yang bermakna sempit, beliau berdasar pada firman Allah

Swt, يبسط الرزق لمن يشاء (Allah melapangkan rezeki seseorang yang ia kehendaki dan
menyempitkan).

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata qadr dimaknakan kekuatan, kuasa,
kodrat dan ukuran5. Kata قدير dan قادر yang akar katanya dari kata qadar lebih banyak
diartikan kuasa, seperti dalam  firman Allah إن الله على كل شئ قدير (Sesungguhnya Allah
Maha Kuasa atas sesuatu), dan QS. al-An’ām (6): 37, yakni;

بِّھِ وَقَالُواْ  ن رَّ یۡھِ ءَایَةٞ مِّ لَ لَ عَ َ ٱقُلۡ إِنَّ  ۚۦلَوۡلاَ نُزِّ اَّ كِنَّ قَ لَٰ لَ ءَایَةٗ وَ لَىٰٓ أَن یُنَزِّ دِرٌ عَ
ثَرَھُمۡ لاَ یَعۡلَمُونَ  ٣٧أكَۡ

Dan mereka (orang-orang musyrik Mekah) berkata: "Mengapa tidak
diturunkan kepadanya (Muhammad) suatu mu`jizat dari Tuhannya?"
Katakanlah: "Sesungguhnya Allah kuasa menurunkan suatu mu`jizat.

Juga dalam QS. al-Qamar (54): 42

ذَّبُواْ  رٍ بِ كَ قۡتدَِ زِیزٖ مُّ ھُمۡ أخَۡذَ عَ نَٰ ذۡ أخََ ھَا فَ لِّ تِنَا كُ ٤٢ایَٰ
Mereka mendustakan mu’jizat-mu’jizat Kami kesemuanya, lalu Kami azab mereka

sebagai azab dari yang Maha Perkasa lagi Maha Kuasa.

Dengan demikian, M. Quraish Shihab menyimpulkan bahwa قادر dan مقتدر adalah
sifat-sifat Allah Yang Maha Kuasa itu, tetapi kudrat dan kekuasaanNya yang ditunjuk oleh
sifat ini lebih banyak ditujukan kepada para pembangkang dan yang tidak beriman, sebagai
ancaman atau siksa kepada mereka.6

Setelah menelusuri makna atau pengertian qadar, maka dapat disimpulkan bahwa
qadr adalah salah satu sifat Allah Swt, yang bermakna kuasa atas menetapkan sesuatu,
apakah ketetapan itu mulia, sempit dan lapang. Dapat pula disimpulkan bahwa qadar
Tuhan menetapkan dalam bentuk berpasang-pasangan yakni ada yang lapang ada pula
yang sempit, ada yang mulia dan ada yang terhina, dan ada yang baik ada pula yang buruk.
Olehnya itu, M. Quraish Shihab berkata, “Manusia tidak dapat luput dari takdir, yang baik
maupun buruk”.7

Muncul pertanyaan, mengapa pengertian term qadar dan takdir berbeda?.
Pertanyaan ini dijawab oleh Bahasa bahwa semua kata yang mempunyai tambahan, apakah
itu huruf atau tanda-tanda maknanya juga bertambah.

5Tim Departemen Pnedidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (CCet VII, edisi II,
Jakarta : Balai Pustaka, 1996), h. 428.

6M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi (Cet II, Jakarta : Lentera Hati, 1999), h. 314
7 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, op.cit, h. 65



32

Oleh karena itu, selain M. Quraish Shihab yang memberikan pengertian takdir
seperti di atas, Wahbah Zuhaili pun menambahkan pengertiannya : الاشياءجعلهوالتقدير

مخصوصةمقادرعلى 8 (Takdir adalah segala sesuatu itu telah diberikan kepadanya oleh Allah
Swt, takdir, qadar, ukuran dan batas yang spesial).

Al-Raqib al-Asfahani (w. 425 H), mengatakan bahwa takdir Allah mempunyai dua
kandungan makna, hukum dan memberikan kuadrat. Ketika Allah Swt, berfirman “ قد جعل
Allah telah menjadikan ukuran atau batas kepada sesuatu, maka itu) ”الله لكل شيئ قدر
dimaksudkan adalah hukum).

Setelah ditelusuri dan diklasifikasi makna qadar dan takdir, akhirnya dapat
diartikan pengertian sebagai berikut :

Kata qadar melahirkan kata qaddara yang keduanya mempunyaimakna  di satu
sisi adalah makna yang sama dan disisi lain makna yang berbeda, namun makna tersebut
saling terkait dan melengkapi.

Kata qadar yang berbentuk isim mashdar menunjukkan sebuah makna konteks
yang kandungan artinya adalah aturan-aturan atau hukum. Allah Swt, berfirman: قد جعل 
رلكل شيئ قد (Allah telah menjadikan kepada setiap sesuatu aturan).

Kata qadar dan takdir di atas telah dimaknakan qadar, ukuran, batas, sehingga
penulis berkesimpulan bahwa kesemuanya itu adalah aturan dan hukum Allah Swt.
Apabila qadar yang telah ditetapkan berani melampaui batas, ukuran dan qadar yang telah
ditetapkan oleh Allah, maka akan mendapatkan tambahan dan sanksi dari Allah yang  juga
merupakan  takdir Allah Swt.

Kata takdir yang akar katanya kaddara menunjukkan sebuah makna konteks yang
kandungan maknanya menetapkan dan menentukan. Allah Swt, misalnya menyatakan
dalam QS. Yunus 10:5;

Dia yang menjadikan matahari bercahaya dan bulan bersinar lalu Dia
menetapkannya manazil-manazil …..
Kata قدير dalam al-Qur’an berulang sebanyak 45 kali. Hal ini menunjukkan

sebuah arti yang sangat dalam, yakni Maha Kuasa atas segala sesuatu.
Sementara kata قدر berulang sebanyak 11 kali dan kata مقدار berulang sebanyak 3

kali, yang kedua kata tersebut mengartikan ukuran. Jika kata di atas diurut maka yang
didahulukan dari urutan tersebut adalah kata قدر، تقدير، قدير dan مقدار/قدر maksudnya
adalah Allah kuasa menetapkan/menentukan memberi qadar tertentu bagi aturan dan
ukuran, batas-batas kepada makhlukNya.9

Pengertian Sunnatullah

Sunnatullah dapat berarti sebagai hukum-hukum Allah, Undang-undang
keagamaan yang ditetapkan oleh Allah yang termaktub di dalam Alqur’an, dan hukum

8Wahbah Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir fil Aqidah Wa Syariah wal Manhaji, juz 11-12, (Beirut : Darul
Fikri, 1998), h. 109.

9Muhammad Fu’ad ‘Abd. al-Bāqy, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāzh al-Qur’ān al-Karīm (Bairūt:
Dār al-Fikr, 1992), h.646 - 647



33

kejadian alam yang berjalan secara tetap dan otomatis. Dalam pengertian inilah sehingga
fenomena-fenomena alam yang terjadi pada dasarnya adalah sunnatullah, agar alam
semesta ini tetap stabil. Gempa bumi , letusan gunung merapi dan lain-lain. Hanya saja
mungkin pada saat itu Allah benar-benar turun tangan agar mausia tidak sombong dan
lalai. Contoh pada kasus kejadian di Aceh, mungkin yang terjadi pada saat itu bukan hanya
semata-mata fenomena alam biasa, akan tetapi mungkin Allah memberikan teguran secara
langsung. Dalam kehidupan di dunia ini tidak bisa lepas dari aturan-aturan (ketentuan)
tersebut. Bagaimanapun upaya dan jalan yang akan dilalui, tidak bertindak semena-mena
dan sesuai keinginan kita, karena hal itu melakukan sesuatu yang tidak sesuai dengan
ketentuan. Namun terkadang dalam beberapa hal, Allah benar-benar mengambil alih dan
menyentil kehidupan  kita dengan caranya yang tidak diketahui. Peristiwa-peristiwa yang
terjadi di alam raya ini, dan sisi kejadiaannya dalam kadar atau ukuran tertentu, pada
tempat dan waktu tertentu, itulah yang disebut takdir. Tidak ada sesuatu yang terjadi tampa
takdir, termasuk menusia. Peristiwa-peristiwa tersebut berada dalam pengetahuan dan
ketentuan Tuhan, yang keduanya menurut sementara ulama dapat disimpulkan dalam
istilah sunnatullah, atau yang sering secara salah kaprah disebut hukum-hukum alam.

Dalam konteks inilah dapat dimaknai bahwa Sunnatullah pada satu sisi
mengandung pengertian sama dengan takdir yaitu suatu ketentuan dan ketetapan Allah
Swt. Namun Penulis tidak sepenuhnya cenderung mempersamakan Sunnatullah dengan
takdir. Karena Sunnatullah yang digunakan oleh Alqur’an adalah untuk hukum-hukum
kemasyarakatan dan hukum-hukum alam. Dalam Alqur’an „Sunnatullah“ terulang
sebanyak 8 (delapan) kali, „sunnatina“ sekali, „Sunnatul Awwalin“, terualng tiga kali,
kesemuanya mengacu kepada hukum-hukum Tuhan yang berlaku pada masyarakat. Lihat
Mislanya dalam Alqur’an Surat Al-Ahzab ayat 38 dan 62,

ا لَى مَّ انَ عَ ِ ٱكَ ُ ٱمِنۡ حَرَجٖ فِیمَا فَرَضَ لنَّبِيّ ِ ٱسُنَّةَ  ۥۖلَھُ َّ لُۚ لَّذِینَ ٱفِي َّ خَلَوۡاْ مِن قَبۡ
انَ أمَۡرُ  ِ ٱوَكَ ٣٨قۡدوُرًا قَدَرٗا مَّ َّ

Allah telah menetapkan yang demikian sebagai sunnah-Nya pada nabi-nabi
yang telah berlalu dahulu. Dan adalah ketetapan Allah itu suatu ketetapan yang pasti
berlaku,

Sebagai sunnah Allah yang berlaku atas orang-orang yang telah terdahulu
sebelum (mu), dan kamu sekali-kali tiada akan mendapati perubahan pada sunnah Allah.

atau Surat Fathir ayat 43,

Terjemahnya :
Tiadalah yang mereka nanti-nantikan melainkan (berlakunya) sunnah (Allah yang

telah berlaku) kepada orang-orang yang terdahulu. Maka sekali-kali kamu tidak akan



34

mendapat penggantian bagi sunnah Allah, dan sekali-kali tidak (pula) akan menemui
penyimpangan bagi sunnah Allah itu dan ghafir ayat 40 dan 85.

Itulah sunnah Allah yang telah berlaku terhadap hamba-hamba-Nya. Dan di waktu
itu binasalah orang-orang kafir.

Manusia mempunyai kemampuan terbatas sesuai dengan ukuran yang diberikan
oleh Allah kepadanya. Makhluk ini misalnya, tidak dapat terbang. Ini merupakan salah
satu ukuran atau batas kemampuan yang dianugerahkan Allah kepadany. Ia tidak mampu
melampuinya kecuali jika ia menggunakan akalnya untuk menciptakan satu alat, namun
akalnya pun mempunyai ukuran yang tidak mampu melampaui. Disisi lain manusia berada
dibawah hukum-hukum Allah sehingga segala yang dilakukan pun tidak terlepas dari
hukum-hukum yang telah mempunyai kadar dan ukuran tertentu. Hanya saja karena
hukum-hukum tersebut cukup banyak, dan kita diberi kemampuan memilih tidak
sebagaimana matahari dan bulan misalnya, maka kita dapat memilih yang mana di antara
takdir yang ditetapkan Tuhan terhadap alam yang kita pilih. Api ditetapkan Tuhan panas
dan membakar, angina dapat menimbulkan kesejukan atau dingin, itu takdir atau
sunnatullah, manusia boleh memilih api yang membakar atau angina yang sejuk. Disinilah
pentingnya pengetahuan dan perlunya ilham ayau petunjuk Ilahi. 9

Qadr/Takdir Tidak Berubah dan Berubah

Untuk mengetahui sebuah qadar/takdir yang tidak berubah dan yang berubah, maka
dalam makalah ini dikaji dua term dalam al-Qur’an yaitu, قدّر ber-tasydid dan درق dan tidak
ber-tasydid.

Term قدّر، يقدّر، تقدير dalam al-Qur’an berulang sebanyak 13 kali, yang
pengertiannya adalah memberi qadar, ukuran dan batas-batas tertentu atau menetapkan
serta menentukan.

Konteks term قدّر ditujukan kepada alam raya, seperti matahari, bulan dan gunung,
serta ditujukan pula kepada alam manusia. Itulah sebabnya, Al-Raqib al-Asfahani
berpendapat bahwa takdir Allah Swt, itu ada dua macam, :

(1) takdir Allah kepada sesuatu (alam raya/kosmos) yang sejak awal penciptaannya
tidak pernah berubah dan tertunda kecuali yang menciptakannya berkehendak atau
merubah, menunda atau menggantinya.

(2) takdir Tuhan, yang maksudnya adalah memberi qadar, ukuran, batas-batas dan
kekuatan.

Takdir Allah yang pertama adalah takdir yang irasional (tidak dapat berubah) oleh
siapa pun kecuali Allah Swt. Bagaimana pun usaha manusia, baik usaha fisik maupun
usaha doa, tidak akan berubah sedikit pun. Lihat, misalnya QS. al-Muzammil (73):20

9http:/media isnet, org/islam/Quraish/Wawasan/Takdir 3 html,  Tanggal 01 juni 2009



35

….. Dan Allah menetapkan ukuran malam dan siang, Allah mengetahui bahwa
kamu sekali-kali tidak dapat menentukan batas-batas waktu-waktu itu ….

Juga dalam QS. Yunus (10): 5

Terjemahnya :
Dia lah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya dan

ditetapkannya tempat-tempat poros perjalanan bulan itu, supaya kamu
mengetahui bilangan tahun dan perhitungan waktu.

Kedua ayat di atas tidak menggunakan " إسم الضمير " (kata ganti “na”), yang
menandakan bahwa perputaran takdirnya tidak ada campur tangan manusia, semata-mata
Allah yang menentukannya. Lain halnya takdir rasional, Tuhan menggunakan kata ganti
نحن atau yang menunjukkan adanya partisipasi manusia.

Takdir Allah yang kedua ini adalah takdir yang rasional. Takdir tersebut adalah
takdir yang ditujukan kepada alam manusia, termasuk takdir kematian dan rezeki.

Term takdir yang rasional adalah ditujukan  pada takdir kematian. Lihat, misalnya
QS. al-Waqi’ah (56):60

نَكُمُ  ٦٠وَمَا نَحۡنُ بِمَسۡبُوقِینَ لۡمَوۡتَ ٱنَحۡنُ قَدَّرۡنَا بَیۡ
Kami telah menentukan kematian di antara kamu dan Kami sekali-kali tidak dapat

dikalahkan.
Kalimat نحن قدر merupakan kalimat yang tersusun dari subjek dan predikat. Di

dalam ilmu Balaghah dikatakan bahwa kalimat yang terdiri dari subjek dan predikat
mengandung berita benar dan bohong. Dalam kalimat ini seseorang pasti yakin berita itu
benar, karena itu bersumber dari Allah dan ditulis dalam media cetak al-Qur’an. Isi berita
tersebut adalah batas kehidupan setiap makhluk yang bernyawa, disebut mati.

Kata نحن adalah isim dhamir (kata ganti) yang mengandung arti jama’ (banyak).
Muncul pertanyaan, apakah ada selain Allah Swt, yang dapat memberikan batas, qadar
kehidupan makhluk, khususnya manusia ?. Sebelum di jawab pertanyaan tersebut, terlebih
dahulu penulis menguraikan kalimat yang ada sebelum kalimat ,نحن قدر yaitu kalimat نحن 

ناكمخلق . Dalam kalimat tersebut, Tuhan menggunakan pula isim dhamir نحن yang
menunjukkan jama’ (banyak). Dalam Tafsir fi Zilalil Qur’an, pengarangnya berpendapat
bahwa hal itu tidak terlepas dari campur tangan manusia.10 Karena sebelum diproses
penciptaan manusia dalam rahim, terdapat proses pertama yaitu mempertemukan air mani
dengan ovum. Itu proses yang dilakukan oleh manusia. Maka dhamir نجن pada kalimat نحن 
قدر menunjukkan adanya pula partisipasi manusia dalam mempercepat dan menunda tiba

pada “terminal mati” atau takdir mati.
Kata قدر adalah kata kerja lampau. Kata tersebut ditafsirkan oleh Ibnu Katsirصرفنا (Kami telah merubah),11 maksudnya adalah ada dipercepat dan ada ditunda, yang

sesuai dengan proses sikap manusia. Atas dasar itu, Tuhan menetapkan dan mentakdirkan
sesuai dengan sikap tersebut Tuhan menggunakan kata kerja yang menunjukkan pengertian
dinamis, sehingga kendati Tuhan mengatakan, “Kami telah menetapkan”, akan tetapi tidak

10Sayyid Quthub, Fi Zilalul Qur’an, jilid VI (t.t.: Darul Al Syuruk, t.h.), h. 3467
11Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, juz IV (Cet I; Beirut: Darul Fiqri, 1997), h. 307



36

menutup kemungkinan Tuhan akan melonggarkan atau menetapkan suatu ketetapan yang
lain selain ketetapan awal. Sama halnya kalau dikatakan قد اكلنا (kami telah makan), pasti
(cepat atau lambat) akan makan lagi.

Kata الموت kedudukannya dalam I’rab sebagai maf’ulumbih. Di dalam al-Qur’an
ternyata hidup dan mati itu adalah makhluk. Lihat, misalnya, QS al-Mulk (67):2 الَّذِي خَلَقَ 

يَاةَ الْمَوْتَ وَالحَْ  (Dia yang mencipta mati dan hidup …..). Berdasarkan ayat tersebut, penulis
berkesimpulan bahwa kematian ini ibaratnya sebuah terminal, yang setiap makhluk
khususnya manusia, dari perjalanan hidupnya yang panjang harus mendatanginya dan
singgah. Oleh karena itu, Allah mengisyaratkan tentang hal itu, كل نفس ذائقة الموت (setiap
yang bernyawa akan singgah di terminal tersebut untuk merasakannya).

Kata قدر، يقدر (tanpa tasydid), menurut M. Quraish Shihab, mem-punyai tiga
makna, yaitu mulia, sempit dan menetapkan.12 Makna yang cocok digunakan dalam
konteks ayat يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر ... (Allah melapangkan rezeki kepada orang
berkeinginan dan menyempit-kannya) adalah sempit.

Di dalam ayat di atas, disamping Tuhan menyebutkan kata يقدر juga menyebutkan
kata يبسط sehingga penulis berkesimpulan bahwa terminal-terminal terakhir bagi makhluk
yang diciptakan oleh Allah itu berpasang-pasangan, seperti lapang dan sempit, hidup dan
mati, kaya dan miskin, dan sebagainya.

Itulah hikmahnya Tuhan menciptakan “komputer canggih” dalam diri manusia,
yakni otak untuk berpikir dalam segala hal, diantaranya seseorang ingin hidup sejahtera
atau mati, ia harus menempuh koridor yang dapat menjadikan hidup sejahtera dan
menempuh koridor yang dapat mematikan. Serta ingin kaya atau miskin, ia sebaiknya
bekerja keras atau menempuh rel-rel yang dapat menjadikan dan mengantar sampai pada
menempu jalan yang menjadikan miskin, pasti Tuhan memberikan karena ada ayat yang
mengisyaratkan manusia harus menentukan sikap lebih awal kemudian Tuhan akan
membalas sikap tersebut. Lihat, misalnya QS. al-Baqarah (2):152 فاَذكُْرُونيِ أذَكُْركُْمْ وَاشْكُرُواْ ليِ 
وَلاَ تَكْفُرُونِ  (ingatlah Aku pasti Aku mengingat kalian) juga dalam firman-Nya dalam QS.

Al-Raád (13):11  ُ َّ لاَ يُـغَيرِّ نَْـفُسِهِمْ إِنَّ ا ِ وُاْ مَا  مَا بقَِوْمٍ حَتىَّ يُـغَيرِّ Allah tidak akan merubah suatu
kaum sehingga mereka merubah dirinya sendiri)

Urgensi al-Qadr dalam Alqur’an
Takdir merupakan suatu kajian yang sering diperdebatkan, baik oleh cemdikiawan

maupun oleh masyarakat biasa. Permasalahan yang sering diperbincangkan adalah apakah
takdir dapat dipercepat atau ditunda, bahkan ada yang menanyakan apakah dapat dirubah
oleh makhluk, khususnya makhluk manusia.

Ketika di syam (Syria, Palestina, dan sekitarnya) terjadi wabah, Umar ibn Al-
Khatthab yang ketika itu bermaksud berkunjung ke sana membatalkan rencana beliau, dan
ketika itu tampil seorang bertanya: “Apakah Anda lari/menghindar dari Takdir Tuhan”?.
Umar, ra. Menjawab:”Saya lari/menghindar dari Takdir Tuhan kepada takdir-Nya yang
lain”.

Demikian juga ketika Imam Ali  r.a. sedang duduk bersandar di suatu tembok yang
ternyata rapuh. Beliau pindah ke tempat lain. Beberapa orang disekelilingnya bertanya

12Lihat M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an



37

seperti pertanyaan di atas. Jawaban Ali ibn Thalib, sama intinya dengan jawaban Khalifah
Umar, r.a. rubuhnya tembol, berjangkitnya penyakit adalah berdasarkan hokum-hukum
yang telah ditetapkan-Nya, dan bila seseorang tidak menghindar ia akan menerima
akibatnya. Akibat yang menimpahnya itu juga adalah takdir, tetapi bila ia menghindar dan
luput dari marabahaya maka itu pun takdir. Bukankah Tuhan telah menganugerahkan
manusia kemampuan memilah dan memilih?. Kemampuan ini pun antara lain merupakan
ketetapan atau takdir yang di anugerahkan-Nya. Jika demikian, manusia tidak dapat luput
dari takdir, yang baik maupun yang buruk. Tidak bijaksana jika hanya yang merugikan saja
yang disebut Takdir, karena yang positif pun juga adalah takdir13.

Namun di antara ulama ada yang mengatakan bahwa hal itu tidak perlu
diperbincangkan, karena takdir itu bukan rukun iman. Yang mengatakan demikian itu
berpatokan pada ayat yang menyebutkan rentetan rukun iman. Di dalam rentetan tersebut,
iman kepada qadr atau takdir tidak disebutkan. Nah, untuk apa diperbincangkan.

Permasalahan ini menurut penulis tetap urgen meskipun tidak disebut sebagai
rukun iman, karena di ayat lain terdapat pembahasan tentang qadr atau takdir. Pembahasan
takdir dalam ayat al-Qur’an terdapat pada konteks alam kosmos dan alam manusia seperti
kematian dan rezeki. Takdir masih ada pada konteks-konteks lain, namun penulis hanya
menyebutkan dua, sebab itulah yang lumrah diperbincangkan.

Takdir kematian mempunyai peranan yang sangat besar dalam memantapkan
akidah serta menumbuh kembangkan semangat pengabdian. Dalam masalah akidah, Tuhan
mengatakan وما نحن بمسبقين (Tidak ada yang dapat mendahului atau menandingi dalam
penetapan waktu tibanya), yang mendorong manusia memiliki keyakinan yang mantap,
sehingga dalam proses menuju ke “terminal terakhir” itu merupakan suatu wujud
pengabdian kepada Allah Swt.

Demikian pula dalam konteks takdir rezeki, Tuhan menggunakan dua term yaitu
يقدر dan ,يبسط yang menandakan bahwa ada dua terminal yang ditetapkan atau dibuatkan
oleh Allah untuk didatangi oleh manusia, yakni lapang dan sempit. Hanya manusia yang
memilih mana yang akan didatangi. Namun fakta menunjukkan bahwa masa lalu dan
masa depan sudah tercipta dalam pandangan Allah dan bahwa segalanya telah terjadi dan
hadir dalam pandangan Allah, setiap manusia sepenuhnya tunduk pada takdirnya. Manusia
tidak dapat mengubah masa lalunya dan masa depannya. Walaupun demikian Allah
memberikan kepada setiap manusia satu perasaan bahwa dia dapat mengubah hal-hal dan
membuat pilihan dan keputusannya sendiri. Sebagai konsekwensinya, manusia berserah
diri dengan sukarela kepada Allah SWT , ia hanya berusaha dan berharap untuk
mendapatkan keridhaan dan rahmat-Nya.

SIMPULAN

Setelah penulis menguraikan masalah al-qadr atau takdir dan Sunnatullah maka
dapat disimpulkan bahwa pengertian takdir dan sunnatullah dapat dimaknakan dengan arti
yang sama, yakni ketentuan dan ketetapan. Selain makna tersebut diartikan sesuai konteks
kata tersebut (al-qadr dan takdir), seperti qadr diartikan sempit, mulia dan takdir diartikan
الصرف (berubah-ubah), terbagi-bagi dan sebagainya. Takdir mati dan rezeki ibaratnya

13M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, h



38

sebuah terminal yang harus didatangi oleh makhluk. Untuk sampai ke terminal tersebut,
manusia yang berperan penting dalam proses apakah mau lambat atau cepat tiba. Takdir
kematian atau rezeki mempunyai peranan penting dalam memantapkan akidah serta
menumbuhkembangkan semangat pengabdian. Meski bagaimana pun manusia harus yakin
terhadap adanya ketetapan Allah Swt, sebelum sampai pada ketetapan tersebut manusia
harus aktif dan berpartisipasi. Keaktifan dan partisipasi merupakan wujud ibadah kepada
Allah Swt. Tunduk kepada takdirnya yang diciptakan Allah, merupakan hal yang terbaik
untuk memahami tujuan dari kejadian-kejadian sehingga dapat mengambil langkah-
langkah penjagaan dan berusaha untuk menjadi lebih baik.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Bāqy, Muhammad Fu’ad ‘Abd. 1992. al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāzh al-Qur’ān
al-Karīm. Bairūt: Dār al-Fikr.

Ibn Zakariyah, Ahmad Husain bin Faris. 1972. Mu’jam Maqayis al-Lugah, juz V.
Mesir: Mustafa al-Babi al-halabi wa Awladuh.

Ibnu Katsir. 1997. Tafsir al-Qur’an al-Azim, juz IV. Cet I; Beirut: Darul Fiqri.

Majallah. 1992. Suara Masjid, No 216, September.

Quthub, Sayyid. Fi Zilalul Qur’an, jilid VI. t.t.: Darul Al Syuruk, t.h.

Shihab, M. Quraish. 1992. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan.

. 1999. Menyingkap Tabir Ilahi. Cet II, Jakarta: Lentera Hati.

. 1998. Wawasan al-Qur’an. Cet VIII. Bandung: Penerbit Mizan.

Tim Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 1996. Kamus Besar Bahasa Indonesia.
Cet VII, edisi II, Jakarta : Balai Pustaka.

Yahya, Harun. 2005. Hakekat di Balik Materi, Cet. I, Surabaya: Risalah Gusti.

Zuhaili, Wahbah. 1998. Al-Tafsir Al-Munir fil Aqidah Wa Syariah wal Manhaji, juz 11-
12. Beirut : Darul Fikri.


