
93 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

KEHUJJAHAN HADIS MENURUT IMAM MAZHAB EMPAT 

M. Nasri Hamang 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare 

Email: nasri_hamang@yahoo.co.id 

 

Abstract: This article presents the opinion of imams of four Islamic legal schools 

(mazhab) regarding the validity of hadits as the source of Islamic law. This study shows 

that the opinion of the imams on that issue is various. According to Abu Hanifah, al-

sunnah can be accepted as the source of Islamic law with the condition that it is related 

by reliable men. As to hadits ahad, he requires that it does not contradict the principles 

DJUHHG�XSRQ�E\� µXODPD��DQG� LWV�FRQWHQW� �PDWDQ��GRHV�QRW�FRQFHUQ�ZLWK�JHQHUDO� LVVXHV� 

nor does it contravene the qiyas. He even accept  the hadits mursal if it does not 

contradict the Quran. While according to Malik bin Anas, hadits can be accepted as the 

argumentation (hujjah), not only for hadits mutawatir, but also for hadits masyhur, 

hadits mursal, and hadits ahad, with the condition that they do not contradict the actions 

of Madinah scholars. Idris al-6\DIL¶L�FRQWHQGV� WKDW�KDGLWV�DKDG�FDQ�EH�DFFHSWHG�DV� WKH�

source of Islamic law with the requirement that it is related by dhabith transmitter. This 

LV� DOVR� WKH� FDVH� ZLWK� WKH� KDGLWV� PXUVDO�� $FFRUGLQJ� WR� 6\DIL¶L�� WKH� VWDWXV� RI� KDGLWV�

mutawatir is higher than hadits ahad and hadits mursal. Another imam, Ahmad bin 

+DQEDO��XVHV�DOO�NLQGV�RI�KDGLWV��PXWDZDWLU��DKDG��PXUVDO��DQG�GKD¶LI��DV�WKH�Vources of 

,VODPLF�ODZ��+H�HYHQ�SUHIHUV�KDGLWV�GKD¶LI 

Kata Kunci: Kehujjaan, hadis, Imam Mazhab. 

I. PENDAHULUAN 

Kedudukan hadis tergolong amat 

istimewa. Ia sebagai sumber hukum Islam  

kedua sesudah al-Qur`an. Yusuf Musa 

menyatakan, sejak abad pertama lampau, 

selirih umat Islam menempatkan hadis 

pada peringkat pertama sesdah al-Qur`an 

al-µ$]KLP. Seluruh umat Islam merujuk-

kan urusan-urusan keagamaan kepada-

nya.
1
  

µ$MMDM� DO-Khathib menyatakan pula, 

al-Qur`an dan hadis merupakan dua 

sumber hukum Islam yang bersifat 

permanen. Tidaklah mungkin bagi umat 

Islam, termasuk para mujtahid dapat 

mengetahui masalah-masalah V\DU¶Lyyah 

tanpa menoleh kepada keduanya.
2
 Bahkan 

Abdul Karim Amrullah lebih menegaskan, 

sunnah adalah sumber sendidri dan berdiri 

sendiri.
3
 

Kedudukan hadis yang demikian 

istimewa tersebut, faktanya memang telah 

mendapat di hati umat Islam, dalam arti 

benar-benar menerimanya sebagai hukum 

atau ajaran Islam. Dari waktu ke waktu 

nyaris tidak lagi akan mempersoalkan 

tentang kedudukannya itu. Dalam sejarah, 

hanya ada sekelompok kecil dari kalangan 

umat Islam telah menolak hadis Nabi 

sebagai salah satu sumber ajaran Islam. 

Mereka dikenal dengan sebutan inkarus-

sunnah.
4
 

Namun yang banyak yang menjadi 

permasalahan di kalamgaan umat Islam 

ialah kriteria sebuah hadis untuk dapat 

menjadi hujjah. Karena itu dalam tulisan 

ini, akan diuraikan kriteria penilaian 

kehujjahan haidis menurut imam mazhab, 



94 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

yakni mazhab yang lahir dalam periode 

(110-350 H) yang tetap berkembang 

sampai sekarang, yang dikenal dengan 

Imam Mazhab Empat, yaitu Imam Abu 

Hanifah, Imam Malik bin Anas, Imam 

6\DIL¶i dan Imam Ahmad bin Hanbal. 

II. PEMBAHSAN 

A. Pendapat Imam Mazhab Empat 
tentang Kriteria Kehujjahan Hadis. 
 

1. Pendapat Imam Abu Hanifah 

Imam Abu Hanifah dalam 

mengambil sumber atau dalil hokum 

dalam menghadapi tuntutan ketetapan 

hukum terhadap masalah-masalah yang 

dihadapinya atau yang timbul di 

tengah-tengah masyarakat, ia menem-

patkan hadis sebagai sumber penetapan 

hukum yang kedua sesudah al-Qur`an. 

Hal ini diketahui melalui ulasan yang 

diberikan al-Baghdadi dalam buku 

tarikhnya, di mana Abu Hanifah 

berkata: Saya terlebih dahulu 

mengambil pada kitab Allah, tetapi 

kalau saya tidak menemukan di dalam-

nya, maka saya mengambil pada 

sunnah Rasulullah saw.
5
 

Banyak ulama yang menududh 

Abu Hanifah mendahulukan qiyas dari 

pada hadis. Namun tuduhan itu 

hanyhalah didorong oleh perasaan 

apriori belaka. Al-S\D¶UDQL� GDODP�

kitabnya, al-Mizan al-Kubra menulis, 

bahwa Abu Hanifah berkata: Demi 

Allah, telah berdusta dan telah meng-

ada-ada terhadap saya, orang yang 

mengatakan, sesungguhnya saya 

mendahulukan qiyas atas nash. Apakah 

diperlukan qiyas sesudah ada nash.
6
  

Jumhur ulama telah menegaskan, 

Abu Hanifah ber-hujjah dengan hadis 

mutawatir. Sebagian ulama Hanafiyah 

menyamakan hadis masyhur dengan 

hadis mutawatir; dan sebagian dari 

mereka menegaskan, hadis masyhur 

tidak menyangkut soal yang bersifat 

keyakinan, melainkan hanya yang 

bersifat zhanni (di luar keyakinan atau 

akidah). Dengan kata lain, hadis 

masyhur dapat diamalkan dan di bawah 

peringkat hadis mutawatir.
7
 

Dari keterangan di atas, nampak 

ada perbedaan di kalangan ulama 

pengikut Abu Hanifah dalam men-

dudukkan hadis sebagai hujjah. Ada 

yang menyamakan derajat hadis 

masyhur dengan hadis mutawair; dan 

ada yang berpandangan peringkat hadis 

masyhur berada di bawah hadis 

mutawatir. Ada dualism persepsi, 

namun pada hakikatnya, keduanya 

menyetujui hadis mutawatir sebagai 

hadis yang dapat dijadikan hujjah 

dalam menetap-kan hukum. 

Abu Hanifah menerima hadis 

ahad dengan menetapkan syarat-syarat 

sebagai berikut: 

a. Periwayatnya tidak menyalahi riwa-

yatnya 

b. Riwayatnya tidak menyangkut soal 

yang umum 

c. Riwayatnya tidak menyalahi qiyas.
8
 

Hadis ahad didahukukan atas 

qiyas, jika: 

a. Qiyas yang µLOODW-nya mustanbath 

dari sesuatu yang zhanni 

b. Istinbath zhanni walau dari asal 

yang TDWK¶L 

c. Di-istinbath-kan dari yang TDWK¶L, 

tapi penerapannya pada IXUX¶ adalah 

zhanni.
9
 

Berdasarkan penjelasan tersebut, 

ternyata Abu Hanifah menggunakan 

qiyas untuk menilai hadis ahad sebagai 

alat untuk memproduk hukum Islam. 

Dengan demikian dapat dikatakan, 

posisi hadis ahad bagi Abu Hanifah 

berada di bawah qiyas. 

Abu Hanifah dapat menerima hadis 

mursal dalam membina hukum Islam, 

selama tidak bertentangan dengan al-

Qur`an, hadis masyhur dan keterangan 

V\DUD¶.
10 



95 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

Pada prinsipnya Abu Hanifah 

menetapkan al-Qur`an sebagai sumber 

hukum Islam yang pertama, menerima 

sunnah jika datang dari orang yang 

terpercaya, menerima hadis ahad 

sesudah al-Qur`an, jika hadis ahad 

tidak bertentangan dengan kaedah yang 

telah di-LMPD¶-i oleh ulama, tidak 

teemasuk soal yang umum dan tidak 

menyalahi TL\DV¶. Abu Hanifah 

menerima juga hadis mursal sebagai 

hujjah jika tidak bertentangan dengan 

al-Qur`an, serta menggunakan hadis 

mutawatir sebagai hujjah. Sedangakan 

terhadap ke-hujjah-an hadis masyhur, 

terjadi perbedaan pendapat di kalangan 

ulama Hanafiyah. 
 

2. Pendapat Imam Malik bin Anas 

Imam Malik adalah imam dalam 

bidang fikih dan hadis. Hal ini terlihat 

padal kitabnya, al-Muwaththa`. Al-

4DGKL�µ,\DGK�PHQ\HEXWNDQ�GDODP�NLWDE�

al-Madari, bahwa dasar pengangan  

dalam menetapkan hukum Islam ada 

empat, yaitu al-Kitab, al-sunnah, µDPDO�

ahli Madinah dan qiyas.
11

 

Menurut Imam Malik, dididukkan 

al-sunnah terhadap al-Qur`an dalam 

tiga hal, yaitu:   

a. Mentaqrir-kan hukum hukum dalam 

al-Qur`an 

b. Menerangkan apa yang 

dfikehendaki al-Qur`an 

c. Mendatangkan hukum baru yang 

tidak disebutkan dalam al-Qur`an.
12

  

Mencermati pendapat Imam Malik 

tersebut, dapat ditegaskan bahwa Imam 

Malik dalam membina hukum Islam, ia 

menempatkan al-sunnah sebagai 

sumber pengambilan hukum yang 

kedua sesudah al-Qur`an. Imam Malik 

memandang keberadaan al-sunnah 

sekaligus sebagai sumber bagi tim-

bulnya hukuim-hukum baru di luar al-

Qur`an. 

Imam Malik menegaskan, dirinya 

menrima hadis mursal, hadis 

PXQTDWKL¶ dan hadis-hadis yang 

disampaikan periwayat kepadanya 

yang (dalam kitab al-Muwaththa`) di-

WD¶ELU-kan dengan µLEDUDW� EDODJKDQL 

(sampai kepadaku), walaupun ia tidak 

terangkan sebab-sebab ia menerima 

hadis-hadis tersebut, mengingat pada 

masa itu, belum dipersoalkan  ulama 

tentang kedudukan hadis mursal; dan 

ia sendiri tidak menerima hadis 

melainkan dari orang yang dipercayai-

nya.
13

  

Imam Malik menegaskan pula, 

dirinya berpegang kepada µDPDO� SHQ-

duduk Madinah dan menggunakan 

qiyas dalam membina dan menetapkan 

masalah hukum yang dihadapinya.
14

 

Adapun hadis ahad, ulama-ulama 

Malikiyah tidak mengamalkannya bila 

bertentangan dengan amalan-amalan 

atau µXUI ulama-ulama Madinah, 

menginat ada pandangan yang 

mengatakan, amalan-amalan ulama 

Madinah sama dengan riwayatnya.
15

 

Pada intinya, Imam Malik 

membina hukum-hukum Islam dengan 

berdasarkan al-Qur`an sebagai sebagai 

sumber pembinaan yang pertama, 

kemudian sunnah sebagai sumber 

pembinaan yang kedua. Dalam hal 

hadis, Imam Malik menerima hadis 

masyhur, hadis mursal dan hadis 

mutawatir serta hadis ahad. Sementara 

khusus hadis ahad, Imam Malik 

memberi syarat, yaitu tidak 

bertentangan dengan amalan-amalan 

ulama Madinah.  

3. ,PDP�6\DIL¶L 

Imam al-6\DIL¶L� PHPEDJL� SUR-

sedural ilmiah penetapan dalil-dalil 

hukum dalam lima tingktan dengan 

urutan sebagai beriukut:  

a. Al-Kitab dan al-Sunnah. Ditempat-

kannya al-sunnah sejajar dengan al-

Kitab karena al-sunnah merupakan 

penjelas bagi al-Kitab, walau hadis 

ahad tidak senilai dengan al-Kitab.  



96 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

b. ,MPD¶ ditempuh dalam berbagai 

masalah yang tidak diperoleh 

dalilnya dari al-Kitab dan al-

sunnah. ,MPD¶ dalam hal ini, ialah 

LMPD¶-nya para fuqaha yang 

memiliki ilmu khusus. 

c. Qawl (pendapat) sebagian sahabat 

yang diketahui, tidak ada qawl lain 

yang menyelisihinya. 

d. Qawl-Qawl sahabat yang berten-

tangan dengan qawl-qawl sahabat 

juga; dalam hal ini, mengambil qawl 

yang paling kuat. 

e. Qiyas, yaitu menetapkan hukum 

suatu masalah dengan menyamakan 

(mengkias) hukum yang sudah 

dietapkan oleh dalil di atas.
16

 

Menyimak pembagian prosedural 

ilmiah tersebut, dapat diketahui, bahwa 

,PDP�6\DIL¶,� GDODP�PHPELQD� KXNXMP�

Islam, ia menemaptkan al-Qur`an dan 

hadis sebagai termpat bersandarnya 

iMPD¶, qawl sahabat dan qiyas. Dengan 

kata lain, bahwa sumber yang 

GLJXQDNDQ� ,PDP� 6\DIL¶,� GDODP�

membina hokum, hanyalah dua, yaitu 

al-Qur`an dan hadis. Adapun dalil-

dalil lain dalam urutan tingkatan di 

atas, hanyalah merujuk kepada al-

Qur`an dan hadis.  

Dalam kitabnya, al-Risalah, Imam 

6\DIL¶L�PHQJDMXNDQ�VHMXPODK�GDOLO�\DQJ�

membuktikan ke-hujjah-an al-sunnah. 

Hadis ahad�� ,PDP� 6\DIL¶L� PHQHULPD-

nya, namun dengan syarat sebagai 

berikut: 

a. Periwayatnya adalah orang yang 

dipercaya 

b. Periwayatnya berakal atau mema-

hami apa yang diriwayatkan 

c. Periwayatnya dhabith 

d. Periwayatnya benar-benar men-

dengar hadis itu dari orang yang 

meriwayatkannya 

e. Periwayatnya tidak menyalahi ahli 

ilmu yang juga meriwayatkan hadis 

yang sama.
17

 

Sedangkan hadis mursal, Imam 

6\DIL¶,� WLGDN� PHQHULPD� VHFDUD� PXWODN�

dan tidak menolaknya secara mutlak. 

Hadis mursal dapat diterima Imam 

6\DIL¶L� GHQJDQ� GXD� V\DUDW�� pertama, 

hadis mursal itu disampaikan oleh 

WDEL¶LQ yang banyak berjumpa dengan 

sahabar; kedua, ada petunjuk yang 

menguatkan sanad hadis ahad itu. 

Walaupun hadis mursal diterima Imam 

6\DIL¶L� VHEDJDL� hujjah, namun 

menurutnya tidaklah sederajat dengan 

hadsi ahad; dan demikian juga hadis 

ahad, dapat diterima, tetapi tidak 

sejajar dengan al-Qur`an dan hadis 

mutawatir.
18

 

Adapun kedudukan hadis terhadap 

al-Qur`an�� PHQXUXW� ,PDP� 6\DIL¶L�

adalah sebagai berikut: 

a. Menerangkan ke-mujmal-an al-

Qur`an, seperti menerangkan ke-

mujmal-an ayat shalat 

b. Menerangakan µDP al-Qur`an, yaitu 

µDP yang dikehendaki khash 

c. Menerangkan fardu-fardu dari 

fardu-fardu yang telah ditetapkan al-

Qur`an 

d. Menerangkan mana yang nasikh dan 

mana yang mansukh dari ayat-ayat 

al-Qur`an.
19

 

Berdasarkan penjelasan tersebut, 

tergambar dengan jelas, bahwa Imam 

6\DIL¶,� GDODP� PHQHWDSNDQ� KXNXP�

menempatakn sunnah sejajar dengan 

al-Qur`an. Menurutnya, kedua dalil itu 

sama-sama berasal dari Allah dan 

keduanya meruapakan sumber ajaran 

Islam. 

Imam Syafi¶L�PHPDNDL�LMPD¶��qawl 

sahabat dan qiyas dengan merujuk pada 

kedua sumber ajaran Islam tersebut. 

6HODQMXWQ\D�� ,PDP� 6\DIL¶L� PHQHULPD�

hadis ahad sebagai hujjah dengan 

syarat, harus dari periwayat yang dapat 

dipercaya dan memenuhi kriteria tam 

al-dhabit. Imam 6\DIL¶L�PHQHULPD�MXJD�

hadis mursal dengan syarat, periwa-

yatnya banyak berjumpa dengan 



97 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

sahabat dan sanad-nya dapat dipercaya. 

Menurutnya, posisi hadfis mutawatir 

lebih tinggi dari pada hadis ahad dan 

hadis mursal. 
 

4. Pendapat Imam Ahmad bin Hanbal 

Sumber kedua yang diperpegangi 

Imam Ahmad bin Hanbal dalam 

menetapkan hukum terhadap masalah 

yang dihadapinya, adalah al-sunnah. 

Imam Ahmad bin Hanbal menegaskan, 

untuk mencari apa yang ada dalam al-

Qur`an harus melalui al-sunnah. Jika 

ada orang yang mencari sesuatu dalam 

al-Qur`an tanpa melalui, maka ia akan 

menempuh jalan kesesatan. Hal ini 

karena:   

a. Al-Qur`an mengharuskan kita  

mengi-kuti Rasul (sunnahnya) 

b. Ada hadis-hadis yang mengharuskan 

kita mengikuti Rasul dan melarang 

kita menghadapi al-Qur`an saja dan 

membelakangi al-sunnah 

c. Hukum yang di-ijma-i oleh 

paramuslimin banyak yang diambil 

dari al-sunnah, karena itu meng-

hilangkan al-sunnah, berarti meng-

hilangkan 9/10 hukum Islam.
20 

Jumhur ulama berpendapat bahwa 

hadis ahad hanya dapat digunakan 

dalam bidang µDPDOL (pengamalan) dan 

tidak boleh digunakant dalam bidang 

L¶WLTDGL (akidah). Akan tetapi Imam 

Ahmad bin Hanbal menggunakan hadis 

ahad dalam kedua bidang tersebut, baik 

itu µDPDOi maupun L¶WLTDGL.
21 

Imam Ahmad bin Hanbal menerima 

hadis mursal jika berasal dari seorang 

sahabi atau seorang WDEL¶LQ atau WDEL¶-

WDEL¶LQ. Hadis yang datang dari dari 

luar kelompok tersebut, tidak diterima-

nya. Imam Ahmad bin Hanbal adalah 

salah seorang pembina hukum Islam 

dan banyak yang mengikutinya. Ia 

menerima hadis GKD¶LI bila keadaan 

darurat.
22

 

Imam Ahmad bin Hanbal 

memegangi hadis yang berkualitas 

GKD¶LI�� GHQJDQ� V\DUDW�� SHULZD\DWQ\D�

bukan orang yang sengaja berdusta dan 

tidak menemukan penjelasan masalah-

nya dalam hadis, baik dalam hadis 

shahih maupun dalam hadis hasan.
23

 

Kererangan di atas menggambarkan 

dengan jelas, Imam Ahmad bin Hanbal 

mengakui ke-hujjah-an al-sunnah 

dengan tegas dan jelas, dengan meng-

golongkan orang-orang yang menolak 

al-sunnah sebagai orang-orang sesat. 

Imam Ahmad bin Hanbal ber-hujjah 

dengan hadis mutawatir, hadis ahad, 

hadis mursal dan KDGLV�GKD¶LI. Bahkan 

ia mendahulukan KDGLV�GKD¶LI dari pada 

qiyas. 

Berdasarkan penjelasan-penjelasan 

yang telah dikemukakan tersebut, dapat 

dikatakan, bahwa para Imam Mazhab 

Empat dalam kegiatan menetapkan 

hukum terhadap seluruh masalah yang 

dihadapi pada masa hidupnya sebagai 

ulama mujtahid, menggunakan hadis 

sebagai sumber yang kedua. Namun 

demikian, di antara mereka menekan-

kan persyaratan-persyaratan bagi 

sebuah hadis yang dapat diterimanya 

sebagai hujjah. 
 

III. KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian-uraian terdahu, 

dapatlah ditarik kesimpulan sebagai 

berikut: 
1. Imam Abu Hanifah menjadikan al-

sunnah sebagai hujjah dalam penetapan 

hukum-hukum V\DUL¶DK, dengan syarat, 

al-sunnah itu diriwayatkan oleh orang-

orang kepercayaan. Sedangkan khusus 

hadis ahad ia persyaratkan, harus tidak 

bertentangan dengan kaedah yang telah 

disepakati oleh ulama dan matan-nya 

tidak menyangkut soal-soal yang 

umum serta tidak bertentangan dengan 

qiyas. Bahkan hadis mursal pun 

diterimanya jika tidak bertentangan 

dengan al-Qur`an. 

2. Imam Malik bin Anas memegangi 

hadis sebagai hujjah, bukan hanya pada 



98 |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, hlm 93-98 

 

 

hadis mutawatir, melainkan juga pada 

hadis masyhur, hadis mursal dan hadis 

ahad; tetapi dengan syarat, tidak 

bertentangan dengan Amalam Ulama 

Madinah. 

3. Imam Idris al-6\DIL¶L� PHQGXGXNNDQ�

hadis ahad sebagai hujjah, jika hadis 

ahad itu diriwayatkan oleh periwayat 

yang memenuhi kriteria dhabith. 

Demikian juga halnya hadis mursal, 

ialah jika periwayatnya banyak 

berjumpa dengan sahabat dan sanad-

nya pun dapat dipercaya. Menurut 

,PDP� 6\DIL¶L�� SRVLVL hadis mutawatir 

lebih tinggi dari pada hadis ahad dan 

hadis mursal. 

4. Imam Ahmad bin Hanbal ber-hujjah 

dengan umumnya hadis, baik hadis 

mutawatir, hadis ahad, hadis mursal 

maupun KDGLV� GKD¶LI. Ia pun men-

dahulukan hadis GIKD¶LI dari pada 

qiyas.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amrullah Karim, Pengantar Ushul Fiqhi, 

Cet. II; Jakarta: Jaya Murni, 

1996. 

Ash-Shiddieqy, T. M. Hasbi, Pokok-

Pokok Pegangan Imam Mazhab, 

Jilid I, Cet. I; Jakarta: Bulan 

Bintang, 1973. 

--------, Pokok-Pokok Pegangan Imam 

Mazhab, Jilid II, Cet. I; Jakarta: 

Bulan Bintang, 1973 

Ismail,  M.  Syuhudi,   Kaedah ± Kaedah  

Kesahihan  Sanad  Hadis,  Cet. I; 

Jakarta: Bulan Bintang, 1988. 

 al-.KDWKLE�� µ$MMDM�� Ushul al-

+DGLWV� µ8OXPXK� ZD�

Mushthalahuh, Cet. II; 

Damaskus: Dar al-al-Fikr, 1957 

M/1375 H. 

Musa, Yusuf, Tarikh al-Fiqh al-Islami, t. 

tp.: Dar al-Kutub al-Jadidah, 

1958 M/1398 H. 

Catatan Akhir: 

1. Lihat Yusuf Musa, Tarikh al-Fiqh al-Islam, (t. 

tp. : Dar al-Kutub al-Jadid, 1958 M/1398 H), h. 

227. 
2. /LKDW� µ$MMDM� DO-Khathib, Ushul al-Hadits 

µ8OXPXK� ZD� 0XVKWKDODKXK, (Cet. III ; 

Damaskus: Dar al-Fikr, 1975 M/1375 H), h. 

35. 
3. Karim Amrullah, Pengantar Ushul Fiqh, (Cet. 

III ; Jakarta : Jaya Murni, 1966), h. 39. 
4. M. Syuhudi Ismail, Kaedah-Kaedah Kesahihan 

Sanad Hadis, (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 

1988), h. 76. 
5. T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok 

Pegangan Imam Mazhab,Jilid I, (Jakarta : 

Bulan Bintang, 1973), h. 134. 
6. Lihat ibid. 
7. Lihat ibid., h. 145. 
8. T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok Ilmu 

Dirayah Hadis, Jilid I, (Cet. VI ; Jakarta : 

Bulan Bintang, 1986), h. 103. 
9. T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok 

Pegangan Imam Mazhab,     op. cit., h. 147. 
10. Lihat ibid., h. 149 
11. Lihat ibid., h. 173. 
12. Ibid., h. 187-188.   
13. Lihat ibid., h. 171 
14. Ilhat ibid. 
15. Lihat T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-

Pokok Dirayah Hadis, op. cit., h. 103. 
16. T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok 

Pegangan Imam Mazhab, Jilid II, op. cit., h.13. 
17. Lihat ibid., h. 21. 
18. Lihat ibid., h. 22. 
19. Lihat ibid., h. 24 
20. Lihat ibid., h. 52. 
21. Lihat ibid., h. 54. 
22. Lihat ibid., h. 55. 
23. Lihat ibid., h. 58. 


