KEHUJJAHAN HADIS MENURUT IMAM MAZHAB EMPAT

M. Nasri Hamang

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare
Email: nasri_hamang@yahoo.co.id

Abstract: This article presents the opinion of imams of four Islamic legal schools
(mazhab) regarding the validity of hadits as the source of Islamic law. This study shows
that the opinion of the imams on that issue is various. According to Abu Hanifah, al-
sunnah can be accepted as the source of Islamic law with the condition that it is related
by reliable men. As to hadits ahad, he requires that it does not contradict the principles
agreed upon by ‘ulama, and its content (matan) does not concern with general issues,
nor does it contravene the qiyas. He even accept the hadits mursal if it does not
contradict the Quran. While according to Malik bin Anas, hadits can be accepted as the
argumentation (hujjah), not only for hadits mutawatir, but also for hadits masyhur,
hadits mursal, and hadits ahad, with the condition that they do not contradict the actions
of Madinah scholars. Idris al-Syafi’i contends that hadits ahad can be accepted as the
source of Islamic law with the requirement that it is related by dhabith transmitter. This
is also the case with the hadits mursal. According to Syafi’i, the status of hadits
mutawatir is higher than hadits ahad and hadits mursal. Another imam, Ahmad bin
Hanbal, uses all kinds of hadits, mutawatir, ahad, mursal, and dha’if, as the sources of
Islamic law. He even prefers hadits dha’if

Kata Kunci: Kehujjaan, hadis, Imam Mazhab.

I. PENDAHULUAN

Kedudukan hadis tergolong amat
istimewa. la sebagai sumber hukum Islam
kedua sesudah al-Qur'an. Yusuf Musa
menyatakan, sejak abad pertama lampau,
selirth umat Islam menempatkan hadis
pada peringkat pertama sesdah al-Qur an
al-‘Azhim. Seluruh umat Islam merujuk-
kan urusan-urusan keagamaan kepada-
nya.'

‘Ajjaj al-Khathib menyatakan pula,
al-Qur'an dan hadis merupakan dua
sumber hukum Islam yang bersifat
permanen. Tidaklah mungkin bagi umat
Islam, termasuk para mujtahid dapat
mengetahui masalah-masalah syar iyyah
tanpa menoleh kepada keduanya.” Bahkan
Abdul Karim Amrullah lebih menegaskan,

sunnah adalah sumber sendidri dan berdiri
sendiri.’

Kedudukan hadis yang demikian
istimewa tersebut, faktanya memang telah
mendapat di hati umat Islam, dalam arti
benar-benar menerimanya sebagai hukum
atau ajaran Islam. Dari waktu ke waktu
nyaris tidak lagi akan mempersoalkan
tentang kedudukannya itu. Dalam sejarah,
hanya ada sekelompok kecil dari kalangan
umat Islam telah menolak hadis Nabi
sebagai salah satu sumber ajaran Islam.
Mereka dikenal dengan sebutan inkarus-
sunnah.*

Namun yang banyak yang menjadi
permasalahan di kalamgaan umat Islam
ialah kriteria sebuah hadis untuk dapat
menjadi hujjah. Karena itu dalam tulisan
ini, akan diuraikan kriteria penilaian
kehujjahan haidis menurut imam mazhab,



94 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 93-98

yakni mazhab yang lahir dalam periode
(110-350 H) yang tetap berkembang
sampai sekarang, yang dikenal dengan
Imam Mazhab Empat, yaitu Imam Abu
Hanifah, Imam Malik bin Anas, Imam
Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal.

II. PEMBAHSAN

A.Pendapat Imam Mazhab Empat
tentang Kriteria Kehujjahan Hadis.

1. Pendapat Imam Abu Hanifah

Imam Abu Hanifah dalam
mengambil sumber atau dalil hokum
dalam menghadapi tuntutan ketetapan
hukum terhadap masalah-masalah yang
dihadapinya atau yang timbul di
tengah-tengah masyarakat, ia menem-
patkan hadis sebagai sumber penetapan
hukum yang kedua sesudah al-Qur an.
Hal ini diketahui melalui ulasan yang
diberikan al-Baghdadi dalam buku
tarikhnya, di mana Abu Hanifah
berkata:  Saya  terlebih  dahulu
mengambil pada kitab Allah, tetapi
kalau saya tidak menemukan di dalam-
nya, maka saya mengambil pada
sunnah Rasulullah saw.’

Banyak ulama yang menududh
Abu Hanifah mendahulukan giyas dari
pada hadis. Namun tuduhan itu
hanyhalah didorong oleh perasaan
apriori  belaka. Al-Sya’rani dalam
kitabnya, al-Mizan al-Kubra menulis,
bahwa Abu Hanifah berkata: Demi
Allah, telah berdusta dan telah meng-
ada-ada terhadap saya, orang yang
mengatakan, sesungguhnya  saya
mendahulukan giyas atas nash. Apakah
diperlukan giyas sesudah ada nash.®

Jumhur ulama telah menegaskan,
Abu Hanifah ber-hujjah dengan hadis
mutawatir. Sebagian ulama Hanafiyah
menyamakan hadis masyhur dengan
hadis mutawatir, dan sebagian dari
mereka menegaskan, hadis masyhur
tidak menyangkut soal yang bersifat
keyakinan, melainkan hanya yang

bersifat zhanni (di luar keyakinan atau
akidah). Dengan kata lain, hadis
masyhur dapat diamalkan dan di bawah
peringkat hadis mutawatir.”

Dari keterangan di atas, nampak
ada perbedaan di kalangan ulama
pengikut Abu Hanifah dalam men-
dudukkan hadis sebagai hujjah. Ada
yang menyamakan derajat  hadis
masyhur dengan hadis mutawair; dan
ada yang berpandangan peringkat hadis
masyhur berada di bawah hadis
mutawatir. Ada dualism persepsi,
namun pada hakikatnya, keduanya
menyetujui hadis mutawatir sebagai
hadis yang dapat dijadikan hujjah
dalam menetap-kan hukum.

Abu Hanifah menerima hadis
ahad dengan menetapkan syarat-syarat
sebagai berikut:

a. Periwayatnya tidak menyalahi riwa-
yatnya

b. Riwayatnya tidak menyangkut soal
yang umum

c. Riwayatnya tidak menyalahi giyas.®

Hadis ahad didahukukan atas
giyas, jika:

a. Qiyas yang ‘illat-nya mustanbath
dari sesuatu yang zhanni

b. Istinbath zhanni walau dari asal
yang qath’i

c. Di-istinbath-kan dari yang gqath’i,
tapi penerapannya pada furu’ adalah
zhanni.

Berdasarkan penjelasan tersebut,
ternyata Abu Hanifah menggunakan
giyas untuk menilai hadis ahad sebagai
alat untuk memproduk hukum Islam.
Dengan demikian dapat dikatakan,
posisi hadis ahad bagi Abu Hanifah
berada di bawah giyas.

Abu Hanifah dapat menerima hadis
mursal dalam membina hukum Islam,
selama tidak bertentangan dengan al-
Qur’an, hadis masyhur dan keterangan
syara 10



Pada prinsipnya Abu Hanifah
menetapkan al-Qur'an sebagai sumber
hukum Islam yang pertama, menerima
sunnah jika datang dari orang yang
terpercaya, menerima hadis ahad
sesudah al-Qur'an, jika hadis ahad
tidak bertentangan dengan kaedah yang
telah di-ijma’1 oleh ulama, tidak
teemasuk soal yang umum dan tidak
menyalahi  giyas’. Abu  Hanifah
menerima juga hadis mursal sebagai
hujjah jika tidak bertentangan dengan
al-Qur'an, serta menggunakan hadis
mutawatir sebagai hujjah. Sedangakan
terhadap ke-hujjah-an hadis masyhur,
terjadi perbedaan pendapat di kalangan
ulama Hanafiyah.

2. Pendapat Imam Malik bin Anas

Imam Malik adalah imam dalam
bidang fikih dan hadis. Hal ini terlihat
padal kitabnya, al-Muwaththa®. Al-
Qadhi ‘Iyadh menyebutkan dalam kitab
al-Madari, bahwa dasar pengangan
dalam menetapkan hukum Islam ada
empat, yaitu al-Kitab, al-sunnah, ‘amal
ahli Madinah dan giyas."

Menurut Imam Malik, dididukkan
al-sunnah terhadap al-Qur'an dalam
tiga hal, yaitu:

a. Mentagrir-kan hukum hukum dalam
al-Qur an

b. Menerangkan apa yang
dfikehendaki al-Qur an

c. Mendatangkan hukum baru yang
tidak disebutkan dalam al-Qur an."

Mencermati pendapat Imam Malik
tersebut, dapat ditegaskan bahwa Imam
Malik dalam membina hukum Islam, ia
menempatkan  al-sunnah  sebagai
sumber pengambilan hukum yang
kedua sesudah al-Qur an. Imam Malik
memandang  keberadaan  al-sunnah
sekaligus sebagai sumber bagi tim-
bulnya hukuim-hukum baru di luar al-
Quran.

Imam Malik menegaskan, dirinya
menrima hadis mursal, hadis

95 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 93-98

munqathi’  dan hadis-hadis  yang
disampaikan  periwayat kepadanya
yang (dalam kitab al-Muwaththa®) di-
ta’bir-kan dengan ‘ibarat balaghani
(sampai kepadaku), walaupun ia tidak
terangkan sebab-sebab ia menerima
hadis-hadis tersebut, mengingat pada
masa itu, belum dipersoalkan ulama
tentang kedudukan hadis mursal; dan
ia sendiri tidak menerima hadis
melainkan dari orang yang dipercayai-
nya."

Imam Malik menegaskan pula,
dirinya berpegang kepada ‘amal pen-
duduk Madinah dan menggunakan
giyas dalam membina dan menetapkan
masalah hukum yang dihadapinya.14

Adapun hadis ahad, ulama-ulama
Malikiyah tidak mengamalkannya bila
bertentangan dengan amalan-amalan
atau  ‘wrf ulama-ulama Madinah,
menginat ada  pandangan  yang
mengatakan, amalan-amalan ulama
Madinah sama dengan riwayatnya.15

Pada intinya, Imam  Malik
membina hukum-hukum Islam dengan
berdasarkan al-Qur an sebagai sebagai
sumber pembinaan yang pertama,
kemudian sunnah sebagai sumber
pembinaan yang kedua. Dalam hal
hadis, Imam Malik menerima hadis
masyhur, hadis mursal dan hadis
mutawatir serta hadis ahad. Sementara
khusus hadis ahad, Imam Malik
memberi syarat, yaitu tidak
bertentangan dengan amalan-amalan
ulama Madinah.

3. Imam Syafi’i

Imam al-Syafi’i membagi pro-
sedural ilmiah penetapan dalil-dalil
hukum dalam lima tingktan dengan
urutan sebagai beriukut:

a. Al-Kitab dan al-Sunnah. Ditempat-
kannya al-sunnah sejajar dengan al-
Kitab karena al-sunnah merupakan
penjelas bagi al-Kitab, walau hadis
ahad tidak senilai dengan al-Kitab.



b. Ijma’ ditempuh dalam berbagai
masalah yang tidak diperoleh
dalilnya dari al-Kitab dan al-
sunnah. Ijma’ dalam hal ini, ialah
ijma’-nya  para fugaha  yang
memiliki ilmu khusus.

c. Qawl (pendapat) sebagian sahabat
yang diketahui, tidak ada gawl lain
yang menyelisihinya.

d. Qawl-Qawl sahabat yang berten-
tangan dengan gawl-gawl sahabat
juga; dalam hal ini, mengambil gaw!
yang paling kuat.

e. Qiyas, yaitu menetapkan hukum
suatu masalah dengan menyamakan
(mengkias) hukum yang sudah
dietapkan oleh dalil di atas.'®
Menyimak pembagian prosedural

ilmiah tersebut, dapat diketahui, bahwa

Imam Syafi’l dalam membina hukujm

Islam, ia menemaptkan al-Qur'an dan

hadis sebagai termpat bersandarnya

yma’, gawl sahabat dan giyas. Dengan
kata lain, bahwa sumber yang
digunakan Imam  Syafi’l dalam
membina hokum, hanyalah dua, yaitu
al-Qur'an dan hadis. Adapun dalil-

dalil lain dalam urutan tingkatan di

atas, hanyalah merujuk kepada al-

Qur an dan hadis.

Dalam kitabnya, al-Risalah, Imam
Syafi’i mengajukan sejumlah dalil yang
membuktikan ke-hujjah-an al-sunnah.
Hadis ahad, Tmam Syafi’i menerima-
nya, namun dengan syarat sebagai
berikut:

a. Periwayatnya adalah orang yang
dipercaya

b. Periwayatnya berakal atau mema-
hami apa yang diriwayatkan

c. Periwayatnya dhabith

d. Periwayatnya benar-benar men-
dengar hadis itu dari orang yang
meriwayatkannya

e. Periwayatnya tidak menyalahi ahli
ilmu yang juga meriwayatkan hadis
yang sama.

96 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 93-98

Sedangkan hadis mursal, Imam
Syafi’l tidak menerima secara mutlak
dan tidak menolaknya secara mutlak.
Hadis mursal dapat diterima Imam
Syafi’i dengan dua syarat; pertama,
hadis mursal itu disampaikan oleh
tabi’in yang banyak berjumpa dengan
sahabar; kedua, ada petunjuk yang
menguatkan sanad hadis ahad itu.
Walaupun hadis mursal diterima Imam
Syafi’i  sebagai  hujjah, namun
menurutnya tidaklah sederajat dengan
hadsi ahad; dan demikian juga hadis
ahad, dapat diterima, tetapi tidak
sejajar dengan al-Qur'an dan hadis
mutawatir.

Adapun kedudukan hadis terhadap
al-Qur’an, menurut Imam Syafi’i
adalah sebagai berikut:

a. Menerangkan  ke-mujmal-an  al-
Qur'an, seperti menerangkan ke-
mujmal-an ayat shalat

b. Menerangakan ‘am al-Qur an, yaitu
‘am yang dikehendaki khash

c. Menerangkan  fardu-fardu  dari
fardu-fardu yang telah ditetapkan al-
Qur an

d. Menerangkan mana yang nasikh dan
mana yang mansukh dari ayat-ayat
al-Qur\an.19
Berdasarkan penjelasan tersebut,

tergambar dengan jelas, bahwa Imam

Syafi’l dalam menetapkan hukum

menempatakn sunnah sejajar dengan

al-Qur’an. Menurutnya, kedua dalil itu
sama-sama berasal dari Allah dan
keduanya meruapakan sumber ajaran

Islam.

Imam Syafi’i memakai ijma’, gawl
sahabat dan giyas dengan merujuk pada
kedua sumber ajaran Islam tersebut.
Selanjutnya, Imam Syafi’i menerima
hadis ahad sebagai hujjah dengan
syarat, harus dari periwayat yang dapat
dipercaya dan memenuhi kriteria tam
al-dhabit. Imam Syafi’i menerima juga
hadis mursal dengan syarat, periwa-
yatnya banyak berjumpa dengan



sahabat dan sanad-nya dapat dipercaya.
Menurutnya, posisi hadfis mutawatir
lebih tinggi dari pada hadis ahad dan
hadis mursal.

4. Pendapat Imam Ahmad bin Hanbal

Sumber kedua yang diperpegangi
Imam Ahmad bin Hanbal dalam
menetapkan hukum terhadap masalah
yang dihadapinya, adalah al-sunnah.
Imam Ahmad bin Hanbal menegaskan,
untuk mencari apa yang ada dalam al-
Quran harus melalui al-sunnah. Jika
ada orang yang mencari sesuatu dalam
al-Qur’an tanpa melalui, maka ia akan
menempuh jalan kesesatan. Hal ini
karena:

a. Al-Qurran  mengharuskan  kita
mengi-kuti Rasul (sunnahnya)

b. Ada hadis-hadis yang mengharuskan
kita mengikuti Rasul dan melarang
kita menghadapi al-Qur an saja dan
membelakangi al-sunnah

c¢. Hukum  yang di-ijma-i  oleh
paramuslimin banyak yang diambil
dari al-sunnah, karena itu meng-
hilangkan al-sunnah, berarti meng-
hilangkan 9/10 hukum Islam.”’
Jumhur ulama berpendapat bahwa

hadis ahad hanya dapat digunakan

dalam bidang ‘amali (pengamalan) dan
tidak boleh digunakant dalam bidang
i’tigadi (akidah). Akan tetapi Imam

Ahmad bin Hanbal menggunakan hadis

ahad dalam kedua bidang tersebut, baik

itu ‘amali maupun i tigadi.”'

Imam Ahmad bin Hanbal menerima
hadis mursal jika berasal dari seorang
sahabi atau seorang fabi’in atau fabi -
tabi’in. Hadis yang datang dari dari
luar kelompok tersebut, tidak diterima-
nya. Imam Ahmad bin Hanbal adalah
salah seorang pembina hukum Islam
dan banyak yang mengikutinya. Ia
menerima hadis dha’if bila keadaan
darurat.?

Imam Ahmad  bin Hanbal
memegangi hadis yang berkualitas

97 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 93-98

dha’if, dengan syarat, periwayatnya
bukan orang yang sengaja berdusta dan
tidak menemukan penjelasan masalah-
nya dalam hadis, baik dalam hadis
shahih maupun dalam hadis hasan.”

Kererangan di atas menggambarkan
dengan jelas, Imam Ahmad bin Hanbal
mengakui  ke-hujjah-an  al-sunnah
dengan tegas dan jelas, dengan meng-
golongkan orang-orang yang menolak
al-sunnah sebagai orang-orang sesat.
Imam Ahmad bin Hanbal ber-hujjah
dengan hadis mutawatir, hadis ahad,
hadis mursal dan hadis dha’if. Bahkan
ia mendahulukan hadis dha’if dari pada
qiyas.

Berdasarkan penjelasan-penjelasan
yang telah dikemukakan tersebut, dapat
dikatakan, bahwa para Imam Mazhab
Empat dalam kegiatan menetapkan
hukum terhadap seluruh masalah yang
dihadapi pada masa hidupnya sebagai
ulama mujtahid, menggunakan hadis
sebagai sumber yang kedua. Namun
demikian, di antara mereka menekan-
kan  persyaratan-persyaratan  bagi
sebuah hadis yang dapat diterimanya
sebagai hujjah.

III. KESIMPULAN

Berdasarkan uraian-uraian terdahu,
dapatlah  ditarik kesimpulan sebagai
berikut:

1. Imam Abu Hanifah menjadikan al-
sunnah sebagai hujjah dalam penetapan
hukum-hukum syari’ah, dengan syarat,
al-sunnah itu diriwayatkan oleh orang-
orang kepercayaan. Sedangkan khusus
hadis ahad ia persyaratkan, harus tidak
bertentangan dengan kaedah yang telah
disepakati oleh ulama dan matan-nya
tidak menyangkut soal-soal yang
umum serta tidak bertentangan dengan
givas. Bahkan hadis mursal pun
diterimanya jika tidak bertentangan
dengan al-Qur an.

2. Imam Malik bin Anas memegangi
hadis sebagai hujjah, bukan hanya pada



Ash-Shiddieqy,

Ismail, M. Syuhudi,

hadis mutawatir, melainkan juga pada
hadis masyhur, hadis mursal dan hadis
ahad; tetapi dengan syarat, tidak
bertentangan dengan Amalam Ulama
Madinah.

. Imam Idris al-Syafi’i mendudukkan
hadis ahad sebagai hujjah, jika hadis
ahad itu diriwayatkan oleh periwayat
yang memenuhi kriteria dhabith.
Demikian juga halnya hadis mursal,
ialah  jika  periwayatnya banyak
berjumpa dengan sahabat dan sanad-
nya pun dapat dipercaya. Menurut
Imam Syafi’i, posisi hadis mutawatir
lebih tinggi dari pada hadis ahad dan
hadis mursal.

. Imam Ahmad bin Hanbal ber-hujjah
dengan umumnya hadis, baik hadis
mutawatir, hadis ahad, hadis mursal
maupun hadis dha’if. la pun men-
dahulukan hadis dfha’if dari pada

qiyas.

DAFTAR PUSTAKA

Amrullah Karim, Pengantar Ushul Fighi,

Cet. II;
1996.

Jakarta: Jaya Murni,

T. M. Hasbi, Pokok-
Pokok Pegangan Imam Mazhab,
Jilid I, Cet. I, Jakarta: Bulan
Bintang, 1973.

-------- , Pokok-Pokok Pegangan Imam

Mazhab, Jilid II, Cet. I; Jakarta:
Bulan Bintang, 1973

Kaedah — Kaedah
Kesahihan Sanad Hadis, Cet. I;
Jakarta: Bulan Bintang, 1988.

al-Khathib, ‘Ajjaj, Ushul al-
Hadlits ‘Ulumuh wa
Mushthalahuh, Cet. II;

Damaskus: Dar al-al-Fikr, 1957
M/1375 H.

98 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 9, Nomor 1, Januari 2011, him 93-98

Musa, Yusuf, Tarikh al-Figh al-Islami, t.

tp.: Dar al-Kutub al-Jadidah,
1958 M/1398 H.

Catatan Akhir:

1.

Lihat Yusuf Musa, Tarikh al-Figh al-Islam, (t.
tp. : Dar al-Kutub al-Jadid, 1958 M/1398 H), h.
227.

Lihat ‘Ajjaj al-Khathib, Ushul al-Hadits
‘Ulumuh wa Mushthalahuh, (Cet. 1II ;
Damaskus: Dar al-Fikr, 1975 M/1375 H), h.
35.

Karim Amrullah, Pengantar Ushul Figh, (Cet.
IIT ; Jakarta : Jaya Murni, 1966), h. 39.

M. Syuhudi Ismail, Kaedah-Kaedah Kesahihan
Sanad Hadis, (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang,
1988), h. 76.

T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok
Pegangan Imam Mazhab,Jilid 1, (Jakarta :
Bulan Bintang, 1973), h. 134.

Lihat ibid.

Lihat ibid., h. 145.

T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok Ilmu
Dirayah Hadis, Jilid 1, (Cet. VI ; Jakarta :
Bulan Bintang, 1986), h. 103.

T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok
Pegangan Imam Mazhab, op. cit., h. 147.
Lihat ibid., h. 149

- Lihat ibid., h. 173.

Ibid., h. 187-188.

Lihat ibid., h. 171

Tlhat ibid.

Lihat T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-
Pokok Dirayah Hadis, op. cit., h. 103.

T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pokok-Pokok
Pegangan Imam Mazhab, Jilid 11, op. cit., h.13.
Lihat ibid., h. 21.

Lihat ibid., h. 22.

Lihat ibid., h. 24

Lihat ibid., h. 52.

" Lihat ibid., h. 54.
- Lihat ibid., h. 55.
- Lihat ibid., h. 58.



