
197 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

EPISTEMOLOGI  USHUL  FIQH 

Ahmad Badwi 

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar  

DPK STAI Al-Forqan Makassar 

Abstract: Usul-Fiqh is the science of wealth treasury directly or indirectly, helped enrich 

our religious models. Implementation of Islamic Shariah will be hard if the science is not 

there, because-fiqh usul fiqh regarded as a guide is the answer for our lives. This science 

can answer some of the issues raised, it is that we can exploit, we should know the answer 

to what needs to be performed by this science. In Islam, all the texts of the Qur'an and 

Hadith al-zhanni shaped the meanings that emerge from the text was always formulated 

in a different conclusion (mukhtalaf FIH). For followers of the theory mushawwibah 

would say that all the disparate conclusions, which really is not one, in fact it could be all 

right. Similarly, if all the jurists show frameworks in line with the path-fiqh usul. While 

followers mukhaththiah would argue that all the conclusions that a lot of it, which is 

really just one, especially if there was some conclusions contradictory values. Approach 

to regional schools and schools of universal merefren basically on the corner of the 

development of usul fiqh itself. If ushuliyun it absurd to base its development on its own, 

meaning he developed a regional-fiqh usul. 

Kata Kunci: Epistimologi Ushul Fiqhi  

 

I. PENDAHULUAN  

Ushul-fiqh merupakan khazanah 

kekayaan ilmu yang secara langsung atau 

tidak langsung, turut memperkaya model 

keagamaan kita. Pelaksanaan syariat Islam 

akan susah seandainya ilmu ini tidak ada, 

sebab ushul-fiqh dianggap sebagai penun-

tun fiqh yang merupakan jawaban bagi 

kehidupan kita. Ilmu ini dapat menjawab 

beberapa masalah yang diajukan, maka 

agar kita dapat memanfaatkan, kita harus 

mengetahui jawaban apa yang perlu 

dibawakan oleh ilmu ini, setelah kita 

mengajukan pertanyaan. Di sini kita 

memerlukan jawaban yang benar, dan 

bukan debat kusir atau jawaban plintiran 

(safsathah). Lalu muncul pertanyaan, 

bagaimana kita mencari jawaban yang 

benar? Masalah ini, oleh kajian filsafat 

disebut epistemology, dan landasan 

epistemo-logi ilmu disebut metoda ilmiah. 

Dengan kata lain, metoda ilmiah adalah 

cara yang dilakukan itu dalam menyusun 

pengetahuan yang oleh filsafat ilmu 

disebut teori kebenaran. 

Ushul-fiqh mempunyai ciri spesifik 

yang tersusun mengenai apa (ontology), 

bagaimana (epistemology) dan untuk apa 

(aksiologi). Ketika landasan ini saling 

berkaitan, maka ontology ushul-fiqh 

terkait dengan epistemologinya, epistemo-

logy ushul-fiqh terkait dengan aksiologi-

nya, dan begitulah seterusnya. Jadi kalau 

kita ingin membicarakan epistemilogi 

ushul-fiqh, maka kita harus mengaitkan-

nya dengan ontology, dan aksiologi. 

Tetapi dalam tulisan ini, kita hanya 

membahas tentang  epistemology, dan itu 

pun memakai kerangka berfikir penelitian 

ilmu social.  

 

II. PEMBAHASAN 

A. Pendekatan Humanistik     

Permasalahan yang sering muncul 

adalah bahwa kerja ushul-fiqh itu objektif 

atau subjektif. Demikian karena banyak 



198 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

sekali materi fiqh yang dikelola melalui 

ushul-fiqh, beda pendapat antara satu 

tokoh dengan tokoh yang lain. Cara 

berfikir ushuliyun selalu memakai pen-

dekatan kwalitatif, maka oleh sebagian 

ilmuan dianggap tidak objektif. Berbeda 

dengan paradigma ilmu yang memakai  

pendekatan kwantitatif, yang serba ilmiah 

dan terkontrol. Hal ini diakui oleh 

ushuliyun sendiri, dan tidak akan 

menolak.  

Memang kerja ushul-fiqh sedikit 

mengabaikan prinsip objektifitas, jika 

istilah objektif sebagai aturan ilmu yang 

harus terukur, ada keberulangan, dan 

perilaku yang dapat diramalkan. Hampir 

semua ushuliyun tidak berfikir seperti itu, 

karena ushul-fiqh berhubungan dengan 

perilaku manusia (DI¶DO�PXNDOODILQ), maka 

subjektivitas tetap memiliki peran ter-

sendiri. Ushul-fiqh yang selalu menekan-

kan pada pendekatan subjektivitas, 

biasanya disebut studi humanistik. Paham 

ini berpandangan bahwa fiqh yang 

dikelola oleh ushul-fiqh bukan harga mati, 

tetapi wilayah interpretative. 

Menurut pandangan ahli-ahli 

rasional, teratur, atau sistematik, perilaku 

manusia bersifat kontektual berdasarkan 

makna yang diberikan di lingkungannya. 

Kalau ilmu di luar humaniora lebih 

GLWHNDQNDQ�SDGD�µNHGLVLSOLQDQ¶��KXPDQLRUD�

justru kearah interpretasi alternatif. Posisi 

ilmu humaniora, termasuk ushul-fiqh 

DGDODK�SDGD� µVLDSD¶�GDQ�PHQHQWXNDQ� µDSD�

\DQJ� GLOLKDW¶��0HQXUXW� SDKDP� LQL� UHDOLWDV�

perbuatan manusia termasuk fenomena 

yang cair dan mudah berubah. Fenomena 

ini bersifat polisemik yang memerlukan 

penafsiran. Jadi kerja ushul-fiqh selalu 

EHUJHUDN� SDGD� µNRPD-NRPD¶� EXNDQ�

berhenti pada satu titik. 

Persoalan objective ilmiah dan 

subjektivitas tidak ilmiah, memang telah 

lama ditujukan pada semua ilmu agama, 

termasuk ushul-fiqh. Apalagi ilmu ini 

menyajikan penafsiran dan hermeunitika. 

Tentu saja penafsiran semacam ini 

keberatan jika dikait-kan dengan penilaian 

objektif dan subjektif. Tetapi muncullah 

beberapa tokoh sosio-log yang mengata-

kan bahwa objektivitas itu hanya berlaku 

bagi ilmu alam. Dengan kata lain, ilmu 

agama memiliki kateristik tersendiri. 

Karena itu subjektivitas interpre-ter yang 

sering memasukkan resepsi, kepekaan, 

akal sehat, dan pendapat yang terbuka, 

mestinya tidak harus sama persis dengan 

³self-XQGHUVWDQGLQJ´�� Itulah maka objek-

tivitas dalam ilmu social, ilmu budaya, 

termasuk ushul-fiqh tidak bisa absolut. 

Ketika ushul-fiqh dianggap sebagai 

karya pemikiran dalam Islam (tsaqafah 

Islamiah), muncullah dilematis apakah 

ushul-fiqh itu sebagai ilmu atau sebagai 

seni berdebat. Begitu pula ketika para 

ilmuan melihat perdebatan dalam Islam 

antara ahli hadits dan ahli rakyu, dalam 

PHPHFDKNDQ� NRQVHS� V\DUL¶DK�� PHUHND�

bertanya, apakah ushul-fiqh itu Agama 

atau ilmu agama. Kalau ushul-fiqh 

dipandang sebagai Agama, (bukan ilmu 

agama) lalu sampai dimana kita 

memperlakukannya sebagi sumber data 

untuk membangun teori yang dianggap 

objective. Kenyataan ini membutuhkan 

kesadaran baru yang menjadi ciri 

postmodernisme. Yaitu bahwa represen-

tasi, suatu penyajian dalam perbandingan 

mazhab misalnya, tentang suatu aliran 

ushul-fiqh, pada dasarnya tidak pernah 

menyajikan gambaran sebagaimana 

adanya. Penyajian atau uraian itu telah 

dibungkus dalam kemasan tertentu. 

Ushul-fiqh sebagai teks tidak bisa diurai-

kan apa adanya tetapi mengalami 

µGLVWRUVL¶� WHUWHQWX� VHWHODK� PHODOXL� SURVHV�

penafsiran (syarah). 

Ushul-fiqh selalu muncul dalam 

kerangka berfikir tertentu dan tidak bisa 

bebas begitu saja. Tetapi dalam penyajian-

nya selalu muncul nilai subjektivitas di 

dalamnya.  Karena itu, meskipun mulanya 

ushul-fiqh itu gagasan al-6\DIL¶L\� XQWXN�

membangun mazhabnya, tetapi dalam 

perkembangannya, mucullah Ushl-fiqh 

Zaidiyah, Ushul-ILTK� 0X¶WD]LODK�� 8VKXO-

)LTK� 6\L¶DK�� 8VKXO-fiqh Hanafiyah, 



199 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

Ushul-fiqh Zhahiri, dan sebagainya. Lalu 

apa artinya kebenaran ilmiah ? Kebenaran 

ilmiah bersifat relatif, kondisional, dan 

tergantung konsensus atau kesepakatan. 

Tidak ada kebenaran mutlak dalam ilmu 

soasial atau budaya termasuk ushul-fiqh. 

Karena itu, setiap ushuliyyun harus siap 

menerima kritik atas kekurang tepatan 

analisanya. Dalam kaitan ini, Abdul 

Wahhab al-6\D¶UDQL� EHUNDWD�� 0D]KDE�

kami adalah benar, tetapi mungkin juga 

salah. Mazhab di luar kami adalah salah, 

tetapi mungkin juga benar. Demikian ini 

tertuang dalam kitab klasik berjudul 

Mizan al-Kubra, maka nilai pluralis ini 

termasuk ciri postmodernism. 

Perkembangan selanjutnya, bahwa 

ahli-ahli perbandingan mazhab dapat 

PHQ\XVXQ� NHVDGDUDQ� µVXEMHNWLYLWDV¶� \DQJ�

selanjutnya diarahkan pada penulisan 

biog-rafi individu (tokoh).  

Dalam konteks modernis yang kaku, 

ushuliyyun berpandangan harus objektif, 

memiliki otoritas, netral dari mazhab, dan 

selalu mengolah teks dengan objektif. 

Padahal fiqh yang dikelola melalui ushul-

fiqh selalu berubah karena perubahan 

waktu dan tempat, akibatnya makna teks 

bisa plural dan bisa berkembang. Jadi 

pemikiran semacam itu harus ditata ulang 

kalau dia akan mempelajari ilmu ushul-

fiqh. 

Pada waktu positivisme menjadi 

idola setiap ilmuan, semua pemikiran 

yang tidak objective dinilai lemah, 

termasuk kerangka kerja ushul-fiqh. 

Tetapi setelah muncul strukturalisme, dan 

teori ini bisa diterapkan pada penggalian 

fiqih yang ijtihadnya ditata rapih, maka 

bisa ditemukan objektivitas. Terutama jika 

strukturalis itu berupaya menemukan 

masalah penting dalam setiap uraian fiqh 

yang disajikan, seperti kesimpulan: lebih 

manfaat, lebih maslahat, lebih adil dan 

semacamnya. Lebih lagi jika semua itu 

tidak terjebak pada alam khayal realis, 

melainkan selalu berpegang pada bahasa 

sebagai alat pemikiran. 

Disitu jelaslah bahwa ushul-fiqh 

yang bisa dipandang bernilai subjective, 

tidak ilmiah, terlalu keagama-agamaan itu 

sebenarnya tidak benar. Disiplin ilmu 

ushul-fiqh tetap mengedepankan aspek 

kebenaran tertentu sejalan dengan tujuan, 

metoda, hubungan antara dalil dan mad-

lul, dan analisis yang berwawasan lain 

dengan pendekatan objective. Perbedaan 

ini tidak berarti bahwa kerja ushul-fiqh itu 

hanya asal-asalan, melainkan berusaha 

memahami fenomena liwat subjective 

yang tidak mungkin terfahami melalui 

objektivitas. 

1. Mushawwibah dan Mukhaththiah 

Di dalam Islam, semua teks (al-

4XU¶DQ� GDQ� DO-Hadits) yang berbentuk 

zhanni (dugaan) maka makna yang 

muncul dari teks itu selalu dirumuskan 

dalam kesimpulan yang berbeda-beda 

(mukhtalaf fih). Bagi pengikut teori 

mushawwibah akan mengatakan bahwa 

semua kesimpulan yang beda-beda itu, 

yang benar tidak satu, bahkan bisa juga 

semuanya benar. Demikian jika semua 

mujtahidnya menampilkan kerangka ber-

fikir yang sejalan dengan jalur ushul-fiqh. 

Sedangkan pengikut mukhath-thiah akan 

berpendapat bahwa semua kesimpilan 

yang banyak itu, yang benar cuma satu 

saja, apalagi jika beberapa kesimpulan 

tadi ada nilai kontradiktif. 

Penilaian semacam itu muncul 

karena ushul-fiqh atau kerangka berfikir 

fiqh memanfaatkan penalaran subjective 

dan paradigma kwalitative. Penalaran 

semacam ini kurang memiliki kebenaran 

pada tingkat tertentu. Kebenaran ushul-

fiqh dianggap mengada-ada dan spekulasi 

yang merancang. Tentu saja asumsi 

seperti itu tidak selalu benar. Meskipun 

begitu, pengembangan ushul-fiqh seyog-

yanya berusaha keras untuk meyakinkan 

orang lain, bahwa fiqh yang dipro-

duksinya memiliki kadar logika dan 

kebenaran. 

Logika dan kebenaran dalam ushul-

fiqh tidak berbeda dengan metoda 



200 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

penelitian ilmu social atau ilmu budaya. 

Logika tetap menjadi wahana untuk men-

cari kebenaran. Meskipun begitu, banyak 

sekali macam-macam logika yang diper-

gunakan untuk mencapai kebenaran itu. 

Tetapi tidak semuanya relevan bagi 

pengembangan ushul-fiqh. Macam-macam 

logika itu antara lain: (a) logika formal. 

Logika ini berusaha mencari kebenaran 

dengan mencari relasi antar muqaddimah 

shugra dan kubra dengan tujuan untuk 

menggeneralisasikan natijah yang ada 

pada setiap syakal (qiyas manthiqi). 

Logika ini tidak bisa diterapkan dalam 

ushul-fiqh. karena ushul-fiqh tidak 

mengejar qiyas-qiyas manthiqi seperti itu, 

tetapi transferabilitas. (b) logika matema-

tik. Logika ini pencarian kebenaran 

dengan mencari relasi proposisi menurut 

kebenaran materiil seperti tiga kali tiga itu 

sembilan. Logika ini didukung oleh rerata 

yang pasti  dan terukur. Andalan logika ini 

adalah adanya dalil, aturan, dan rumus-

rumus pasti. Logika semacam ini diman-

faatkan oleh statistika dan bisa berlaku 

bagi penelitian ilmu social, ilmu budaya, 

termasuk ilmu agama yang penganut 

faham posistivistik. (c) Logika reflektif, 

yaitu cara berfikir dengan sangat cepat, 

untuk mengabstraksikan  dan penjabaran. 

Logika ini berlangsung cepat dan bisa 

memanfaatkan daya intuisi. Dalam ilmu 

tasawwuf, logika ini disebut pendekatan 

dzauqi yang bisa berkembang sampai 

laduni. (d) logika kwalitatif, yakni 

pencarian kebenaran berdasarkan paparan 

deskriptif data di lapangan atau di per-

pustakaan. Kwalitas kebenarannya didasar-

kan pada realitas yang ada. (e) logika 

linguistik, yaitu pencarian kebenaran 

berdasarkan pemakaian bahasa. Logika ini 

banyak diminati oleh penelitian al-4XU¶DQ�

dan semacam penelitian yang memerlukan 

penafsiran.  

Dari macam-macam logika di atas, 

ushul-fiqh cenderung memanfaatkan 

logika kwalitatif dan logika linguistik. 

Suatu saat logika reflektif pun dipakai 

pula, terutama untuk mengembangkan 

dalil metodologis seperti istihsan dan 

mashalih mursalah. Logika kwalitatif 

banyak dipergunakan untuk mengembang-

NDQ� GDOLO� VRVLRORJLV� VHSHUWL� LMPD¶�� TDXO�

shahabi, dan lain-lain. Sedangkan logika 

linguistik dipergunakan untuk mengem-

bangkan dalil normative, yaitu al-4XU¶DQ�

dan teks al-Hadits. 

Dari segi lain, logika kwalitatif 

biasanya dipergunakan untuk lingkup 

kebenaran yang terbatas. Artinya, kebe-

naran yang dicapai bukan sebuah wacana 

yang berlaku universal, melainkan hanya 

pada tingkat local, atau kasus tertentu saja. 

Karena itu, kebenaran kwalitatif bersifat 

lebih spesifik dan tidak menghendaki 

adanya regualitas. Oleh karena itu teks 

atau kasus yang dikelola memakai logika 

kwalitatif akan meng-hasilkan kesimpulan 

yang berbeda-beda. Hal ini bukan berarti 

kebenaran semacam itu lemah, tetapi tetap 

menggunakan dalil berdasarkan realitas. 

Itulah suatu feno-mena yang oleh Islam 

disebut UDKPDWDQ�OLO¶DODPLQ�  

Dulu, penelitian ilmu social dan 

ilmu budaya diarahkan pada pemikiran 

objektif dan matematis. Tetapi setelah 

mereka mulai meninggalkan logika tra-

disi, dan ingin mencari kebenaran baru 

yang lebih orisinil, mereka mengejar 

perkembangan yang disebut postmo-

dernisme. Kalau perkembangan ilmu itu 

seperti itu, maka akan berte-mu dengan 

ushul-fiqh yang kebenarannya didasarkan 

pada argumentasi, imajinasi, dan common 

sense (akal sehat).Kebenaran dalam ushul-

fiqh adalah nisbi (zhanni) dan relative  

(mukhtalaf fih), dan menganut 

Hukum probabilitas (ijtihadiah). Titik 

tolak ushuliyun semacam itu adalah 

kebenaran kreatif cerdas, dan tidak 

menyalahkan orang lain seperti meng-

hakimi VDODK��ELG¶DK��MXPXG��dan sebagai-

nya. Tentu saja pendirian ushuliyun 

seperti itu tidak disetujui oleh agamawan 

yang taat pada kebenaran matematis. Di 

antara mereka ada yang berkata: Allah itu 

satu. Nabi Muhammad itu satu, dan Al-

4XU¶DQ� MXJD� VDWX�� PDND� VHKDUXVQ\D�



201 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

pemikiran Islam pun satu pula (bersatu). 

Padahal sulit dipungkiri bahwa kebenaran 

kreatif pun akan mampu mewadahi 

aspirasi kebenaran yang kecil-kecil, yaitu 

kebenaran yang jarang teradopsi oleh 

ilmuan yang selalu berfikir global. 

Perlu dipertimbangkan, baik oleh 

pengikut mushawwibah atau mukhath-

thiah bahwa perilaku manusia (DI¶DO� DO-

mukallafin) adalah unik, dan inilah yang 

menjadi objek pembahasan ushul-fiqh. 

Oleh karena itu tuntutan kebenaran dan 

atau objek-tivitas ushul-fiqh hendaknya 

dicari bukan seperti fenomena alam. Jika 

fenomena alam ada hal-hal yang secara 

fisik teramati, terulang, dan teratur, maka 

perilaku manusia tidak selamanya ber-

gerak seperti itu, bahkan selalu bias. 

Tingkat bias ini hanya mampu diolah 

menjadi objective apabila dilukiskan 

secara verstehen (mudah terfahami). Jika 

fiqh yang diproduksi melalui ushul-fiqh 

tadi dapat diterima oleh masyarakat, 

berarti dalam ushul-fiqh tadi ada keje-

lasan. Kejelasan inilah yang disebut 

kebenaran. 

Jadi kalau kebenaran ilmuan 

objective lebih menyukai penjelasan logis, 

maka ushul-fiqh menyajikan penjelasan 

yang berisi penafsiran. Kalau kebenaran 

objective ingin melihat pembakuan 

pengamatan yang teratur, maka penge-

lolaan ushul-fiqh bersifat humanistic yang 

kreatif. Dengan kata lain kebenaran ushul-

fiqh lebih menitik beratkan pada aspek 

humanistic kemanusiaan. Itulah sebabnya, 

ushul fiqh dinilai unik yang memandang 

bahwa perilaku manusia satu sama lain 

tidak selalu sama. Dengan demikian, 

orang yang berpendapat bahwa Ushul-fiqh 

al-6\DIL¶L\�LWX�PLULS�GHQJDQ�0DQWKLT�3ODWR�

atau Aristotales, itu tidak benar. Karena 

kebenaran Manthiq memiliki hubungan 

kausalitas yang jelas dan harus relasional 

yang memungkinkan kontrol proposisi. 

Sedangkan kebenaran Ushul-Fiqh ditekan-

kan pada penafsiran logic yang kadang-

kadang bercampur dengan intuisi, imaji-

nasi, dan kreativitas. Oleh karena itu, 

melalui penafsiran semacam ini, Ushul-

Fqh lebih mampu memasuki sisi-sisi 

perso-alan hukum yang berkaitan dengan 

perilaku umat (DI¶DO�DO-mukallafin). 

Lebih dari itu, kebenaran ushul-fiqh 

bukan hal yang dirancang ada, tetapi harus 

dicari dalam konteks. Ushuliyun hanya 

bertugas menghimpun, mengorganisasi, 

mengklasifikasi, dan menglola dalil-dalil 

fiqhiyah untuk keperluan fiqih. 

2. Ushul-fiqh aliran Rakyu dan aliran 
Mutakallimin 

Penerapan ushul-fiqh sering direpot-

kan ketika ushuliyun akan membuat fiqh, 

terutama ketika mencari bentuk aliran, 

apakah ushul-fiqh aliran rakyu atau aliran 

mutakallimin. Dua aliran ini, secara 

etimologis memang bertolak belakang. 

Keduanya memiliki implikasi metodologis 

yang berbeda. Padahal keduanya sama-

sama dimanfaatkan oleh imam-imam 

mujtahid. 

Rakyu adalah aliran dalam ushul-

fiqh yang teori-teorinya dibangun atau 

disusun sesudah fiqh terbentuk. Artinya, 

mujtahid ini mengamati perilaku orang-

orang mukallaf yang ada pada masyarakat, 

kemudian dia memproduk fiqh secara 

induktif. Setelah itu disusunlah ushul-fiqh 

untuk dasar-dasar pengembangannya, di 

samping kaidah fiqhnya juga. Karena itu, 

uruf (tradisi), mashalih al-mursalah, dan 

istihsan di-ambil sebagai dasar hukum 

fiqh. Ushul-fiqh aliran ini dipakai oleh 

Mazhab Hanafi, Mazhab Maliki, dan 

0X¶WD]LODK�� 'DOLO-dalil ini, biasanya 

dirumuskan berdasarkan istiqra (peneli-

tian) untuk mencari bentuk fiqh. 

Sebaliknya, jika mujtahid itu 

menyusun ushul-fiqh dulu, kemudian 

memproduki fiqh berdasarkan ushul-fiqh 

tadi, berati ushul fiqh ini disebut aliran 

mutakallimin. Aliran ini berfikir deduktif, 

dengan menyesuaikan perilaku umat (DI¶DO�

al-mukallafin), kepada teori-teori ushul-

fiqh tadi. Aliran ini dipakai antara lain 

ROHK� 0D]KDE� 6\DIL¶L\�� 0D]KDE� +DQEDOL��

0D]KDE�=KDKLUL��GDQ�0D]KDE�6\L¶DK�,WVQD�



202 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

Asyariyah. Aliran ini tidak mau memakai 

µXUXI��PDVKDOLK�DO-mursalah, dan istihsan, 

karena semua dalil ini bisa bertentangan 

dengan TL\DV� µDP�� Aliran ini, tambahan 

dalil pokoknya adalah istish-hab, yaitu 

dalil yang memandang persoalan hokum, 

selama tidak ada dalil yang mengubah 

maka tetap berlaku sampai sekarang dan 

masa depan. 

Ushul fiqh model ini agak sempit 

dan seperti membatasi diri pada kondisi 

lapangan tertentu, terutama jika kita 

melihat perkembangan kehidupan yang 

cepat berubah. Akibatnya, teori-teori 

ushul-fiqh hanya terpaku pada pema-

haman dasar (al-4XU¶DQ�� DO-Hadits, al-

,MPD¶� GDQ� DO-Qiyas) dan beberapa dalil 

yang berorientasi ke belakang seperti 

istishhab, dan V\DUD¶� PDQ� TDEODQD. 

Dengan kata lain, ada kelemahan bagi 

aliran ini, yaitu kurang menghargai 

fenomena dan realitas. Berbeda dengan 

aliran rakyu yang menggunakan dalil 

µXUXI dan istihsan, bisa masuk ke dalam 

rangka (a) Ushuliyun bisa mengolah 

semua permasalahan yang muncul di 

tengah masyara-kat, dengan teori-teori 

ushul-fiqhnya. (b) Ushuliyun bisa ber-

hubungan langsung secara akrab dengan 

masyarakat yang memakai mazhab 

tertentu (c) Ushuliyun dapat menguraikan 

latar belakang secara penuh, sehingga 

uraian fiqhnya bisa mengangkat dalil-dalil 

kulli dengan meninggalkan dalil MX]¶L\ 

yang sama-sama zhanni. 

2. Pendekatan Emik dan Etik 

Ada dua cara pandang (pendekatan) 

yang saling bertolak belakang. Dua 

pendekatan ini disebut pendekatan emik 

(fonemik) dan pendekatan etik (fonetik). 

Awalnya, pendekatan ini muncul dari 

istilah linguistik, yang dalam ilmu budaya 

dipopulerkan oleh Kenneth Pike. Dalam 

Kitab Klasik, teori ini pernah dikem-

bangan oleh Ibn Jinni dan al-Jurjani. 

0HQXUXW� -D¶IDU�'LNNL�� WHRUL� ,EQ� -LQQL� GDQ�

teori Al-Jurjani saling melengkapi untuk 

membangun teori linguistik yang baru. 

Penggabungan dua teori tersebut adalah 

(a) Penggabungan antara studi diakronik 

Al-Jurjani dan singkronik Ibn Jinni me-

rupakan hal yang signifikan (b) Teori Ibn 

Jinni yang mengatakan bahwa bahasa 

tidak terbentuk seketika, tetapi berproses, 

dan teori Al-Jurjani tentang hubungan 

antara bahasa dan pertumbuhan pemi-

kiran, merupakan hal yang saling terkait. 

Dengan demikian bahasa dengan segala 

aturannya tumbuh dan berkembang seiring 

dengan pertumbuhan pemikiran manusia. 

Teori dua tokoh tadi mengembangkan 

aliran linguistik Abu Ali al-Farisi, yang 

kateristik umumnya adalah (a) Bahasa 

pada dasarnya terbetuk secara system. (b) 

Bahasa merupakan fenomena social dan 

strukturnya terkait dengan fungsi trans-

misi yang melekat pada bahasa tersebut. 

(c) Adanya kesesuaian antara bahasa dan 

pemikiran. Dari segi lain, ahli-ahli 

linguistik mempelajari kamus Maqayis al-

Lughat karya Ibn Faris. Tokoh ini meng-

HPEDQJDNDQ� WHRUL� JXUXQ\D�� \DLWX� 6D¶ODE�

yang membedakan antara kata benda 

sebagai subjek (ism dzat) dan kata benda 

sebagai sifat (ism shifat). Tampaknya, dari 

teori semacam inilah muncul gagasan 

tentang emik dan etik untuk mengem-

bangkan ilmu sosial dan ilmu budaya, dan 

sekarang dicoba untuk mengembangkan 

ushul-fiqh. 

Secara epistemologis, pendekatan 

etik dan emik memiliki implikasi yang 

berbeda. Jika ushuliyun berusaha mengem-

bangkan ushul-fiqh menurut mazhab 

universal dengan menggunakan cara-cara 

yang ditentukan sebelumnya, maka cara 

ini, oleh teori linguistik disebut etik. 

Sebaliknya, jika pengembangan ushul-fiqh 

itu berdasar-kan mazhab regional (mazhab 

6\DIL¶L\� VDMD� PLVDOQ\D) maka berarti 

ushuliyun telah mengem-bangkan ushul-

fiqh dengan pendekatan emik. Bagi 

ushuliyun bisa juga meng-gunakan salah 

satu pendekatan, dan atau menggunakan 

keduanya. Yang penting mereka mem-

perhatikan konsistensi pemanfaatan 

keduanya, agar tidak terjadi campur aduk. 

Kedua pendekatan ini memiliki 



203 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

kelemahan masing-masing dan sekaligus 

memiliki kekuatan tertentu. 

Menurut Marvin Harris, istilah etik 

dan emik akan berhubungan dengan 

masalah objektif dan subjektif. Etik 

bersifat sangat tertutup dalam hal makna, 

seperti prinsip objektif. Tetapi emik tidak 

bisa disejajarkan dengan subjektif saja 

tetapi bisa juga disejajarkan dengan 

objektif dan subjektif sekali gus. Kalau 

teori ini diterapkan pada ushul-fiqh 

universal dan ushul-fiqh regional, maka 

bisa berhubungan dengan objektif dan 

subjektif dalam penerapan. Artinya, jika 

dalam ushul-fiqh tadi ushuliyun mengo-

lah dalil normative (tsk al-4XU¶DQ�GDQ�WHNV�

al-Hadits), maka bisa menemukan objektif 

dan subjektif. Tetapi jika mereka meng-

olah dalil metodologis seperti istihsan 

maka dia akan terjadi subjektif. Jadi 

perbedaan antara objektif dan subjektif 

dan penyebutan ushul-fiqh regional dan 

universal, tergantung penggunaannya.  

Jelasnya, pendekatan etik dan emik 

merupakan landasan norma pengem-

bangan penelitian yang berusaha mema-

hami tingkah laku manusia. Tingkah laku 

tersebut penuh dengan makna, karena di 

dalamnya terdapat aneka macam symbol 

aksi. Begitu pula ushul-fiqh yang meng-

ambil istilah mazhab regional dan mazhab 

universal, meru-pakan landasan pengem-

bangan ushul-fiqh itu sendiri, yang ber-

usaha memahami tingkah laku manusia 

(DI¶DO� DO-mukallafin). Tingkah laku ini 

penuh dengan makna (penilaian), karena 

di dalamnya terdapat berbagai aksi 

(akidah, niat, ucapan, gerakan dan 

perbuatan).  

Pendekatan mazhab regional dan 

mazhab universal pada dasarnya merefer 

pada sudut pengembangan ushul fiqh itu 

sendiri. Jika ushuliyun itu mendasarkan 

pengem-bangannya pada mazhabnya sen-

diri, berarti dia mengembangkan ushul-

fiqh regional. Dan jika dia menggunakan 

sudut pandang beberapa mazhab, berarti 

dia menggunakan ushul-fiqh akurat apa-

bila dia mampu menangkap persamaan 

dan perbedaan pendapat beberapa tokoh-

nya, selanjutnya dikategorikan dan dicari 

signifikasi teori secara penuh. Berarti 

pengambilan mazhab regional lebih 

memperhatikan teori yang lebih aspiratif. 

Sebaliknya, pemaparan ushul-fiqh uni-

versal lebih tergantung pada kejelian 

ushuliyun itu sendiri, dalam menampilkan 

suatu teori secara ilmiah. 

Jika ushuliyun itu pengembangan-

nya memilih ushul-fiqh mazhab universal, 

pada akhirnya dia harus melakukan 

generalisasi. Pada saat itu dia harus 

melakukan beberapa hal. (a) dia harus 

mengelompokkan secara sistematis 

seluruh pendapat atau teori ushul-fiqh 

yang ada, ke dalam system tunggal. (b) 

dia menyediakan ukuran atau kriteria 

untuk klasifikasi setiap dalil yang 

menunjang teori-teori ushul-fiqhnya. (c) 

dia mengorganisasikan teori yang telah 

diklasifikasikan ke dalam type-type 

tertentu. (d) menganalisa, menemukan, 

dan menguraikan setiap teori (qaul) dan 

argumentasinya ke dalam kerangka 

system yang telah dibuat, sebelum dia 

mempelajari ushul-fiqh. 

Sebaliknya, pendekatan ushul-fiqh 

mazhab regional termasuk ushul-fiqh 

mazhabnya sendiri, merupakan esensi 

yang shahih untuk fenomena fiqh pada 

suatu waktu tertentu. Pendekatan ini 

relevan sebagai usaha untuk mengungkap 

pola-pola fiqh menurut persepsi mazhab-

nya. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

konsepnya muncul dari ushuliyun sendiri. 

Berbeda dengan pengembangan ushul-fiqh 

universal, ushuliyun berdiri di luar 

mazhabnya sendiri. Pendekatan pertama 

(regional) akan terkait dengan keseluruhan 

teori  mazhabnya, dan akan menekankan 

pada kenisbian. Pendekatan ini lebih 

natural dalam mereprosentasikan teori 

ushul-fiqh dan sejalan dengan konsep 

ushul-fiqh secara operasional. Sedangkan 

ushul-fiqh niversal ditekankan pada sikap 

mutlak. Dari satu segi, pendekatan ini 

kurang natural, dan sejajar dengan teori 

ushul-fiqh secara kognitif. Jika kedua 



204 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

pendekatan itu diper-bandingkan maka 

akan tergambar dalam karakte-ristik 

sebagai berikut. Pendekatan ushul-fiqh 

regional adalah (a) Ushuliyun akan 

mempelajari perilaku masyarakat (DI¶DO�

al-mukallafin) yang mengikuti mazhabnya 

sendiri. (b) Ushuliyun hanya mempelajari 

ushul-fiqh dari mazhabnya sendiri, yaitu 

ushul-fiqh al-6\DIL¶L\� PLVDOQ\D�� \DQJ�

ditulis oleh beberapa tokoh mazhab itu. (c) 

Struktur ushul-fiqh diten-tukan oleh 

NRQGLVL� GDQ� VLWXDVL� MDPD¶DK� \DQJ� PHQJ-

amalkan fiqhnya. (d) Kriteria ushul-fiqh 

bersifat relatif dan terbatas. 

Sedangkan ushul-fiqh universal 

adalah (a) Ushuliyun akan mempelajari 

perilaku manusia (DI¶DO�DO-mukallafin) dari 

luar mazhabnya sendiri. (b) Ushuliyun 

akan mempelajari ushul-fiqh dari berbagai 

mazhab dan membandingkannya satu 

sama lain. (c) Struktur ushul-fiqh ditentu-

kan oleh ushuliyun itu sendiri dengan 

membangun konseptual. (d) Kriteria 

ushul-fiqh bersifat mutlak, ada genera-

lisasi dan berlaku universal. 

Dari karakteristik seperti itu, tampak 

bahwa ushuliyun regional akan menjadi-

kan dirinya sebagai bagian utuh dari 

mazhab itu. Ushuliyun ini ikut merasakan 

dan bertindak sebagai partisipan penuh. 

Kehadiran ushuliyun seperti ini menentu-

kan keberhasilan. Tentu saja subjektivitas 

pun tetap sulit dihindarkan. Apalagi 

ushuliyun tadi pendukung mazhabnya. 

Jika dia tidak mampu mengambil jarak, 

bisa terjadi bias. Sedangkan pengembang 

ushul-fiqh universal, otoritas ushuliyun 

sangat menentukan. Kemampuan mereka 

membangun konsep yang akan diterapkan, 

amat menentukan keberhasilan. 

3. Pendekatan Positivistis dan 
Naturalistis 

Dulu, gagasan positivistic itu di-

cetuskan oleh Ibn Taymia. Tetapi karena 

ia wafat dalam tahanan dan buku-bukunya 

baru beredar setelah lima ratus tahun, 

maka gagasan semacam itu mandeg, kata 

Nurcholis Madjid. Setelah muncul falsafat 

Agust Comte (1798-1875)  dan tulisan 

Emil Durkheim (1858-1917) banyak 

ilmuan yang mengambil falsafat ini 

sebagai pendekatan penelitian. Filsafat ini 

berfikir statistik dan biasanya menolak 

pemahaman metafisik dan teologis. 

Bahkan faham ini sering manganggap 

bahwa pemahaman metafisik dan teologis 

terlalu primitif dan kurang rasional. 

Begitu pula Ibn Taymia mengembangkan 

pemikiran tekstualis, realistis, dan tidak 

menerima WD¶ZLO�� Ia juga tidak menerima 

berfikir teologis, terutama pemikiran 

0X¶WD]LODK� GDQ� $V\¶DUL\DK�� 'DODP�

kitabnya, Al-5DGG� µDODO� 0DQWKLTL\LQ�� Ibn 

Taymia menolak berfikir falsafati yang 

membuat konsep-konsep yang abstrak dan 

subjektif. Dalam kitab itu, tulisan yang 

berfikir manthiqi seperti konsep definisi, 

silogisme dan lain-lain ditolak, yang 

kadang-kadang dikuatkan dengan menam-

pilkan dalil al-4XU¶DQ�� 7HUKDGDS� SHPL-

kiran tasawwuf falsafi, seperti pemikiran 

al-Hallaj, Abu Yazid al-Busthami, dan Ibn 

Arabi, semua itu berfikir subjektif dan 

NKD\DOLV��EDKNDQ�VHPXD�LWX�GLQLODL�µNDILU¶��

Dengan kata lain positifistik lebih 

berusaha ke arah mencari fakta atau 

sebab-sebab terjadinya feno-mena secara 

objektif, terlepas dari pandangan pribadi 

yang bersifat subjektif. 

Dalam pandangan Durkheim, dasar 

pendekatan positivistic adalah logika 

mate-matis yang penuh teori logika 

deduktif. Kevalidan karya positivisme 

dengan cara mengandalkan fakta empiri. 

Generalisasi diperoleh dari rerata di 

lapangan. Kalau konsep semacam ini 

diterapkan pada pemikiran Ibn Taymia, 

maka ada dua dasar, yaitu (a) teks al-

Qur¶DQ� GDQ� WHNV� DO-Hadits dinilai sebagai 

pusat, dan pemahaman yang diluar teks  

adalah sebagai dunia yang gelap. Maka 

untuk mengetahui yang gelap itu, ilmuan 

harus masuk pada tingkat hakikat, yaitu 

makna empirik (tektualis), bukan WD¶-wil 

atau kinayah dan sebagianya. (b) teks 

tidak dipandang sebagai pusat, tetapi 

sebagi satu titik dari deretan titik yang 



205 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

disebut kenyataan. Karena kedudukan 

seperti ini, maka teks tidak harus 

mengetahui hukum (yang gelap) yang 

berlaku pada dunia sekitar, tetapi yang 

gelap-gelap itulah yang lebih menserasi-

kan diri dengan teks. 

Biasanya, positivistic lebih mene-

kankan pembahasan singkat dan menolak 

pem-bahasan yang penuh deskripsi cerita, 

atau WD¶ZLO, dalam istilah Ibn Taymia. 

Karena itu, jika ushuliyun akan meng-

gunakan positivistic, otomatis harus mem-

bangun teori-teori atau konsep dasar, 

kemudian disesuaikan dengan kondisi 

mazhab yang meng-amalkan ushul-fiqh 

itu. Ushuliyun lebih banyak berfikir 

induktif agar menghasilkan sebuah 

verifikatif sebuah bentuk ushul-fiqh yang 

ingin dibangun. 

Ciri-ciri positivistic dapat dilihat 

dari tiga pilar keilmuan, yaitu (a) aspek 

ontologis, positivistic menghendaki bahwa 

perilaku manusia (DI¶DO� DO-mukallafin) 

dapat di-pelajari secara independen, dapat 

dieliminasikan dari subjek lain, dan dapat 

dikontrol. (b) secara epistemologis, yaitu 

upaya untuk mencari generalisasi terhadap 

peng-amalan fiqh dalam masyarakat. (c) 

secara aksiologis, menghendaki agar 

pengem-bangan ushul-fiqh bebas nilai. 

Artinya, ushuliyun dalam menyusun 

ushul-fiqhnya mengejar objektivitas agar 

dapat ditampilkan prediksi meyakinkan 

yang berlaku bebas waktu dan tempat. 

Positivistik berbeda dengan natura-

listic yang cenderung mengungkapkan 

peng-amalan fiqh di suatu tempat. Paham 

ini dipengaruhi oleh teknik berfikir 

induktif un-tuk mermperoleh ushul-fiqh 

yang diambil dari pengamalan fiqh di 

daerah itu. Demikian ini difahami melalui 

analisis yang netral atau lingkungan 

alamiah dalam mazhabnya. Dengan kata 

lain, ushul-fiqh yang dipelajari dengan 

pendekatan naturalistrik adalah ushul-fiqh 

yang berangkat dari realita komunitas 

mazhab fiqh yang diamalkan oleh 

masyarakat itu. 

Posisi ushuliyun yang mempelajari 

fiqh dengan pendekatan ini seperti orang 

asing yang belum tahu gambaran ushul-

fiqh yang bisa dirumuskan dari daerah itu. 

Oleh karena itu, di samping dia mem-

pelajari dan mengamati masyarakat, dia 

juga mengadakan pemetaan lokasi dan 

merekam apa yang terjadi pada mazhab 

itu. Ada sebagian ilmuan yang mengata-

kan bahwa ushuliyun yang mempelajari 

norma-norma ushul-fiqh di suatu daerah 

dengan pendekatan ini sama seperti 

mengguanakan metoda fenomenologi. 

Selain menggunakan instrumen 

perilaku umat (DI¶DO� DO-mukallafin), pen-

dekatan naturalistic juga memiliki cirri, 

antara lain (a) realitas umat dapat 

dipisahkan dari konteksnya, dan tidak 

selamanya mereka berada dalam konteks 

itu. (b) penggunaan pengetahuan yang 

tersembunyi seperti intuisi, itu bisa 

dibenarkan, karena interaksi manusia pun 

sering demikian. (c) rancangan ushul-fiqh 

yang dinegosiasikan adalah penting 

karena konstruksi mazhab itu akan 

dikonstruksi oleh ushuliyun yang sedang 

mencari ushul-fiqh itu. (d) rumusan ushul-

fiqh bersifat ideografis atau berlaku 

khusus bukan bersifat nomotetis atau 

mencari generalisasi. Karena interpretasi 

yang berbeda akan lebih bermanfaat bagi 

realitas yang berbeda pula, karena 

perbedaan konteksnya. (e) gambaran 

ushul-fiqh bersifat tentatis, dan belum 

tentu bisa digeneralisasikan. 

Dari cirri-ciri tersebut dapat 

dinyatakan bahwa penulisan ushul-fiqh 

dengan pen-dekatan naturalistic adalah 

lebih membumi. Ushul-fiqh model ini 

akan mampu memecahkan perilaku umat 

yang dipelajari, dan bisa membantu 

keinginan tokoh-tokoh yang menyajikan 

Mazhab Jogja, atau Fiqh Indonesia, dan 

sebagainya.                                     

4. Pendekatan Fenomenologis  

Sebagaimana telah disebutkan di 

atas, bahwa positivisme memerlukan 

penyusu-nan teori. Sedangkan feno-



206 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

menologi justru tidak menunggu-nunggu 

teori bahkan alergi dengan teori. Pende-

katan ini lebih menekankan rasionalisme 

dan realitas peng-amalan fiqh di tengah 

masyarakat. Hal ini sejalan dengan 

penelitian etnografis yang menitik 

beratkan pada pilihan dan pandangan 

pegangan mazhab setempat. Realitas 

adalah lebih penting dan dominan 

dibanding teori dan rerata. 

Fenomenologi berusaha memahami 

pengamalan mazhab liwat pandangan dan 

perilaku pengamal mazhab itu. Menurut 

faham fenomenologi, ilmu bukanlah bebas 

nilai dari apa pun, tetapi memiliki 

hubungan dengan nilai. Aksioma feno-

menologis adalah (a) kenyataan ada dalam 

diri manusia, baik selaku individu atau 

kelompok, selalu bersifat majmuk atau 

ganda yang tersusun secara kompleks. 

Oleh karena itu pengamalan mazhab 

6\DIL¶L\� DWDX�PD]KDE�+DQDIL�DWDX� ODLQnya 

yang tersebar di bebe-rapa kawasan, 

hanya bisa dipelajari secara holistic dan 

tidak terlepas-lepas. (b) hubungan antara 

ushuliyun dengan pengikut mazhab di 

daerah itu saling mempengaruhi, mungkin 

karena diskusi atau saling memberikan 

komentar. (c) lebih mengarah kepada 

kasus-kasus fiqhiyah bukan untuk meng-

generalisasi karangan atau materi untuk 

ushul-fiqhnya. (d) ushuliyun akan kesulitan 

dalam membedakan sebab dan akibat, 

karena situasi berlangsung secara 

simultan, (e) inkuiri terkait nilai, bukan 

bebas nilai, sebagaimana disebutkan di 

atas. 

Fenomenologi merupakan istilah 

generic yang merujuk kepada semua 

pandangan ilmu social yang menganggap 

bahwa kesadaran manusia dan makna 

subjektif sebagai fokus untuk memahami 

tindakan social. Dalam pandangan ushul-

fiqh, pandangan subjektif dari pengikut 

mazhab yang dikembangkan ushul-

fiqhnya, sangat diperlukan. Subjektivitas 

akan menjadi shahih apabila ada proses 

intersubjektivitas antara ushuliyun dengan 

pengikut mazhab yang dipelajari ushul-

fiqhnya itu. 

Dalam pengembangan ushul-fiqh, 

pendekatan fenomenologi tidak dipenga-

ruhi secara langsung oleh filsafat feno-

menologi, tetapi oleh perkembangan 

dalam pende-finisian konsep fiqh atau 

ushul-fiqhnya, termasuk pendefinisian 

tafsir al-4XU¶DQ�DWDX�LOPX�EXGD\D�ODLQQ\D��

Dalam fenomenologi, objek ilmu tidak 

terbatas pada yang empirik (sensual), 

melainkan mencakup juga fenomena 

berikutnya yang terdiri dari persepsi, 

pemikiran, kemauan, dan keyakinan si 

subjek yang menuntut pendekatan holistic, 

menundukkan objek pengembangan 

ushul-fiqh dalam suatu konstruksi ganda 

melihat objeknya dalam satu konteks 

netral, dan bukan parsial. Karena itu 

dalam fenomenologi lebih menggunakan 

tata pikir logic dari pada sekedar linier 

kausal. Tujuan pengembangan ushul-fiqh 

dengan pendekatan fenomenologi adalah 

untuk membangun ilmu-ilmu agama, 

termasuk ushul-fiqh itu sendiri. 

Metoda kwalitatif fenomenologi, 

berdasarkan pada empat kebenaran, yaitu 

kebe-naran empirik sensual, kebenaran 

empirik logic, kebenaran empirik etik, dan 

kebenar-an empirik transenden. Atas dasar 

cara pencapaian kebenaran ini, feno-

menologi menghendaki kesatuan antara 

ushuliyun dengan masyarakat pengamal 

mazhab. Keterlibatan ushuliyun dengan 

umat yang dikembangkan ushul-fiqhnya 

itu menjadi salah satu cirri utama. 

Pendekatan fenomenologi berusaha 

memahami arti pengamalan fiqh dan 

kaitan-kaitannya terhadap orang-orang 

biasa dalam situasi tertentu. Ilmuan 

fenomenologi tidak berasumsi bahwa 

mereka mengetahui makna tindakan bagi 

orang-orang yang sedang dipejalari. Oleh 

karena itu inkuiri dimulai dengan diam. 

Diam merupakan tindakan untuk 

menangkap pengertian sesuatu yang 

dipelajari. Yang ditekankan adalah aspek 

subjek (pengamal fiqh) dari perilakunya. 

Mereka berusaha untuk masuk ke dunia 



207 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

konseptual para subjek yang dipelajari 

sedemikian rupa, sehingga mereka 

mengerti apa dan bagaimana suatu 

pengertian yang mereka kembangkan di 

sekitar peristiwa dalam kehidupannya 

sehari-hari. 

Mulanya ilmuan tahu dari peng-

akuan masyarakatnya, bahwa mereka 

SHQJDPDO� ILTK� 6\DIL¶L\�� GDUL� VHJL� LEDGDK��

PX¶DPDODK�� PDZDULWV�� PXQDNDKDW�� GDQ�

sebagainya. Tetapi ilmuan tahu juga 

bahwa mazhab al-6\DIL¶L\� GLGXNXQJ� ROHK�

banyak komentator (ash-hab) terhadap 

ushul-fiqhnya, sehingga terjadi antara satu 

konsep dengan konsep lainnya berbeda. 

Maka ilmuan fenomenologi ingin 

mengetahui praktek pengamalan fiqh, 

dikaitkan dengan pola kehidupan 

bermazhabnya. 

Penekanan ilmuan fenomenologi 

adalah pada aspek subjektif dari pengamal 

fiqh. Ushuliyun berusaha masuk ke dalam 

dunia subjek yang dipelajarinya, sehingga 

ushuliyun mengerti apa dan bagaimana 

satu konsep yang dikembangkan. Peng-

amal fiqh dipercayai memiliki kemam-

puan untuk menfsirkan pengamalannya 

melalui interaksi. Ushuliyun fenomeno-

logis tidak menggarap data secara mentah. 

Dia cukup pandai dengan cara mem-

EHULNDQ� ³WHNDQDQ´� SDGD� SHQJDPDO� ILTK�

untuk memberikan makna pada tindakan 

fiqihnya, tanpa mengabaikan realitas. 

Demikian dapat difahami, karena 

istilah fenomenologi itu berkaitan dengan 

suatu persepsi, yaitu kesadaran. 

Fenomenologi akan berupaya menggam-

barkan fenomena kesadaran dan bagai-

mana fenomena itu tersusun. Dengan 

adanya kesadaran ini, tidak mengherankan 

jika ushuliyun dan pengamal fiqh 

memiliki kesadaran tertentu terhdap 

pengamalannya masing-masing. Peng-

amalan yang dipengaruhi oleh kesadaran 

itu, pada saatnya akan memunculkan 

permasalahan baru dan di antaranya akan 

terkait dengan pola-pola pengamalan fiqh 

itu tadi. 

Perkembangan kesadaran yang 

diketahui oleh ushuliyun yang meng-

gunakan fenomenologi akan dihadapkan 

pada sejumlah permasalahan fiqh dan 

ushul-fiqhnya. Paling tidak ada tiga 

permasalahan pokok, yaitu (a) Ketidak 

samaan data yang dihimpun oleh 

ushuliyun, karena perbedaan minat di 

kalangan mereka terhadap perilaku suatu 

mazhab di daerah yang sama (b) Masalah 

sifat data itu sendiri. Artinya seberapa 

jauh data tersebut dapat diperbandingkan, 

atau seberapa jauh data tersebut benar-

benar dapat melukiskan gejala yang sama 

dari pengamal mazhab yang berbeda (c) 

Menyangkut masalah klasifikasi data yang 

di antara ushuliyun masih berbeda 

kriterianya. 

Melihat tiga hal tadi, studi feno-

menologi bisa dibantu dengan pendekatan 

etno-sains sebagai salah satu alternatif. 

Pendekatan ini dipandang lebih feno-

menologis karena dengan menerapkan 

model linguistik yang dikenal dengan 

pelukisan secara etik dan emik, pemak-

naan ushul fiqh menjadi lebih lengkap. 

Dengan cara ini pende-finisian ushul-fiqh 

merupakan akumulasi dari system ide, 

GDODP�LVWLODK�³PDNQD´�\DQJ�GLEHULNDQ�ROHK�

pendukung mazhab pun turut diper-

hitungkan. 

Pendekatan fenomenologi, ada yang 

mengkritik lagi dan diarahkan pada 

pengelolaan secara etnografis. Pendekatan 

ini mengkritik pandangan empirisisme 

radikal, naturalisme, dan fenomenologi 

murni. Kalau pendekatan ini diterapkan 

pada ushul-fiqh, maka (a) Persyaratan 

µLOODW (alasan hokum) menurut Hanafiyah 

harus berjangka luas, hingga memung-

kinkan untuk dijadikan dasar qiyas. 

0HQXUXW� 6\DIL¶L\DK� µLOODW jangkauannya 

terbatas, karena hukum itu mengikuti 

µLOODW��6HGDQJNDQ�PHQXUXW�WHRUL�HWQRJUDILV��

bahwa µLOODW yang dirasakan oleh pengikut 

0D]KDE� 6\DIL¶L\� PLVDOQ\D�� EHOXP� Wentu 

sejalan dengan konsep µLOODW yang 

GLUXPXVNDQ� ROHK�8VKXO\XQ� 6\DIL¶L\� \DQJ�

menyusun ushul-fiqhnya. (b) Mengem-



208 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

bangkan ushul-fiqh fenomenologis yang 

PHPSHUKDWLNDQ� µGXQLD� PRUDO� ORNDO¶�

terhadap masalah ekologi yang mengkaji 

situasi dan lingkungan. Situasi dan 

lingkungan adalah bagian dari hidup 

manusia (DI¶DO� DO-mukallafin) yang akan 

membentuk dan dibentuk oleh lingkungan 

setempat dan atau oleh budaya keagamaan 

setempat. (c) Arahan baru ushul-fiqh 

diarahkan pada fisik, karena subjektivitas 

adalah kehidupan fisik di dunia, bahkan 

sikap simpati dan empati merupakan sifat 

dasar kehidupan fisik pula. Karena itu, 

pemahaman fenomenologi perlu men-

dasarkan fisik ini. Karena fisik merupakan 

aspek primordial dari sebjek-tivitas 

manusia sebagai makhluk social. (d) 

Ushul-fiqh yang diarahkan pada histeo-

grafi, yaitu memandang fenomena dalam 

kaitannya pada kehidupan dan sejarah. 

DemikianUshul-fiqh merupakan 

khazanah kekayaan ilmu yang secara 

langsung atau tidak langsung, turut 

memperkaya model keagamaan kita. 

Pelaksanaan syariat Islam akan susah 

seandainya ilmu ini tidak ada, sebab 

ushul-fiqh dianggap sebagai penuntun fiqh 

yang merupakan jawaban bagi kehidupan 

kita. Ilmu ini dapat menjawab beberapa 

masalah yang diajukan, maka agar kita 

dapat memanfaatkan, kita harus menge-

tahui jawaban apa yang perlu dibawakan 

oleh ilmu ini :DOODKX�D¶ODP� 

III. KESIMPULAN 

Ushul-fiqh merupakan khazanah 

kekayaan ilmu yang secara langsung atau 

tidak langsung, turut memperkaya model 

keagamaan kita. Pelaksanaan syariat Islam 

akan susah seandainya ilmu ini tidak ada, 

sebab ushul-fiqh dianggap sebagai 

penuntun fiqh yang merupakan jawaban 

bagi kehidupan kita. Ilmu ini dapat 

menjawab beberapa masalah yang diaju-

kan, maka agar kita dapat memanfaatkan, 

kita harus mengetahui jawaban apa yang 

perlu dibawakan oleh ilmu ini 

Di dalam Islam, semua teks (al-

4XU¶DQ� GDQ� DO-Hadits) yang berbentuk 

zhanni (dugaan) maka makna yang 

muncul dari teks itu selalu dirumuskan 

dalam kesimpulan yang berbeda-beda 

(mukhtalaf fih). Bagi pengikut teori 

mushawwibah akan mengatakan bahwa 

semua kesimpulan yang beda-beda itu, 

yang benar tidak satu, bahkan bisa juga 

semuanya benar. Demikian jika semua 

mujtahidnya menampilkan kerangka 

berfikir yang sejalan dengan jalur ushul-

fiqh. Sedangkan pengikut mukhath-thiah 

akan berpendapat bahwa semua 

kesimpilan yang banyak itu, yang benar 

cuma satu saja, apalagi jika beberapa 

kesimpulan tadi ada nilai kontradiktif. 

Pendekatan mazhab regional dan 

mazhab universal pada dasarnya merefren 

pada sudut pengembangan ushul fiqh itu 

sendiri. Jika ushuliyun itu mendasarkan 

pengembangannya pada mazhabnya 

sendiri, berarti dia mengembangkan 

ushul-fiqh regional. 

DAFTAR PUSTAKA 

$V\PDZL��0XKDPPDG�6D¶LG�DO���Al-Islam 

al-Siyasiy, Kairo, 1992, Sina Li 

al-Nasyr. 

Aziziy, A. Qadri, Pengembanagn Ilmu-

ilmu Keislaman, Jakarta, 2003, 

Dipertais, Ditjen, Bagais, Depag 

RI. 

Bisri, Cik Hasan, Model Penelitian Fiqh, 

Jilid I, Jakarta, Edisi Pertama, 

2003, Prenada  Media. 

Buwaithiy, Muhammad Said Ramadlan, 

Dlawabith al-Mashlahah Fi al-

Syafiat al-Islamiyah, Beirut, Cet. 

Ke 5, 1990 M., 1410 H., 

Muassasah al-Risalah. 

Dikki al-%DE�� -D¶IDU�� Metoda Linguistik 

Buku al-Kitab wa al-4XU¶DQ��

dalam Al-Kitab Wa al-

4XU¶DQ�karya Muhammad 

Syahrur, Terjemah Sahiron, 

Yogyakarta, 2004 ELSAQ Press. 

Endraswara, Suwardi, Metodologi 

Penelitian Kebudayaan, 



209 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209  

 

 

Yogyakarta, 2003 Gajah Mada 

Press. 

Hasan Hanafi, Dirasah Islamiyah 

(Islamologi I) Diterjemahkan 

oleh Miftah Faqih, Yogyakarta, 

2003, LKiS,    

Ibn Taymia, Al-5DGG� µDOD� DO-

Manthiqiyyin, Beirut tt. Dar al-

Fikr. 

Ibrahim Abu Sulaiman, Abdulwahhab, Al-

Fikr al-Ushuliy, Cet. Ke I, 

Jeddah, 19931403 H., Dar al-

Syuruq. 

Mahfuzh, Anas Saidi, Metodologi 

Penelitian, Hanya Untuk 

Kalangan Sendiri, tt. 

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian 

Kwalitatif, Bandung, Cet. Ke 20, 

2006, Remaja Rosdakarya. 

Musa, Muhammad Yusuf, Nizham al-

Hukm fi al-Islam, Kairo, 1963, 

Dar al-Kitab al-Arabiyah. 

Raziy, Abu Abdillah Muhammad ibn 

Umar ibn Husain al., Al-Mahshul 

fi Ilm al-Usul. Beirut tt. Dar al-

Kutub al-Arabiyah. 

6D¶GL��DO-Iraqi, Abdulhakim abdurrahman, 

al., Mabahits al-Illat fi al-Qiyas 

µLQG�DO-U Shuliyyin, Beirut, Pect. 

Ke I, 1982 M-1406 H., Dar al-

Basyair al-Islaiyah. 

Sarkhasi, Muhammad ibn Ahmad ibn Abi 

Sahal, al., Al-Muharrar fi Ushul 

al-Fiqh,Beirut, tt. Dar al-Kutub 

al-Arabiyah. 

Syalabi, Muhammad Musthafa, 7D¶OLO� DO-

Ahkam, Beirut, 1981 M-1401 H., 

Dar al-Nahdlah al-Arabiyah. 

Suryasumantri, Jujun S. Filsafat Ilmu 

Sebuah Pengantar Populer, 

Jakarta, 1984, Penerbit Sinar 

Harapan.

      

 

 

 

 


