EPISTEMOLOGI USHUL FIQH

Ahmad Badwi

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar
DPK STAI Al-Forqan Makassar

Abstract: Usul-Figh is the science of wealth treasury directly or indirectly, helped enrich
our religious models. Implementation of Islamic Shariah will be hard if the science is not
there, because-figh usul figh regarded as a guide is the answer for our lives. This science
can answer some of the issues raised, it is that we can exploit, we should know the answer
to what needs to be performed by this science. In Islam, all the texts of the Qur'an and
Hadith al-zhanni shaped the meanings that emerge from the text was always formulated
in a different conclusion (mukhtalaf FIH). For followers of the theory mushawwibah
would say that all the disparate conclusions, which really is not one, in fact it could be all
right. Similarly, if all the jurists show frameworks in line with the path-figh usul. While
followers mukhaththiah would argue that all the conclusions that a lot of it, which is
really just one, especially if there was some conclusions contradictory values. Approach
to regional schools and schools of universal merefren basically on the corner of the
development of usul figh itself. If ushuliyun it absurd to base its development on its own,

meaning he developed a regional-figh usul.

Kata Kunci: Epistimologi Ushul Fighi

I. PENDAHULUAN

Ushul-figh merupakan khazanah
kekayaan ilmu yang secara langsung atau
tidak langsung, turut memperkaya model
keagamaan kita. Pelaksanaan syariat Islam
akan susah seandainya ilmu ini tidak ada,
sebab ushul-figh dianggap sebagai penun-
tun figh yang merupakan jawaban bagi
kehidupan kita. Ilmu ini dapat menjawab
beberapa masalah yang diajukan, maka
agar kita dapat memanfaatkan, kita harus
mengetahui jawaban apa yang perlu
dibawakan oleh ilmu ini, setelah kita
mengajukan pertanyaan. Di sini Kkita
memerlukan jawaban yang benar, dan
bukan debat kusir atau jawaban plintiran
(safsathah). Lalu muncul pertanyaan,
bagaimana kita mencari jawaban yang
benar? Masalah ini, oleh kajian filsafat
disebut epistemology, dan landasan
epistemo-logi ilmu disebut metoda ilmiah.
Dengan kata lain, metoda ilmiah adalah
cara yang dilakukan itu dalam menyusun

pengetahuan yang oleh filsafat ilmu
disebut teori kebenaran.

Ushul-figh mempunyai ciri spesifik
yang tersusun mengenai apa (ontology),
bagaimana (epistemology) dan untuk apa
(aksiologi). Ketika landasan ini saling
berkaitan, maka ontology ushul-figh
terkait dengan epistemologinya, epistemo-
logy ushul-figh terkait dengan aksiologi-
nya, dan begitulah seterusnya. Jadi kalau
kita ingin membicarakan epistemilogi
ushul-figh, maka kita harus mengaitkan-
nya dengan ontology, dan aksiologi.
Tetapi dalam tulisan ini, kita hanya
membahas tentang epistemology, dan itu
pun memakai kerangka berfikir penelitian
ilmu social.

II. PEMBAHASAN

A. Pendekatan Humanistik

Permasalahan yang sering muncul
adalah bahwa kerja ushul-figh itu objektif
atau subjektif. Demikian karena banyak



198 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, him 197-209

sekali materi figh yang dikelola melalui
ushul-figh, beda pendapat antara satu
tokoh dengan tokoh yang lain. Cara
berfikir wushuliyun selalu memakai pen-
dekatan kwalitatif, maka oleh sebagian
ilmuan dianggap tidak objektif. Berbeda
dengan paradigma ilmu yang memakai
pendekatan kwantitatif, yang serba ilmiah

dan terkontrol. Hal ini diakui oleh
ushuliyun  sendiri, dan tidak akan
menolak.

Memang kerja ushul-figh sedikit
mengabaikan prinsip objektifitas, jika
istilah objektif sebagai aturan ilmu yang
harus terukur, ada keberulangan, dan
perilaku yang dapat diramalkan. Hampir
semua ushuliyun tidak berfikir seperti itu,
karena ushul-figh berhubungan dengan
perilaku manusia (af’al mukallafin), maka
subjektivitas tetap memiliki peran ter-
sendiri. Ushul-figh yang selalu menekan-
kan pada pendekatan subjektivitas,
biasanya disebut studi humanistik. Paham
ini berpandangan bahwa figh yang
dikelola oleh ushul-figh bukan harga mati,
tetapi wilayah interpretative.

Menurut  pandangan ahli-ahli
rasional, teratur, atau sistematik, perilaku
manusia bersifat kontektual berdasarkan
makna yang diberikan di lingkungannya.
Kalau ilmu di luar humaniora lebih
ditekankan pada ‘kedisiplinan’, humaniora
justru kearah interpretasi alternatif. Posisi
ilmu humaniora, termasuk ushul-figh
adalah pada ‘siapa’ dan menentukan ‘apa
yang dilihat’. Menurut paham ini realitas
perbuatan manusia termasuk fenomena
yang cair dan mudah berubah. Fenomena
ini bersifat polisemik yang memerlukan
penafsiran. Jadi kerja ushul-figh selalu
bergerak pada ‘koma-koma’ bukan
berhenti pada satu titik.

Persoalan objective ilmiah dan
subjektivitas tidak ilmiah, memang telah
lama ditujukan pada semua ilmu agama,
termasuk ushul-figh. Apalagi ilmu ini
menyajikan penafsiran dan hermeunitika.
Tentu saja penafsiran semacam ini
keberatan jika dikait-kan dengan penilaian

objektif dan subjektif. Tetapi muncullah
beberapa tokoh sosio-log yang mengata-
kan bahwa objektivitas itu hanya berlaku
bagi ilmu alam. Dengan kata lain, ilmu
agama memiliki kateristik  tersendiri.
Karena itu subjektivitas interpre-ter yang
sering memasukkan resepsi, kepekaan,
akal sehat, dan pendapat yang terbuka,
mestinya tidak harus sama persis dengan
“self-understanding”. ITtulah maka objek-
tivitas dalam ilmu social, ilmu budaya,
termasuk ushul-figh tidak bisa absolut.

Ketika ushul-figh dianggap sebagai
karya pemikiran dalam Islam (tsagafah
Islamiah), muncullah dilematis apakah
ushul-figh itu sebagai ilmu atau sebagai
seni berdebat. Begitu pula ketika para
ilmuan melihat perdebatan dalam Islam
antara ahli hadits dan ahli rakyu, dalam
memecahkan konsep syari’ah, mereka
bertanya, apakah ushul-figh itu Agama
atau ilmu agama. Kalau ushul-figh
dipandang sebagai Agama, (bukan ilmu
agama) lalu sampai dimana Kkita
memperlakukannya sebagi sumber data
untuk membangun teori yang dianggap
objective. Kenyataan ini membutuhkan
kesadaran baru yang menjadi ciri
postmodernisme. Yaitu bahwa represen-
tasi, suatu penyajian dalam perbandingan
mazhab misalnya, tentang suatu aliran
ushul-figh, pada dasarnya tidak pernah
menyajikan ~ gambaran  sebagaimana
adanya. Penyajian atau uraian itu telah
dibungkus dalam kemasan tertentu.
Ushul-figh sebagai teks tidak bisa diurai-
kan apa adanya tetapi mengalami
‘distorsi’ tertentu setelah melalui proses
penafsiran (syarah).

Ushul-figh selalu muncul dalam
kerangka berfikir tertentu dan tidak bisa
bebas begitu saja. Tetapi dalam penyajian-
nya selalu muncul nilai subjektivitas di
dalamnya. Karena itu, meskipun mulanya
ushul-figh itu gagasan al-Syafi’iy untuk
membangun mazhabnya, tetapi dalam
perkembangannya, mucullah Ushl-figh
Zaidiyah, Ushul-figh Mu’tazilah, Ushul-
Figh Syi’ah, Ushul-figh Hanafiyah,



199 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, him 197-209

Ushul-figh Zhahiri, dan sebagainya. Lalu
apa artinya kebenaran ilmiah ? Kebenaran
ilmiah bersifat relatif, kondisional, dan
tergantung konsensus atau kesepakatan.
Tidak ada kebenaran mutlak dalam ilmu
soasial atau budaya termasuk ushul-figh.
Karena itu, setiap ushuliyyun harus siap
menerima kritik atas kekurang tepatan
analisanya. Dalam kaitan ini, Abdul
Wahhab al-Sya’rani berkata: Mazhab
kami adalah benar, tetapi mungkin juga
salah. Mazhab di luar kami adalah salah,
tetapi mungkin juga benar. Demikian ini
tertuang dalam kitab klasik berjudul
Mizan al-Kubra, maka nilai pluralis ini
termasuk ciri postmodernism.

Perkembangan selanjutnya, bahwa
ahli-ahli perbandingan mazhab dapat
menyusun kesadaran ‘subjektivitas’ yang
selanjutnya diarahkan pada penulisan
biog-rafi individu (tokoh).

Dalam konteks modernis yang kaku,
ushuliyyun berpandangan harus objektif,
memiliki otoritas, netral dari mazhab, dan
selalu mengolah teks dengan objektif.
Padahal figh yang dikelola melalui ushul-
figh selalu berubah karena perubahan
waktu dan tempat, akibatnya makna teks
bisa plural dan bisa berkembang. Jadi
pemikiran semacam itu harus ditata ulang
kalau dia akan mempelajari ilmu ushul-
figh.

Pada waktu positivisme menjadi
idola setiap ilmuan, semua pemikiran
yang tidak objective dinilai lemabh,
termasuk kerangka kerja ushul-figh.
Tetapi setelah muncul strukturalisme, dan
teori ini bisa diterapkan pada penggalian
figih yang ijtihadnya ditata rapih, maka
bisa ditemukan objektivitas. Terutama jika
strukturalis itu berupaya menemukan
masalah penting dalam setiap uraian figh
yang disajikan, seperti kesimpulan: lebih
manfaat, lebih maslahat, lebih adil dan
semacamnya. Lebih lagi jika semua itu
tidak terjebak pada alam khayal realis,
melainkan selalu berpegang pada bahasa
sebagai alat pemikiran.

Disitu jelaslah bahwa ushul-figh
yang bisa dipandang bernilai subjective,
tidak ilmiah, terlalu keagama-agamaan itu
sebenarnya tidak benar. Disiplin ilmu
ushul-figh tetap mengedepankan aspek
kebenaran tertentu sejalan dengan tujuan,
metoda, hubungan antara dalil dan mad-
lul, dan analisis yang berwawasan lain
dengan pendekatan objective. Perbedaan
ini tidak berarti bahwa kerja ushul-figh itu
hanya asal-asalan, melainkan berusaha
memahami fenomena liwat subjective
yang tidak mungkin terfahami melalui
objektivitas.

1. Mushawwibah dan Mukhaththiah

Di dalam Islam, semua teks (al-
Qur’an dan al-Hadits) yang berbentuk
zhanni (dugaan) maka makna yang
muncul dari teks itu selalu dirumuskan
dalam kesimpulan yang berbeda-beda
(mukhtalaf  fih). Bagi pengikut teori
mushawwibah akan mengatakan bahwa
semua kesimpulan yang beda-beda itu,
yang benar tidak satu, bahkan bisa juga
semuanya benar. Demikian jika semua
mujtahidnya menampilkan kerangka ber-
fikir yang sejalan dengan jalur ushul-figh.
Sedangkan pengikut mukhath-thiah akan
berpendapat bahwa semua kesimpilan
yang banyak itu, yang benar cuma satu
saja, apalagi jika beberapa kesimpulan
tadi ada nilai kontradiktif.

Penilaian semacam itu muncul
karena ushul-figh atau kerangka berfikir
figh memanfaatkan penalaran subjective
dan paradigma kwalitative. Penalaran
semacam ini kurang memiliki kebenaran
pada tingkat tertentu. Kebenaran ushul-
figh dianggap mengada-ada dan spekulasi
yang merancang. Tentu saja asumsi
seperti itu tidak selalu benar. Meskipun
begitu, pengembangan ushul-figh seyog-
yanya berusaha keras untuk meyakinkan

orang lain, bahwa figh yang dipro-
duksinya memiliki kadar logika dan
kebenaran.

Logika dan kebenaran dalam ushul-

figh tidak berbeda dengan metoda



200 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

penelitian ilmu social atau ilmu budaya.
Logika tetap menjadi wahana untuk men-
cari kebenaran. Meskipun begitu, banyak
sekali macam-macam logika yang diper-
gunakan untuk mencapai kebenaran itu.
Tetapi tidak semuanya relevan bagi
pengembangan ushul-figh. Macam-macam
logika itu antara lain: (a) logika formal.
Logika ini berusaha mencari kebenaran
dengan mencari relasi antar mugaddimah
shugra dan kubra dengan tujuan untuk
menggeneralisasikan natijah yang ada

pada setiap syakal (qiyas manthiqi).
Logika ini tidak bisa diterapkan dalam
ushul-figh. karena ushul-figh tidak

mengejar giyas-qgiyas manthiqi seperti itu,
tetapi transferabilitas. (b) logika matema-
tik. Logika ini pencarian kebenaran
dengan mencari relasi proposisi menurut
kebenaran materiil seperti tiga kali tiga itu
sembilan. Logika ini didukung oleh rerata
yang pasti dan terukur. Andalan logika ini
adalah adanya dalil, aturan, dan rumus-
rumus pasti. Logika semacam ini diman-
faatkan oleh statistika dan bisa berlaku
bagi penelitian ilmu social, ilmu budaya,
termasuk ilmu agama yang penganut
faham posistivistik. (c) Logika reflektif,
yaitu cara berfikir dengan sangat cepat,
untuk mengabstraksikan dan penjabaran.
Logika ini berlangsung cepat dan bisa
memanfaatkan daya intuisi. Dalam ilmu
tasawwuf, logika ini disebut pendekatan
dzaugi yang bisa berkembang sampai
laduni. (d) logika kwalitatif, yakni
pencarian kebenaran berdasarkan paparan
deskriptif data di lapangan atau di per-
pustakaan. Kwalitas kebenarannya didasar-
kan pada realitas yang ada. (e) logika
linguistik, yaitu pencarian kebenaran
berdasarkan pemakaian bahasa. Logika ini
banyak diminati oleh penelitian al-Qur’an
dan semacam penelitian yang memerlukan
penafsiran.

Dari macam-macam logika di atas,
ushul-figh  cenderung  memanfaatkan
logika kwalitatif dan logika linguistik.
Suatu saat logika reflektif pun dipakai
pula, terutama untuk mengembangkan

dalil metodologis seperti istihsan dan
mashalih  mursalah. Logika kwalitatif
banyak dipergunakan untuk mengembang-
kan dalil sosiologis seperti ijma’, qaul
shahabi, dan lain-lain. Sedangkan logika
linguistik dipergunakan untuk mengem-
bangkan dalil normative, yaitu al-Qur’an
dan teks al-Hadits.

Dari segi lain, logika kwalitatif
biasanya dipergunakan untuk lingkup
kebenaran yang terbatas. Artinya, kebe-
naran yang dicapai bukan sebuah wacana
yang berlaku universal, melainkan hanya
pada tingkat local, atau kasus tertentu saja.
Karena itu, kebenaran kwalitatif bersifat
lebih spesifik dan tidak menghendaki
adanya regualitas. Oleh karena itu teks
atau kasus yang dikelola memakai logika
kwalitatif akan meng-hasilkan kesimpulan
yang berbeda-beda. Hal ini bukan berarti
kebenaran semacam itu lemah, tetapi tetap
menggunakan dalil berdasarkan realitas.
Itulah suatu feno-mena yang oleh Islam
disebut rahmatan lil’alamin.

Dulu, penelitian ilmu social dan
ilmu budaya diarahkan pada pemikiran
objektif dan matematis. Tetapi setelah
mereka mulai meninggalkan logika tra-
disi, dan ingin mencari kebenaran baru
yang lebih orisinil, mereka mengejar
perkembangan yang disebut postmo-
dernisme. Kalau perkembangan ilmu itu
seperti itu, maka akan berte-mu dengan
ushul-figh yang kebenarannya didasarkan
pada argumentasi, imajinasi, dan common
sense (akal sehat).Kebenaran dalam ushul-
figh adalah nisbi (zhanni) dan relative

(mukhtalaf  fih), dan menganut
Hukum probabilitas (ijtihadiah). Titik
tolak ushuliyun semacam itu adalah
kebenaran kreatif cerdas, dan tidak
menyalahkan orang lain seperti meng-
hakimi salah, bid’ah, jumud, dan sebagai-
nya. Tentu saja pendirian ushuliyun
seperti itu tidak disetujui oleh agamawan
yang taat pada kebenaran matematis. Di
antara mereka ada yang berkata: Allah itu
satu. Nabi Muhammad itu satu, dan Al-
Qur’an juga satu, maka seharusnya



201 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

pemikiran Islam pun satu pula (bersatu).
Padahal sulit dipungkiri bahwa kebenaran
kreatif pun akan mampu mewadahi
aspirasi kebenaran yang kecil-kecil, yaitu
kebenaran yang jarang teradopsi oleh
ilmuan yang selalu berfikir global.

Perlu dipertimbangkan, baik oleh
pengikut mushawwibah atau mukhath-
thiah bahwa perilaku manusia (af’al al-
mukallafin) adalah unik, dan inilah yang
menjadi objek pembahasan ushul-figh.
Oleh karena itu tuntutan kebenaran dan
atau objek-tivitas ushul-figh hendaknya
dicari bukan seperti fenomena alam. Jika
fenomena alam ada hal-hal yang secara
fisik teramati, terulang, dan teratur, maka
perilaku manusia tidak selamanya ber-
gerak seperti itu, bahkan selalu bias.
Tingkat bias ini hanya mampu diolah
menjadi  objective apabila dilukiskan
secara verstehen (mudah terfahami). Jika
figh yang diproduksi melalui ushul-figh
tadi dapat diterima oleh masyarakat,
berarti dalam ushul-figh tadi ada keje-

lasan. Kejelasan inilah yang disebut
kebenaran.
Jadi kalau kebenaran ilmuan

objective lebih menyukai penjelasan logis,
maka ushul-figh menyajikan penjelasan
yang berisi penafsiran. Kalau kebenaran
objective ingin melihat pembakuan
pengamatan yang teratur, maka penge-
lolaan ushul-figh bersifat hAumanistic yang
kreatif. Dengan kata lain kebenaran ushul-
figh lebih menitik beratkan pada aspek
humanistic kemanusiaan. Itulah sebabnya,
ushul figh dinilai unik yang memandang
bahwa perilaku manusia satu sama lain
tidak selalu sama. Dengan demikian,
orang yang berpendapat bahwa Ushul-figh
al-Syafi’iy itu mirip dengan Manthiq Plato
atau Aristotales, itu tidak benar. Karena
kebenaran Manthiq memiliki hubungan
kausalitas yang jelas dan harus relasional
yang memungkinkan kontrol proposisi.
Sedangkan kebenaran Ushul-Figh ditekan-
kan pada penafsiran logic yang kadang-
kadang bercampur dengan intuisi, imaji-
nasi, dan kreativitas. Oleh karena itu,

melalui penafsiran semacam ini, Ushul-
Fgh lebih mampu memasuki sisi-sisi
perso-alan hukum yang berkaitan dengan
perilaku umat (af’al al-mukallafin).

Lebih dari itu, kebenaran ushul-figh
bukan hal yang dirancang ada, tetapi harus
dicari dalam konteks. Ushuliyun hanya
bertugas menghimpun, mengorganisasi,
mengklasifikasi, dan menglola dalil-dalil
fighiyah untuk keperluan figih.

2. Ushul-figh aliran Rakyu dan aliran
Mutakallimin

Penerapan ushul-figh sering direpot-
kan ketika ushuliyun akan membuat figh,
terutama ketika mencari bentuk aliran,
apakah ushul-figh aliran rakyu atau aliran
mutakallimin. Dua aliran 1ini, secara
etimologis memang bertolak belakang.
Keduanya memiliki implikasi metodologis
yang berbeda. Padahal keduanya sama-
sama dimanfaatkan oleh imam-imam
mujtahid.

Rakyu adalah aliran dalam ushul-
figh yang teori-teorinya dibangun atau
disusun sesudah figh terbentuk. Artinya,
mujtahid ini mengamati perilaku orang-
orang mukallaf yang ada pada masyarakat,
kemudian dia memproduk figh secara
induktif. Setelah itu disusunlah ushul-figh
untuk dasar-dasar pengembangannya, di
samping kaidah fighnya juga. Karena itu,
uruf (tradisi), mashalih al-mursalah, dan
istihsan di-ambil sebagai dasar hukum
figh. Ushul-figh aliran ini dipakai oleh
Mazhab Hanafi, Mazhab Maliki, dan
Mu’tazilah. Dalil-dalil ini, biasanya
dirumuskan berdasarkan istigra (peneli-
tian) untuk mencari bentuk figh.

Sebaliknya, jika mujtahid itu
menyusun ushul-figh dulu, kemudian
memproduki figh berdasarkan ushul-figh
tadi, berati ushul figh ini disebut aliran
mutakallimin. Aliran ini berfikir deduktif,
dengan menyesuaikan perilaku umat (af’a/
al-mukallafin), kepada teori-teori ushul-
figh tadi. Aliran ini dipakai antara lain
oleh Mazhab Syafi’ly, Mazhab Hanbali,
Mazhab Zhahiri, dan Mazhab Syi’ah Itsna



202 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

Asyariyah. Aliran ini tidak mau memakai
‘uruf, mashalih al-mursalah, dan istihsan,
karena semua dalil ini bisa bertentangan
dengan giyas ‘am. Aliran ini, tambahan
dalil pokoknya adalah istish-hab, yaitu
dalil yang memandang persoalan hokum,
selama tidak ada dalil yang mengubah
maka tetap berlaku sampai sekarang dan
masa depan.

Ushul figh model ini agak sempit
dan seperti membatasi diri pada kondisi
lapangan tertentu, terutama jika Kkita
melihat perkembangan kehidupan yang
cepat berubah. Akibatnya, teori-teori
ushul-figh hanya terpaku pada pema-
haman dasar (al-Qur’an, al-Hadits, al-
Ijma’ dan al-Qiyas) dan beberapa dalil
yang berorientasi ke belakang seperti
istishhab, dan syara’ man qablana.
Dengan kata lain, ada kelemahan bagi
aliran 1ini, yaitu kurang menghargai
fenomena dan realitas. Berbeda dengan
aliran rakyu yang menggunakan dalil
‘uruf dan istihsan, bisa masuk ke dalam
rangka (a) Ushuliyun bisa mengolah
semua permasalahan yang muncul di
tengah masyara-kat, dengan teori-teori
ushul-fighnya. (b) Ushuliyun bisa ber-
hubungan langsung secara akrab dengan
masyarakat yang memakai mazhab
tertentu (c) Ushuliyun dapat menguraikan
latar belakang secara penuh, sehingga
uraian fighnya bisa mengangkat dalil-dalil
kulli dengan meninggalkan dalil juz'iy
yang sama-sama zhanni.

2. Pendekatan Emik dan Etik

Ada dua cara pandang (pendekatan)
yang saling bertolak belakang. Dua
pendekatan ini disebut pendekatan emik
(fonemik) dan pendekatan etik (fonetik).
Awalnya, pendekatan ini muncul dari
istilah linguistik, yang dalam ilmu budaya
dipopulerkan oleh Kenneth Pike. Dalam
Kitab Klasik, teori ini pernah dikem-
bangan oleh Ibn Jinni dan al-Jurjani.
Menurut Ja’far Dikki, teori Ibn Jinni dan
teori Al-Jurjani saling melengkapi untuk
membangun teori linguistik yang baru.
Penggabungan dua teori tersebut adalah

(a) Penggabungan antara studi diakronik
Al-Jurjani dan singkronik Ibn Jinni me-
rupakan hal yang signifikan (b) Teori Ibn
Jinni yang mengatakan bahwa bahasa
tidak terbentuk seketika, tetapi berproses,
dan teori Al-Jurjani tentang hubungan
antara bahasa dan pertumbuhan pemi-
kiran, merupakan hal yang saling terkait.
Dengan demikian bahasa dengan segala
aturannya tumbuh dan berkembang seiring
dengan pertumbuhan pemikiran manusia.
Teori dua tokoh tadi mengembangkan
aliran linguistik Abu Ali al-Farisi, yang
kateristik umumnya adalah (a) Bahasa
pada dasarnya terbetuk secara system. (b)
Bahasa merupakan fenomena social dan
strukturnya terkait dengan fungsi trans-
misi yang melekat pada bahasa tersebut.
(c) Adanya kesesuaian antara bahasa dan
pemikiran. Dari segi lain, ahli-ahli
linguistik mempelajari kamus Magayis al-
Lughat karya Ibn Faris. Tokoh ini meng-
embangakan teori gurunya, yaitu Sa’lab
yang membedakan antara kata benda
sebagai subjek (ism dzat) dan kata benda
sebagai sifat (ism shifat). Tampaknya, dari
teori semacam inilah muncul gagasan
tentang emik dan etik untuk mengem-
bangkan ilmu sosial dan ilmu budaya, dan
sekarang dicoba untuk mengembangkan
ushul-figh.

Secara epistemologis, pendekatan
etik dan emik memiliki implikasi yang
berbeda. Jika ushuliyun berusaha mengem-
bangkan ushul-figh menurut mazhab
universal dengan menggunakan cara-cara
yang ditentukan sebelumnya, maka cara
ini, oleh teori linguistik disebut etik.
Sebaliknya, jika pengembangan ushul-figh
itu berdasar-kan mazhab regional (mazhab
Syafi’ly saja misalnya) maka berarti
ushuliyun telah mengem-bangkan ushul-
figh dengan pendekatan emik. Bagi
ushuliyun bisa juga meng-gunakan salah
satu pendekatan, dan atau menggunakan
keduanya. Yang penting mereka mem-
perhatikan ~ konsistensi ~ pemanfaatan
keduanya, agar tidak terjadi campur aduk.
Kedua  pendekatan ini  memiliki



203 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

kelemahan masing-masing dan sekaligus
memiliki kekuatan tertentu.

Menurut Marvin Harris, istilah etik
dan emik akan berhubungan dengan
masalah objektif dan subjektif. Etik
bersifat sangat tertutup dalam hal makna,
seperti prinsip objektif. Tetapi emik tidak
bisa disejajarkan dengan subjektif saja
tetapi bisa juga disejajarkan dengan
objektif dan subjektif sekali gus. Kalau
teori ini diterapkan pada ushul-figh
universal dan ushul-figh regional, maka
bisa berhubungan dengan objektif dan
subjektif dalam penerapan. Artinya, jika
dalam ushul-figh tadi ushuliyun mengo-
lah dalil normative (tsk al-Qur’an dan teks
al-Hadits), maka bisa menemukan objektif
dan subjektif. Tetapi jika mereka meng-
olah dalil metodologis seperti istihsan
maka dia akan terjadi subjektif. Jadi
perbedaan antara objektif dan subjektif
dan penyebutan ushul-figh regional dan
universal, tergantung penggunaannya.

Jelasnya, pendekatan etik dan emik
merupakan landasan norma pengem-
bangan penelitian yang berusaha mema-
hami tingkah laku manusia. Tingkah laku
tersebut penuh dengan makna, karena di
dalamnya terdapat aneka macam symbol
aksi. Begitu pula ushul-figh yang meng-
ambil istilah mazhab regional dan mazhab
universal, meru-pakan landasan pengem-
bangan ushul-figh itu sendiri, yang ber-
usaha memahami tingkah laku manusia
(af’al al-mukallafin). Tingkah laku ini
penuh dengan makna (penilaian), karena

di dalamnya terdapat berbagai aksi
(akidah, niat, ucapan, gerakan dan
perbuatan).

Pendekatan mazhab regional dan
mazhab universal pada dasarnya merefer
pada sudut pengembangan ushul figh itu
sendiri. Jika wushuliyun itu mendasarkan
pengem-bangannya pada mazhabnya sen-
diri, berarti dia mengembangkan ushul-
figh regional. Dan jika dia menggunakan
sudut pandang beberapa mazhab, berarti
dia menggunakan ushul-figh akurat apa-
bila dia mampu menangkap persamaan

dan perbedaan pendapat beberapa tokoh-
nya, selanjutnya dikategorikan dan dicari
signifikasi teori secara penuh. Berarti
pengambilan mazhab regional lebih
memperhatikan teori yang lebih aspiratif.
Sebaliknya, pemaparan ushul-figh uni-
versal lebih tergantung pada kejelian
ushuliyun itu sendiri, dalam menampilkan
suatu teori secara ilmiah.

Jika wushuliyun itu pengembangan-
nya memilih ushul-figh mazhab universal,
pada akhirnya dia harus melakukan
generalisasi. Pada saat itu dia harus
melakukan beberapa hal. (a) dia harus
mengelompokkan ~ secara  sistematis
seluruh pendapat atau teori ushul-figh
yang ada, ke dalam system tunggal. (b)
dia menyediakan ukuran atau Kkriteria
untuk  klasifikasi setiap dalil yang
menunjang teori-teori ushul-fighnya. (c)
dia mengorganisasikan teori yang telah
diklasifikasikan ke dalam type-type
tertentu. (d) menganalisa, menemukan,
dan menguraikan setiap teori (qaul) dan
argumentasinya ke dalam kerangka
system yang telah dibuat, sebelum dia
mempelajari ushul-figh.

Sebaliknya, pendekatan ushul-figh
mazhab regional termasuk ushul-figh
mazhabnya sendiri, merupakan esensi
yang shahih untuk fenomena figh pada
suatu waktu tertentu. Pendekatan ini
relevan sebagai usaha untuk mengungkap
pola-pola figh menurut persepsi mazhab-
nya. Pendekatan ini menegaskan bahwa
konsepnya muncul dari ushuliyun sendiri.
Berbeda dengan pengembangan ushul-figh
universal, wushuliyun berdiri di luar
mazhabnya sendiri. Pendekatan pertama
(regional) akan terkait dengan keseluruhan
teori mazhabnya, dan akan menekankan
pada kenisbian. Pendekatan ini lebih
natural dalam mereprosentasikan teori
ushul-figh dan sejalan dengan konsep
ushul-figh secara operasional. Sedangkan
ushul-figh niversal ditekankan pada sikap
mutlak. Dari satu segi, pendekatan ini
kurang natural, dan sejajar dengan teori
ushul-figh secara kognitif. Jika kedua



204 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

pendekatan itu diper-bandingkan maka
akan tergambar dalam karakte-ristik
sebagai berikut. Pendekatan ushul-figh
regional adalah (a) Ushuliyun akan
mempelajari perilaku masyarakat (af’al
al-mukallafin) yang mengikuti mazhabnya
sendiri. (b) Ushuliyun hanya mempelajari
ushul-figh dari mazhabnya sendiri, yaitu
ushul-figh al-Syafi’ly misalnya, yang
ditulis oleh beberapa tokoh mazhab itu. (c)
Struktur ushul-figh diten-tukan oleh
kondisi dan situasi jama’ah yang meng-
amalkan fighnya. (d) Kriteria ushul-figh
bersifat relatif dan terbatas.

Sedangkan ushul-figh  universal
adalah (a) Ushuliyun akan mempelajari
perilaku manusia (af’al al-mukallafin) dari
luar mazhabnya sendiri. (b) Ushuliyun
akan mempelajari ushul-figh dari berbagai
mazhab dan membandingkannya satu
sama lain. (c¢) Struktur ushul-figh ditentu-
kan oleh wushuliyun itu sendiri dengan
membangun konseptual. (d) Kriteria
ushul-figh bersifat mutlak, ada genera-
lisasi dan berlaku universal.

Dari karakteristik seperti itu, tampak
bahwa wushuliyun regional akan menjadi-
kan dirinya sebagai bagian utuh dari
mazhab itu. Ushuliyun ini ikut merasakan
dan bertindak sebagai partisipan penuh.
Kehadiran ushuliyun seperti ini menentu-
kan keberhasilan. Tentu saja subjektivitas
pun tetap sulit dihindarkan. Apalagi
ushuliyun tadi pendukung mazhabnya.
Jika dia tidak mampu mengambil jarak,
bisa terjadi bias. Sedangkan pengembang
ushul-figh universal, otoritas ushuliyun
sangat menentukan. Kemampuan mereka
membangun konsep yang akan diterapkan,
amat menentukan keberhasilan.

3. Pendekatan
Naturalistis

Positivistis dan

Dulu, gagasan positivistic itu di-
cetuskan oleh Ibn Taymia. Tetapi karena
ia wafat dalam tahanan dan buku-bukunya
baru beredar setelah lima ratus tahun,
maka gagasan semacam itu mandeg, kata
Nurcholis Madjid. Setelah muncul falsafat

Agust Comte (1798-1875) dan tulisan
Emil Durkheim (1858-1917) banyak
ilmuan yang mengambil falsafat ini
sebagai pendekatan penelitian. Filsafat ini
berfikir statistik dan biasanya menolak
pemahaman metafisik dan teologis.
Bahkan faham ini sering manganggap
bahwa pemahaman metafisik dan teologis
terlalu primitif dan kurang rasional.
Begitu pula Ibn Taymia mengembangkan
pemikiran tekstualis, realistis, dan tidak
menerima fa 'wil. Ia juga tidak menerima
berfikir teologis, terutama pemikiran
Mu’tazilah dan  Asy’ariyah. Dalam
kitabnya, Al-Radd ‘alal Manthigiyin, Ibn
Taymia menolak berfikir falsafati yang
membuat konsep-konsep yang abstrak dan
subjektif. Dalam kitab itu, tulisan yang
berfikir manthiqi seperti konsep definisi,
silogisme dan lain-lain ditolak, yang
kadang-kadang dikuatkan dengan menam-
pilkan dalil al-Qur’an. Terhadap pemi-
kiran tasawwuf falsafi, seperti pemikiran
al-Hallaj, Abu Yazid al-Busthami, dan Ibn
Arabi, semua itu berfikir subjektif dan
khayalis, bahkan semua itu dinilai ‘kafir’.
Dengan kata lain positifistik lebih
berusaha ke arah mencari fakta atau
sebab-sebab terjadinya feno-mena secara
objektif, terlepas dari pandangan pribadi
yang bersifat subjektif.

Dalam pandangan Durkheim, dasar
pendekatan positivistic adalah logika
mate-matis yang penuh teori logika
deduktif. Kevalidan karya positivisme
dengan cara mengandalkan fakta empiri.
Generalisasi diperoleh dari rerata di
lapangan. Kalau konsep semacam ini
diterapkan pada pemikiran Ibn Taymia,
maka ada dua dasar, yaitu (a) teks al-
Qur’an dan teks al-Hadits dinilai sebagai
pusat, dan pemahaman yang diluar teks
adalah sebagai dunia yang gelap. Maka
untuk mengetahui yang gelap itu, ilmuan
harus masuk pada tingkat hakikat, yaitu
makna empirik (tektualis), bukan ta’-wil
atau kinayah dan sebagianya. (b) teks
tidak dipandang sebagai pusat, tetapi
sebagi satu titik dari deretan titik yang



205 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

disebut kenyataan. Karena kedudukan
seperti ini, maka teks tidak harus
mengetahui hukum (yang gelap) yang
berlaku pada dunia sekitar, tetapi yang
gelap-gelap itulah yang lebih menserasi-
kan diri dengan teks.

Biasanya, positivistic lebih mene-
kankan pembahasan singkat dan menolak
pem-bahasan yang penuh deskripsi cerita,
atau ta’wil, dalam istilah Ibn Taymia.
Karena itu, jika wshuliyun akan meng-
gunakan positivistic, otomatis harus mem-
bangun teori-teori atau konsep dasar,
kemudian disesuaikan dengan kondisi
mazhab yang meng-amalkan ushul-figh
itu. Ushuliyun lebih banyak berfikir
induktif agar menghasilkan sebuah
verifikatif sebuah bentuk ushul-figh yang
ingin dibangun.

Ciri-ciri  positivistic dapat dilihat
dari tiga pilar keilmuan, yaitu (a) aspek
ontologis, positivistic menghendaki bahwa
perilaku manusia (af’al al-mukallafin)
dapat di-pelajari secara independen, dapat
dieliminasikan dari subjek lain, dan dapat
dikontrol. (b) secara epistemologis, yaitu
upaya untuk mencari generalisasi terhadap
peng-amalan figh dalam masyarakat. (c)
secara aksiologis, menghendaki agar
pengem-bangan ushul-figh bebas nilai.
Artinya, wushuliyun dalam menyusun
ushul-fighnya mengejar objektivitas agar
dapat ditampilkan prediksi meyakinkan
yang berlaku bebas waktu dan tempat.

Positivistik berbeda dengan natura-
listic yang cenderung mengungkapkan
peng-amalan figh di suatu tempat. Paham
ini dipengaruhi oleh teknik berfikir
induktif un-tuk mermperoleh ushul-figh
yang diambil dari pengamalan figh di
daerah itu. Demikian ini difahami melalui
analisis yang netral atau lingkungan
alamiah dalam mazhabnya. Dengan kata
lain, ushul-figh yang dipelajari dengan
pendekatan naturalistrik adalah ushul-figh
yang berangkat dari realita komunitas
mazhab figh yang diamalkan oleh
masyarakat itu.

Posisi ushuliyun yang mempelajari
figh dengan pendekatan ini seperti orang
asing yang belum tahu gambaran ushul-
figh yang bisa dirumuskan dari daerah itu.
Oleh karena itu, di samping dia mem-
pelajari dan mengamati masyarakat, dia
juga mengadakan pemetaan lokasi dan
merekam apa yang terjadi pada mazhab
itu. Ada sebagian ilmuan yang mengata-
kan bahwa wushuliyun yang mempelajari
norma-norma ushul-figh di suatu daerah
dengan pendekatan ini sama seperti
mengguanakan metoda fenomenologi.

Selain  menggunakan instrumen
perilaku umat (af’al al-mukallafin), pen-
dekatan naturalistic juga memiliki cirri,
antara lain (a) realitas umat dapat
dipisahkan dari konteksnya, dan tidak
selamanya mereka berada dalam konteks
itu. (b) penggunaan pengetahuan yang
tersembunyi seperti intuisi, itu bisa
dibenarkan, karena interaksi manusia pun
sering demikian. (c) rancangan ushul-figh
yang dinegosiasikan adalah  penting
karena konstruksi mazhab itu akan
dikonstruksi oleh ushuliyun yang sedang
mencari ushul-figh itu. (d) rumusan ushul-
figh bersifat ideografis atau berlaku
khusus bukan bersifat nomotetis atau
mencari generalisasi. Karena interpretasi
yang berbeda akan lebih bermanfaat bagi
realitas yang berbeda pula, karena
perbedaan konteksnya. (e) gambaran
ushul-figh bersifat tentatis, dan belum
tentu bisa digeneralisasikan.

Dari  cirri-ciri  tersebut  dapat
dinyatakan bahwa penulisan ushul-figh
dengan pen-dekatan naturalistic adalah
lebih  membumi. Ushul-figh model ini
akan mampu memecahkan perilaku umat
yang dipelajari, dan bisa membantu
keinginan tokoh-tokoh yang menyajikan
Mazhab Jogja, atau Figh Indonesia, dan
sebagainya.

4. Pendekatan Fenomenologis

Sebagaimana telah disebutkan di
bahwa positivisme memerlukan
teori. Sedangkan feno-

atas,
penyusu-nan



206 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

menologi justru tidak menunggu-nunggu
teori bahkan alergi dengan teori. Pende-
katan ini lebih menekankan rasionalisme
dan realitas peng-amalan figh di tengah
masyarakat. Hal 1ini sejalan dengan
penelitian  etnografis yang  menitik
beratkan pada pilihan dan pandangan
pegangan mazhab setempat. Realitas
adalah lebih penting dan dominan
dibanding teori dan rerata.

Fenomenologi berusaha memahami
pengamalan mazhab liwat pandangan dan
perilaku pengamal mazhab itu. Menurut
faham fenomenologi, ilmu bukanlah bebas
nilai dari apa pun, tetapi memiliki
hubungan dengan nilai. Aksioma feno-
menologis adalah (a) kenyataan ada dalam
diri manusia, baik selaku individu atau
kelompok, selalu bersifat majmuk atau
ganda yang tersusun secara kompleks.
Oleh karena itu pengamalan mazhab
Syafi’ly atau mazhab Hanafi atau lainnya
yang tersebar di bebe-rapa kawasan,
hanya bisa dipelajari secara holistic dan
tidak terlepas-lepas. (b) hubungan antara
ushuliyun dengan pengikut mazhab di
daerah itu saling mempengaruhi, mungkin
karena diskusi atau saling memberikan
komentar. (c) lebih mengarah kepada
kasus-kasus fighiyah bukan untuk meng-
generalisasi karangan atau materi untuk
ushul-fighnya.(d) ushuliyun akan kesulitan
dalam membedakan sebab dan akibat,
karena situasi  berlangsung  secara
simultan, (e) inkuiri terkait nilai, bukan
bebas nilai, sebagaimana disebutkan di
atas.

Fenomenologi merupakan istilah
generic yang merujuk kepada semua
pandangan ilmu social yang menganggap
bahwa kesadaran manusia dan makna
subjektif sebagai fokus untuk memahami
tindakan social. Dalam pandangan ushul-
figh, pandangan subjektif dari pengikut
mazhab yang dikembangkan ushul-
fighnya, sangat diperlukan. Subjektivitas
akan menjadi shahih apabila ada proses
intersubjektivitas antara ushuliyun dengan

pengikut mazhab yang dipelajari ushul-
fighnya itu.

Dalam pengembangan ushul-figh,
pendekatan fenomenologi tidak dipenga-
ruhi secara langsung oleh filsafat feno-
menologi, tetapi oleh perkembangan
dalam pende-finisian konsep figh atau
ushul-fighnya, termasuk pendefinisian
tafsir al-Qur’an atau ilmu budaya lainnya.
Dalam fenomenologi, objek ilmu tidak
terbatas pada yang empirik (sensual),
melainkan mencakup juga fenomena
berikutnya yang terdiri dari persepsi,
pemikiran, kemauan, dan keyakinan si
subjek yang menuntut pendekatan holistic,
menundukkan  objek  pengembangan
ushul-figh dalam suatu konstruksi ganda
melihat objeknya dalam satu konteks
netral, dan bukan parsial. Karena itu
dalam fenomenologi lebih menggunakan
tata pikir logic dari pada sekedar linier
kausal. Tujuan pengembangan ushul-figh
dengan pendekatan fenomenologi adalah
untuk membangun ilmu-ilmu agama,
termasuk ushul-figh itu sendiri.

Metoda kwalitatif fenomenologi,
berdasarkan pada empat kebenaran, yaitu
kebe-naran empirik sensual, kebenaran
empirik logic, kebenaran empirik etik, dan
kebenar-an empirik transenden. Atas dasar
cara pencapaian kebenaran ini, feno-
menologi menghendaki kesatuan antara
ushuliyun dengan masyarakat pengamal
mazhab. Keterlibatan wushuliyun dengan
umat yang dikembangkan ushul-fighnya
itu menjadi salah satu cirri utama.

Pendekatan fenomenologi berusaha
memahami arti pengamalan figh dan
kaitan-kaitannya terhadap orang-orang
biasa dalam situasi tertentu. Ilmuan
fenomenologi tidak berasumsi bahwa
mereka mengetahui makna tindakan bagi
orang-orang yang sedang dipejalari. Oleh
karena itu inkuiri dimulai dengan diam.
Diam  merupakan  tindakan  untuk
menangkap pengertian sesuatu yang
dipelajari. Yang ditekankan adalah aspek
subjek (pengamal figh) dari perilakunya.
Mereka berusaha untuk masuk ke dunia



207 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

konseptual para subjek yang dipelajari
sedemikian rupa, sehingga mereka
mengerti apa dan bagaimana suatu
pengertian yang mereka kembangkan di
sekitar peristiwa dalam kehidupannya
sehari-hari.

Mulanya ilmuan tahu dari peng-
akuan masyarakatnya, bahwa mereka
pengamal figh Syafi’iy, dari segi ibadah,
mu’amalah, mawarits, munakahat, dan
sebagainya. Tetapi ilmuan tahu juga
bahwa mazhab al-Syafi’iy didukung oleh
banyak komentator (ash-hab) terhadap
ushul-fighnya, sehingga terjadi antara satu
konsep dengan konsep lainnya berbeda.
Maka ilmuan fenomenologi  ingin
mengetahui praktek pengamalan figh,
dikaitkan  dengan  pola  kehidupan
bermazhabnya.

Penekanan ilmuan fenomenologi
adalah pada aspek subjektif dari pengamal
figh. Ushuliyun berusaha masuk ke dalam
dunia subjek yang dipelajarinya, sehingga
ushuliyun mengerti apa dan bagaimana
satu konsep yang dikembangkan. Peng-
amal figh dipercayai memiliki kemam-
puan untuk menfsirkan pengamalannya
melalui interaksi. Ushuliyun fenomeno-
logis tidak menggarap data secara mentah.
Dia cukup pandai dengan cara mem-
berikan “tekanan” pada pengamal figh
untuk memberikan makna pada tindakan
figihnya, tanpa mengabaikan realitas.

Demikian dapat difahami, karena
istilah fenomenologi itu berkaitan dengan
suatu  persepsi, yaitu  kesadaran.
Fenomenologi akan berupaya menggam-
barkan fenomena kesadaran dan bagai-
mana fenomena itu tersusun. Dengan
adanya kesadaran ini, tidak mengherankan
jika  wushuliyun dan pengamal figh
memiliki  kesadaran tertentu terhdap
pengamalannya masing-masing. Peng-
amalan yang dipengaruhi oleh kesadaran
itu, pada saatnya akan memunculkan
permasalahan baru dan di antaranya akan
terkait dengan pola-pola pengamalan figh
itu tadi.

Perkembangan  kesadaran  yang
diketahui oleh wushuliyun yang meng-
gunakan fenomenologi akan dihadapkan
pada sejumlah permasalahan figh dan
ushul-fighnya. Paling tidak ada tiga
permasalahan pokok, yaitu (a) Ketidak
samaan data yang dihimpun oleh
ushuliyun, karena perbedaan minat di
kalangan mereka terhadap perilaku suatu
mazhab di daerah yang sama (b) Masalah
sifat data itu sendiri. Artinya seberapa
jauh data tersebut dapat diperbandingkan,
atau seberapa jauh data tersebut benar-
benar dapat melukiskan gejala yang sama
dari pengamal mazhab yang berbeda (c)
Menyangkut masalah klasifikasi data yang
di antara wushuliyun masih berbeda
kriterianya.

Melihat tiga hal tadi, studi feno-
menologi bisa dibantu dengan pendekatan
etno-sains sebagai salah satu alternatif.
Pendekatan ini dipandang lebih feno-
menologis karena dengan menerapkan
model linguistik yang dikenal dengan
pelukisan secara etik dan emik, pemak-
naan ushul figh menjadi lebih lengkap.
Dengan cara ini pende-finisian ushul-figh
merupakan akumulasi dari system ide,
dalam istilah “makna” yang diberikan oleh
pendukung mazhab pun turut diper-
hitungkan.

Pendekatan fenomenologi, ada yang
mengkritik lagi dan diarahkan pada
pengelolaan secara etnografis. Pendekatan
ini mengkritik pandangan empirisisme
radikal, naturalisme, dan fenomenologi
murni. Kalau pendekatan ini diterapkan
pada ushul-figh, maka (a) Persyaratan
‘illat (alasan hokum) menurut Hanafiyah
harus berjangka luas, hingga memung-
kinkan untuk dijadikan dasar qiyas.
Menurut Syafi’iyah ‘llat jangkauannya
terbatas, karena hukum itu mengikuti
‘illat. Sedangkan menurut teori etnografis,
bahwa ‘llat yang dirasakan oleh pengikut
Mazhab Syafi’iy misalnya, belum tentu
sejalan dengan konsep ‘illat yang
dirumuskan oleh Ushulyun Syafi’iy yang
menyusun ushul-fighnya. (b) Mengem-



208 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

bangkan ushul-figh fenomenologis yang
memperhatikan ~ ‘dunia  moral lokal’
terhadap masalah ekologi yang mengkaji
situasi dan lingkungan. Situasi dan
lingkungan adalah bagian dari hidup
manusia (af’al al-mukallafin) yang akan
membentuk dan dibentuk oleh lingkungan
setempat dan atau oleh budaya keagamaan
setempat. (c¢) Arahan baru ushul-figh
diarahkan pada fisik, karena subjektivitas
adalah kehidupan fisik di dunia, bahkan
sikap simpati dan empati merupakan sifat
dasar kehidupan fisik pula. Karena itu,
pemahaman fenomenologi perlu men-
dasarkan fisik ini. Karena fisik merupakan
aspek primordial dari sebjek-tivitas
manusia sebagai makhluk social. (d)
Ushul-figh yang diarahkan pada histeo-
grafi, yaitu memandang fenomena dalam
kaitannya pada kehidupan dan sejarah.

DemikianUshul-figh merupakan
khazanah kekayaan ilmu yang secara
langsung atau tidak langsung, turut
memperkaya model keagamaan Kkita.
Pelaksanaan syariat Islam akan susah
seandainya ilmu ini tidak ada, sebab
ushul-figh dianggap sebagai penuntun figh
yang merupakan jawaban bagi kehidupan
kita. Ilmu ini dapat menjawab beberapa
masalah yang diajukan, maka agar kita
dapat memanfaatkan, kita harus menge-
tahui jawaban apa yang perlu dibawakan
oleh ilmu ini Wallahu a’lam.

ITII. KESIMPULAN

Ushul-figh merupakan khazanah
kekayaan ilmu yang secara langsung atau
tidak langsung, turut memperkaya model
keagamaan kita. Pelaksanaan syariat Islam
akan susah seandainya ilmu ini tidak ada,
sebab  ushul-figh dianggap sebagai
penuntun figh yang merupakan jawaban
bagi kehidupan kita. Ilmu ini dapat
menjawab beberapa masalah yang diaju-
kan, maka agar kita dapat memanfaatkan,
kita harus mengetahui jawaban apa yang
perlu dibawakan oleh ilmu ini

Di dalam Islam, semua teks (al-
Qur’an dan al-Hadits) yang berbentuk

zhanni (dugaan) maka makna yang
muncul dari teks itu selalu dirumuskan
dalam kesimpulan yang berbeda-beda
(mukhtalaf fih). Bagi pengikut teori
mushawwibah akan mengatakan bahwa
semua kesimpulan yang beda-beda itu,
yang benar tidak satu, bahkan bisa juga
semuanya benar. Demikian jika semua
mujtahidnya  menampilkan  kerangka
berfikir yang sejalan dengan jalur ushul-
figh. Sedangkan pengikut mukhath-thiah
akan  berpendapat  bahwa  semua
kesimpilan yang banyak itu, yang benar
cuma satu saja, apalagi jika beberapa
kesimpulan tadi ada nilai kontradiktif.
Pendekatan mazhab regional dan
mazhab universal pada dasarnya merefren
pada sudut pengembangan ushul figh itu
sendiri. Jika wushuliyun itu mendasarkan

pengembangannya  pada  mazhabnya
sendiri, berarti dia mengembangkan
ushul-figh regional.

DAFTAR PUSTAKA

Asymawi, Muhammad Sa’id al., Al-Islam
al-Siyasiy, Kairo, 1992, Sina Li
al-Nasyr.

Aziziy, A. Qadri, Pengembanagn Illmu-
ilmu Keislaman, Jakarta, 2003,
Dipertais, Ditjen, Bagais, Depag
RIL

Bisri, Cik Hasan, Model Penelitian Figh,
Jilid 1, Jakarta, Edisi Pertama,
2003, Prenada Media.

Buwaithiy, Muhammad Said Ramadlan,
Dlawabith al-Mashlahah Fi al-
Syafiat al-Islamiyah, Beirut, Cet.
Ke 5, 1990 M., 1410 H,,
Muassasah al-Risalah.

Dikki al-Bab, Ja’far, Metoda Linguistik
Buku al-Kitab wa al-Qur’an,
dalam  Al-Kitab Wa al-
Qur’an,karya Muhammad

Syahrur, Terjemah  Sahiron,
Yogyakarta, 2004 ELSAQ Press.

Metodologi
Kebudayaan,

Endraswara, Suwardi,
Penelitian



209 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 1, Juli 2012, hlm 197-209

Yogyakarta, 2003 Gajah Mada
Press.

Hasan  Hanafi, Dirasah  Islamiyah
(Islamologi 1) Diterjemahkan
oleh Miftah Faqih, Yogyakarta,

2003, LKiS,

Taymia, Al-Radd  ‘ala  al-
Manthiqgiyyin, Beirut tt. Dar al-
Fikr.

Ibrahim Abu Sulaiman, Abdulwahhab, Al-
Fikr al-Ushuliy, Cet. Ke I,
Jeddah, 19931403 H., Dar al-
Syurug.

Mahfuzh, Anas Saidi,

Penelitian, Hanya
Kalangan Sendiri, tt.

Ibn

Metodologi
Untuk

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian
Kwalitatif, Bandung, Cet. Ke 20,
2006, Remaja Rosdakarya.

Musa, Muhammad Yusuf, Nizham al-
Hukm fi al-Islam, Kairo, 1963,
Dar al-Kitab al-Arabiyah.

Raziy, Abu Abdillah Muhammad ibn
Umar ibn Husain al., Al-Mahshul
fi llm al-Usul. Beirut tt. Dar al-
Kutub al-Arabiyah.

Sa’di, al-Iraqi, Abdulhakim abdurrahman,
al., Mabahits al-Illat fi al-Qiyas
‘ind al-U Shuliyyin, Beirut, Pect.
Ke I, 1982 M-1406 H., Dar al-
Basyair al-Islaiyah.

Sarkhasi, Muhammad ibn Ahmad ibn Abi
Sahal, al., Al-Muharrar fi Ushul
al-Figh,Beirut, tt. Dar al-Kutub
al-Arabiyah.

Syalabi, Muhammad Musthafa, Ta’lil al-
Ahkam, Beirut, 1981 M-1401 H.,
Dar al-Nahdlah al-Arabiyah.

Suryasumantri, Jujun S. Filsafat Illmu

Sebuah  Pengantar  Populer,
Jakarta, 1984, Penerbit Sinar
Harapan.



