
173 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

PERBANDINGAN MASLAHAT DALAM PANDANGAN 
IMAM MALIK DENGAN IMAM AL-GAZALI 

Rahman Ambo 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepar 

Abstract: The idea of benefit to Imam Malik has a style of its own, which makes the 

beneficiaries as a method of law that can provide special insight into the passage of a 

general nature, and even tend to practice the beneficiaries rather than nas, nas 

contextually if it is not in accordance with the socio society. Beneficiaries in view of al-

Ghazali is an expression of something that will benefit and refused harm, the 

beneficiaries can maintain the intent Syari'a. The purpose of the Syari'ah concerning 

humans, there are five cases, which is preserve religion, life, intellect, lineage, and 

wealth. What are five things related to it are called beneficiaries. Otherwise everything 

can destroy five of the above named mafsadat. Differences thought benefit to Imam Malik 

and Imam al-Ghazali lies in the use of the ratio in the determination of the existence of a 

benefit. Imam Malik freer in the use of ratios to determine the existence of a benefit. 

While Imam al-Ghazali still assume that the ratio is able to capture the presence or 

absence of a benefit as justified by the revelation. Thus the applicative, Imam Malik freer 

in determining beneficiaries than Imam al-Ghazali 

Kata Kunci: Maslahat, Imam Malik, Imam Al-Gazali 

I. PENDAHULUAN 

Metode penetapan hukum (t}uru>qut 
al-istinbath) dalam wacana hukum Islam 
merupakan kerangkan dasar yang paling 
penting untuk memengaruhi dan meng-
hasilkan produk hukum yang dihasilkan. 
Dalam metodologi hukum Islam, ada tiga 
pendekatan penetapan hukum yang di-
gunakan, yaitu pendekatan bayani>y, 
ta’li>li>y (qiyasi), dan istishla>hi>y.1 

Pola pendekatan dalam menetapkan 
hukum yang digunakan oleh ulama 
mazhab cenderung berkutat pada ketiga 
metode pendekatan tersebut. Dapat 
dikatakan bahwa perbedaan pandangan 
dalam menetapkan dan menghasilkan 
suatu produk hukum tidak terlepas dari 
metode pendekatan apa yang digunakan. 
Perbedaan itu berangkat dari spirit bahwa 
ikhtila>f ummati>y rahmah (perbedaan 
presepsi di kalangan umatku adalah 

rahmat), sehingga perbedaan itu juga 
harus disikapi sebagai sesuatu yang 
lumrah dan wajar dalam suatu pergulatan 
akademik dan pemikiran. Ilmu pengeta-
huan senantiasa mengalami perkem-
bangan dan tidak dapat lepas dari proses 
evaluasi, karena dengan hal itu, ilmu 
pengetahuan tetap dapat terus eksis dan 
dipelajari. 

Perkembangan zaman dan kemo-
derenan dengan berbagai persoalan dan 
problematika etika, sosial, politik, 
budaya, dan hukum memicu para ahli 
dibidangnya untuk memberikan solusi 
terhadap problem yang berkembang. 
Kerangka Islam secara umum meliputi 
aspek akidah, muamalah dan akhlak. 
Aspek ibadah dapat dijawab dengan dalil 
dan landasan yang sifatnya baku dalam 
agama, sementara persoalan muamalah 
(interaksi antar sesama) berkembang 
seiring berkembangan zaman menuntut 



174 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

adanya pola dan pendekatan baru yang 
lebih adaptif dan familiar, khususnya 
dalam persoalan hukum. 

Pendekatan maslahat dalam hukum 
Islam merupakan konsep yang tepat untuk 
menyesuaikan hukum Islam dengan 
perubahan sosial yang berkembang sangat 
cepat seiring dengan modernisasi pem-
bangunan. Agaknya dasar pemikiran ini 
juga yang melahirkan konsep-konsep 
pemikiran hukum Islam di Indonesia, 
seperti yang diusung oleh Hasbi al-
Shiddieqy, yang bertumpu pada pemi-
kiran maslahatnya Imam Syafi’i, meski-
pun maslahat dalam pandangan Hasbi 
hanya dijadikan sebagai kerangka dasar 
pemikiran bukan sebagai metode pene-
muan hukum. Dilain pihak Munawir 
Syadzali mencoba mengusung pandangan 
maslahatnya Imam al-Thufi yang salah 
satu pandangan kontroversialnya men-
dahulukan maslahat ketimbang nas dan 
ijma yang lemah. Sementara itu, Sahal 
Mahfudz dan KH. Ali Yafie mengadopsi 
pandangan maslahatnya al-Gazali dan al-
Syatibi. Menurut mereka kepentingan 
umum (maslahat al-‘ammah) harus dijadi-
kan pertimbangan utama dalam proses 
pengambilan keputusan hukum. Sahal 
Mahfudz sendiri sering mengkritik kecen-
derungan penggunaan qiyas (analogi) 
yang berlebihan ketimbang penggunaan 
metode istinbath yang lain, sehingga 
berdampak pada kurangnya dimensi 
maslahat dalam produk hukum yang 
dihasilkan.2 

Pendekatan maslahat apapun yang 
digunanakan, tampaknya semua sepakat 
bahwa tujuan Allah menetapkan syariat 
tiada lain untuk mewujudkan maslahat 
dan tercapainya kesejahteraan hamba di 
dunia maupun di akhirat. Konsepsi 
maslahat yang pada mulanya berangkat 
dari suatu landasan berfikir dalam 
penetapan hukum, pada akhirnya 
berkembang menjadi suatu aliran ushul 
fiqh, disamping aliran yang ada 
sebelumnya (mutakallimin dan hanafi-

yah), kecenderungan pemikiran baru 
tersebut memiliki landasan kuat, setelah 
sebelumnya para ulama dari berbagai 
generasi memperbincangkan dan 
menjadikan maslahat sebagai salah satu 
landasan berfikir dalam penetapan 
hukum. 

Berdasarkan uraian di atas, maka 
yang menjadi fokus dalam tulisan ini 
mengelaborasi pemikiran maslahat Imam 
Malik dengan Imam al-Gazali dengan 
beberapa batasan masalah sebagai 
berikut; 1) Bagaimana pemikiran 
maslahat Imam Malik, 2) Bagaimana 
corak pemikiran hukum dan konsep 
maslahat Imam al-Gazali, 3) Bagaimana 
perbandingan konsep maslahat Imam 
Malik dan Imam al-Gazali. 

II. PEMBAHASAN 

A. Biografi Imam Malik 

Nama lengkapnya adalah Malik bin 
Anas al-Ashbani al-Madani, lahir pada 
tahun 93 H dan wafat pada tahun 179 H. 
Seluruh hidupnya dihabiskan di Kota 
Madinah. Banyak menimba ilmu pada 
ulama Madinah, diantaranya pada bidang 
hadis Ibn Syihab al-Zuhri. Karya monu-
mentalnya dibidang hadis yang bercorak 
fiqh adalah kitab al-Muwattha, sebagian 
di antara hadis-hadis yang terdapat pada 
kitab itu di riwayatkan dari Ibn Syihab.2 

Adapun sumber-sumber hukum 
yang digunakan oleh Imam Malik dalam 
berijtihad, al-Qur’an, hadis yang ber-
kualifikasi mutawatir dan masyhur, sering 
menggunakan hadis ahad apabilah tidak 
ada dalil yang lebih kuat. Bahkan salah 
satu yang menonjol dalam pemikiran 
hukum Imam Malik adalah rujukannya 
yang berlebihan terhadap amal ahlu al-
Madinah, bahkan cenderung mendahulu-
kan referensi itu ketimbang hadis ahad. 
Kemudian pendapat sahabat, seperti 
Umar bin Khattab, Abu Bakar as-Shiddiq, 
Ali, dan Usman, Mu’adz bin Jabal, dan 
Abdullah bin Umar ditempatkan sebagai 
rujukan penetapan hukum berikutnya. 



175 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

Alasan memilih sahabat untuk dijadikan 
referensi hukum, karena di antara mereka 
juga ada yang tidak ma’shum dan ber-
peluang untuk salah. Bila terjadi per-
bedaan pendapat di antara para sahabat 
itu, maka yang paling terbaik hafalan, 
penalaran, dan tingkat kepercayaan ulama 
pada mereka itulah yang diutamakan.3 

Tampaknya Imam Malik meman-
dang bahwa prilaku ahlu al-Madinah 
masih dapat dijaga dan ditolerir, sebab 
mereka hidup bersama Nabi, namun 
betapapun kedekatan mereka kepada 
Nabi, sahabat adalah manusia biasa yang 
tidak ma’shum (tidak dapat dijamin dari 
kesalahan), sehingga dalam praktiknya 
Imam Malik juga selektif menjadikan 
ahlu Madinah sebagai referensi penetapan 
hukum. 

B. Pemikiran Maslahat Imam Malik 

Imam Malik mendefinisikan mas-
lahat sebagai sesuatu yang termasuk ke 
dalam hal-hal yang diakui oleh syariat 
secara umum, walaupun tidak ada 
ketegasan dalil secara khusus menerima-
nya. Pengakuan itu dapat diketahui 
dengan keharmonisan dan kesesuaian 
suatu maslahat dengan kebiasaan dan 
kebijaksanaan syariat dalam memelihara 
tujuannya, baik yang bersifat daruriyat, 
hajiyat, dan tahsiniyat.4 

Para teorites hukum Islam memiliki 
pandangan yang berbeda ketika menem-
patkan pembahasan maslahat, sebagian 
diantaranya, menempatkan pembahasan 
maslahat dalam bagian qiyas, khususnya 
ketika menjelaskan tentang al-wasf al-
munasib (ilat kesesuaian) seperti yang 
dilakukan oleh al-Gazali, dan sebagian 
lainnya menempatkan pembahasan mas-
lahat dalam bagian istidlal (metode 
penetapan hukum), bagaimanapun cara 
mereka menempatkan pembahasan mas-
lahat itu, kesimpulannya semua sepakat 
menggunakan maslahat sebagai suatu 
metode penetapan hukum. 

Mazhab Malikiah banyak mem-
bentuk hukum berdasarkan maslahat 

mursalah tanpa memasukkan ke dalam 
qiyās. Bahkan metode ini dijadikan 
sebagai dalil yang berdiri sendiri dengan 
nama maslahat mursalah. Imam Malik 
sangat ekstrim menerapkan maslahat 
dalam penetapan hukum, bahkan cen-
derung mendahulukan maslahat atau 
menggunakan maslahat sebagai takhsis 
terhadap keumuman nas.5 sikap yang 
sama juga ditunjukkan oleh generasi 
berikutnya, khususnya al-Tufi (w. 716 H) 
dalam salah satu pandangannya: “Dian-
tara kesembilan belas dalil syariat ini, 
yang paling kuat kedudukannya adalah 
nas (Qur’an dan Sunah) dan Ijma. Boleh 
jadi kedua sumber itu sejalan dengan 
menjaga maslahat atau boleh jadi tidak. 
Maka jika sejalan dengan maslahat, maka 
dalil itu sepakat atas suatu putusan 
hukum. Tapi jika kedua sumber itu 
menentang maslahat, maka harus men-
dahulukan maslahat secara takhsis 
(pengkhususan) dan penjelasan, bukan 
untuk membatalkan kedua sumber itu. 
Seperti halnya kedudukan sunah sebagai 
penjelasan atas al-Qur’an”.6 Dengan 
asumsi itu, at-Tufi dianggap mendahulu-
kan maslahat ketimbang nas dan ijmak 
yang jika diinterpretasi tampak menyalahi 
prinsip-prinsip maslahat. Dengan catatan 
bahwa maslahat hanya berkedudukan 
sebagai takhsis atau penjelasan terhadap 
nas. catatan ini yang barangkali dikesam-
pingkan oleh sebagian teorites hukum 
Islam yang beraliran moderat yang 
berpandangan mendahulukan prinsip-
prinsip maslahat ketimbang nas. seperti 
pandangan Munawir Syadzali terhadap 
kasus persamaan kewarisan anak laki-laki 
dengan perempuan. 

Maslahat dapat diterima oleh Imam 
Malik ketika memenuhi persyaratan 
sebagai berikut: 

1. Maslahat itu sejalan dengan kehendak 
syariat, yaitu untuk mewujudkan ke-
maslahatan hamba yang apabilah 
maslahat itu diabaikan dapat menim-



176 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

bulkan instabilitas terhadap kehidupan 
manusia. 

2. Maslahat itu rasional dan pasti. 
3. Kemaslahatan itu menyangkut kepen-

tingan orang banyak, bukan kepen-
tingan pribadi atau kelompok kecil 
tertentu.7 

Adanya persyaratan tersebut me-
nunjukkan bahwa Imam Malik juga 
sangat berhati-hati dalam menerima 
maslahat, sebab apabilah bertentangan 
dengan dalil-dalil syariat secara khusus, 
maka maslahat itu palsu, sehingga tidak 
boleh difungsikan. 

Beberapa contoh fatwa Imam Malik 
berkaitan pandangannya yang mendahulu-
kan maslahat ketimbang nas sebagai 
berikut: 

1. Contoh tentang sumpah atas terdakwa 
yang dibatalkan oleh Imam Malik: 

ثَ نَا عَلِيُّ بْنُ حُجْرٍ أنَْ بَأنَاَ عَلِيُّ بْنُ  حَدَّ
دِ بْنِ عُبَ يْدِ اللَّهِ  رهُُ عَنْ مَُُمَّ مُسْهِرٍ وَغَي ْ

عَنْ عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أبَيِهِ 
هِ  أَنَّ النَّبَِِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  جَدِّ

نَةُ عَلَى  عِيقاَلَ فِِ خُطْبَتِهِ الْبَ ي ِّ  الْمُدَّ
عَىوَالْيَمِيُن عَلَى  عَلَيْهِ هَذَا  الْمُدَّ

دُ  بْنُ احَدِيثٌ فِ إِسْنَادِهِ مَقَالٌ وَمَُُمَّ
عُبَ يْدِ اللَّهِ الْعَرْزَمِيُّ يُضَعَّفُ فِِ الَْْدِيثِ 
مِنْ قِبَلِ حِفْظِهِ ضَعَّفَهُ ابْنُ الْمُبَارَكِ 

رهُ   وَغَي ْ
Hadis ini menjelaskan bahwa peng-

gugat harus mengajukan bukti bagi 
gugatannya. Apabilah bukti tidak 
dapat diajukan, sedangkan terdakwa 
mengingkari gugatan itu, maka ter-
dakwa dituntut bersumpah. Dengan 

bersumpah berarti terlepaslah dia dari 
tuntutan. Hadis ini ketika diterapkan 
pada kasus orang yang didakwa men-
curi atau merampok, kemudian peng-
gugat tidak mampu menghadir-kan 
saksi dan alat bukti atas gugatannya, 
sementara terdakwa atau tergugat 
mengingkari gugatan yang ditujukan 
padanya, maka menurut Imam Malik, 
terdakwa dapat diancam penjara atau 
dipaksa untuk mengakui perbuatannya 
itu. fatwa ini bertentangan dengan nas, 
dimana secara tekstual tergugat 
semestinya terlepas dari gugatan 
ketika telah bersumpah, tapi karena 
melihat kondisi masyarakat yang telah 
terkontaminasi, sehingga sulit tercipta 
suatu kepercayaan, maka isyarat nas 
itu diabaikan, diganti dengan penjara 
atau dipaksa sebagai putusan hukum 
yang berdasarkan maslahat.8 

2. Contoh kedua terkait permintaan 
sahabat kepada Rasulullah saw untuk 
menstabilkan harga ketika terjadi 
kenaikan harga akibat kelangkaan 
barang di pasar. Hal itu dikisahkan 
dalam hadis: 

دُ بْنُ   ثَ نَا مَُُمَّ اجُ بْنُ  حَدَّ ثَ نَا الَْْجَّ ارٍ حَدَّ بَشَّ
ثَ نَا حَََّادُ بْنُ سَلَمَةَ عَنْ قَ تَادَةَ  هَالٍ حَدَّ مِن ْ
عْرُ  وَثاَبِتٌ وَحَُيَْدٌ عَنْ أنََسٍ قاَلَ غَلََ السِّ
عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 

ا فَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ فَ قَالُوا ياَ رَسُولَ اللَّهِ سَعِّرْ لنََ 
هُوَ الْمُسَعِّرُ الْقَابِضُ الْبَاسِطُ الرَّزَّاقُ وَإِنِِّّ 
لَََرْجُو أَنْ ألَْقَى رَبِِّّ وَليَْسَ أَحَدٌ مِنْكُمْ 

قاَلَ أبَوُ . يَطْلبُُنِِ بِظَْلِمَةٍ فِ دَمٍ وَلََ مَال
أخرجه )عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ 

 (الترمذي
 



177 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

Artinya:  
“Muhammad bin Basyar menceritakan 
kepada kami, al-Hajjaj bin Minhal 
menceritakan kepada kami, Hammad 
bin Salamah menceritakan kepada 
kami, dari Qatadah, Tsabit, dan 
Humaid, dari Anas berkata bahwa 
telah melonjak harga pada masa 
Rasulullah saw, maka sahabat berkata, 
wahai Rasulullah tentukanlah harga itu 
kepada kami. Nabi bersabda sesung-
guhnya Allah adalah yang menentukan 
harga, Yang Menguasai, Melapangkan 
dan memberi rezeki, saya tidak 
berharap ketika menemui Tuhanku, 
dan tidak ada seorang pun diantara 
kalian menuntut saya telah berbuat 
zalim dalam urusan darah maupun 
harta. Abu Isa berkata: Hadis ini hasan 
lagi sahih”. 

Menurut ulama Malikiyah bahwa 
hadis tersebut berlaku apabilah barang 
komoditi di pasar langkah dan terjadi 
permintaan besar terhadap komoditi itu, 
sehingga berakibat naiknya harga. Nabi 
menganggap bahwa gejala seperti itu 
merupakan sesuatu yang wajar dalam 
dunia transaksi, sehingga beliau menolak 
intervensi pasar ketika dilaporkan bahwa 
harga barang melonjak di pasar Madinah. 
Apabilah kenaikan harga barang bukan 
karena faktor lumrah, akan tetapi 
disebabkan oleh ulah spekulan pasar, 
seperti terjadi praktek monopoli, 
oligopoli, transaksi yang dilarang, maka 
menurut ulama Malikiyah pemerintah 
wajib intervensi harga di pasar dengan 
melakukan langkah-langkah penetapan 
harga dasar atau inpeksi pasar untuk 
menjaga kemaslahatan para konsumen.   

Berdasarkan contoh di atas, tampak 
ada kontradiksi dengan pernyataan Imam 
Malik terkait persyaratan dalam meng-
gunakan maslahat sebagai dalil hukum 
yaitu kemaslahatan itu sejalan dengan 
kehendak syarak dan termasuk dalam 
jenis kemaslahatan yang didukung oleh 
nas secara umum. Kemasalahatan itu 

bersifat rasional dan pasti, maslahat itu 
harus bertujuan memelihara sesuatu yang 
daruri dan menghilangkan kesulitan, 
dengan cara menghilangkan masyaqqah 
dan mudharat.9 

Karena itu, dapat disimpulkan 
bahwa penggunaan metode maslahat 
mursalah bagi Imam Malik sesungguhnya 
tidak keluar dari cakupan nas walaupun 
maslahat itu tidak ditunjuk oleh nas 
khusus, namun tetap sesuai dengan 
tindakan syarak yang dasar hukumnya 
disimpulkan dari sejumlah nas yang 
menunjukkan kepada prinsip-prinsip 
umum dan ini adalah bentuk dalil yang 
kuat.  

C. Biografi al-Gazali  

Lahir dari keluarga Persia pada tahun 
450 H atau 1058 M di Tus dekat di 
wilayah Khurasan (Iran) dan meninggal di 
tempat kelahirannya tahun 505 H atau 
1111 M. Nama lengkapnya adalah Hujjah 
al-Islam Imam al-Syahid Abu Hamid 
Muhammad bin Muhammad bin Muham-
mad bin Ahmad at-Tusi al-Gazali al-
Syafi’i. Ketika mahasiswa ia telah 
menunjukkan sikap giat, rajin, dan cerdas, 
memiliki daya tangkap yang cemerlang, 
cepat mencerna konsep-konsep yang 
pelik, berpikiran sangat kritis dan tidak 
mau menerima suatu pernyataan tanpa 
kritikan dan analisis. Sejak di Perguruan 
Nizamiah Naisabur, al-Gazali sudah 
mulai mengembangkan bakatnya sebagai 
penulis. Buku pertama yang ditulis adalah 
al-Mankhul yang berasal dari rangkuman 
catatan-catatan kuliah metodologi dan 
teori hukum Islam yang diterimanya dari 
al-Juwaini. 

Pada masa al-Gazali, dunia Islam 
mengalami kemunduran, baik di bidang 
politik maupun kehidupan beragama 
dibandingkan dengan kurun waktu 
sebelumnya. Agaknya kemerosotan moral 
menyebabkan al-Gazali menyepi di 
Damaskus dan kemudian pindah ke 
Naisabur dan mengajar di sana. Sebagai 



178 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

orang yang menguasai ilmu kalam dan 
filsafat, maka corak pemikiran hukum al-
Ghazali sangat berakar pada akidah. 
Karenanya metode berpikirnya di bidang 
hukum Islam mengkristal dalam kitab 
ushul fiqhnya yakni al-Mustashfa. 
Menurut al-Ghazali, hukum agama itu 
harus diambil dari ajaran wahyu bukan 
produk akal manusia. pandanganya ini 
merupakan bentuk antisipasi teologis dari 
pandangan kaum Mu’tazilah bahwa akal 
termasuk sumber syari’at Islam. Bagi al-
Ghazali, wahyu hanya mempunyai fungsi 
informatif terhadap akal, pandangan ini 
dipegang erat oleh al-Ghazali, karena 
melihat keragaman pemikiran yang 
melanda umat Islam yang disebabkan 
oleh metode berpikir bebas Yunani yang 
telah merasuk ke dalam pola berpikir 
intelektual muslim di bidang ilmu kalam 
dan filsafat yang berimbas pada 
pemikiran fikih dan ini berbahaya bagi 
substansi ajaran Islam.10 

Bagi al-Gazali penggunaan pikiran 
dan nalar rasional merupakan konsekuensi 
logis dari syariah, sebab beberapa bagian 
dari perintah hukum syar’i tidak mungkin 
dilaksanakan tanpa penggunaan rasio dan 
ijtihad. Seperti mengetahui lokus penera-
pan ketentuan hukum (tahqi>q al-mana>th 
al-hukm), contoh perintah distribusi zakat 
kepada orang miskin diperlukan ijtihad 
dan rasio untuk mendefiniskan “orang 
miskin”. Atau dalam perintah menghadir-
kan dua orang saksi adil untuk pem-
buktian suatu perkara, diperlukan ijtihad 
dan rasio untuk menetapkan cakupan 
“adil” itu.11 

Tampaknya al-Gazali juga tidak 
mangabaikan peran akal dalam berijtihad, 
meskipun al-Gazali dikenal sangat ketat 
terikat dengan wahyu. Menurutnya dalam 
menjelaskan wahyu juga dibutuhkan 
peran akal. Kemampuan al-Gazali dalam 
meramu wahyu dan akal dalam berijtihad 
tidak terlepas dari kapasitas keilmuawan 
yang dimilikinya. Beliau belajar pada 
Imam Juwaini (teolog beraliran Asy’ari-

yah) dan banyak menimba ilmu pada 
filsuf-filsuf Yunani, sehingga dengan 
lingkungan seperti itu tentunya sangat 
mempengaruhi cara berfikir al-Gazali, 
termasuk pemikirannya dalam bidang 
hukum Islam. 

Pemikiran hukum al-Gazali pada 
intinya menetralisir corak pemikiran yang 
apatis atau menolak penggunaan qiyas 
(analogi) sebagai metode penetapan 
hukum dengan asumsi bahwa hukum yang 
dihasilkan dari qiyas adalah zanni, semen-
tara produk hukum harus berdasarkan 
pada dalil qat’i (pasti). Menurut al-Gazali 
bahwa kedudukan qiyas sebagai metode 
interpretasi hukum adalah qat’i berdasar-
kan sejumlah dalil yang satu sama lain 
saling mendukung keabsahan qiyas. 
Sebab apabilah qiyas yang disimpulkan 
berdasarkan kolaborasi sejumlah dalil 
yang satu sama lain saling mendukung itu 
dianggap zanni, maka konsekuensinya 
semua dasar-dasar agama, seperti tauhid, 
kenabian, dll yang disimpulkan berdasar-
kan qiyas adalah zanni juga. 12 

Dalam berijtihad, al-Gazali ber-
pedoman pada sumber al-Qur’an, hadis, 
ijma, qiyas, dan fatwa sahabat dengan 
asumsi bahwa para sahabat sangat 
mengetahui persis ajaran Nabi. Meskipun 
beliau sangat ketat menggunakan wahyu, 
namun dalam beberapa aspek juga meng-
gunakan qiyas dalam berijtihad. Tampak-
nya adagium yang dikenal oleh para ahli 
hukum bahwa teks mempunyai keter-
batasan, sedangkan persoalan (utamanya 
berkaitan dengan muamalah) senantiasa 
berkembang seiring perkembangan zaman 
juga dikenal oleh al-Gazali. 

1. Pemikiran Maslahat al-Gazali 

Pemikiran maslahat al-Gazali 
dibahas ketika menguraikan panjang lebar 
tentang qiyas, khususnya tentang identi-
fikasi ilat (causa legis) melalui ijtihad 
yang dalam kitabnya mustasfa disebutkan 
ada dua macam. Pertama, klasifikasi dan 
eliminasi (al-sabr wa al-taqsim), yaitu 
pengujian terhadap ilat dengan cara 



179 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

mengidentifikasi semua atribut yang 
diperkirakan mungkin menjadi ilat 
hukum, kemudian satu persatu ilat yang 
diperkirakan itu diuji untuk menemukan 
satu ilat yang paling mungkin, selanjut-
nya alternatif lainnya dieliminasi. Kedua, 
dengan cara pengujian kesesuaian atribut 
yang dinyatakan sebagai ilat itu dengan 
hukum, dan ini disebut munasabah.13 
Dalam kaitan dengan munasabah inilah 
maslahat sebagai elemen gabungan utama 
dengan syarah sering dibahas.14 

Menurut al-Gazali bahwa maksud 
munasabah (kesesuaian) adalah antara ilat 
dan hukum terdapat hubungan logis yang 
jelas maknanya. Kriteria untuk menentu-
kan munasabah itu adalah adanya keter-
kaitan dengan kemaslahatan. Contoh ilat 
ditetapkannya perwalian harta atas anak 
di bawah umur karena keadaan di bawah 
umur yang menjadi alasan ditetapkannya 
hukum perwalian itu. Keadaan di bawah 
umur merupakan wasf munasib (alasan 
kesesuaian) yang secara logika juga 
menganggap bahwa anak di bawah umur 
belum cakap untuk mengelola hartanya, 
sehingga secara hukum layak untuk 
dikuasakan penanganannya kepada wali-
nya. Alasan ini sesuai dengan kemas-
lahatan harta anak di bawah umur itu.15 

Pandangan tersebut sesuai dengan 
konsepsi al-Qur’an yang memerintahkan 
para wali yang memiliki kekuasaan atas 
anak yang belum cakap bertindak hukum 
(bodoh) untuk tidak menyerahkan harta 
anak itu sampai usia dewasa (baligh) dan 
cakap bertindak hukum.16Alasan di bawah 
umur dan belum cakap bertindak hukum 
menjadi dasar perwalian harta yang 
dipahami melalui nas. Namun secara 
logika alasan itu juga dapat ditangkap 
oleh akal, sehingga dikatakan sebagai 
munasib efektif karena didasarkan pada 
nas. Munasib efektif dalam pandangan al-
Gazali dapat disejajarkan dengan termi-
nologi qiyas, dimana tingkat probabilitas 
yang dihasilkan sangat tinggi karena 

didukung dengan kesaksian dari nas, 
sehingga dianggap qat’i (pasti). 

Al-Gazali mendefinisikan maslahat 
sebagai upaya untuk mengambil manfaat 
dan menolak kemudaratan dalam rangka 
memelihara tujuan-tujuan syarak. Kemas-
lahatan yang dimaksud adalah kemaslaha-
tan yang sejalan dengan tujuan syarak, 
meskipun dalam merealisasikannya ber-
tentangan dengan tujuan kemanusiaan, 
karena kemaslahatan manusia sering 
didasari keinginan hawa nafsu. Namun 
kemaslahatan yang didukung dengan 
rasional murni, maka pasti sejalan dengan 
kehendak syarak.17 

Kelihatannya al-Gazali tetap men-
jadikan syariat sebagai tolak ukur 
penentuan adanya kemaslahatan yang 
terkandung dalam suatu tindakan 
manusia, sehingga pandangnya itu di-
anggap tidak terlalu bebas menerima 
kemaslahatan. Kehati-hatian itu ber-
alasan, sebab seringkali atas nama 
kemaslahatan orang dapat menjustifikasi 
suatu tindakan yang belum tentu didu-
kung oleh syariat, apalagi tindakan itu 
beriorentasi kepentingan pribadi. Contoh, 
pelanggaran yang diakibatkan oleh 
hubungan seksual pada siang hari 
Ramadhan dikenakan sanksi memer-
dekakan budak, puasa dua bulan berturut-
turut, atau memberi makan 60 orang fakir 
miskin. Bentuk hukuman tersebut harus 
diterapkan secara berturut, tanpa melihat 
subyek pelakunya, apabilah sanksi per-
tama tidak mampu melakukan sanksi 
urutan pertama, baru melangkah ke 
urutan kedua. Adanya fatwa bahwa 
terhadap orang kaya yang melakukan 
pelanggaran itu, maka dijatuhkan sanksi 
berpuasa selama dua bulan berturut-turut 
adalah suatu ketetapan yang berdasarkan 
kemaslahatan yang bertentangan dengan 
hadis, sehingga fatwa itu dianggap cacat 
dan batal. 

Ditinjau dari segi keefektipan dan 
tingkat probabilitas yang dihasilkan, 
munasib (kesesuaian) itu dibagi menjadi 



180 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

tiga, 1). Munasib efektif, yaitu atribut 
yang diketahui menjadi ilat hukum 
berdasarkan pernyataan nas atau adanya 
ijma’. 2). Munasib selaras, 3). Munasib 
ganjil.18 

Maslahat dalam pandangan al-
Gazali adalah ungkapan tentang sesuatu 
yang dapat mendatangkan manfaat dan 
menolak mudarat, yaitu maslahat yang 
dapat memelihara terhadap maksud 
syariat. Maksud syariat yang berkenaan 
dengan manusia ada lima perkara, yaitu 
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Apa saja yang berkenaan 
dengan kelima hal itu disebut maslahat. 
Sebaliknya segala sesuatu yang dapat 
merusak kelima hal di atas dinamakan 
mafsadat.19 

Maslahat mursalah berarti manfaat 
atau tindakan mewujudkan manfaat atau 
menghilangkan kerugian yang sifatnya 
netral (pengertian netral di sini dapat 
dipahami bahwa maslahat itu tidak 
bertentangan dengan syariah dan tidak 
didukung secara khusus oleh nas syariah. 
Atas dasar itu, al-Gazali mendefiniskan 
maslahat mursalah sebagai “maslahat 
yang tidak terdapat nas khsusus yang 
menyatakan penerimaan dan penolakan 
terhadapnya.20 

Al-Gazali mendefinisikan munasib 
selaras (al-munasib al-mulaim) sebagai 
suatu atribut yang diketahui dapat 
menjadi ilat hukum bukan karena adanya 
penyataan nas atau ijmak, melainkan 
karena munasabahnya dengan hukum, 
dalam arti bahwa atribut itu dapat 
dipahami secara logika dan akal mampu 
menangkap pesan kemaslahatan yang 
terkandung di dalamnya. Keselarasan itu 
juga dapat diketahui berdasarkan 
ketentuan syariah ditempat lain. Contoh 
tidak wajib qahda salat bagi wanita haid, 
karena hal itu dapat menimbulkan kesu-
litan dan kesukaran. Alasan kesukaran itu 
tidak ditemukan dalam nas dan ijma, 
tetapi melalui munasabah yang secara 
akal sehat juga dapat menangkap bahwa 

terdapat kesulitan atau kesukaran bagi 
wanita untuk menqadha salat karena 
mereka berulang-ulang mengalami 
menstruasi (haid). Ilat ini memiliki 
persamaan dengan ilat bolehnya menqasar 
salat ketika sedang musafir. Karena 
alasan musafir sehingga salat boleh 
diqasar.21 Secara langsung kedua contoh 
tidak memiliki munasabah (kesesuaian 
ilat), tetapi secara tidak langsung dapat 
dipahami bahwa ada unsur kesukaran dan 
kesulitan pada saat musafir untuk 
melaksanakan salat secara sempurna, 
meskipun tingkat kesulitan itu subyektif, 
sehingga hal itu tidak dapat dijadikan 
alasan. Namun secara umum dipahami 
ada kesulitan dan kesukaran pada dua 
contoh itu. Karena adanya kesukaran 
itulah sehingga dapat dijadikan ilat umum 
terhadap kasus-kasus yang sama. Contoh 
ini dapat diterapkan pada pekerja berat, 
seperti buruh pasar dan pekerja berat 
lainnya, dengan alasan kesukaran yang 
berulang-ulang (masyaqqah tikrar), se-
hingga mereka diperbolehkan tidak 
berpuasa.  

Al-Gazali memaparkan dalam al-
mustasfa bahwa munasib mulai>m terbagi 
empat macam, a). Kesesuaian selaras 
yang didukung oleh aslan mu’ayyan (ilat 
pokok atau nas) itulah yang disebut qiyas, 
b). Kesesuaian yang tidak selaras dan 
tidak didukung oleh nas disebut istihsan, 
(unsur rasio sangat dominan didalamnya, 
seperti haramnya pembunuh ahli waris 
mendapat warisan. Alasan ini tidak 
didukung oleh nas, tetapi berdasarkan 
rasio), c). Kesesuaian yang didukung oleh 
nas (aslan mu’ayyan) akan tetapi tidak 
selaras, dan d). Kesesuaian selaras yang 
tidak didukung atau tidak disaksikan oleh 
nas disebut dengan istidla>l mursal atau 
penetapan hukum berdasarkan maslahat 
mursalah.22 Dalam berbagai kesempatan, 
al-Gazali tidak konsisten dalam meng-
gunakan istilah istidla>l mursal, kadang 
memakai istilah itu, dan kadang dengan 
istilah istidla>l mursal mulaim. Apapun 



181 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

istilah yang digunakan, isitilah itu 
merupakan cikal bakal terhadap peristi-
lahan maslahat mursalah bagi para teo-
ritis hukum Islam yang datang setelah al-
Gazali, semisal al-Amidi dan al-Syatibi. 

Al-Gazali membagi maslahat kepada 
tiga bagian, Pertama. Maslahat yang 
dipersaksikan oleh nas atau mu’tabarah, 
atau dapat dipersamakan dengan qiyas.  
Kedua, maslahat yang tidak dipersaksikan 
oleh nas atau mulgah. Kategori maslahat 
ini tidak dapat dijadikan hujjah. Contoh 
fatwa tentang wajibnya puasa dua bulan 
berturut-turut bagi orang yang mem-
batalkan puasa ramadhan disebabkan 
hubungan suami istri. Fatwa ini ditujukan 
kepada orang kaya, yang tidak diper-
bolehkan memerdekakan budak, karena 
kekayaanya dan kemampuannya. Fatwa 
ini mengandung maslahat, tetapi penera-
pannya bertentangan dengan nas, se-
hingga dianggap batal dan tidak berlaku. 
Ketiga. Maslahat yang tidak dipersak-
sikan oleh nas, baik mendukung maupun 
menolaknya atau mursalah (netral). Inilah 
yang disebut dengan maslahat mursalah 
yang kekuatannya masih dipertentang-
kan.23 

Maslahat mu’tabarah yang didu-
kung oleh nas terbagi dua: a). Munasib 
muatsir (kesesuaian efektif), yaitu ada 
petunjuk langsung dari pembuat hukum 
dalam bentuk nas atau ijmak yang 
menyatakan alasan penetapan hukum. 
Contoh mendekati wanita haid dengan 
alasan haid itu penyakit. Alasan ini 
didukung oleh nas. b). Munasib mulaim 
(kesesuaian selaras), yaitu tidak ada 
petunjuk langsung dari syara’ terhadap 
maslahat tersebut, namun ada petunjuk 
syarak ditempat lain yang menjelas-
kannya. Contoh, bolehnya salat jamak 
bagi orang muqim dengan alasan hujan 
deras, namun alasan ini dapat diqiyaskan 
dengan ilat safar (perjalanan) dibolehkan-
nya menjamak salat bagi musafir.23 

Tujuan syariah (maqa>sid al-syariah) 
dikategorisasikan dalam tiga elemen 

penting, yaitu, 1). Daruriyat (primer) 
yang merupakan tingkatan maslahat yang 
paling kuat. 2) Hajiyat (sekunder), dan 3). 
Tahsini atau Tazyin (tersier). Al-Gazali 
tidak menetapkan kriteria untuk 
menentukan masing-masing tingkat ini. 
Kitab al-mustasfa hanya memaparkan 
contoh-contoh aplikasi penerapan ketiga 
komponen ini dalam maqa>sid al-syariah.24 

Doktrin-doktrin al-Gazali mengenai 
maslahat ini kemudian dikembangkan 
oleh teorites hukum Islam dari kalangan 
Maliki, yaitu al-Syatibi, beliau kemudian 
mengembangkan lebih detail tentang 
konsep maslahat itu dalam kitab al-
muwafaqat. Dalam kitab itu al-Syatibi 
mendefinisikan daruri sebagai sesuatu 
yang mesti tercapai dalam menggapai 
kemaslahatan agama dan dunia, apabilah 
kemaslahatan itu tidak tercapai, maka 
kehidupan berjalan tidak normal, yang 
diperoleh hanya kesukaran dan kesulitan. 
Sementara hajiyat (sekunder) adalah 
kepentingan yang harus ada untuk 
terwujudnya kemaslahatan yang tanpanya 
kelangsungan hidup masih dapat diper-
tahankan. Tahsini (tersier) adalah kepen-
tingan yang apabilah tidak terwujud tidak 
menyebabkan kesulitan atau mengancam 
kelangsungan hidup. Bagian ini masuk 
dalam kategori kebiasaan-kebiasaan baik 
dalam kehidupan sehari-hari.25 

Al-Gazali menetapkan beberapa 
syarat agar maslahat dapat dijadikan 
sebagai dasar penetapan hukum. Adapun 
syarat-syarat itu sebagai berikut: 

1. Kemaslahatan itu termasuk kategori 
peringkat daruriyah, artinya bahwa 
untuk menetapkan suatu kemaslaha-
tan, tingkat keperluannya harus diper-
hatikan, apakah mengancam eksistensi 
lima unsure pokok atau belum sampai 
pada dataran itu. 

2. Kemaslahatan itu bersifat qat’i. 
Maksudnya bukan maslahat yang 
berdasarkan perkiraan saja. 

3. Kemaslahatan bersifat kulli. Maksud-
nya bahwa kemaslahatan itu berlaku 



182 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

secara umum dan kolektif, tidak indi-
vidual. Apabilah bersifat individual, 
maka maslahat itu harus sesuai dengan 
maqa>sid al-syariah.26 

Aspek-aspek penting dalam metodo-
logi penetapan hukum versi al-Gazali 
meliputi: 
1. Upaya pemaduan dalam penalaran 

hukum Islam antara sistem bayani 
yang bersumber pada teks atau nas dan 
sistem burhani yang berdasarkan nalar 
atau rasio manusia. Pemaduan ini 
selanjutnya melahirkan metode induksi 
dalam penetapan hukum Islam. 

2. Introduksi teori maqa>sid syariah dalam 
memahami tujuan ditetapkannya suatu 
hukum yang bersumber dari wahyu. 
Untuk selanjutnya teori ini disejajar-
kan dengan teori teleologis hukum 
yang pada intinya teori itu menerapkan 
pemahaman mendalam atas kandungan 
nilai kemaslahatan dan keadilan dalam 
suatu putusan hukum.27 

Tabel dibawah ini akan meng-
gambarkan sisi persamaa dan perbedaan 
pandangan maslahat Imam Malik dengan 
Imam al-Gazali, sebagai berikut: 

 

Persamaan 

Metode 
Induksi (menggali sumber dari nas 
yang kemudian disimpulkan dalam 
suatu kaedah khusus) 

Sumber 
Sumber ukuran kemaslahatan adalah 
syariat 

Syarat 

a. Kemaslahatan itu harus bersifat 
rasional dan pasti 

b. Kemaslahatan itu menyangkut 
kepentingan umum 

Perbedaan 

Metode 

1. Imam Malik: Induksi dari sekum-
pulan nas, bukan dari nas yang 
rinci 

2. Imam al-Gazali: Induksi dari nas 
yang rinci, seperti yang berlaku 
dalam qiyas 

Sumber 

1. Imam al-Gazali: Kemaslahatan 
harus sejalan dengan tujuan 
syarak 

2. Imam Malik: Ukuran kemas-
lahatan dapat bersumber dari 

rasio. Namun bukan untuk 
membatalkan fungsi nas, tetapi 
hanya mentakhsis fungsi nas. 

Syarat 

1. Imam Malik Kemaslahatan itu 
sejalan dengan kehendak syarak 
dan didukung oleh nas. 

2. Kemaslahtan itu termasuk pada 
tingkat daruriyat, yaitu 
bersentuhan dengan lima unsur 
pokok (memelihara agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta. 

III. KESIMPULAN 

1. Pemikiran maslahat Imam Malik 
memiliki corak tersendiri, yaitu 
menjadikan maslahah sebagai salah 
satu metode penetapan hukum yang 
dapat mentakhsis keumuman nas, 
bahkan cenderung mengamalkan 
maslahat ketimbang nas, jika secara 
kontekstual nas itu tidak sesuai dengan 
kondisi sosio masyarakat.  

2. Maslahat dalam pandangan al-Gazali 
adalah ungkapan tentang sesuatu yang 
dapat mendatangkan manfaat dan 
menolak mudarat, yaitu maslahat yang 
dapat memelihara terhadap maksud 
syariat. Maksud syariat yang 
berkenaan dengan manusia ada lima 
perkara, yaitu memelihara agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Apa 
saja yang berkenaan dengan kelima hal 
itu disebut maslahat. Sebaliknya 
segala sesuatu yang dapat merusak 
kelima hal di atas dinamakan 
mafsadat. 

3. Perbedaan pemikiran maslahat Imam 
Malik dan Imam al-Gazali terletak 
pada penggunaan rasio dalam 
penentuan adanya suatu kemaslahatan. 
Imam Malik lebih bebas dalam 
penggunaan rasio untuk menentukan 
adanya suatu kemaslahatan. Sementara 
Imam al-Gazali tetap menganggap 
bahwa rasio mampu menangkap ada 
tidaknya suatu kemaslahatan setelah 
dijustifikasi oleh wahyu. Sehingga 
secara aplikastif, Imam Malik lebih 



183 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

bebas dalam menentukan maslahat 
ketimbang Imam al-Gazali. 

KEPUSTAKAAN 

Ali, Achmad. Menguak Tabir Hukum, 
Suatu Kajian Filosofi dan 
Sosiologis. Cet. II; Jakarta: 
Gunung Agung, 2002 

Al-Gazali, Imam Abu Hamid Muhammad 
bin Muhammad bin 
Muhammad, Al-Mustasfa fi 
Ilmu Uhsul. Cet. I; Beirut: 
Daar al-Kutub al-Ilmiyah, 
1993 

Anwar, Syamsul Anwar. Epistemologi 
Hukum Islam, dalam al-
Mustasfa min ‘ilmi al-usul. 
Disertasi; Yokyakarta, 2000 

Asmin, Yudian W. Filsafat Hukum Islam 
dan Perubahan Sosial. Cet. I; 
Yokyakarta: Al-Ikhlas, 1995 

Al-Syatibi, Abu Ishak Ibrahim al-
Qarnatiy. al-Muwafaqat fi 
Ushul al-Ahkam, Jilid II. Cet. 
Beirut: Daar al-Fikr, t.th 

Ali, Zainuddin, Filsafat Hukum. Cet. IV; 
Jakarta: Sinar Grafika, 2010 

Abd. Gani al-Bajiquni, Muhammad. al-
Wajiz fi Usul Fiqh al-Malikiy. 
Cet. III; Kairo: Maktabah al-
Risalah, 2005 

Djamil, Fathurrahman. Filsafat Hukum 
Islam. Cet. 1; Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 1997 

Departemen Agama. Syaamil al-Qur’an, 
The Miracle. Cet. I; Bandung: 
PT. Sygma Examedia 
Arkanleema, 2009 

Fuad, Mahsun. Hukum Islam Indonesia, 
dari Nalar Partisipatoris 
hingga Emansipatoris. Cet. I; 
Yokyakarta: LkiS Pelangi 
Aksara, 2005 

Imam al-Tufi. Risalah fi Ri’ayah al-
Maslahat. Cet. I; Kairo: Daar 
al-Misriyah al-Lubnaniyah, 
1993 

Said Ramadhan al-Buty. Muhammad, 
Dhawabit al-Maslahat fi al-
Syariah al-Islamiyah, Cet. I; 
Beirut: Muassasah al-Risalah, 
1992 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh, Jilid II. 
Cet. V; Jakarta: Kencana 
Prenada Media Group, 2009 

Zuhari, Muhammad. Hukum Islam dalam 
Lintasan Sejarah. Cet. I; 
Jakarta: PT. RajaGarafindo 
Persada, 1996 

 
Catatan Akhir: 

1Mahsun Fuad, Hukum Islam Indonesia, dari 
Nalar Partisipatoris hingga Emansipatoris, (Cet. I; 
Yokyakarta: LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 214  

2Ibid., h. 206   
1Muh. Zuhri, Hukum Islam dalam Lintasan 

Sejarah, (Cet. I; Jakarta: PT. RajaGarafindo 
Persada, 1996), h. 105  

3Ibid., h. 106  
4Zainuddin Ali, Filsafat Hukum, (Cet. IV; 

Jakarta: Sinar Grafika, 2010), h. 75  
5Muhammad Said Ramadhan al-Bu>tiy, 

Dhawa>bit al-Maslahat fi> al-Syariah al-Islamiyah, 
(Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992), h. 
292  

6Imam at-Tufi, al-Risa>lah fi> Ri’ayah al-
Maslahat, (Cet. I; Kairo: Daar al-Misriyah al-
Lubnaniyah, 1993), h. 24  

7Nasun Haroen, Ushul Fiqh, Jilid I, (Cet. I; 
Jakarta: Logos Publishing House, 1996), h. 122-
123 

8Abī Muhammad bin Isa bin Sūrah al-
Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, No hadis. 1261, Jilid 
5, (Cet. Mesir; Mauqi al-Islam, t.t), h. 183. Lihat 
juga, Zainuddin Ali, op.cit., h. 76. Contoh lain 
fatwa yang membolehkan wanita bangsawan pada 
masanya untuk tidak menyusuhkan anaknya 
selama dua tahun penuh. Fatwa ini mentakhsis 
firman Tuhan "والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين "

(322: البقرة )   



184 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, hlm 173-184 

 

9Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam 
(Cet. 1; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 
142. Bandingkan dengan, Muhammad Abd. Gani 
al-Bajiquni, al-Wajiz fi Usul Fiqh al-Maliki, (Cet. 
III; Kairo: Maktabah al-Risalah, 2005), h. 120 

10Ibid., h. 131  
11Syamsul Anwar, Epistemologi Hukum 

Islam, dalam al-Mustas}fa min ‘ilmi al-us}u>l, 
(Disertasi; Yokyakarta, 2000), h. 363  

12Ibid., h. 353  
13Ibid., h. 362  
14Yudian W. Asmin, Filsafat Hukum Islam 

dan Perubahan Sosial, (Cet. I; Yokyakarta: Al-
Ikhlas, 1995), h. 161  

15Syamsul Anwar, op.cit., h. 363  
16Ayat itu disebutkan dalam Qs al-Nisa (4) : 

5 yang artinya: “Dan janganlah kamu 
menyerahkan kepada orang-orang yang belum 
sempurna akalnya, harta kamu yang dijadikan 
Allah untuk kamu sebagai pokok kehidupan. 
Berilah mereka belanja dan pakaian dan 
ucapkanlah kepada mereka kata-kata yang baik”. 
Selanjutnya, Lihat, Departemen Agama, Syaamil 
al-Qur’an, The Miracle, (Cet. I; Bandung: PT. 
Sygma Examedia Arkanleema, 2009) 

17 Nasroen Harun, op.cit., h. 114  
18al-Gazali, Op.cit., h. 311  
19Imam Abu Hamid Muhammad bin 

Muhammad bin Muhammad al-Gazali, Al-

Mustasfa fi Ilmu Uhsul, selanjutnya disebut al-
Mustashfa, (Cet. I; Beirut: Daar al-Kutub al-
Ilmiyah, 1993), h. 174. Lihat juga, Zainuddin Ali, 
op.cit,  h. 73. Maslahat adalah manfaat. Segala 
sesuatu yang memiliki manfaat, baik 
mendatangkan manfaat atau menolak mudarat 
layak disebut maslahat. Manfaat yang menjadi 
tujuan syariat ada lima, yaitu menjaga agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Selanjutnya lihat, 
Muhammad Said Ramadhan al-Butiy, Dhawabith 
al-Maslahat fi al-Syariah al-Islamiyah, (Cet. I; 
Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992), h. 27 

20 al-Gazali, op.cit., h. 175   
21Ibid., h. 311  
22Ibid., h. 315 
23Ibid., h. 174  

24Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II, 
(Cet. V; Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 
2009), h. 351-352   

25Al-Gazali, op.cit., h. 174. Contoh Daruri, 
penetapan hukum penjara bagi perampok dan 
pencuri, karena dengan itu berarti telah menjaga 
harta yang merupakan kebutuhan penting dalam 
kehidupan manusia.   

26Abu Ishak Ibrahim al-Qarnati al-Syatibi, al-
Muwafaqat fi Ushul al-Ahkam, Jilid II, (Cet. 
Beirut: Daar al-Fikr, t.th ), h. 4-5  

26Fathurrahman Djamil, Op.cit., h. 142  
27Syamsul Anwar, Op.cit., h. 396-397  

 
 

 

 

 

    

   
  
 
   
 

 

 


