PERBANDINGAN MASLAHAT DALAM PANDANGAN
IMAM MALIK DENGAN IMAM AL-GAZALI

Rahman Ambo

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepar

Abstract: The idea of benefit to Imam Malik has a style of its own, which makes the
beneficiaries as a method of law that can provide special insight into the passage of a
general nature, and even tend to practice the beneficiaries rather than nas, nas
contextually if it is not in accordance with the socio society. Beneficiaries in view of al-
Ghazali is an expression of something that will benefit and refused harm, the
beneficiaries can maintain the intent Syari'a. The purpose of the Syari'ah concerning
humans, there are five cases, which is preserve religion, life, intellect, lineage, and
wealth. What are five things related to it are called beneficiaries. Otherwise everything
can destroy five of the above named mafsadat. Differences thought benefit to Imam Malik
and Imam al-Ghazali lies in the use of the ratio in the determination of the existence of a
benefit. Imam Malik freer in the use of ratios to determine the existence of a benefit.
While Imam al-Ghazali still assume that the ratio is able to capture the presence or
absence of a benefit as justified by the revelation. Thus the applicative, Imam Malik freer

in determining beneficiaries than Imam al-Ghazali

Kata Kunci: Maslahat, Imam Malik, Imam Al-Gazali

I. PENDAHULUAN

Metode penetapan hukum (furuqut
al-istinbath) dalam wacana hukum Islam
merupakan kerangkan dasar yang paling
penting untuk memengaruhi dan meng-
hasilkan produk hukum yang dihasilkan.
Dalam metodologi hukum Islam, ada tiga
pendekatan penetapan hukum yang di-
gunakan, yaitu pendekatan bayaniy,
ta’liliy (qiyasi), dan istishlahiy.'

Pola pendekatan dalam menetapkan
hukum yang digunakan oleh wulama
mazhab cenderung berkutat pada ketiga
metode pendekatan tersebut. Dapat
dikatakan bahwa perbedaan pandangan
dalam menetapkan dan menghasilkan
suatu produk hukum tidak terlepas dari
metode pendekatan apa yang digunakan.
Perbedaan itu berangkat dari spirit bahwa
ikhtilaf ummatiy rahmah (perbedaan
presepsi di kalangan umatku adalah

rahmat), sehingga perbedaan itu juga
harus disikapi sebagai sesuatu yang
lumrah dan wajar dalam suatu pergulatan
akademik dan pemikiran. Ilmu pengeta-
huan senantiasa mengalami perkem-
bangan dan tidak dapat lepas dari proses
evaluasi, karena dengan hal itu, ilmu
pengetahuan tetap dapat terus eksis dan
dipelajari.

Perkembangan zaman dan kemo-
derenan dengan berbagai persoalan dan
problematika etika, sosial, politik,
budaya, dan hukum memicu para ahli
dibidangnya untuk memberikan solusi
terhadap problem yang berkembang.
Kerangka Islam secara umum meliputi
aspek akidah, muamalah dan akhlak.
Aspek ibadah dapat dijawab dengan dalil
dan landasan yang sifatnya baku dalam
agama, sementara persoalan muamalah
(interaksi antar sesama) berkembang
seiring berkembangan zaman menuntut



174 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

adanya pola dan pendekatan baru yang
lebih adaptif dan familiar, khususnya
dalam persoalan hukum.

Pendekatan maslahat dalam hukum
Islam merupakan konsep yang tepat untuk
menyesuaikan hukum Islam dengan
perubahan sosial yang berkembang sangat
cepat seiring dengan modernisasi pem-
bangunan. Agaknya dasar pemikiran ini
juga yang melahirkan konsep-konsep
pemikiran hukum Islam di Indonesia,
seperti yang diusung oleh Hasbi al-
Shiddieqy, yang bertumpu pada pemi-
kiran maslahatnya Imam Syafi’i, meski-
pun maslahat dalam pandangan Hasbi
hanya dijadikan sebagai kerangka dasar
pemikiran bukan sebagai metode pene-
muan hukum. Dilain pihak Munawir
Syadzali mencoba mengusung pandangan
maslahatnya Imam al-Thufi yang salah
satu pandangan kontroversialnya men-
dahulukan maslahat ketimbang nas dan
ijma yang lemah. Sementara itu, Sahal
Mahfudz dan KH. Ali Yafie mengadopsi
pandangan maslahatnya al-Gazali dan al-
Syatibi. Menurut mereka kepentingan
umum (maslahat a/-‘ammah) harus dijadi-
kan pertimbangan utama dalam proses
pengambilan keputusan hukum. Sahal
Mahfudz sendiri sering mengkritik kecen-
derungan penggunaan g¢iyas (analogi)
yang berlebihan ketimbang penggunaan
metode istinbath yang lain, sehingga
berdampak pada kurangnya dimensi
maslahat dalam produk hukum yang
dihasilkan.”

Pendekatan maslahat apapun yang
digunanakan, tampaknya semua sepakat
bahwa tujuan Allah menetapkan syariat
tiada lain untuk mewujudkan maslahat
dan tercapainya kesejahteraan hamba di
dunia maupun di akhirat. Konsepsi
maslahat yang pada mulanya berangkat
dari suatu landasan berfikir dalam
penetapan  hukum, pada  akhirnya
berkembang menjadi suatu aliran ushul
figh, disamping aliran yang ada
sebelumnya (mutakallimin dan hanafi-

yah), kecenderungan pemikiran baru
tersebut memiliki landasan kuat, setelah
sebelumnya para ulama dari berbagai
generasi memperbincangkan dan
menjadikan maslahat sebagai salah satu
landasan  berfikir dalam penetapan
hukum.

Berdasarkan uraian di atas, maka
yang menjadi fokus dalam tulisan ini
mengelaborasi pemikiran maslahat Imam
Malik dengan Imam al-Gazali dengan
beberapa batasan masalah  sebagai
berikut; 1) Bagaimana pemikiran
maslahat Imam Malik, 2) Bagaimana
corak pemikiran hukum dan konsep
maslahat Imam al-Gazali, 3) Bagaimana
perbandingan konsep maslahat Imam
Malik dan Imam al-Gazali.

II. PEMBAHASAN
A. Biografi Imam Malik

Nama lengkapnya adalah Malik bin
Anas al-Ashbani al-Madani, lahir pada
tahun 93 H dan wafat pada tahun 179 H.
Seluruh hidupnya dihabiskan di Kota
Madinah. Banyak menimba ilmu pada
ulama Madinah, diantaranya pada bidang
hadis Ibn Syihab al-Zuhri. Karya monu-
mentalnya dibidang hadis yang bercorak
figh adalah kitab al-Muwattha, sebagian
di antara hadis-hadis yang terdapat pada
kitab itu di riwayatkan dari Ibn Syihab.?

Adapun  sumber-sumber hukum
yang digunakan oleh Imam Malik dalam
berijtihad, al-Qur’an, hadis yang ber-
kualifikasi mutawatir dan masyhur, sering
menggunakan hadis ahad apabilah tidak
ada dalil yang lebih kuat. Bahkan salah
satu yang menonjol dalam pemikiran
hukum Imam Malik adalah rujukannya
yang berlebihan terhadap amal ahlu al-
Madinah, bahkan cenderung mendahulu-
kan referensi itu ketimbang hadis ahad.
Kemudian pendapat sahabat, seperti
Umar bin Khattab, Abu Bakar as-Shiddiq,
Ali, dan Usman, Mu’adz bin Jabal, dan
Abdullah bin Umar ditempatkan sebagai
rujukan penetapan hukum berikutnya.



175 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

Alasan memilih sahabat untuk dijadikan
referensi hukum, karena di antara mercka
juga ada yang tidak ma’shum dan ber-
peluang untuk salah. Bila terjadi per-
bedaan pendapat di antara para sahabat
itu, maka yang paling terbaik hafalan,
penalaran, dan tingkat kepercayaan ulama
pada mereka itulah yang diutamakan.’

Tampaknya Imam Malik meman-
dang bahwa prilaku ahlu al-Madinah
masih dapat dijaga dan ditolerir, sebab
mereka hidup bersama Nabi, namun
betapapun kedekatan mereka kepada
Nabi, sahabat adalah manusia biasa yang
tidak ma’shum (tidak dapat dijamin dari
kesalahan), sehingga dalam praktiknya
Imam Malik juga selektif menjadikan
ahlu Madinah sebagai referensi penetapan
hukum.

B. Pemikiran Maslahat Imam Malik

Imam Malik mendefinisikan mas-
lahat sebagai sesuatu yang termasuk ke
dalam hal-hal yang diakui oleh syariat
secara umum, walaupun tidak ada
ketegasan dalil secara khusus menerima-
nya. Pengakuan itu dapat diketahui
dengan keharmonisan dan kesesuaian
suatu maslahat dengan kebiasaan dan
kebijaksanaan syariat dalam memelihara
tujuannya, baik yang bersifat daruriyat,
hajiyat, dan tahsiniyat.*

Para teorites hukum Islam memiliki
pandangan yang berbeda ketika menem-
patkan pembahasan maslahat, sebagian
diantaranya, menempatkan pembahasan
maslahat dalam bagian giyas, khususnya
ketika menjelaskan tentang al-wast al-
munasib (ilat kesesuaian) seperti yang
dilakukan oleh al-Gazali, dan sebagian
lainnya menempatkan pembahasan mas-
lahat dalam bagian istid/lal (metode
penetapan hukum), bagaimanapun cara
mereka menempatkan pembahasan mas-
lahat itu, kesimpulannya semua sepakat
menggunakan maslahat sebagai suatu
metode penetapan hukum.

Mazhab Malikiah banyak mem-
bentuk hukum berdasarkan maslahat

mursalah tanpa memasukkan ke dalam
giyas. Bahkan metode ini dijadikan
sebagai dalil yang berdiri sendiri dengan
nama maslahat mursalah. Imam Malik
sangat ekstrim menerapkan maslahat
dalam penetapan hukum, bahkan cen-
derung mendahulukan maslahat atau
menggunakan maslahat sebagai takhsis
terhadap keumuman nas.’ sikap yang
sama juga ditunjukkan oleh generasi
berikutnya, khususnya al-Tufi (w. 716 H)
dalam salah satu pandangannya: “Dian-
tara kesembilan belas dalil syariat ini,
yang paling kuat kedudukannya adalah
nas (Qur’an dan Sunah) dan Ijma. Boleh
jadi kedua sumber itu sejalan dengan
menjaga maslahat atau boleh jadi tidak.
Maka jika sejalan dengan maslahat, maka
dalil itu sepakat atas suatu putusan
hukum. Tapi jika kedua sumber itu
menentang maslahat, maka harus men-
dahulukan maslahat secara ‘takhsis
(pengkhususan) dan penjelasan, bukan
untuk membatalkan kedua sumber itu.
Seperti halnya kedudukan sunah sebagai
penjelasan atas al-Qur’an”.® Dengan
asumsi itu, at-Tufi dianggap mendahulu-
kan maslahat ketimbang nas dan ijmak
yang jika diinterpretasi tampak menyalahi
prinsip-prinsip maslahat. Dengan catatan
bahwa maslahat hanya berkedudukan
sebagai takhsis atau penjelasan terhadap
nas. catatan ini yang barangkali dikesam-
pingkan oleh sebagian teorites hukum
Islam yang beraliran moderat yang
berpandangan mendahulukan prinsip-
prinsip maslahat ketimbang nas. seperti
pandangan Munawir Syadzali terhadap
kasus persamaan kewarisan anak laki-laki
dengan perempuan.

Maslahat dapat diterima oleh Imam
Malik ketika memenuhi persyaratan
sebagai berikut:

1. Maslahat itu sejalan dengan kehendak
syariat, yaitu untuk mewujudkan ke-
maslahatan hamba yang apabilah
maslahat itu diabaikan dapat menim-



bulkan instabilitas terhadap kehidupan
manusia.

. Maslahat itu rasional dan pasti.

. Kemaslahatan itu menyangkut kepen-
tingan orang banyak, bukan kepen-
tingan pribadi atau kelompok kecil
tertentu.’

Adanya persyaratan tersebut me-

176 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

bersumpah berarti terlepaslah dia dari
tuntutan. Hadis ini ketika diterapkan
pada kasus orang yang didakwa men-
curi atau merampok, kemudian peng-
gugat tidak mampu menghadir-kan
saksi dan alat bukti atas gugatannya,
sementara terdakwa atau tergugat
mengingkari gugatan yang ditujukan

padanya, maka menurut Imam Malik,
terdakwa dapat diancam penjara atau
dipaksa untuk mengakui perbuatannya
itu. fatwa ini bertentangan dengan nas,
dimana secara tekstual tergugat
semestinya terlepas dari gugatan
ketika telah bersumpah, tapi karena
melihat kondisi masyarakat yang telah
terkontaminasi, sehingga sulit tercipta
suatu kepercayaan, maka isyarat nas
itu diabaikan, diganti dengan penjara
atau dipaksa sebagai putusan hukum
yang berdasarkan maslahat.®

g LJ& La\.u\ J,>o- on &Lf— G35 2. Contoh kedua terkait permintaan
sahabat kepada Rasulullah saw untuk
menstabilkan harga ketika terjadi
kenaikan harga akibat kelangkaan
barang di pasar. Hal itu dikisahkan
dalam hadis:

nunjukkan bahwa Imam Malik juga
sangat berhati-hati dalam menerima
maslahat, sebab apabilah bertentangan
dengan dalil-dalil syariat secara khusus,
maka maslahat itu palsu, sehingga tidak
boleh difungsikan.

Beberapa contoh fatwa Imam Malik
berkaitan pandangannya yang mendahulu-
kan maslahat ketimbang nas sebagai
berikut:

1. Contoh tentang sumpah atas terdakwa
yang dibatalkan oleh Imam Malik:

o 4 ° &/ o ~ J;o'/
i\.U\ Aoe o o= e 0009 {é..w.ﬁ

o -

% o ~ 0/}:, o o~ o~
ol e e P
(;1;35\;1;115\ 1 LQ.J\ &

LSLGM‘ Jb ssuupw’f’u&u/g@
12 d “\4 “% A< P ] PR
S u:*:?‘) szl SEJG Jd\i,,/c.x_;}j 463
RMENtET Jus s @ Eaus Hﬂw@wduw VL@;L;;
codi 3 i g g A dwd ke D g
L) R abis SRS A5 55 Lol tad xedd g

pr STl g A Y

Hadis ini menjelaskan bahwa peng-
gugat harus mengajukan bukti bagi
gugatannya. Apabilah bukti tidak
dapat diajukan, sedangkan terdakwa
mengingkari gugatan itu, maka ter-
dakwa dituntut bersumpah. Dengan

¢
ol

2

g0 g g (7R, S 40 Aad (7R%

I0A m éw‘

5 G Iy

_H:J;J\



177 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

Artinya:

“Muhammad bin Basyar menceritakan
kepada kami, al-Hajjaj bin Minhal
menceritakan kepada kami, Hammad
bin Salamah menceritakan kepada
kami, dari Qatadah, Tsabit, dan
Humaid, dari Anas berkata bahwa
telah melonjak harga pada masa
Rasulullah saw, maka sahabat berkata,
wahai Rasulullah tentukanlah harga itu
kepada kami. Nabi bersabda sesung-
guhnya Allah adalah yang menentukan
harga, Yang Menguasai, Melapangkan
dan memberi rezeki, saya tidak
berharap ketika menemui Tuhanku,
dan tidak ada seorang pun diantara
kalian menuntut saya telah berbuat
zalim dalam urusan darah maupun
harta. Abu Isa berkata: Hadis ini hasan
lagi sahih”.

Menurut ulama Malikiyah bahwa
hadis tersebut berlaku apabilah barang
komoditi di pasar langkah dan terjadi
permintaan besar terhadap komoditi itu,
sehingga berakibat naiknya harga. Nabi
menganggap bahwa gejala seperti itu
merupakan sesuatu yang wajar dalam
dunia transaksi, sehingga beliau menolak
intervensi pasar ketika dilaporkan bahwa
harga barang melonjak di pasar Madinah.
Apabilah kenaikan harga barang bukan

karena faktor lumrah, akan tetapi
disebabkan oleh ulah spekulan pasar,
seperti  terjadi  praktek  monopoli,

oligopoli, transaksi yang dilarang, maka
menurut ulama Malikiyah pemerintah
wajib intervensi harga di pasar dengan
melakukan langkah-langkah penetapan
harga dasar atau inpeksi pasar untuk
menjaga kemaslahatan para konsumen.
Berdasarkan contoh di atas, tampak
ada kontradiksi dengan pernyataan Imam
Malik terkait persyaratan dalam meng-
gunakan maslahat sebagai dalil hukum
yaitu kemaslahatan itu sejalan dengan
kehendak syarak dan termasuk dalam
jenis kemaslahatan yang didukung oleh
nas secara umum. Kemasalahatan itu

bersifat rasional dan pasti, maslahat itu
harus bertujuan memelihara sesuatu yang
daruri dan menghilangkan kesulitan,
dengan cara menghilangkan masyaqqah
dan mudharat.’

Karena itu, dapat disimpulkan
bahwa penggunaan metode maslahat
mursalah bagi Imam Malik sesungguhnya
tidak keluar dari cakupan nas walaupun
maslahat itu tidak ditunjuk oleh nas
khusus, namun tetap sesuai dengan
tindakan syarak yang dasar hukumnya
disimpulkan dari sejumlah nas yang
menunjukkan  kepada  prinsip-prinsip
umum dan ini adalah bentuk dalil yang
kuat.

C. Biografi al-Gazali

Lahir dari keluarga Persia pada tahun
450 H atau 1058 M di Tus dekat di
wilayah Khurasan (Iran) dan meninggal di
tempat kelahirannya tahun 505 H atau
1111 M. Nama lengkapnya adalah Hujjah
al-Islam Imam al-Syahid Abu Hamid
Muhammad bin Muhammad bin Muham-
mad bin Ahmad at-Tusi al-Gazali al-
Syafi’i. Ketika mahasiswa ia telah
menunjukkan sikap giat, rajin, dan cerdas,
memiliki daya tangkap yang cemerlang,
cepat mencerna konsep-konsep yang
pelik, berpikiran sangat kritis dan tidak
mau menerima suatu pernyataan tanpa
kritikan dan analisis. Sejak di Perguruan
Nizamiah Naisabur, al-Gazali sudah
mulai mengembangkan bakatnya sebagai
penulis. Buku pertama yang ditulis adalah
al-Mankhul yang berasal dari rangkuman
catatan-catatan kuliah metodologi dan
teori hukum Islam yang diterimanya dari
al-Juwaini.

Pada masa al-Gazali, dunia Islam
mengalami kemunduran, baik di bidang
politik maupun kehidupan beragama
dibandingkan dengan kurun waktu
sebelumnya. Agaknya kemerosotan moral
menyebabkan al-Gazali menyepi di
Damaskus dan kemudian pindah ke
Naisabur dan mengajar di sana. Sebagai



178 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

orang yang menguasai ilmu kalam dan
filsafat, maka corak pemikiran hukum al-
Ghazali sangat berakar pada akidah.
Karenanya metode berpikirnya di bidang
hukum Islam mengkristal dalam kitab
ushul fighnya yakni al-Mustashfa.
Menurut al-Ghazali, hukum agama itu
harus diambil dari ajaran wahyu bukan
produk akal manusia. pandanganya ini
merupakan bentuk antisipasi teologis dari
pandangan kaum Mu’tazilah bahwa akal
termasuk sumber syari’at Islam. Bagi al-
Ghazali, wahyu hanya mempunyai fungsi
informatif terhadap akal, pandangan ini
dipegang erat oleh al-Ghazali, karena
melihat keragaman pemikiran yang
melanda umat Islam yang disebabkan
oleh metode berpikir bebas Yunani yang
telah merasuk ke dalam pola berpikir
intelektual muslim di bidang ilmu kalam
dan filsafat yang berimbas pada
pemikiran fikih dan ini berbahaya bagi
substansi ajaran Islam."

Bagi al-Gazali penggunaan pikiran
dan nalar rasional merupakan konsekuensi
logis dari syariah, sebab beberapa bagian
dari perintah hukum syar’i tidak mungkin
dilaksanakan tanpa penggunaan rasio dan
ijtihad. Seperti mengetahui lokus penera-
pan ketentuan hukum (zahqiq al-manath
al-hukm), contoh perintah distribusi zakat
kepada orang miskin diperlukan ijtihad
dan rasio untuk mendefiniskan “orang
miskin”. Atau dalam perintah menghadir-
kan dua orang saksi adil untuk pem-
buktian suatu perkara, diperlukan ijtihad
dan rasio untuk menetapkan cakupan
“adil” itu."

Tampaknya al-Gazali juga tidak
mangabaikan peran akal dalam berijtihad,
meskipun al-Gazali dikenal sangat ketat
terikat dengan wahyu. Menurutnya dalam
menjelaskan  wahyu juga dibutuhkan
peran akal. Kemampuan al-Gazali dalam
meramu wahyu dan akal dalam berijtihad
tidak terlepas dari kapasitas keilmuawan
yang dimilikinya. Beliau belajar pada
Imam Juwaini (teolog beraliran Asy’ari-

yah) dan banyak menimba ilmu pada
filsuf-filsuf Ywunani, sehingga dengan
lingkungan seperti itu tentunya sangat
mempengaruhi cara berfikir al-Gazali,
termasuk pemikirannya dalam bidang
hukum Islam.

Pemikiran hukum al-Gazali pada
intinya menetralisir corak pemikiran yang
apatis atau menolak penggunaan giyas
(analogi) sebagai metode penetapan
hukum dengan asumsi bahwa hukum yang
dihasilkan dari giyas adalah zanni, semen-
tara produk hukum harus berdasarkan
pada dalil gat’7 (pasti). Menurut al-Gazali
bahwa kedudukan giyas sebagai metode
interpretasi hukum adalah qat’i berdasar-
kan sejumlah dalil yang satu sama lain
saling mendukung keabsahan giyas.
Sebab apabilah giyas yang disimpulkan
berdasarkan kolaborasi sejumlah dalil
yang satu sama lain saling mendukung itu
dianggap zanni, maka konsekuensinya
semua dasar-dasar agama, seperti tauhid,
kenabian, dll yang disimpulkan berdasar-
kan giyas adalah zanni juga. '*

Dalam berijtihad, al-Gazali ber-
pedoman pada sumber al-Qur’an, hadis,
ijma, giyas, dan fatwa sahabat dengan
asumsi bahwa para sahabat sangat
mengetahui persis ajaran Nabi. Meskipun
beliau sangat ketat menggunakan wahyu,
namun dalam beberapa aspek juga meng-
gunakan giyas dalam berijtihad. Tampak-
nya adagium yang dikenal oleh para ahli
hukum bahwa teks mempunyai keter-
batasan, sedangkan persoalan (utamanya
berkaitan dengan muamalah) senantiasa
berkembang seiring perkembangan zaman
juga dikenal oleh al-Gazali.

1. Pemikiran Maslahat al-Gazali

Pemikiran = maslahat  al-Gazali
dibahas ketika menguraikan panjang lebar
tentang giyas, khususnya tentang identi-
fikasi ilat (causa legis) melalui ijtihad
yang dalam kitabnya mustasfa disebutkan
ada dua macam. Pertama, klasifikasi dan
eliminasi (al-sabr wa al-tagsim), yaitu
pengujian terhadap ilat dengan cara



179 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

mengidentifikasi semua atribut yang
diperkirakan ~mungkin menjadi ilat
hukum, kemudian satu persatu ilat yang
diperkirakan itu diuji untuk menemukan
satu ilat yang paling mungkin, selanjut-
nya alternatif lainnya dieliminasi. Kedua,
dengan cara pengujian kesesuaian atribut
yang dinyatakan sebagai ilat itu dengan
hukum, dan ini disebut munasabah.'®
Dalam kaitan dengan munasabah inilah
maslahat sebagai elemen gabungan utama
dengan syarah sering dibahas."*

Menurut al-Gazali bahwa maksud
munasabah (kesesuaian) adalah antara ilat
dan hukum terdapat hubungan logis yang
jelas maknanya. Kriteria untuk menentu-
kan munasabah itu adalah adanya keter-
kaitan dengan kemaslahatan. Contoh ilat
ditetapkannya perwalian harta atas anak
di bawah umur karena keadaan di bawah
umur yang menjadi alasan ditetapkannya
hukum perwalian itu. Keadaan di bawah
umur merupakan wasf munasib (alasan
kesesuaian) yang secara logika juga
menganggap bahwa anak di bawah umur
belum cakap untuk mengelola hartanya,
sehingga secara hukum layak untuk
dikuasakan penanganannya kepada wali-
nya. Alasan ini sesuai dengan kemas-
lahatan harta anak di bawah umur itu.”

Pandangan tersebut sesuai dengan
konsepsi al-Qur’an yang memerintahkan
para wali yang memiliki kekuasaan atas
anak yang belum cakap bertindak hukum
(bodoh) untuk tidak menyerahkan harta
anak itu sampai usia dewasa (baligh) dan
cakap bertindak hukum.'®Alasan di bawah
umur dan belum cakap bertindak hukum
menjadi dasar perwalian harta yang
dipahami melalui nas. Namun secara
logika alasan itu juga dapat ditangkap
oleh akal, sehingga dikatakan sebagai
munasib efektif karena didasarkan pada
nas. Munasib efektif dalam pandangan al-
Gazali dapat disejajarkan dengan termi-
nologi giyas, dimana tingkat probabilitas
yang dihasilkan sangat tinggi karena

didukung dengan kesaksian dari nas,
sehingga dianggap gat i (pasti).

Al-Gazali mendefinisikan maslahat
sebagai upaya untuk mengambil manfaat
dan menolak kemudaratan dalam rangka
memelihara tujuan-tujuan syarak. Kemas-
lahatan yang dimaksud adalah kemaslaha-
tan yang sejalan dengan tujuan syarak,
meskipun dalam merealisasikannya ber-
tentangan dengan tujuan kemanusiaan,
karena kemaslahatan manusia sering
didasari keinginan hawa nafsu. Namun
kemaslahatan yang didukung dengan
rasional murni, maka pasti sejalan dengan
kehendak syarak.'’

Kelihatannya al-Gazali tetap men-
jadikan syariat sebagai tolak ukur
penentuan adanya kemaslahatan yang
terkandung dalam  suatu tindakan
manusia, sehingga pandangnya itu di-
anggap tidak terlalu bebas menerima
kemaslahatan. Kehati-hatian itu ber-
alasan, sebab seringkali atas nama
kemaslahatan orang dapat menjustifikasi
suatu tindakan yang belum tentu didu-
kung oleh syariat, apalagi tindakan itu
beriorentasi kepentingan pribadi. Contoh,

pelanggaran yang diakibatkan oleh
hubungan seksual pada siang hari
Ramadhan dikenakan sanksi memer-

dekakan budak, puasa dua bulan berturut-
turut, atau memberi makan 60 orang fakir
miskin. Bentuk hukuman tersebut harus
diterapkan secara berturut, tanpa melihat
subyek pelakunya, apabilah sanksi per-
tama tidak mampu melakukan sanksi
urutan pertama, baru melangkah ke
urutan kedua. Adanya fatwa bahwa
terhadap orang kaya yang melakukan
pelanggaran itu, maka dijatuhkan sanksi
berpuasa selama dua bulan berturut-turut
adalah suatu ketetapan yang berdasarkan
kemaslahatan yang bertentangan dengan
hadis, sehingga fatwa itu dianggap cacat
dan batal.

Ditinjau dari segi keefektipan dan
tingkat probabilitas yang dihasilkan,
munasib (kesesuaian) itu dibagi menjadi



180 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

tiga, 1). Munasib efektif, yaitu atribut
yang diketahui menjadi ilat hukum
berdasarkan pernyataan nas atau adanya
ijma’. 2). Munasib selaras, 3). Munasib
ganjil.'®

Maslahat dalam pandangan al-
Gazali adalah ungkapan tentang sesuatu
yang dapat mendatangkan manfaat dan
menolak mudarat, yaitu maslahat yang
dapat memelihara terhadap maksud
syariat. Maksud syariat yang berkenaan
dengan manusia ada lima perkara, yaitu
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Apa saja yang berkenaan
dengan kelima hal itu disebut maslahat.
Sebaliknya segala sesuatu yang dapat
merusak kelima hal di atas dinamakan
mafsadat."”

Maslahat mursalah berarti manfaat
atau tindakan mewujudkan manfaat atau
menghilangkan kerugian yang sifatnya
netral (pengertian netral di sini dapat
dipahami bahwa maslahat itu tidak
bertentangan dengan syariah dan tidak
didukung secara khusus oleh nas syariah.
Atas dasar itu, al-Gazali mendefiniskan
maslahat mursalah sebagai “maslahat
yang tidak terdapat nas khsusus yang
menyatakan penerimaan dan penolakan
terhadapnya.”’

Al-Gazali mendefinisikan munasib
selaras (al-munasib al-mulaim) sebagai
suatu atribut yang diketahui dapat
menjadi ilat hukum bukan karena adanya
penyataan nas atau ijmak, melainkan
karena munasabahnya dengan hukum,
dalam arti bahwa atribut itu dapat
dipahami secara logika dan akal mampu
menangkap pesan kemaslahatan yang
terkandung di dalamnya. Keselarasan itu
juga dapat diketahui  berdasarkan
ketentuan syariah ditempat lain. Contoh
tidak wajib qahda salat bagi wanita haid,
karena hal itu dapat menimbulkan kesu-
litan dan kesukaran. Alasan kesukaran itu
tidak ditemukan dalam nas dan ijma,
tetapi melalui munasabah yang secara
akal sehat juga dapat menangkap bahwa

terdapat kesulitan atau kesukaran bagi
wanita untuk menqadha salat karena
mereka berulang-ulang mengalami
menstruasi (haid). Ilat ini memiliki
persamaan dengan ilat bolehnya menqgasar
salat ketika sedang musafir. Karena
alasan musafir sehingga salat boleh
digasar.”! Secara langsung kedua contoh
tidak memiliki munasabah (kesesuaian
ilat), tetapi secara tidak langsung dapat
dipahami bahwa ada unsur kesukaran dan
kesulitan pada saat musafir untuk
melaksanakan salat secara sempurna,
meskipun tingkat kesulitan itu subyektif,
sehingga hal itu tidak dapat dijadikan
alasan. Namun secara umum dipahami
ada kesulitan dan kesukaran pada dua
contoh itu. Karena adanya kesukaran
itulah sehingga dapat dijadikan ilat umum
terhadap kasus-kasus yang sama. Contoh
ini dapat diterapkan pada pekerja berat,
seperti buruh pasar dan pekerja berat
lainnya, dengan alasan kesukaran yang
berulang-ulang (masyaqqah tikrar), se-
hingga mereka diperbolehkan tidak
berpuasa.

Al-Gazali memaparkan dalam a/-
mustasta bahwa munasib mulaim terbagi
empat macam, a). Kesesuaian selaras
yang didukung oleh aslan mu’ayyan (ilat
pokok atau nas) itulah yang disebut giyas,
b). Kesesuaian yang tidak selaras dan
tidak didukung oleh nas disebut istihsan,
(unsur rasio sangat dominan didalamnya,
seperti haramnya pembunuh ahli waris
mendapat warisan. Alasan ini tidak
didukung oleh nas, tetapi berdasarkan
rasio), c). Kesesuaian yang didukung oleh
nas (aslan mu’ayyan) akan tetapi tidak
selaras, dan d). Kesesuaian selaras yang
tidak didukung atau tidak disaksikan oleh
nas disebut dengan istidlal mursal atau
penetapan hukum berdasarkan maslahat
mursalah.”> Dalam berbagai kesempatan,
al-Gazali tidak konsisten dalam meng-
gunakan istilah istidlal mursal, kadang
memakai istilah itu, dan kadang dengan
istilah istidlal mursal mulaim. Apapun



181 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

istilah yang digunakan, isitilah itu
merupakan cikal bakal terhadap peristi-
lahan maslahat mursalah bagi para teo-
ritis hukum Islam yang datang setelah al-
Gazali, semisal al-Amidi dan al-Syatibi.

Al-Gazalimembagi maslahat kepada
tiga bagian, Pertama. Maslahat yang
dipersaksikan oleh nas atau mu’tabarah,
atau dapat dipersamakan dengan giyas.
Kedua, maslahat yang tidak dipersaksikan
oleh nas atau mulgah. Kategori maslahat
ini tidak dapat dijadikan hujjah. Contoh
fatwa tentang wajibnya puasa dua bulan
berturut-turut bagi orang yang mem-
batalkan puasa ramadhan disebabkan
hubungan suami istri. Fatwa ini ditujukan
kepada orang kaya, yang tidak diper-
bolehkan memerdekakan budak, karena
kekayaanya dan kemampuannya. Fatwa
ini mengandung maslahat, tetapi penera-
pannya bertentangan dengan nas, se-
hingga dianggap batal dan tidak berlaku.
Ketiga. Maslahat yang tidak dipersak-
sikan oleh nas, baik mendukung maupun
menolaknya atau mursalah (netral). Inilah
yang disebut dengan maslahat mursalah
yang kekuatannya masih dipertentang-
kan.

Maslahat mu’tabarah yang didu-
kung oleh nas terbagi dua: a). Munasib
muatsir (kesesuaian efektif), yaitu ada
petunjuk langsung dari pembuat hukum
dalam bentuk nas atau ijmak yang
menyatakan alasan penetapan hukum.
Contoh mendekati wanita haid dengan
alasan haid itu penyakit. Alasan ini
didukung oleh nas. b). Munasib mulaim
(kesesuaian selaras), yaitu tidak ada
petunjuk langsung dari syara’ terhadap
maslahat tersebut, namun ada petunjuk
syarak ditempat lain yang menjelas-
kannya. Contoh, bolehnya salat jamak
bagi orang muqim dengan alasan hujan
deras, namun alasan ini dapat digiyaskan
dengan ilat safar (perjalanan) dibolehkan-
nya menjamak salat bagi musafir.”’

Tujuan syariah (maqasid al-syariah)
dikategorisasikan dalam tiga elemen

penting, yaitu, 1). Daruriyat (primer)

yang merupakan tingkatan maslahat yang

paling kuat. 2) Hajiyat (sekunder), dan 3).

Tahsini atau Tazyin (tersier). Al-Gazali

tidak  menetapkan  kriteria  untuk

menentukan masing-masing tingkat ini.

Kitab al-mustasfa hanya memaparkan

contoh-contoh aplikasi penerapan ketiga

komponen ini dalam magasid al-syariah.**

Doktrin-doktrin al-Gazali mengenai
maslahat ini kemudian dikembangkan
oleh teorites hukum Islam dari kalangan
Maliki, yaitu al-Syatibi, beliau kemudian
mengembangkan lebih detail tentang
konsep maslahat itu dalam kitab a/-
muwataqat. Dalam kitab itu al-Syatibi
mendefinisikan daruri sebagai sesuatu
yang mesti tercapai dalam menggapai
kemaslahatan agama dan dunia, apabilah
kemaslahatan itu tidak tercapai, maka
kehidupan berjalan tidak normal, yang
diperoleh hanya kesukaran dan kesulitan.
Sementara hajiyat (sekunder) adalah
kepentingan yang harus ada untuk
terwujudnya kemaslahatan yang tanpanya
kelangsungan hidup masih dapat diper-
tahankan. 7ahsini (tersier) adalah kepen-
tingan yang apabilah tidak terwujud tidak
menyebabkan kesulitan atau mengancam
kelangsungan hidup. Bagian ini masuk
dalam kategori kebiasaan-kebiasaan baik
dalam kehidupan sehari-hari.”

Al-Gazali menetapkan beberapa
syarat agar maslahat dapat dijadikan
sebagai dasar penetapan hukum. Adapun
syarat-syarat itu sebagai berikut:

1. Kemaslahatan itu termasuk kategori
peringkat daruriyah, artinya bahwa
untuk menetapkan suatu kemaslaha-
tan, tingkat keperluannya harus diper-
hatikan, apakah mengancam eksistensi
lima unsure pokok atau belum sampai
pada dataran itu.

2. Kemaslahatan itu bersifat
Maksudnya bukan maslahat
berdasarkan perkiraan saja.

3. Kemaslahatan bersifat ku//i. Maksud-
nya bahwa kemaslahatan itu berlaku

qat’i.
yang



182 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

secara umum dan kolektif, tidak indi-

vidual. Apabilah bersifat individual,

maka maslahat itu harus sesuai dengan
maqasid al-syariah.*®

Aspek-aspek penting dalam metodo-
logi penetapan hukum versi al-Gazali
meliputi:

1. Upaya pemaduan dalam penalaran
hukum Islam antara sistem bayani
yang bersumber pada teks atau nas dan
sistem burhani yang berdasarkan nalar
atau rasio manusia. Pemaduan ini
selanjutnya melahirkan metode induksi
dalam penetapan hukum Islam.

2. Introduksi teori maqgasid syariah dalam
memahami tujuan ditetapkannya suatu
hukum yang bersumber dari wahyu.
Untuk selanjutnya teori ini disejajar-
kan dengan teori teleologis hukum
yang pada intinya teori itu menerapkan
pemahaman mendalam atas kandungan
nilai kemaslahatan dan keadilan dalam
suatu putusan hukum.”’

Tabel dibawah ini akan meng-

rasio. Namun bukan untuk
membatalkan fungsi nas, tetapi

hanya mentakhsis fungsi nas.

1. Imam Malik Kemaslahatan itu
sejalan dengan kehendak syarak

dan didukung oleh nas.
Svarat 2. Kemaslahtan itu termasuk pada
y tingkat daruriyat, yaitu

bersentuhan dengan lima unsur
pokok (memelihara agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta.

III. KESIMPULAN

1. Pemikiran maslahat

Imam Malik
memiliki corak tersendiri, yaitu
menjadikan maslahah sebagai salah
satu metode penetapan hukum yang
dapat mentakhsis keumuman nas,
bahkan  cenderung  mengamalkan
maslahat ketimbang nas, jika secara
kontekstual nas itu tidak sesuai dengan
kondisi sosio masyarakat.

. Maslahat dalam pandangan al-Gazali

adalah ungkapan tentang sesuatu yang
dapat mendatangkan manfaat dan
menolak mudarat, yaitu maslahat yang

gambarkan sisi persamaa dan perbedaan
pandangan maslahat Imam Malik dengan
Imam al-Gazali, sebagai berikut:

dapat memelihara terhadap maksud
syariat. =~ Maksud  syariat  yang

Persamaan

Induksi (menggali sumber dari nas
yang kemudian disimpulkan dalam
suatu kaedah khusus)

Metode

Sumber ukuran kemaslahatan adalah

Sumber syariat

a. Kemaslahatan itu harus bersifat
rasional dan pasti

b. Kemaslahatan itu menyangkut
kepentingan umum

Syarat

Perbedaan

1. Imam Malik: Induksi dari sekum-
pulan nas, bukan dari nas yang

Metod rinci

ctode 2. Imam al-Gazali: Induksi dari nas
yang rinci, seperti yang berlaku
dalam giyas

1. Imam al-Gazali: Kemaslahatan
harus sejalan dengan tujuan

Sumber syarak

2. Imam Malik: Ukuran kemas-

lahatan dapat bersumber dari

berkenaan dengan manusia ada lima
perkara, yaitu memelihara agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Apa
saja yang berkenaan dengan kelima hal
itu disebut maslahat. Sebaliknya
segala sesuatu yang dapat merusak
kelima hal di atas dinamakan
mafsadat.

. Perbedaan pemikiran maslahat Imam

Malik dan Imam al-Gazali terletak
pada  penggunaan rasio  dalam
penentuan adanya suatu kemaslahatan.
Imam Malik lebih bebas dalam
penggunaan rasio untuk menentukan
adanya suatu kemaslahatan. Sementara
Imam al-Gazali tetap menganggap
bahwa rasio mampu menangkap ada
tidaknya suatu kemaslahatan setelah
dijustifikasi oleh wahyu. Sehingga
secara aplikastif, Imam Malik lebih



183 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

bebas dalam menentukan maslahat
ketimbang Imam al-Gazali.

KEPUSTAKAAN

Ali, Achmad. Menguak Tabir Hukum,
Suatu Kajian Filosofi dan
Sosiologis. Cet. 1I; Jakarta:
Gunung Agung, 2002

Al-Gazali, Imam Abu Hamid Muhammad
bin Muhammad bin
Muhammad, A/l-Mustasta fi
IImu Uhsul. Cet. I, Beirut:
Daar al-Kutub al-Ilmiyah,
1993

Anwar, Syamsul Anwar. Epistemologi
Hukum Islam, dalam al-
Mustasfa min ‘ilmi al-usul.
Disertasi; Yokyakarta, 2000

Asmin, Yudian W. Filsafat Hukum Islam
dan Perubahan Sosial. Cet. I;
Yokyakarta: Al-Ikhlas, 1995

Abu Ishak Ibrahim al-
Qarnatiy. al-Muwafaqat fi
Ushul al-Ahkam, Jilid 1I. Cet.
Beirut: Daar al-Fikr, t.th

Ali, Zainuddin, Filsafat Hukum. Cet. 1V,
Jakarta: Sinar Grafika, 2010

Abd. Gani al-Bajiquni, Muhammad. a/-
Wayjiz fi Usul Figh al-Malikiy.
Cet. III; Kairo: Maktabah al-
Risalah, 2005

Djamil, Fathurrahman. Filsatat Hukum
Islam. Cet. 1; Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1997

Al-Syatibi,

Departemen Agama. Syaamil al-Qur’an,
The Miracle. Cet. I; Bandung:
PT. Sygma Examedia
Arkanleema, 2009

Fuad, Mahsun. Hukum Islam Indonesia,
dari  Nalar  Partisipatoris
hingga Emansipatoris. Cet. 1;
Yokyakarta: LkiS Pelangi
Aksara, 2005

Imam al-Tufi. Risalah fi Ri’ayah al-
Masliahat. Cet. 1; Kairo: Daar

al-Misriyah  al-Lubnaniyah,
1993

Said Ramadhan al-Buty. Muhammad,
Dhawabit al-Maslahat fi al-
Syariah al-Islamiyah, Cet. I;
Beirut: Muassasah al-Risalah,

1992
Syarifuddin, Amir. Ushul Figh, Jilid II.
Cet. V; Jakarta: Kencana

Prenada Media Group, 2009

Zuhari, Muhammad. Hukum Islam dalam
Lintasan Sejarah. Cet. I;
Jakarta: PT. RajaGarafindo
Persada, 1996

Catatan Akhir:

'Mahsun Fuad, Hukum Islam Indonesia, dari
Nalar Partisipatoris hingga Emansipatoris, (Cet. I;
Yokyakarta: LkiS Pelangi Aksara, 2005), h. 214

2 Ibid., h. 206

"Muh. Zuhri, Hukum Islam dalam Lintasan
Sejarah, (Cet. I; Jakarta: PT. RajaGarafindo
Persada, 1996), h. 105

3 Ibid., h. 106

4Zainuddin Ali, Filsaftat Hukum, (Cet. 1V,
Jakarta: Sinar Grafika, 2010), h. 75

*Muhammad Said Ramadhan al-Butiy,
Dhawabit al-Maslahat fi al-Syariah al-Islamiyah,
(Cet. I, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992), h.
292

Imam at-Tufi, alRisalah fi Ri’ayah al-
Maslahat, (Cet. I, Kairo: Daar al-Misriyah al-
Lubnaniyah, 1993), h. 24

"Nasun Haroen, Ushul Figh, Jilid 1, (Cet. I;
Jakarta: Logos Publishing House, 1996), h. 122-
123

¥Abi Muhammad bin Isa bin Sirah al-
Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, No hadis. 1261, Jilid
5, (Cet. Mesir; Mauqi al-Islam, t.t), h. 183. Lihat
juga, Zainuddin Ali, op.cit., h. 76. Contoh lain
fatwa yang membolehkan wanita bangsawan pada
masanya untuk tidak menyusuhkan anaknya
selama dua tahun penuh. Fatwa ini mentakhsis
firman Tuhan "GlelS Gdss RVl Gaua sy ) M1 5"
(YT 15 _ad)




184 |Jurnal Hukum Diktum, Volume 10, Nomor 2, Juli 2012, him 173-184

’Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam
(Cet. 1; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), h.
142. Bandingkan dengan, Muhammad Abd. Gani
al-Bajiquni, al-Wajiz fi Usul Figh al-Maliki, (Cet.
IIT; Kairo: Maktabah al-Risalah, 2005), h. 120

Ypid, h. 131

"'Syamsul Anwar, Epistemologi Hukum
Islam, dalam al-Mustasfa min ‘ilmi al-usul,
(Disertasi; Yokyakarta, 2000), h. 363

2 1bid,, h. 353
BIbid, h. 362

“yudian W. Asmin, Filsafat Hukum Islam
dan Perubahan Sosial, (Cet. 1; Yokyakarta: Al-
Ikhlas, 1995), h. 161

*Syamsul Anwar, op.cit., h. 363

"®Ayat itu disebutkan dalam Qs al-Nisa (4) :
5 yang artinya: “Dan janganlah kamu
menyerahkan kepada orang-orang yang belum
sempurna akalnya, harta kamu yang dijadikan
Allah untuk kamu sebagai pokok kehidupan.
Berilah mereka belanja dan pakaian dan
ucapkanlah kepada mereka kata-kata yang baik”.
Selanjutnya, Lihat, Departemen Agama, Syaamil
al-Qur’an, The Miracle, (Cet. I; Bandung: PT.
Sygma Examedia Arkanleema, 2009)

17 Nasroen Harun, op.cit., h. 114
"®al-Gazali, Op.cit., h. 311

®Imam  Abu
Muhammad bin Muhammad

Hamid Muhammad bin
al-Gazali, Al-

Mustasta fi Ilmu Uhsul, selanjutnya disebut al-
Mustashfa, (Cet. I; Beirut: Daar al-Kutub al-
Ilmiyah, 1993), h. 174. Lihat juga, Zainuddin Ali,
op.cit, h. 73. Maslahat adalah manfaat. Segala
sesuatu  yang  memiliki  manfaat, baik
mendatangkan manfaat atau menolak mudarat
layak disebut maslahat. Manfaat yang menjadi
tujuan syariat ada lima, yaitu menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Selanjutnya lihat,
Muhammad Said Ramadhan al-Butiy, Dhawabith
al-Maslahat fi al-Syariah al-Islamiyah, (Cet. I;
Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992), h. 27

20 al-Gazali, op.cit., h. 175
' Ibid,, h. 311
21bid, h. 315
#Ibid., h. 174

2 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 11,
(Cet. V; Jakarta: Kencana Prenada Media Group,
2009), h. 351-352

25A1—Gazali, op.cit, h. 174. Contoh Daruri,
penetapan hukum penjara bagi perampok dan
pencuri, karena dengan itu berarti telah menjaga
harta yang merupakan kebutuhan penting dalam
kehidupan manusia.

* Abu Ishak Ibrahim al-Qarnati al-Syatibi, a/-
Muwataqat fi Ushul al-Ahkam, Jilid II, (Cet.
Beirut: Daar al-Fikr, t.th ), h. 4-5

*Fathurrahman Djamil, Op.cit., h. 142
Y’Syamsul Anwar, Op.cit., h. 396-397



