PENERAPAN MANHAJ TERHADAP PENGUATAN FIKIH KADERISASI
ULAMA PONDOK PESANTREN AS’ADIYAH SENGKANG

Agus Muchsin
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare
Email : maesuramaesura@yahoo.co.id

Abstract: This paper discusses about the tradition of figh Madzhab in manhaji in scholars
regeneration at Islamic boarding schools As’adiyah Sengkang. The focus of the study is the
figh construction of Ma’had al-Aliy and implementation of Ma'had al-Qaeda Usuliyah in
strengthening figh Ma’had al-'Aliy at Islamic boarding schools As’adiyah Sengkang. The
approach of this study is a qualitative descriptive approach. It is concluded that the figh
construction of Islamic boarding school As'adiyah is determined by scholars because they
have full authority to lead and to determine the reference books of jurisprudence at the
school. Then, the application of the methodology of figh can be seen in the use of the rules:
(1) fighiyah; al-Umuru bi maqashidiha regard to the intention of ablution, (2) lughawiyah; in
terms of mulamasah and permissibility mengqashar and shorten pray only for those on trip by
using using Zahir meaning, not Majazi, and (3) ushuliyah in the distribution of tithes to eight
asnaf.

Abstrak: Tulisan ini membahas tentang tradisi Fikih Madzhab secara manhaji dalam
Kaderisasi Ulama Pondok Pesantren As’adiyah Sengkang dengan fokus kajian pada
konstruksi fikih Ma’had al-‘Aliy Pondok Pesantren As‘adiyah Sengkang dan
penerapan Kaidah Usuliyah dalam Penguatan fikih Ma’had al-‘Aliy Pondok
Pesantren As‘adiyah Sengkang. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif, ditemukan bahwa konstruksi fikih Pondok Pesantren As’adiyah
ditentukan oleh Ulama/Kiai karena; memiliki otoritas penuh dalam memimpin dan
menentukan kitab-kitab referensi kajian fikih di pesantren. Sedangkan penerapan
manhaj fikihnya tampak pada penggunaan kaidah; 1) fighiyah; al-umur bi
magqasidiha dalam masalah niat wudhu, 2) lugawiyah; ketika mengembalikan pada
makna zahir, bukan makna majazi terhadap term mulamasah dan kebolehan
mengqashar shalat hanya bagi mereka yang dalam perjalanan, 3) usuliyah dalam
distribusi zakat fitrah kepada delapan asnaf.

Kata Kunci: Manhaj, Fikih, dan Kaderisasi Ulama

I. PENDAHULUAN dilakukan para ulama wusul fikih
A. Latar Belakang Masalah dan ularpa fikih. Ilmu  fikih
mempunyai hubungan yang sangat

Pandangan  para  orientalis penting  dengan  filsafat  Islam
menilai bahwa tradisi intelektual karena berusaha mengungkapkan
dalam Islam tidak memiliki loglka nilai-nilai yang terkandung dalam
untuk menemukan kebenaran. ilmu fikih, hikmah-hikmahnya
Asumsi ini adalah keliru karena serta manfaat dan ke gunaannya,
pemikiran Islam juga memiliki melalui  metode  Jjtihad,  Qiyas,

kajian-kajian logika yang



162 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Istihsan, Istislah, Istishab dan sad
al-zari‘ah.'

Atas dasar ini, T. M. Hasbi
Ash  Shiddieqy = mempersamakan
antara filsafat dengan usul fikih,
baik dalam manhaj (metode) yang
digunakan maupun dalam maudiy

(tujuan  mempelajarinya), meski
Manhaj  filsafat adalah ilmu
mantiq, sedang manhaj fukaha

adalah usul fikih.” Karena itu ushul
fikih  merupakan  bagian dari

kerangka metodologis dalam
pemikiran Islam, dan merupakan
produk  internal  dari  ekspresi
semangat  kebudayaan masyarakat

Islam yang dinamis dan toleran
terhadap perkembangan zaman.

Orientasi manhaji
(metodologis) dalam fikih
pesantren pada umumnya karena
kesadaran terhadap banyaknya

masalah  furu‘iyah (cabang) yang
tidak dijelaskan dalam kitab-kitab
fikih klasik. Sementara
perkembangan dan perubahan
hukum-hukum  beriringan  dengan
perubahan  tempat, kondisi dan

waktu (S s pLSSYI s

iw¥ls). Karena itu  keserasian

antara produk hukum Islam dan

perkembangan zaman akibat
berkembangnya ilmu pengetahuan
dan teknologi dapat beriringan
dengan melakukan penguatan

dalam kajian disiplin ilmu usul
fikih, karena tujuan mempelajari
ilmu tersebut adalah agar dapat
mengetahui  dan  mempraktekkan
kaidah-kaidah  cara  mengeluarkan
hukum dari dalilnya.

Adapun
dalam

metode  penemuan

hukum fikih/usul fikih

disebut furug al-istinbat yaitu
cara-cara yang ditempuh seorang
mujtahid dalam mengeluarkan
hukum dari dalilnya, baik dengan
menggunakan kaidah-kaidah
bahasa (/inguistik) maupun dengan
menggunakan  kaidah usuliyah  dan
kaidah tighiyah. Tujuan ini
menjadi  acuan  bagi  pesantren
untuk menjadikan usul fikih
sebagai disiplin ilmu penopang dari
ilmu fikih, sehingga eksistensi usul
fikih tidak bisa dinafikan dalam
pesantren.

Perbedaan antara pesantren
yang satu dengan lainya adalah
kitab-kitab usul fikih yang
dijadikan marja’ (referensi), karena
dalam menentukan jenis kitab yang
di kaji merupakan hak penuh dari
kiai ~atau wulama masing-masing
pesantren. Hal ini wajar karena
secara  historis, pesantren pada
awalnya di sefting oleh para kiai
sebagai lembaga pendidikan non-
formal dengan memusatkan
aktivitasnya di masjid atau
tempat-tempat pemondokan santri.

Penguatan kajian usul fikih di
pesantren tidak dimaknai sebagai
upaya untuk melepaskan jeratan fikih
mazhab, namun sebaliknya untuk
menguatkan mazhab secara
metodologis (manhaji). Upaya ini
menjadi karakter dari sebuah langkah
kehati-hatian untuk tidak melakuan
interpretasi  bebas terhadap teks
keagamaan, meski kehawatiran seperti
ini akan menjadi sebuah dilema ketika
diperhadapkan dengan perkembangan
dan perubahan zaman sebagai dampak
dari  kemajuan  teknologi  yang
menuntut pada penemuan hukum,
sementara faham-faham yang telah
dimuat sebagai ketentuan-ketentuan



163 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

hukum yang ada pada beberapa
mazhab, terkadang  sulit  untuk
disesuaikan pada masalah-masalah
tertentu. Salah satu contoh adalah
zakat profesi yang tidak ditemukan
dalam kitab-kitab terdahulu.

Konstruksi fikih dengan corak
seperti di atas, masih mempertahankan
pola berfikih dengan tetap berdasar
pada mazhab, namun lebih cederung
pada pola manhaji. Bukan sekedar
mengikuti semata, tetapi secara cerdas
mau mempelajari dan mengikuti
metode-metode  dalam  memahami
sejumlah dalil. Karena itu mesti ada
keberanian menyeleksi mana yang kuat
dan yang lemah, bahkan harus berani
melakukukan kreasi manakala
ditemukan kekeliruan dalam
penggunaan suatu hadis yang ternyata
da’if;  serta  keberanian  untuk
mengembangkan pemahaman
keagamaan dengan melalui metode
istinbat.

Bermazhab secara manhayi,
juga pernah dianjurakn oleh Abu al
Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib
al Mawardi menukil dari pernyataan al
Syafi’ dari maksud ungkapannya
bahwa tidaklah di anggap dekat bagi
orang yang menginginkan ilmu
tersebut, sementara ~ mengetahui
larangan untuk bertaqlid (mengetahui
tanpa mengetahui alasan) kepadanya,
dan kepada yang selainnya. Agar
dengan demikian dia memperhatikan
agamanya dan berhati-hati untuk
dirinya.’

Ungkapan tersebut memberikan
sinyal bahwa Imam Syafi’ sendiri
merasa keberatan kalau ada orang yang
bertaqlid, bahkan juga tidak berkenan
jika ada orang bertaqlid kepada siapa
pun. Hal ini dimaksudkan agar setiap
muslim memiliki motivasi untuk
mempelajari dan mendalami

agamanya, selanjutnya dari hasil
pendalaman itu, akan berimplikasi
terhadap semangat dalam pelaksanaan
ibadah, yang didasari oleh keyakinan
terhadap nilai-nilai kebanaran yang
telah disampaikan oleh para Imam
mazhab.

Melalui observasi awal
terhadap  tata  cara  (kaefiyaft)
pelaksanaan ibadah pada Ma’had al-
Aliy  Pondok Pesantren As’adiyah
Sengkang, sebenarnya lebih banyak
dipengaruhi oleh fikih mazhab yang
didasarkan pada paham-paham
Syafi’iyah. Meski pun demikian,
berdasarkan  survei awal  yang
dilakukan terdapat peraktik-peraktik
dalam pelaksanaan ibadah mereka
yang merujuk pada mazhab lain.
Misalnya dalam kondisi darurat
mereka  membolehkan  tayamum
dengan cara pelaksanaannya tidak
didasarkan pada mazhab Syafi’i yang
semestinya  menggunkan  material
berupa debu suci, dipersiapkan pada
saat ingin melakukan perjalanan, tapi
mereka lebih cenderung memilih
mazhab Hanafi dengan menempelkan
kedua telapak tangan pada dinding dan
disapukan pada bagian-bagian wajib
dalam tayammum.

Sikap fleksibilitas di atas,
membuka peluang munculnya sejumlah
mazhab yang memiliki corak sendiri-
sendiri sesuai dengan latar belakang
sosio-kultural dan politik di mana
mazhab itu tumbuh dan berkembang.
Akurasi dan relevansi dari sejumlah
mazhab tersebut tergantung pada
kerangka  metodologi  penggalian
hukum (BluiuYlac ) All), Melalui
perangkat metodologi tersebut segala
permasalahan bisa didekati dan dicari
legalitas hukumnya.

Salah satu contoh, ketika Imam
Syafi’ mengkorelasikan antara faktor



164 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

lingkungan sosial budaya dan hukum
Islam. Eksplorasi terhadap hukum
Islam yang dilakukan dikenal dengan
al-qaulal gadim dan al-qaul al-jadid.
Hasil ijtihad hukum dalam masalah
yang sama dari seorang Mujtahid
Imam Syafi’ ketika berada di Iraq
sangat berbeda ketika berada di Mesir.
Metode istinbat al-hukm yang berbeda
berpengaruh pada hasil konklusi
berbeda, karena yang paling mendasari
adalah faktor struktur sosial, budaya,
dan letak geografis.*

Fenomena atas langkah dari
Imam Syafi’ melakukan istinbat
hukum, juga akan di rasakan oleh
ulama dan kader-kader ulama Pondok
Pesantren As’adiyah, terlebih ketika
diperhadapakan dengan tantangan
terbesar yakni; di satu sisi menjadikan
sajian keilmuan yang telah diberikan
berjalan sesuai dengan perkembangan
zaman, sementara di sisi lain pola
bermazhab di anggap menjadi faktor
penghalang untuk melakukan
pembaharuan hukum, karena dengan
pola seperti itu terkesan agak tekstual,
bahkan terkadang sedikit lebih ekstrim
dengan mematok mazhab sebagai
referensi yang tidak terbantahkan.

Menyikapi hal tersebut maka
pengelolaan pesantren mesti dilakukan
secara maksimal, apalagi ketika
pesantren  diperhadapkan  dengan
asumsi masyarakat tentang perubahan
pesantren secara gradual. Asumsi dasar
menganggap bahwa pesantren adalah
sebuah lembaga pendidikan Islam
“tradisional” yang hanya mengajarkan
ilmu-ilmu agama Islam dengan metode
pengajaran  sorogan. Ulama  di
Pesantren  mengajarkan  ilmu-ilmu
agama dari kitab-kitab kuning standar.
Mulai dari kitab kecil (al-mabsut),
kitab-kitab sedang (al-mutawassitah)

sampai pada kitab-kitab besar atau
tingkat tinggi (al-a’/i).

Pembenahan atas sajian
referensi di  Pondok  Pesantren
As’adiyah merupakan langkah tepat
untuk menjadikan pesantren sebagai
jalan terbaik untuk mengangkat harkat
dan martabat umat Islam melalui
perbaikan kualitas pendidikan umat.
Karena itu upaya pesantren adalah
mempersiapkan peserta didik
berakidah kokoh, berakhlak mulia,
berilmu pengetahuan luas, memiliki
kreativitas tinggi dengan sebuah
harapan agar mereka hidup secara
dinamis dalam bermasyarakat.

Salah satu langkah yang
dilakukan adalah melalui proses
kaderisasi demi membangun kembali
pencitraan  masyarakat terhadap
kualitas  jebolan-jebolan pesantren
yang sekarang ini diasumsikan turun.
Bahkan masyarakat menilai kalau
kualitas ulama sekarang berbanding
terbalik dengan ulama dahulu, baik
dari kapasitas keilmuan dimilikinya
maupun tingkat kharismatiknya.

Langkah antisifatif dari asumsi
tersebut menuntut agar pembenahan
proses kaderisasi ulama di Pondok
Pesantrean As’adiyah dilaksanakan
pada lingkungan dan tingkat lebih
tinggi. Program ini lebih
dikonsentrasikan  pada  pengkajian
secara khusus dengan pola Pendidikan
Kader Ulama melalui Ma’had al- ‘Aliy.

Kaderisasi yang dilaksanakan
pada pesantren As’adiyah dengan pola
pengkaderan ulama Ma’had al-‘Aliy
memberikan gelar Kiai Muda (K.M.)
bagi alumninya. Alumni yang akan
dihasilkan oleh lembaga tersebut, telah
dibekali  berbagai disiplin ilmu
pengetahuan agama seperti; aqgidah,
tafsir, usul al-figh, fikih kalasik dan
kontemporer serta beberapa ilmu alat



165 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

lainnya. Agar kualitas alumni terjamin
maka mulai dari proses perekruitan
calon-calon peserta kader ulama
dilaksanakan melalui seleksi ketat.

Bagi Ma’had al-Aliy Pondok
Pesantren  Sengkang, Awal dari
program ini dibentuk atas kerja sama
antar beberapa pesantren ternama di
Sulawesi Selatan yakni: Pesantren
As’adiyah, Pesantren Darud Dakwah
wal Irsyad (DDI), Urwatul Wutsqa dan
Pesantren Yasrib Soppeng.
Pengelolaan program ini  pernah
dilakukan secara bergilir. Namun,
dalam  perkembangan  selanjutnya
dilaksanakan dalam lingkungan
masing-masing pesantren.

Program ini dilaksanakan untuk
melahirkan ulama-ulama muda yang
diharapkan mampu menjawab
problematika umat, dan mudah
diterima oleh masyarakat. Oleh karena
itu, dalam proses kaderisasi, mereka
yang ikut pada program ini mulai
dicitrakan sebagai calon ulama secara
perlahan dengan pembentukan karakter
melalui penugasan untuk membawakan
pengajian-pengajian  kitab  kuning
secara rutin di beberapa masjid.

Di bidang fikih, kitab-kitab
yang dijadikan referensi antara lain:
Kifayah al- Akhyar, Irsyad al-Ibad dan
beberapa kitab fikih lainnya sebagai
kajian dasar. Sementara pada kajian
lanjutan difokuskan pada kitab-kitab
perbandingan (a/- maqarin) seperti
Bidayah al-Mujtahid, Kitab al-Figh
‘ala  al-Mazahib  al-Arba’ah, dan
pengkajian beberapa disiplin ilmu alat,
yang bakal dijadikan metode (manhaj)
dalam penemuan hukum dari berbagai
problematika sosial.

Perkembangan dalam
pengkajian yang Dbertumpu pada
pembenahan  aspek  metodologis,
tidaklah sepenuhnya menjadi tumpuan

bagi masyarakat muslim, karena
dampak yang paling dikhawatirkan
adalah bentuk-bentuk eksplorasi bebas
dan eksploitasi keilmuan terhadap
ilmu-ilmu agama yang tiada henti.
Kehawatiran ini ditandai dengan
munculnya ilmuan di bidang hukum
Islam dan ilmuan di bidang sosial
dengan perkembangan metodologi
secara interdisipliner dan multi-
disipliner yang tidak terkontrol.
Dampak  krusial dengan  corak
pemahaman seperti itu tidak jarang
memicu kerisauan masyarakat.

Kehawatiran tersebut perlu
dilakukan penguatan terhadap
beberapa disiplin ilmu terikat dengan
metodologi pendekatan yang dalam
terminologi pesantren disebut ilmu
alat seperti, //mu Lugah, Nahwu, Sarf,
Balagah, Usul al-Figh, Usul al- Hadis
dan Ulum al-Qur’an.

Beberapa disiplin ilmu alat
tersebut merupakan perangkat-
perangkat syariah, yang secara faktual
belum diberdayakan secara maksimal
untuk menggiring ilmu-ilmu
kesyariahan, padahal melalui beberapa

disiplin ~ ilmu  itu,  metodologi
pemecahan masalah dapat
dipertanggung-jawabkan sehingga

ruang lingkup ilmu-ilmu fikih akan
semakin luas, dan dapat dikaji melalui
teknik-teknik yang dibenarkan dalam
kerangka ijtihad. Oleh Karena itu,
ijtihad sangat dibutuhkan dan perlu
digalakkan melalui beberapa langkah,
yaitu:

1. Memasyarakatkan pendapat
bahwa pintu ijtihad masih
terbuka;

2. Menggalakkan pengkajian dalam
bidang Usul al-Figh, Figh
muqaranah, Siyasat al-Syar’iyat
dan Hikmah al-Tasyri’;



166 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

3. Menggalakkan pendapat yang
mengatakan bahwa orang harus
terikat dengan salah satu mazhab

[sic];
4. Mengembangkan toleransi dalam
bermazhab  dengan  mencari

pendapat yang paling sesuai
dengan kemaslahatan.

Langkah penggunaan manhaj
semestinya mengarah pada
pengembangan hukum dalam Islam
dan berjalan mengikuti hukum yang
bergerak (mobile law) atau dalam term
usul fikih lebih dikenal dengan
tagayyur al ahkam (perubahan hukum)
akan  terus  terjadi  berdasaran
pergerakan aktor dan masyarakat yang
berubah (mobile people). Kenyataan
tersebut memberikan kesan bahwa
Islam selalu dinamis mengikuti arah
perkembangan zaman.

Dengan demikian, kitab-kitab
referensi yang menjadi kajian bagi
kader-kader ulama pada pesantren
As’adiyah, di samping memberikan
kajian fikih mazhab, juga mengarah
pada pengayaan dan penguatan
metodologi (manhaj). Kajian fikih
mazhab akan memberikan pemahaman
dasar terhadap berbagai problematika
hukum selanjutnya kajian metodologis
(manhaji) menggiring pada sikap
moderat (keterbukaan) dalam
bermazhab bagi kader-kader ulama
yang dihasilkan.

Perbedaan mazhab bagi kader-
kader wulama suatu ketika akan
dihadapi, terlebih jika diperhadapkan
dengan kondisi stratifikasi sosial
keberagamaan = masyarakat fikih
mazhab  yang pariatif. = Dengan
demikian proses kaderisasi melalui
aktivitas pesantren As’adiyah menjadi
tumpuan besar untuk mencetak kader-

kader ulama dibidang fikih yang tetap
berdasar pada mazhab secara manhaji.

B. Rumusan dan Batasan Masalah

Berdasarkan uraian latar
belakang masalah di atas, maka
permasalahan pokok yang dibahas
dalam artikel ini adalah “Bagaimana
Tradisi Fikih Madzhab secara manhaji
dalam Kaderisasi Ulama Pondok
Pesantren As’adiyah Sengkang?”. Atas
dasar masalah pokok itu maka dapat
dikemukakan batasaan masalah
sebagai berikut:

1. Bagaimana  konstruksi  fikih
Ma’had al-‘Aliy Pondok
Pesantren As‘adiyah Sengkang?

2. Bagaimana Penerapan Kaidah
Usuliyah dalam Penguatan fikih
Ma’had al-‘Aliy Pondok
Pesantren As‘adiyah Sengkang?

II. PEMBAHASAN

A. Konstruksi Fikih dalam Ma’had al-
Aliy Pondok Pesantren As‘adiyah
Sengkang

Secara umum  unsur-unsur
dalam pesantren semuanya memiliki
kesamaan, namun  masing-masing
pesantren memiliki ciri khas berbeda.
Unsur-unsur itu adalah; kiai, keluarga
kiai, masjid, asrama, tempat belajar
santri, ustadz, santri kajian kitab
kuning dan sistem nilai yang hidup
dalam pesantren.

Pada awal berdirinya, pesantren
lebih dikenal dengan nama Madrasah
al-‘Arabiyah al Islamiyah (MAI),
diasuh langsung oleh AG. H.
Muhammad As’ad pada tahun 1930.
Pada periode ini terdapat dua tingkat
pendidikan formal yang dikembangkan
yakni  tingkat  Ibtidaiyah  dan
Tsanawiyah. Sementara di luar dari



167 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

dua tingkatan tersebut terdapat kelas
khusus (takhassus) dalam bentuk
pengkaderan ulama yang dilaksanakan
tanpa ada batasan waktu belajar. Santri
yang lulus pada kelas ini diberi
kepercayaan oleh AG.H. Muhammad
As’ad untuk membuka lembaga
pendidikan atau pesantren. Di antara
santri yang pernah belajar pada kelas
khusus tersebut antara lain: AG. H.
Daud Ismail, AG.H. Yunus Martan,
AG. H. Abd. Rahman Ambo Dalle,
AG. H. Muh. Abduh Pabbaja, K.H.
Hamzah Badawi, K.H. Hamzah
Manguluang, dan AG. H. Abd. Malik
Muhammad.®

Setelah beliau wafat, maka
kepemimpinan di pesantren
dilanjutkan ~ oleh  santri-santrinya
dengan urutan sebagai berikut; AG. H.
Daud Ismail, AG. H. Yunus Martan,
AG. H. Abd. Malik Muhammad, dan
AG. H. Prof. Dr. M. Rafi Yunus
Martan, MA. Masing-masing tokoh
memiliki karakter kepemimpinan yang
berbeda, mereka melakukan inovasi
dalam  melakukan  pengembangan
pesantren yang dijiwai oleh satu
tujuan, yakni tetap pada konsep
pengembangan pesantren.’

Kiai/ulama merupakan sosok
penentu bagi corak fikih mazhab di
pesantren As’adiyah. Secara
fungsional peran ini, dipengaruhi oleh
dua faktor dominan yaitu; Pertama,
kiai memiliki otoritas penuh dalam
memimpin pesantren, dan
keputusannya hampir tidak
terbantahkan. Perilaku kiai adalah
panutan bagi santri-santrinya, bahkan
masyarakat di luar pesantrenya,
Kedua, kiai yang menentukan kitab-
kitab referensi kajian fikih di
pesantren.

Di pesantren As’adiyah,
mazhab Syafi‘i merupakan pilihan
utama dalam kajian dan praktik hukum
Islam sehari-hari. Kecenderungan fikih
mazhab semakin mengkristal terutama
setelah terbangunnya jaringan ulama
nusantara dengan Timur Tengah yang
dimulai abad ke-17 M dalam bentuk
pelestarian mata rantai (transmisi)
intelektual dan spiritual. Transmisi ini
berupa transformasi ilmu-ilmu
keislaman dan kitab-kitab karya timur
tengah. Jika transformasi ilmu-ilmu
keislaman ini berlangsung mulai abad
ke- 14 sampai abad ke- 19 M, maka
fenomena paham fikih mazhab di
Indonesia secara umum disinyalir oleh
para sejarawan bermazhab Syafi‘i,
meski pada perkembangan berikutnya
tidak semua umat Islam Indonesia
menyandarkan perilaku keagamaannya
pada kerangka pemikiran fikih Imam
al- Syafi’i, terutama pada awal abad
ke- 20 ketika gerakan pembaharuan
menemukan momentumnya.®

Corak fikih mazhab tersebut
tidak luput dari pengaruh jaringan
(transmisi) ulama nusantara, terjadi
sekitar abad ke- 17 M. jaringan ini
dirintis oleh serentetan nama-nama
ulama besar seperti, Nurdin ar Raniri
(w. 1658 M), Abdul Rauf Singkel
(1615-1693 M), dan Syek Yusuf al-
Makassari (1626-1699). Setelah ketiga
ulama besar itu, dalam proses
perjalanan waktu yang sangat lama,
kemudian muncul ulama-ulama Asia
tenggara lainnya di Mekah. Para ulama
nusantara tersebut antara lain: (1813-
1897), Ahmad Khatib Minangkabau
(1860-1916), Sayyid Muhsin al-
Musawi al-Palimbani, Muhammad
Yasin al-Padani (1917-1990), dan lain
lain.’



168 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Selain dari ulama besar yang
disebutkan di atas terdapat juga
sejumlah ulama keturunan bugis yang
salah satu diantaranya berhasil
mendirikan pesantren As’adiah. Pada
tahun 1928 M, AG. H. Muhammad
As’ad di bantu oleh pamannya H.
Abdul Rahman Chatib wattang Belawa
kembali ke Wajo dengan maksud
mendidik masyarakat supaya mereka
memahami dan mengamalkan ajaran
Islam menurut syari’at yang benar,
meski  tradisi masyarakat yang
dihadapi menyuguhkan tantangan
berat. Baginya tantangan ini dihadapi
dengan bersifat toleran dan
akomodatif, namun lambat laun
berupaya melakukan perubahan dengan
melakukan ~ pembenahan  melalui
internal pesantren yang didirikan
olehnya.

Karena itu sikap keterbukaan
dan toleran menjadi corak baginya
termasuk  pola  bermazhab  yang
dicontohkan, meski mazhab Syafi’i
mendominasi  praktik  pelaksanaan
ibadah masyarakat pesantren dan
sekitarnya.  Fikih  mazhab  ini,
diperkenalkan saat kondisi masyarakat
sekitar masih begitu awam tentang
Islam, dengan pola hidup masih
tradisionalis.

Kondisi inilah yang melatar-
belakangi sehingga lingkungan
masyarakat pesantren dengan paduan
corak religius dan tradisionalis dapat
menerima ajaran fikih mazhab Syafi’
dengan mudah, bahkan semakin
mengkristal dan mentradisi. Praktis
saja ajaran fikih mazhab ini banyak
mewarnai perilaku hukum mereka
sehari-hari, terutama dalam wilayah
‘ubudiyah, dan pada umumnya
sosialisasi ajaran ini, secara kultural, di
mulai dari lembaga pendidikan

pesantren. Hal ini juga didasarkan pada
wawancara dengan AG. H Abunawas
Bintang yang menyatakan bahwa:
Fikih mazhab yang berkembang adalah

mazhab Syafi’."

Fikih sebagai kreasi ijtihad,
tentunya tidak bisa lepas dari konteks
sejarah kapan dan dimana ia lahir.
Karena itu, dasar pijakan fikih tidak
semata berupa teks ajaran suci
(wahyu), tetapi  juga  realitas
masyarakat fikih itu sendiri sebagai
objeknya. Bagi As’diyah, eksistensi
fikih mazhab Syafi‘i sebagai landasan
fikih pesantren perlu dipelihara,
sehingga kiai dalam menkonstruksi
fikih mazhab Syafi‘i lebih fokus pada
kaderisasi ulama Ma‘had al-‘Aliy
pondok pesantren dengan beberapa
tahapan proses yakni; eksternalisasi,
objektivasi dan internalisasi,
sebagaimana dalam tinjauan historis
yang dikemukakan sebelumnya.

Konstruksi ~ fikih  sebagai
realitas sosial dalam proses
eksternalisasi akan lebih dipokuskan
pada penyesuain diri dengan kondisi
pemahaman fikih para ulama sebagai
pruduk hukum yang dituangkan dalam
beberapa aliran mazhab fikih, terlebih
kepada fikih mazhab Syafi‘i yang
menjadi  acuan  dalam  pondok
pesantren. seperti dalam wawancara di
atas bahwa mazhab fikih pesantren
adalah Syafi‘i. Mahasiswa pondok
pesantren  secara  sosial  harus
mengikuti pola bermazhab dari kiai
yang dituangkan dalam pelaksanaan
ibadah.

Sementara realitas  sosial
dalam objektivasi sebagai upaya
pelembagaan fikih mazhab dapat
dilihat melalui pelembagaan yang
terindikasi dari semua kegiatan



169 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

sekumpulan orang yang mengalami
proses pembiasaan (habitualisasi) dan
pemberian legitimasi. Artinya, dari
aspek fikih akan meliputi tiap tindakan
dari para mukallaf yang dilakukan
secara berulang dan akan menjadi
suatu tradisi fikih pesantren melalui
kaifiyat (tata cara) pelaksanaan ibadah
keseharian, dan legitimasi pesantren
terhadap mazhab tertentu seperti
mazhab Syafi‘i yang didasarkan pada
kebijakan kiai. Meski dalam hal ini di
pesantren tidak menuangkan dalam
bentuk aturan tertulis.

Realitas sosial dalam
internalisasi, juga terlihat pada
kemampuan individu mengidentifikasi
diri sebagai anggota dari organisasi
sosial, dan kemampuan melakukan
adopsi nilai dari fikih mazhab selain
Syafi‘i. Konstruksi fikih mazhab
secara umum dapat dilihat pada
kemampuan ulama/kiai dan para santri
melakukan identifikasi diri terhadap
faham Imam mazhab dan pengikut-
pengikutnya, sehingga mereka
memiliki sikap keterbukaan terhadap
mazhab lain.

Kiai dan santri Ma‘had al-
‘Aliy, pada dasarnya melakukan
identifikasi diri terhadap mazhab
Syafi‘i  sebagai fikih  pesantren,
sehingga keterbukaan terhadap mazhab
selain Syafi‘i dalam kebijakan Kkiai,
tidak melarang santri-santrinya
mempelajari mazhab-mazhab selain
dari mazhab Syafi‘i, terutama yang
masih dalam lingkup paham sunni,
bahkan boleh mengamalkannya di luar
lingkungan pesantren, asal dilandasi
dengan alasan-alasan metodologis."'

Pesantren memberikan
kebebasan kepada santri dalam
memilih mazhab, dan tidak

mewajibkan santrinya pada satu
mazhab, selama di luar lingkungan
pesantren. Hal ini mengindikasikan
bahwa fikih pesantren dalam kaderisasi
ulama yang di asuh oleh AG. H. Abu
Nawas Bintang bersifat terbuka untuk
mazhab lain, meski dalam peraktik
pelaksanaan ibadah di pesantren,
umumnya adalah bermazhab Syafi’.

Konstruksi ~ fikih  mazhab
bukan hanya terbatas pada tradisi
pelaksanaan ibadah, tetapi juga dapat
dilakukan dengan melalui langkah-
langkah inovatif dari kiai dalam
pendistribusian  kitab-kitab  fikih
referensi pengajian mahasiswa ma’had.
Misalnya, kitab al-Figh al-Islamiyah
wa Adillatuh  karya Dr. Wahbah
Zuhaili, di nilai sangat sensasional dan
inovatif karena didalamnya memuat
pendapat beberapa Imam mazhab dan
alasan dalil yang digunakannya.
Referensi ini dilacak melalui distribusi
mata  kuliah  Ma’had  al-‘Aliy
As’adiyah.

Langkah lain dalam
melakukan konstruksi, juga terlihat
pada upaya mempertahankan kitab-
kitab lama yang tertuang dalam
beberapa kitab fikih mazhab Syafi‘i,
seperti Kifayat al-Akhyar dan Tanwir
al-Qulub. Kitab-kitab itu,
dipertahankan karena masih dianggap
steril dari corak penafsiran bebas,
meski tidak dilandasi alasan-alasan
metodologis kuat di dalamnya.

Pengkajian kitab-kitab fikih
mazhab Syafi‘i pada ma’had, tidak
hanya pada penguasaan masalah-
masalah furu‘iyah (cabang)
berdasarkan  teks kitab semata,
melainkan lebih ditekankan pada
penguasaan masalah  fikih  yang
didasarkan = manhaj  (metodologi)



170 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Syafi’iyah. Konstruksi dengan model
seperti ini, akan menjadi latihan dalam
penerapan metode fikih, bahkan akan
melahirkan corak reinterpretasi baru
terhadap teori klasik. > Dukungan
terhadap wawancara ini, terindikasi
melalui realitas fikih mazhab Syafi’
Pondok Pesantren As’adiyah. Terdapat
tiga bukti dominasi mazhab Syafi’
yaitu; a) kitab-kitab usul fikih yang di
jadikan referensi adalah Syafi‘iyah, b)
praktik ‘wbudiyah yang dilaksanakan
setiap hari adalah mengacu pada
mazhab Syafi’, dan c) kitab-kitab fikih
yang menjadi rujukan (marja‘) adalah
mazhab Syafi’.

Eksistensi mazhab  Syafi’
sebagai bagian integral dari Ma ‘had al-
‘Aliy ternyata sangat menentukan
stratifikasi sosial seseorang, karena
mazhab dianggap sebagai bagian
pesantren. fikih mazhab Syafi’ sebagai
rujukan dan pegangan yang sangat
kuat (tsiqah), bahkan eksistensinya
selalu dikaitkan dengan keabsahan
status  sosial ~ mereka  sebagai
masyarakat pesantren. Hal ini sangat
jelas disampaikan bahwa mazhab
Syafi’ merupakan “bagian masyarakat
pesantren”. artinya, mazhab Syafi’
bukan hanya merupakan sebagai
simbol, melainkan dapat menentukan
status  sosial dalam  masyarakat
pesantren. Ketika ada orang yang
berupaya untuk merubah kebiasaan
dalam kaefiyat (tata cara) pelaksanaan
ibadah dalam pesantren, maka tidak
akan diberikan peluang,'® bahkan tidak
diakui keabsahannya sebagai bagaian
masyarakat pesantren.

Hal lain yang dapat
menentukan corak fikih pesantren
adalah tata cara (kaefiyat) pelaksanaan
ibadahnya. Hasil observasi dari
peneliti terkait dengan kondisi fikih

pesantren, menemukan beberapa
aktivitas ibadah dan muamalah yang
menjadi indikator dari fikih mazhab
pesantren. Di bidang ibadah
terkonstruk pada tata cara
pelaksanaanya yang dilakukan secara
rutin misalnya; tata cara berwudu, hal-
hal yang membatalkan wudu’, tata
cara tayammum, tata cara pelaksanaan
shalat, doa-doa bacaan shalat, doa-doa
qunut pada pelaksanaan shalat subuh,
shalat jamak/qashar dan tata cara
pendistribusian zakat. Selanjutnya di
bidang muamalah dapat dilihat melalui
kebiasaan melakukan transaksi pada
beberapa lembaga perbankan, dan lain-
lain.

Konstruksi terhadap tata cara
pelaksanaan ibadah bedasarkan
mazhab Syafi’, mulai dari awal
didirikannya pesantren belum pernah
dilakukan inovasi dan reinterpretasi
untuk melakukan perubahan mazhab,
atau pindah dari mazhab Syafi’i ke
mazhab non Syafi‘i. Bangunan tradisi
fikih seperti ini berdampak pada sikap
mahasiswa untuk tidak melakukan
praktik ibadah di luar keyakinannya.
Bahkan ketika beribadah dengan tata
cara (kaefiyat) di luar kebiasaan,
mereka akan diliputi oleh suasana

14
ragu.

Tata cara (kaefiyat)
pelaksanaan ibadah bagi mahasiswa
dipengaruhi oleh keyakinan akan
diterima atau tidaknya ibadah yang
dilakukan. Hal ini didasarkan pada
kaidah fighiyah; a/-yaqin la yazal bi al-
syak (keyakinan itu tidak hilang
karena keraguan). Keyakinan mereka
ada pada tidak diterimanya ibadah
ketika mendasarkan pada mazhab non
Syafi’iyah.



171 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Lestarinya paham fikih mazhab
ini ditopang beberapa unsur tradisi
pesantren yang sudah terbangun kuat,
di antaranya adalah struktur sosial
pesantren yang sangat hierarkis dan
sistem penggungan terhadap kiai atau
guru yang sangat tinggi, atau secara
umum adalah pengagungan terhadap
tradisi warisan masa lalu, yang masih
menganut sistem kepemimpinan
tradisional yang sacara sentralistik di
bawah kekuasaan kiai. Dalam struktur
sosial politik pesantren, kiai tidak
sekedar pengasuh atau pemimpin
sentral suatu pesantren tetapi juga
pemilik tunggal pesantren.

Kepemimpinan  kiai  dalam
pesantren identik dengan sistem
kekuasaan “monarki yang
berkedaulatan tuhan (agama)” yang
segala  bentuk  kebijaksanaannya
mengandung pengertian lurus

dilaksanakan oleh para pembantunya
dan tidak ada sangkalan sedikit pun.
Kepatuhan  terhadap kiai ini
berbanding lurus terhadap kepatuhan
terhadap agama, sehingga menyangkal
menolak, dan  menentang  kiai
“disejajarkan” dengan ketidak-patuhan
terhadap agama.’

Karena itu, ketika suatu ajaran
keagamaan dalam Islam seperti ajaran
fikih mazhab itu menjadi pilihan dan
kebijakan kiai untuk dilestarikan di
pesantren dengan perlindungan dan
pengawasannya, maka secara otomatis
ajaran itu akan di terima secara
totalitas, kemudian lambat laun
mentradisi dan mengakar kuat dalam
kehidupan sosial kutural di pesantren.

B. Penerapan Kaidah Usuliyah dan
Fighiyah dalam Penguatan fikih
Ma’had al-‘Aliy Pondok Pesantren
As‘adiyah Sengkang

Pemahaman dan penghayatan
terhadap dalil-dalil nas merupakan
problem serius yang dihadapi oleh
masyarakat pada umumnya, terlebih
pemahaman terhadap teks kitab-kitab
fikih klasik terkadang digiring untuk
memberikan solusi terhadap
permasalahan kontenporer, sementara
permasalahan tersebut tidak pernah
dituangkan oleh ahli-ahli fikih klasik
dalam kitabnya.

Karena itu kajian usul fikih
memberikan  kerangka pemahaman
terhadap teks a/-Quran dan Hadis agar
berlaku secara universal dan mampu
bersikap lebih terbuka, karena dengan
ilmu itu, seorang akan mampu
menangkap subtansi dari pesan-pesan
atau tujuan syari’ah (al-Maqasid al-
Syar’iah) yang tujuan utamanya adalah
kemaslahatan.

Semua hukum, baik yang
berbentuk perintah maupun yang
berbentuk larangan, yang terekam
dalam teks-teks syariat bukanlah
sesuatu yang hampa dan tidak
memiliki makna, akan tetapi semua itu
mempunyai maksud dan tujuan,
dimana Tuhan menyampaikan perintah
dan larangan tertentu atas maksud dan
tujuan tersebut. Oleh para ulama hal
tersebut mereka istilahkan dengan
Magqgasid  al-syariah  (Objektivitas
Syariah).'®

Penomena ini tidak terlepas
dari watak keuniversalan Islam yang
selalu  siap menjawab tantangan
globalisasi akibat perkembangan dan
kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi. Universal dan mutlak adalah
watak yang sudah ditanamkan dalam
Alquran dan hadis Rasulullah saw.,
sebagai sumber primer syari’at Islam

(&Y sLal). Memahami pesan dari



172 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

kedua sumber tersebut dibutuhkan
langkah-langkah ijtihad  melalui
interpretasi berdasarkan kaidah-kaidah
yang telah diletakkan oleh para tokoh
fikih/usul fikih.

Meski dalam kenyataannya
penerapan kaidah usuliyah, mendapat
polemik antara satu sama lainnya,
sehingga terdapat beberapa metode
yang tidak disepakati oleh ahli
fikih/usul fikih. Alasan mendasar
dalam pertentangan ini, karena
metode-metode itu merupakan jalan
atau upaya untuk menemukan
ketentuan hukum suatu masalah yang
terkadang Dberbeda antara fukaha,
terlebih sepeninggal Rasulullah saw.,
manusia diperhadapkan dengan
heterogenitas kehidupan dari berbagai
aspek ekonomi, aspek kultural, aspek
ideologi dan lain-lain.

Penerapan metode-metode
ijtihad oleh fukaha dan usuliyyin
dilakukan dengan dua cara yakni;
secara perorangan (fjtihad  fardi),
maupun  secara  bersama  dalam
kelompok (jjtihad jama ‘7). Pesantren
sebagai lembaga pendidikan agama
Islam selau berupaya untuk melahirkan
calon-calon mujtahid dengan melalui
pembenahan terhadap penguasaan
beberapa disiplin ilmu penopang atau
ilmu-ilmu alat untuk melakukan
ijtihad, seperti penguatan kaidah usul
fikih, kaidah fikih dan kaidah /ugawi
(kebahasaan).

_ Kaidah usul pada Ma‘had al-
‘Aliy Pondok Pesantren As’adyah
sangat dipengaruhi oleh kitab wusul
fikih yang dijadikan marja’ (referensi).
Terdapat beberapa kitab wusul fikih
yang diajarkan, seperti; Kitab usul
fikih karya Abd al- Wahhab al-Khallaf
untuk semester tiga, kitab usul fikih

karya Abu Zahrah untuk semester lima
dan kitab Muzkirah fi al-gawa‘id al-

fighiyah. '" Disamping itu setelah
melakukan penelusuran melalui
perpustakaan pesantren, maka

ditemukan beberapa kitab usul fikih
lain  sebagai marja’ (referensi)
tambahan, namun tidak diajarkan
dalam sistem pebelajaran pondok,
seperti: kitab al-Asybah wa al-Naza’ir
karya Jalaluddin al-Suyuti, kitab a/-
Qawa‘id al-Fighiyah karya Abu Bakar
al-Ahdal al-Yamani, dan kitab a/-
Jawami‘ karya Taj al-Din Abd al-
Wahhab al-Subki.

Metode dalam Pengajaran kitab
usul dan kaidah fikih di kelas masih
tampak terbatas pada materi kitab
yang dibaca saja. Pembahasan dalam
kitab usul dan kaidah fikih dibacakan
oleh santri dengan menterjemah
kedalam bahasa Bugis atau Indonesia.
Selanjutnya mahasiswa diberi
kesempatan untuk menjelaskan
pemahamannya terhadap teks yang
telah dibacakan. Pembelajaran dalam
Ma‘had al- ‘Aliy juga belum dilakukan
pengembangan dengan upaya
memperbandingkan kitab-kitab atau
teori-teori usul Syafi‘iyah dengan
kitab-kitab atau teori-teori dari imam
mazhab wusul fikih lainnya (non
syafi‘iyah)."®

Tampaknya  dalam  proses
pengkajian  fikih/usul fikih, santri
belum banyak di beri kesempatan
untuk  mengembangkannya  dalam
bentuk latihan penerapan kaidah atau
mencari contoh-contoh lain. Hal
serupa juga dikemukakan oleh K.M.
Agus salah seorang mudarris dalam
kaderisasi ulama Ma‘had al-‘Aliy
As ‘adiyah, mengatakan: Mazhab fikih
pesantren adalah Mazhab Syafi’,
sementara mazhab lain  sekedar



173 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

menambah wawasan saja.'’ Hal yang
menarik adalah ketika kitab-kitab fikih
yang dijadikan referensi Pondok
pesantren As’adiyah fikih mazhab
Syafi’i, Sementara metodologi fikih
didasarkan pada kitab wusul fikih
moderat, sementara dalam pemberian
contoh penerapan manhaj hanya
dikonsentrasikan pada Syafi‘iyah.

Dengan demikian penerapan
kaidah usul fikih ma’had,
dideskripsikan melalui penggunaan
manhaj (metode) dalam memahami
dalil-dalil nas bagi mahasiswa Ma ‘had
al-‘Aliy pondok pesantren As’adiyah,
dicontohkan dalam beberapa bentuk
pemahaman hukum melalui dalil-dali
nas, antara lain:

1. Penerapan Kaidah terhadap dalil
kaefiyat (tata cara) pelaksanaan
wudhu

Observasi penulis tentang
tata cara (kaefiyat) pelaksanaan
wudu yang dilakukan pada beberapa
orang santri dalam kaderisasi ulama
Pondok  Pesantren  As‘adiyah,
umumnya mereka lebih dominan
melakukan berdasarkan mazhab
Syafi’ sebagaimana wawancara
dengan santri tentang persentuhan
kulit dengan wanita ajnabiyah
sebagai  sesuatu yang  dapat
membatalkan wudhu.?® Tampaknya
yang membatalkan wudhu bagi
santri tersebut adalah persentuhan
kulit antara lawan jenis (ajnabiyah).
Hal ini relevan dengan pendapat
Imam Syafi’ yang memaknai
mulamasah sesuai makna dzahirnya.
Kaidah wsuliyah yang digunakan
mahasiswa lebih cederung pada
petunjuk dan makna lafadz nas

(red Lilhl xoglzel)  karena tidak

ada alasan atau qarinah (tanda-

tanda) untuk menggiring pada
makna pemakaian makna lafadz

(o @ Bl Juslssl) majazi

(kiasan), karena term mulamasah
tidak diterjemahkan sebagai
hubungan badan.

Adapun mulamasah dalam
kondisi  bertawaf, dipahaminya
sebagai kondisi darurat. Kategori
darurat dalam pemahaman santri
merupakan  bentuk  dispensasi
hukum atau rukhsah (keringanan)
yang diberikan oleh Allah kepada
umat manusia yang sedang dalam
kesulitan ~ untuk  menjalankan
perintah Allah. Eksistensi darurat
sebagai landasan dalam fikih
merupakan sebagai bagian dari
kaidah fighiyah, yang bertujuan
untuk memperjelas keberadaan fikih
sebagai sebuah disiplin ilmu yang
tidak kaku, tetapi fleksibel dan
elastis dalam menyelesaikan
persoalan-persoalan kehidupan.

2. Penerapan Kaidah terhadap dalil

shalat qashar.

Shalat Qashar adalah shalat
yang dilakukan dengan cara

meringkas/mengurangi jumlah
raka'at shalat yang bersangkutan.
Shalat Qashar merupakan

keringanan yang diberikan kepada
mereka yang sedang melakukan
perjalanan (safar).

ANV Lajle sladly el madly 2l
Artinya:

“Adapun Shalat Qashar dan Jama’

dihususkan untuk musafir,

keduanya  dibolehkan sebagai
hukum keringanan”.

Adapun shalat yang dapat
diqashar adalah shalat dzuhur, ashar



dan isya, kesemua shalat tersebut
memiliki empat raka'at dapat
dikurangi/diringkas menjadi dua
raka'at. Sebagaimana dalam QS a/
Nisa’/4: 101 Allah swt., berfirman:

2o e Em Ao o
e Gl PG &re 13
A Te 7 s 5327 EG 4
.‘../ o/l.é\]w “&f‘ ....O‘ Cti?-

e g G g . G -_ £
a1 O T el WSz o

o Z 3 Fa. _Eie s 2
(@ PRV N1 3

Terjemahnya:

“Dan apabila kamu bepergian di
muka bumi, Maka tidaklah

mengapa kamu men-qashar
sembahyang(mu), jika kamu takut
diserang orang-orang kafir.

Sesungguhnya orang-orang Kkafir
itu adalah musuh yang nyata
bagimu.*

Mengqashar  shalat  bagi
musafir dinilai oleh mayoritas
ulama sebagai sunat, ada juga
sebagai alternatif, bahkan ada yang
menilai wajib. Berdasarkan
wawancara dengan  mahasiswa
mengemukakan dua alasan hukum
menqashar shalat. Alasan hukum
kebolehan (jaiz) melakukannya
terdapat pada garinah di awal ayat
yang penekanannya pada kata
perjalanan, sehingga dalam konteks
ini dipahami sebagai masyaqqgah
(kesukaran), sebagaimana dalam
kaidah fikih dikemukakan bahwa
“kesukaran itu dapat mendatangkan

kemudahan” (jed! A€ aazll),
Selanjutnya  hukum lain  dari

pelaksanaan shalat qashar adalah
wajib. Pendapat ini memahami

174 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

kalimat o Ve O L Sle s
Sl (maka tiada dosa bagi kalian

untuk men-qashar shalat kalian)
dengan  menggunakan logika

pemahaman terbalik (aslsli »sqalf).>

Metode ini  merupakan
bentuk pemahaman berbeda
hukumnya dengan apa yang
diucapkan, atau yang dipahamkan
selalu kebalikan dari bunyi lafadz
yang diucapkan. Dengan demikian
logika pemahaman terbalik dari teks
di atas adalah “orang akan berdosa
ketika melakukan perjalanan dan
tidak  men-qashar  shalatnya”,
sehingga hukum yang lahir dari
pemahaman ini adalah wajib men-
qashar shalat bagi musafir.

Perbedaan pendapat ulama
tentang shalat qashar dipahami oleh
mahasiswa Ma’had al- ‘Aliy, dilatar-
belakangi oleh perbedaan manhaj
(metodologis), terutama dalam hal
pelaksanaannya ketika sampai pada
tempat tujuan, sebagaimana dalam
wawancara:

Kaidah yang digunakan oleh
Syafi’ sangat jelas seperti
kebolehan mengqgashar shalat
bagi mazhab Syafi’i, karena
dalam ayat menggunakan

kalimat; 2)¥1 & w2130 (jika
kalian melakukan perjalanan).
Huruf jar ((3) pada ayat tersebut

diartikan “pada” atau “di dalam”
(perjalanan) jadi tidak boleh
dilakukan sebelum berangkat
melakukan sebuah perjalanan.
Adapun hukum mengqasar shalat
adalah ja’iz karena itu adalah
bentuk keringanan.**



175 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Pelaksanaan Shalat Qashar
berdasarkan wawancara di atas,
mesti dilakukan pada saat dalam
melakukan  perjalanan. Tempat
dibolehkannya memulai men-qashar
shalat adalah setelah keluar dari
rumah tempat tinggal (berdomisili).
Bila seseorang telah kembali ke
tempat tinggal asalnya atau telah
berniat untuk menetap pada tempat
yang dituju, maka lepaslah hukum
gashar baginya.

Alasan terhadap pendapat ini,
karena dipengaruhi oleh harf al-jar “fi”

(Q) setelah fi%/ madi (kata kerja

bentuk lampau). Meski dalam ayat ini
menggunakan kata kerja bentuk

lampau pada kalimat «%,>, kata

tersebut tidak diterjemahkan “telah
melakukan perjalanan”, karena dalam
kaidah /ugawi (kebahasaan) dikatakan
bahwa; fi‘il madi (kata kerja bentuk
lampau) akan mengalami perubahan
arti menjadi #77l mudari‘ (kata kerja
bentuk sekarang), ketika didahului

oleh &bzl 3ls) sebagaimana dalam
contoh serupa pada ayat wudhu 13!

a2l L}\ 3", diartikan “jika kalian
ingin melaksanakan shalat”.

c. Penerapan Kaidah terhadap Dalil
Zakat Fitrah.

Zakat fitrah adalah zakat yang
diwajibkan bagi setiap orang Islam
baik laki-laki maupun perempuan,
dewasa atau pun anak-anak, merdeka
atau pun hamba. Adapun syarat
mengeluarkan zakat fitrah adalah
Islam, bayi yang lahir sebelum
terbenam  matahari  pada  hari
penghabisan ramadhan, dan

mempunyai  kelebihan harta dari
keperluan makanan untuk dirinya
sendiri dan yang wajib dinafkahinya.

Pada zaman Rasulullah
kehidupan masih sangat sederhana,
sehingga kebutuhan yang nyata adalah
masalah pangan saja, sehingga zakat
fitrah  dikeluarkan dalam bentuk
makanan pokok (al-quf) seperti kurma
dan gandum sebanyak satu sa‘ Kalau
dikonvensasi kadalam takaran jaman
sekarang maka satu sa‘ adalah sekitar
3,1 liter.

Fenomena zakat fitrah pada
masyarakat pesantren dan lingkungan
sekitar umumnya dinilai dengan harga
rupiah. Jika dikembalikan pada
pendapat Imam  mazhab, maka
pelaksanaan  ini  sesuai  dengan
pendapat Imam  Abu  Hanifah,
membolehkan dengan makanan atau
pun dalam bentuk uang. Sementara
pendapat Imam Syafi’ zakat fitrah,
tidak boleh dengan uang tetapi dengan
makanan yang mengenyangkan sebagai
mana dalam hadis dikemukakan:

Uds e JB Olge Las
Glo ged Oy Vel Ay
Wa ae gan py ol O,
3502 JB ) Ll
A E S e gl
e &) o B Jpuy o G
o el ek LGS ey
ot oSl Benl 5 23l il
Usde 35 & Dlall J3 Lalsl



Blo g Dl day Ll g

_M C)\.@M\ e

Artinya:

Murwan telah memberitakan
kepada kami, Abdullah telah
berkata Abu Yazid al-Khaulani
yang memiliki sitat jujur telah
memberitakan kepada kami, dan
adalah ibn  Wahab telah
meriwayatkan  dari  padanya,
Sayyar bin Abd al- Rahman telah
memberitakan  kepada  kami,
telah berkata Mahmud al-Shadafi
dari Ikrimah dari Ibn Abbas telah
berkata: Rasullullah saw. telah
mempardukan zakat fitrah yang
merupakan pembersih bagi orang
yang berpuasa dari kata-kata
kotor dan memberikan makan
pada orang-orang miskin. Barang
siapa  yang  menunaikannya
sebelum shalat id dilaksanakan,
maka zakatnya diterima, dan
barang siapa yang
menunaikannya setelah shalat id
maka akan menjadi sadaqah.

Jika dilihat dari teks hadis di
atas, maka pendistribusian zakat
fitrah hanya diberikan pada satu
mustahiq saja, yakni hanya kepada
orang-orang miskin. Namun
berdasarkan wawancara dengan AG.
H. Abu Nawas Bintang tentang hal
tersebut pendistribusiannya sama
zakat secara umum  dengan
memberikan pada delapan
kelompok atau golongan.
Sebagaimana disampaikan melalui
wawancara penulis, di katakan:
Pembagian zakat kita berikan pada
8 asnaf yang menjadi mustahiq.
Kalaupun dalam hadis dikatakan

176 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

S luweld dexb) maka yang disebut

adalah bagian terkecilnya tapi yang
dimaksudkan adalah bagian
terbesarnya. Sama dalam kalimat

Le G‘L\, yang di sebut hanya

Arafah tapi bukan hanya itu. Tapi
ada tawaf, sa’i dan melontar
jumrah.”®

Dari wawancara di atas,
pendistribusian zakat fitrah sama
dengan zakat secara  umum
diberikan pada 8 (delapan) asnaf;
Pendapat ini juga dikemukakan oleh
Syaikh ~ Sayyid  Sabiq  yang
menyamakan dengan  distribusi
zakat secara umum. >’ Pendapat
yang sama oleh Wahbah al-Zuhailiy
juga memberikan bagian sama
dengan pendistribusian zakat secara
umum.”® sebagaimana dalam QS. al-
Taubah/9: 60, Allah berfirman.

o&ndTly (Tl caiall W)
22 Py - 2
35 sl a5l Gl (benals

ol ;ul&\é}&f{@ljgﬁyl
& Z - /E -
Sede Aly AT T oy Sl

Terjemahnya:

Sesungguhnya zakat-zakat itu,
hanyalah  untuk orang-orang
fakir, orang-orang miskin,
pengurus-pengurus zakat, Para
mu'allaf yang dibujuk hatinya,
untuk (memerdekakan) budak,
orang-orang yang berhutang,
untuk jalan Allah dan wuntuk
mereka yuang sedang dalam



perjalanan, sebagai suatu
ketetapan  yang  diwajibkan
Allah, dan Allah Maha
mengetahui lagi Maha
Bijaksana.”’

Rincian  kelompok  atau
golongan yang berhak mendapatkan
zakat lebih jelas di sampaikan oleh
departemen agama dengan
menyebutkan  kriteria  penerima
yakni: 1). orang fakir: orang yang
Amat sengsara hidupnya, tidak
mempunyai harta dan tenaga untuk
memenuhi  penghidupannya. 2).
orang miskin: orang yang tidak
cukup penghidupannya dan dalam
Keadaan kekurangan. 3). Pengurus
zakat: orang yang diberi tugas
untuk mengumpulkan dan
membagikan zakat. 4). Muallaf:
orang kafir yang ada harapan masuk
Islam dan orang yang baru masuk
Islam yang imannya masih lemah.
5). memerdekakan budak:
mencakup juga untuk melepaskan
Muslim yang ditawan oleh orang-
orang kafir. 6). orang berhutang:
orang yang berhutang karena untuk
kepentingan yang bukan maksiat
dan tidak sanggup membayarnya.
Adapun orang yang berhutang
untuk memelihara persatuan umat
Islam dibayar hutangnya itu dengan
zakat, walaupun ia  mampu
membayarnya. 7). pada jalan Allah
(sabilillah): Yaitu untuk keperluan
pertahanan Islam dan  kaum
muslimin. di antara mufasirin ada
yang berpendapat bahwa fisabilillah
itu mencakup juga kepentingan-
kepentingan umum seperti
mendirikan sekolah, rumah sakit
dan lain-lain. 8). orang yang sedang
dalam perjalanan yang bukan

177 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

maksiat mengalami kesengsaraan
dalam perjalanannya.™

Metode  Istinbath  atau
penggalian hukum pada wawancara
di atas, menggunakan pendekatan
Cagoall Saag aukadlll 3 )k (pendekatan
lafaz dan makna huruf). Memahami
lafaz biasanya dilakukan beberapa
langkah, diantaranya:

. Identifikasi lafadz melalui

kejelasan makna dan petunjuknya

. Memahami susunan kebahasaan
melalui kejelasan artinya ataukah
melalui isyaratnya.

. Memahami lafadz umum dan

khusus, mutlak atau muqayyad

. Memahami lafadz yang dapat
menimbulkan ~ hukum  taklifi
melalui kaedah amar atau nahi.”!

Penggunaan lafad pada
tu‘mah Ii al-masakin yang dipahami
dari teks nas adalah keseluruhan
dari kelompok penerima zakat
karena kalimat itu mengalami
pengalihan makna dari juz7
(bagian-bagian) kepada makna kulli
(universalitas).  Pendekatan ini
dilakukan bukan hanya pokus pada
pemahaman lafadz juz’iyah (bagian-
bagian), melainkan juga pada
pemahaman kul//iyah (universalitas)
dari hal-hal yang terkait dengan
masalah disebutkan. Metode seperti
ini dilakukan dengan melakukan
pengalihan makna dari lafadz (ma
laisa bi kalam). ini dalam Dalam
kaidah usul fikih, pemahaman
seperti ini didasarkan pada:

.” ) f}«#y Lall) £ 5oy gres

Artinya:

“Yang menjadi pegangan adalah
keumuman lafadz bukan
kehususan sebab”.



178 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Metode (manhaj) ini juga
dilakukan dalam memahami ayat
yang menjelaskan keharaman babi,
yakni hanya menyebutkan

keharaman dagingnya (& 2+),

sebagaimana dalam  QS. al-
Maidal/5: 3

;"// ;/.a/ i/-’/-’,a g Ao - . 2
-9 (‘u\“ =~ ~ C,.AJ.‘>-
e _ & 2 -~ o

cay A A el Ly updd
A _w PR Ed }f ,: P24 P . = 8727
iy sl asill

85 L) gt G sl

s o8 T i/ s g 2 4 -
\W Q‘j g:,‘.\a_..” uLC cg.) Loj
T og s

Gl ot 2537 528 2395 AL

R P SR It
C/)}&}-‘) (,Jh}:;»ﬁ-m ;"/DO./A ‘)J.GS
]

s L 2
el

Terjemahnya:

“Diharamkan bagimu (memakan)
bangkai, darah, daging babi,
(daging hewan) yang disembelih
atas nama selain Allah, yang
tercekik, yang terpukul, yang
jatuh, yang ditanduk, dan
diterkam binatang buas, kecuali
yang sempat kamu
menyembelihnya, (diharamkan
bagimu) yang disembelih untuk

P > Lz o T
5 A 20 ST i

berhala. dan (diharamkan juga)
mengundi nasib dengan anak
panah, (mengundi nasib dengan
anak panah itu) adalah kefasikan.
pada hari ini orang-orang kafir
telah putus asa untuk
(mengalahkan) agamamu, sebab
itu janganlah kamu takut kepada
mereka dan takutlah kepada-Ku.
pada hari ini telah
Kusempurnakan untuk kamu
agamamu, dan telah Ku-
cukupkan kepadamu nikmat-Ku,
dan telah Ku-ridhai Islam itu
Jadi agama bagimu. Maka barang
siapa terpaksa karena kelaparan
tanpa sengaja berbuat dosa,
Sesungguhnya  Allah  Maha
Pengampun lagi Maha
Penyayang.33

Dengan demikian penerapan
manhaj yang dilakukan dalam
memahami teks seperti di atas,
menggunakan  manhaj  Istigra’.
Dalam istilah populer disebut juga
dengan induksi (kebalikan dari
deduksi) yaitu sebuah metode
pemikiran yang bertolak dari suatu
kekhususan menuju pada yang
umum, kadang-kadang juga bertolak
dari yang kurang umum menuju
pada yang lebih umum.*

Metode istigra’ pada
dasarnya merupakan bagian dari
kerja epistemologi, yaitu dengan
menjadikan teks Alqur’an dan
Hadis sebagai rujukan utama yang
otoratif untuk mendapatkan
ketetapan hukum dalam Islam.
Namun demikian, Alqur’an dan
hadis hanya memaparkan norma-
norma dan nilai-nilai dasar yang
bersifat universal, sehingga untuk
memahaminya dibutuhkan metode
tertentu. Untuk memahami dua



179 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

sumber tersebut, umumnya Berdasarkan uraian di atas
dilakukan melalui dua cara yaitu maka dapat dirumuskan beberapa
berpegang pada teks zahir atau pada kesimpulan sebagai berikut:

maksud atau sasaran teks
(konteks). 33 Teks yang
dimaksudkan di  sini  adalah
mencermati zahir nas, sedangkan
konteks adalah mencermati makna
dari substansi atau illat yang
terkandung dalam sebuah teks.
Makna substansi tidak boleh
merusak makna zahir suatu nas,
demikian pula sebaliknya

Pemahaman teks dan

konteks ini melalui manhaj istigra’

merupakan metode pengambilan
kesimpulan umum yang dihasilkan
oleh fakta-fakta khusus yang
digunakan oleh sebagian fukaha
untuk menetapkan suatu hukum.
Metode ini pernah diaplikasikan
oleh imam Syafi’ dalam
menetapkan waktu lamanya
menstruasi bagi wanita.>

Penerapan metode seperti ini
juga merupakan wujud nyata bahwa
dalam kaderisasi ulama Pondok
Pesantren As’adiyah telah
diupayakan inovasi dan terus
digalakkan, agar tradisi fikih
mazhab yang dibangun dalam
pesantren memiliki kemampuan
menjawab  problematika  sosial.
Upaya ini  bertujuan  untuk
memberikan ~ kemampuan  bagi
mahasiswa, agar memahami karya-
karya  fikih,  tidak  sekedar
memahami hukum-hukumnya saja,
melainkan menerapkan metodologi
(manhaj) yang digunakan oleh para
imam mazhab.

III. KESIMPULAN

1. Konstruksi fikih Pondok Pesantren

As’adiyah ditentukan oleh
Ulama/Kiai karena mereka memiliki
otoritas penuh dalam memimpin
dan menentukan kitab-kitab
referensi kajian fikih di pesantren.
Mazhab Syafi’i merupakan pilihan
utama Pondok pesantren dalam
kajian dan praktik hukum Islam
sehari-hari. =~ Dominasi ~ mazhab
Syafi’ dilihat melalui; a) kitab-kitab
usul fikih yang dijadikan referensi
adalah  Syafi’iyah, b) praktik
ubudiyah yang dilaksanakan setiap
hari adalah mengacu pada mazhab
Syafi’, dan c) kitab-kitab fikih/usul
fikih yang menjadi rujukan (marja’)
adalah bermanhaj mazhab Syafi’.

. Penerapan  manhaj fikih pada

Ma‘had al-‘Aliy Pondok Pesantrean
As’adiyah tampak pada
penggunaan kaidah; 1) fighiyah; al-
umur bi maqasidiha dalam masalah
niat wudhu, 2) /lugawiyah; ketika
mengembalikan pada makna zahir,
bukan makna majazi terhadap ferm
mulamasah dan kebolehan
mengqashar shalat hanya bagi
mereka yang dalam perjalanan, 3)
usulivah dalam distribusi zakat
fitrah kepada delapan  asnaf
Karakteristik penerapan  manhaj
didominasi oleh penggunaan
kaidah-kaidah,  sehingga  corak
ijtihad yang dikembangkan adalah
bayani. Adapun metode giyasi dan
istislahi sangat jarang dilakukan
terkecuali jika peristiwa hukum
membutuhkan alasan rasio.

Catatan Akhir:



180 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

! Lihat. H. Minhajuddin, Sistimatika
Filsafat Hukum Islam, (Cet. I; Ujung Pandang
: Ahkam, 1996), h. 7.

?Lihat. T.M. Hasbi Ash Shiddieqy,
Falsafah Hukum Islam, (Cet.IIl; Jakarta :
Bulan Bintang, 1988), h. 38.

>Abu al Hasan ‘Ali bin Muhammad
bin Habib al-Mawardi, al-Hawi al-Kabir; al-
Mugaddimah (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah,
1994), h. 172.

*Corak fikih Imam Syafi’ dipengaruhi
oleh banyaknya daerah yang pernah ditempati
seperti ketika ber domisili di Irak, sempat
membentuk mazhabnya sendiri dengan term
qgaul al-gadim. Demikian halnya ketika
berdomisili di Mesir, Syafi’ banyak mendapat
pandangan dan pengalaman baru, mengetahui
adat istiadat Mesir yang selama ini belum
pernah dialaminya ketika di Irak dan Hijaz,
sehingga melahirkan gqau/ al-jadid. Lihat.
Hilaluddin MS, Riwayat Ulama Besar Imam
Syafi’iy (Surabaya: Apollo, 1995), h. 47-52.

5Lihat Ibrahim Hosen, Memecahkan
Permasalahan Hukum Baru. Dalam Haidar
Baqir dan Syafiq Basri, ed., [jtihad dalam
Sorotan (Cet. 1V; Bandung: Mizan, 1996), h.
44.

® AG. H. Abu Nawas Bintang (68
tahun), Direktur/Mudaris al-Ma‘had al-‘Aliy
As ‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

"AG. H. Abu Nawas Bintang (68
tahun), Direktur/Mudarris a/-Ma ‘had al-‘Aliy
As ‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

*Badri Yatim, Sejarah Peradaban
Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000),
h.201-203

*Hasan Muarif Ambary, Ensiklopedi
Islam (Cet.IX; Jakarta: Ichtiar Baru van
Hoeve, 2003), h.245.

' AG. H. Abu Nawas Bintang (68
tahun), Direktur/Mudarris a/-Ma ‘had al- ‘Aliy
As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

""AG. H. Abu Nawas Bintang (68
tahun), Direktur/Mudarris a/-Ma ‘had al-‘Aliy

As ‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

2 Drs. KH. M. Syuaeb Nawang (64
tahun), Mudarris Ma ‘had al- ‘Aliy As’adiyah
Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan,
Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

" Drs. KH. M. Syuaeb Nawang (64
tahun), Mudarris Ma’had al-Aliy As’adiyah
Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan,
Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

14Mahyuddin (24 tahun), Mahasiswa
Ma‘had  al-‘Aliy As‘adiyah Kab. Wajo,
Provinsi Sulawesi  Selatan, Wawancara,
tanggal 5 Januari 2014.

> Asumsi penulis di ambil melalui
observasi tentang tradisi “pappakalebbi’
terhadap kiai pesantren. kiai dianggap sebagai
orang yang memiliki kelebihan karena ilmu
keagamaannya dan memiliki integritas moral
tinggi. Memuliakan kiai bagi santri adalah
persyaratan utama untuk melakukan transfer
ilmu di pesantren.

6 {jhat., Harun Nasution, Filsafat
Agama, (Jakarta : Bulan Bintang, 1983), h. 66.

"Untuk kitab yang ke-tiga ini, penulis
tidak menemukan referensi aslinya karena
umumnya maha santri hanya memiliki hasil
cofian.

7 "Jefri (22 tahun), Mahasiswa Ma had
al-‘Aliy Pondok Pesantren As’adiyah Kab.
Wajo, Wawancara, tanggal 5 Januari 2014.

YKM. Agus (32 tahun), Mudarris
Ma‘had  al-‘Aliy As’adiyah Kab. Wajo,
Provinsi  Sulawesi  Selatan, Wawancara,
tanggal 5 Januari 2014.

Jefri (21 tahun), Mahasiswa Ma had
al-‘Aliy As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi
Sulawesi Selatan, Wawancara, tanggal 5
Januari 2014.

*! Muhammad al-Syarbini al-Khatib,
al-lgna’ fi Hilli Alfaz Abi Sywyja’ Juz. 1
(Mesir: Matba‘ah Dar Thya’ al-Kutub  al-
‘ Arabiyah, t.th), h. 147.

* Departemen Agama RI, a/ Qur’an
dan Terjemahnya, h. 138.



181 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

#Jefri (21 tahun), Mahasiswa Ma had
al-“Aliy As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi
Sulawesi Selatan, Wawancara, tanggal 5
Januari 2014.

* Muarifah Rahmi (21 tahun),
Mahasiswa Ma ‘had al-‘Aliy As ‘adiyah Kab.
Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan, Wawancara,
tanggal 5 Januari 2014.

»Abu Daud Sulaiman bin al-Asy ab
al Syajastani, Sunan Abi Daud. Juz 11 (Bairut:
Dar al- Fikr, 1994), h. 27.

% AG.H. Abu Nawas Bintang (46
tahun), Direktur/Mudaris ~Ma‘had al-“Aliy
As ‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

TLihat., Syaikh Sayyid Sabiq, Figh
al-Sunnah, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Fikir, 1983),
h. 315.

Bois Bl @) s Gpan il 315 s
Bl W &) (3 5)Sal sl SlioeN) e, Lihat.
Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islam wa
Adillatuh  (Damsyiq: Dar al-Fikr, 1989), h.
912-913.

» Departemen Agama RI, Alqur’an
dan Terjemahnya, h. 288.

*Departemen Agama RI, a/ Qur’an
dan Terjemahnya, h. 288.

' AG.H. Abu Nawas Bintang (46
tahun), Direktur/Mudaris ~ Ma ‘had al-‘Aliy
As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014.

**Muhammad Mustafa Syalabi , Usul
al figh al-Islami, (Beirut: Dar al-Nahdah al-
Arabiyah, t.th.), h. 421.

¥ Departemen Agama RI, a/ Qur’an
dan Terjemahnya, h. 157.

34 . . .
secara etimologi berarti

pengikutsertaan, terus-menerus (al-tatabu’).
secara terminologi istigra’ merupakan metode
pemikiran yang bertolak dari suatu kekhususan
menuju pada yang umum. Lihat.,, Hasan
Muv’arif ~ Ambari, Istigra’, suplemen
Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT Ikhtiar Baru
Van Hoeve, 1996), h. 256.

*Tim Penyusun Pustaka Azet, Istigra’
Leksikan Islam, (Jakarta: Pustaka Azet
Perkasa,1988), h.269.

% Taha Jabir al-Wani, Metodologi
Hukum Islam Kontenporer, (Yogyakarta:UII
Press, 2001.

DAFTAR PUSTAKA

Al Qur’an al Karim

Ambary, Hasan Muarif. Ensiklopedi
Islam. Cet.IX; Jakarta: Ichtiar
Baru van Hoeve, 2003.

Ash Shiddieqy, T.M. Hasbi. Falsafah
Hukum Islam, Cet IlI; Jakarta
: Bulan Bintang, 1988.

H. Minhajuddin, Sistimatika Filsafat
Hukum Islam, Cet. I; Ujung
Pandang : Ahkam, 1996.

Hilaluddin MS, Riwayat Ulama Besar

Imam  Syafi’iy. Surabaya:
Apollo, 1995.
Hosen, Ibrahim. Memecahkan

Permasalahan Hukum Baru.
Dalam Haidar Baqir dan
Syafiq Basri, ed., [itihad
dalam Sorotan. Cet. 1V;
Bandung: Mizan, 1996.

Al-Khatib, Muhammad al-Syarbini. a/-
Igna’ fi Hilli Alfaz Abi Syuja’
Juz. I, Mesir: Matba‘ah Dar
Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyah,
t.th.

Al-Mawardi, Abu al Hasan ‘Ali bin
Muhammad bin Habib. al-
Hawi al-Kabir; al-
Mugaddimah. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 1994.

Nasution, Harun. Filsafat Agama,
Jakarta : Bulan Bintang, 1983.



182 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182

Sabiq, Syaikh Sayyid. Figh al-Sunnah,
Jilid I, Beirut: Dar al-Fikir,
1983.

Al-Syajastani, Abu Daud Sulaiman bin
al-Asy ‘ab. Sunan Abi Daud.
Juz 1I, Bairut: Dar al- Fikr,
1994.

Syalabi, Hasan Mu’arif. Syalabi,
Istigra’, suplemen Ensiklopedi
Islam, Jakarta: PT Ikhtiar
Baru Van Hoeve, 1996.

Syalabi, Muhammad Mustafa. Usul al
figh al-Islami, Beirut: Dar al-
Nahdah al-Arabiyah, t.th.

Syalabi, = Taha  Jabir.  Syalabi,
Metodologi  Hukum  Islam
Kontenporer, Yogyakarta:UII
Press, 2001.

Tim Penyusun Pustaka Azet, Istigra’
Leksikan  Islam,  Jakarta:
Pustaka Azet Perkasa,1988.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban
Islam, Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2000

Al-Zuhaili, Wahbah. al-Figh al-Islam
wa Adillatuh, Damsyiq: Dar
al-Fikr, 1989.



