
161  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

PENERAPAN MANHAJ TERHADAP PENGUATAN FIKIH KADERISASI 
ULAMA PONDOK PESANTREN AS’ADIYAH SENGKANG  

 
Agus Muchsin 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Parepare 
Email : maesuramaesura@yahoo.co.id 

 
Abstract: This paper discusses about the tradition of fiqh Madzhab in manhaji in scholars 

regeneration at Islamic boarding schools As’adiyah Sengkang. The focus of the study is the 

fiqh construction of Ma’had al-Aliy and implementation of  Ma'had al-Qaeda Usuliyah in 

strengthening fiqh Ma’had al-'Aliy at Islamic boarding schools As’adiyah Sengkang. The 

approach of this study is a qualitative descriptive approach. It is concluded that the fiqh 

construction of Islamic boarding school As'adiyah is determined by scholars because they 

have full authority to lead and to determine the reference books of jurisprudence at the 

school. Then, the application of the methodology of fiqh can be seen in the use of the rules: 

(1) fiqhiyah; al-Umuru bi maqashidiha regard to the intention of ablution, (2) lughawiyah; in 

terms of mulamasah and permissibility mengqashar and shorten pray only for those on trip by 

using using Zahir meaning, not Majazi, and (3) ushuliyah in the distribution of tithes to eight 

asnaf. 

Abstrak: Tulisan ini membahas tentang tradisi Fikih Madzhab secara manhaji dalam 
Kaderisasi Ulama Pondok Pesantren As’adiyah Sengkang dengan fokus kajian pada 
konstruksi fikih Ma’had al-‘A>liy Pondok Pesantren As‘adiyah Sengkang dan 
penerapan Kaidah Usuliyah dalam Penguatan fikih Ma’had al-‘A>liy Pondok 
Pesantren As‘adiyah Sengkang. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif 
deskriptif, ditemukan bahwa konstruksi fikih Pondok Pesantren As’adiyah 
ditentukan oleh Ulama/Kiai karena; memiliki otoritas penuh dalam memimpin dan 
menentukan kitab-kitab referensi kajian fikih di pesantren. Sedangkan penerapan 
manhaj fikihnya tampak pada penggunaan kaidah; 1) fiqhiyah; al-umu>r bi 
maqa>s}idiha> dalam masalah niat wudhu, 2) lugawiyah; ketika mengembalikan pada 
makna z}a>hir, bukan makna maja>zi terhadap term mula>masah dan kebolehan 
mengqashar shalat hanya bagi mereka yang dalam perjalanan, 3) us}u>liyah dalam 
distribusi zakat fitrah kepada delapan as}na>f.  
 
Kata Kunci: Manhaj, Fikih, dan Kaderisasi Ulama 

 
 

I. PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Pandangan para orientalis 
menilai bahwa tradisi intelektual 
dalam Islam tidak memiliki logika 
untuk menemukan kebenaran. 
Asumsi ini adalah keliru karena 
pemikiran Islam juga memiliki 
kajian-kajian logika yang 

dilakukan para ulama usul fikih 
dan ulama fikih. Ilmu fikih 
mempunyai hubungan yang sangat 
penting dengan filsafat Islam 
karena berusaha mengungkapkan 
nilai-nilai yang terkandung dalam 
ilmu fikih, hikmah-hikmahnya 
serta manfaat dan kegunaannya, 
melalui metode Ijtiha>d, Qiya>s, 



162  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

Istihsa>n, Istis}la>h, Istis}hab dan sad 
al-z}ari‘ah.1 

Atas dasar ini, T. M. Hasbi 
Ash Shiddieqy mempersamakan 
antara filsafat dengan usul fikih, 
baik dalam manhaj (metode) yang 
digunakan maupun dalam maud}u’ 
(tujuan mempelajarinya), meski 
Manhaj filsafat adalah ilmu 
mantiq, sedang manhaj fukaha 
adalah usul fikih.2 Karena itu ushul 
fikih merupakan bagian dari 
kerangka metodologis dalam 
pemikiran Islam, dan merupakan 
produk internal dari ekspresi 
semangat kebudayaan masyarakat 
Islam yang dinamis dan toleran 
terhadap perkembangan zaman. 

Orientasi manhaji> 
(metodologis) dalam fikih 
pesantren pada umumnya karena 
kesadaran terhadap banyaknya 
masalah furu>‘iyah (cabang) yang 
tidak dijelaskan dalam kitab-kitab 
fikih klasik. Sementara 
perkembangan dan perubahan 
hukum-hukum beriringan dengan 
perubahan tempat, kondisi dan 
waktu (تغيريريريريريريريريرمع تغيريريريريريريريريرير  ع يريريريريريريريرير عتغم ت ير يريريريريريريريرير ع
 Karena itu keserasian .(و تز  يريريريرير 

antara produk hukum Islam dan 
perkembangan zaman akibat 
berkembangnya ilmu pengetahuan 
dan teknologi dapat beriringan 
dengan melakukan penguatan 
dalam kajian disiplin ilmu usul 
fikih, karena tujuan mempelajari 
ilmu tersebut adalah agar dapat 
mengetahui dan mempraktekkan 
kaidah-kaidah cara mengeluarkan 
hukum dari dalilnya.  

Adapun metode penemuan 
hukum dalam fikih/usul fikih 

disebut t}uruq al-istinba>t} yaitu 
cara-cara yang ditempuh seorang 
mujtahid dalam mengeluarkan 
hukum dari dalilnya, baik dengan 
menggunakan kaidah-kaidah 
bahasa (linguistik) maupun dengan 
menggunakan kaidah us}u>liyah dan 
kaidah fiqhiyah. Tujuan ini 

menjadi acuan bagi pesantren 

untuk menjadikan usul fikih 

sebagai disiplin ilmu penopang dari 

ilmu fikih, sehingga eksistensi usul 
fikih tidak bisa dinafikan dalam 
pesantren.  

Perbedaan antara pesantren 
yang satu dengan lainya adalah 
kitab-kitab usul fikih yang 
dijadikan marja’ (referensi), karena 
dalam menentukan jenis kitab yang 
di kaji merupakan hak penuh dari 
kiai atau ulama masing-masing 
pesantren. Hal ini wajar karena 
secara historis, pesantren pada 
awalnya di setting oleh para kiai 
sebagai lembaga pendidikan non-
formal dengan memusatkan 
aktivitasnya di masjid atau 
tempat-tempat pemondokan santri. 

Penguatan kajian usul fikih di 
pesantren tidak dimaknai sebagai 
upaya untuk melepaskan jeratan fikih 
mazhab, namun sebaliknya untuk 
menguatkan mazhab secara 
metodologis (manhaji). Upaya ini 
menjadi karakter dari sebuah langkah 
kehati-hatian untuk tidak melakuan 
interpretasi bebas terhadap teks 
keagamaan, meski kehawatiran seperti 
ini akan menjadi sebuah dilema ketika 
diperhadapkan dengan perkembangan 
dan perubahan zaman sebagai dampak 
dari kemajuan teknologi yang 
menuntut pada penemuan hukum, 
sementara faham-faham yang telah 
dimuat sebagai ketentuan-ketentuan 



163  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

hukum yang ada pada beberapa 
mazhab, terkadang sulit untuk 
disesuaikan pada masalah-masalah 
tertentu. Salah satu contoh adalah 
zakat profesi yang tidak ditemukan 
dalam kitab-kitab terdahulu.  

Konstruksi fikih dengan corak 
seperti di atas, masih mempertahankan 
pola berfikih dengan tetap berdasar 
pada mazhab, namun lebih cederung 
pada pola manh}aji. Bukan sekedar 
mengikuti semata, tetapi secara cerdas 
mau mempelajari dan mengikuti 
metode-metode dalam memahami 
sejumlah dalil. Karena itu mesti ada 
keberanian menyeleksi mana yang kuat 
dan yang lemah, bahkan harus berani 
melakukukan kreasi manakala 
ditemukan kekeliruan dalam 
penggunaan suatu hadis yang ternyata 
d}a>’if, serta keberanian untuk 
mengembangkan pemahaman 
keagamaan dengan melalui metode 
istinba>t}. 

Bermazhab secara manh}aji, 
juga pernah dianjurakn oleh Abu al 
Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib 
al Mawardi menukil dari pernyataan al 
Syafi’ dari maksud ungkapannya 
bahwa tidaklah di anggap dekat bagi 
orang yang menginginkan ilmu 
tersebut, sementara mengetahui 
larangan untuk bertaqlid (mengetahui 
tanpa mengetahui alasan) kepadanya, 
dan kepada yang selainnya. Agar 
dengan demikian dia memperhatikan 
agamanya dan berhati-hati untuk 
dirinya.3 

Ungkapan tersebut memberikan 
sinyal bahwa Imam Syafi’ sendiri 
merasa keberatan kalau ada orang yang 
bertaqlid, bahkan juga tidak berkenan 
jika ada orang bertaqlid kepada siapa 
pun. Hal ini dimaksudkan agar setiap 
muslim memiliki motivasi untuk 
mempelajari dan mendalami 

agamanya, selanjutnya dari hasil 
pendalaman itu, akan berimplikasi 
terhadap semangat dalam pelaksanaan 
ibadah, yang didasari oleh keyakinan 
terhadap nilai-nilai kebanaran yang 
telah disampaikan oleh para Imam 
mazhab. 

Melalui observasi awal 
terhadap tata cara (kaefiyat) 
pelaksanaan ibadah pada Ma’had al-
A>liy Pondok Pesantren As’adiyah 
Sengkang, sebenarnya lebih banyak 
dipengaruhi oleh fikih mazhab yang 
didasarkan pada paham-paham 
Syafi’iyah. Meski pun demikian, 
berdasarkan survei awal yang 
dilakukan terdapat peraktik-peraktik 
dalam pelaksanaan ibadah mereka 
yang merujuk pada mazhab lain. 
Misalnya dalam kondisi darurat 
mereka membolehkan tayamum 
dengan cara pelaksanaannya tidak 
didasarkan pada mazhab Syafi’i yang 
semestinya menggunkan material 
berupa debu suci, dipersiapkan pada 
saat ingin melakukan perjalanan, tapi  
mereka lebih cenderung memilih 
mazhab Hanafi dengan menempelkan 
kedua telapak tangan pada dinding dan 
disapukan pada bagian-bagian wajib 
dalam tayammum. 

Sikap fleksibilitas di atas, 
membuka peluang munculnya sejumlah 
mazhab yang memiliki corak sendiri-
sendiri sesuai dengan latar belakang 
sosio-kultural dan politik di mana 
mazhab itu tumbuh dan berkembang. 
Akurasi dan relevansi dari sejumlah 
mazhab tersebut tergantung pada 
kerangka metodologi penggalian 
hukum (القواعدالاستنباط). Melalui 
perangkat metodologi tersebut segala 
permasalahan bisa didekati dan dicari 
legalitas hukumnya. 

Salah satu contoh, ketika Imam 
Syafi’ mengkorelasikan antara faktor 



164  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

lingkungan sosial budaya dan hukum 
Islam. Eksplorasi terhadap hukum 
Islam yang dilakukan dikenal dengan 
al-qaulal qadi>m dan al-qaul al-jadi>d. 
Hasil ijtihad hukum dalam masalah 
yang sama dari seorang Mujtahid 
Imam Syafi’ ketika berada di Iraq 
sangat berbeda ketika berada di Mesir. 
Metode istinbat} al-hukm yang berbeda 
berpengaruh pada hasil konklusi 
berbeda, karena yang paling mendasari 
adalah faktor struktur sosial, budaya, 
dan letak geografis.4 

Fenomena atas langkah dari 
Imam Syafi’ melakukan istinba>t} 
hukum, juga akan di rasakan oleh 
ulama dan kader-kader ulama Pondok 
Pesantren As’adiyah, terlebih ketika 
diperhadapakan dengan tantangan 
terbesar yakni; di satu sisi menjadikan 
sajian keilmuan yang telah diberikan 
berjalan sesuai dengan perkembangan 
zaman, sementara di sisi lain pola 
bermazhab di anggap menjadi faktor 
penghalang untuk melakukan 
pembaharuan hukum, karena dengan 
pola seperti itu terkesan agak tekstual, 
bahkan terkadang sedikit lebih ekstrim 
dengan mematok mazhab sebagai 
referensi yang tidak terbantahkan. 

Menyikapi hal tersebut maka 
pengelolaan pesantren mesti dilakukan 
secara maksimal, apalagi ketika 
pesantren diperhadapkan dengan 
asumsi masyarakat tentang perubahan 
pesantren secara gradual. Asumsi dasar 
menganggap bahwa pesantren adalah 
sebuah lembaga pendidikan Islam 
“tradisional” yang hanya mengajarkan 
ilmu-ilmu agama Islam dengan metode 
pengajaran sorogan. Ulama di 
Pesantren mengajarkan ilmu-ilmu 
agama dari kitab-kitab kuning standar. 
Mulai dari kitab kecil (al-mabsu>t), 
kitab-kitab sedang (al-mutawassit}ah) 

sampai pada kitab-kitab besar atau 
tingkat tinggi (al-a>’li>). 

Pembenahan atas sajian 
referensi di Pondok Pesantren 
As’adiyah merupakan langkah tepat 
untuk menjadikan pesantren sebagai 
jalan terbaik untuk mengangkat harkat 
dan martabat umat Islam melalui 
perbaikan kualitas pendidikan umat. 
Karena itu upaya pesantren adalah 
mempersiapkan peserta didik 
berakidah kokoh, berakhlak mulia, 
berilmu pengetahuan luas, memiliki 
kreativitas tinggi dengan sebuah 
harapan agar mereka hidup secara 
dinamis dalam bermasyarakat. 

Salah satu langkah yang 
dilakukan adalah melalui proses 
kaderisasi demi membangun kembali 
pencitraan masyarakat terhadap 
kualitas jebolan-jebolan pesantren 
yang sekarang ini diasumsikan turun. 
Bahkan masyarakat menilai kalau 
kualitas ulama sekarang berbanding 
terbalik dengan ulama dahulu, baik 
dari kapasitas keilmuan dimilikinya 
maupun tingkat kharismatiknya. 

Langkah antisifatif dari asumsi 
tersebut menuntut agar pembenahan 
proses kaderisasi ulama di Pondok 
Pesantrean As’adiyah dilaksanakan 
pada lingkungan dan tingkat lebih 
tinggi. Program ini lebih 
dikonsentrasikan pada pengkajian 
secara khusus dengan pola Pendidikan 
Kader Ulama melalui Ma’had al-‘A>liy. 

Kaderisasi yang dilaksanakan 
pada pesantren As’adiyah dengan pola 
pengkaderan ulama Ma’had al-‘A>liy 
memberikan gelar Kiai Muda (K.M.) 
bagi alumninya. Alumni yang akan 
dihasilkan oleh lembaga tersebut, telah 
dibekali berbagai disiplin ilmu 
pengetahuan agama seperti; aqi>dah, 
tafsi>r, us}u>l al-fiqh, fikih kalasik dan 
kontemporer serta beberapa ilmu alat 



165  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

lainnya. Agar kualitas alumni terjamin 
maka mulai dari proses perekruitan 
calon-calon peserta kader ulama 
dilaksanakan melalui seleksi ketat. 

Bagi Ma’had al-A>liy Pondok 
Pesantren Sengkang, Awal dari 
program ini dibentuk atas kerja sama 
antar beberapa pesantren ternama di 
Sulawesi Selatan yakni: Pesantren 
As’adiyah, Pesantren Darud Dakwah 
wal Irsyad (DDI), Urwatul Wutsqa dan 
Pesantren Yasrib Soppeng. 
Pengelolaan program ini pernah 
dilakukan secara bergilir. Namun, 
dalam perkembangan selanjutnya 
dilaksanakan dalam lingkungan 
masing-masing pesantren.  

Program ini dilaksanakan untuk 
melahirkan ulama-ulama muda yang 
diharapkan mampu menjawab 
problematika umat, dan mudah 
diterima oleh masyarakat. Oleh karena 
itu, dalam proses kaderisasi, mereka 
yang ikut pada program ini mulai 
dicitrakan sebagai calon ulama secara 
perlahan dengan pembentukan karakter 
melalui penugasan untuk membawakan 
pengajian-pengajian kitab kuning 
secara rutin di beberapa masjid. 

Di bidang fikih, kitab-kitab 
yang dijadikan referensi antara lain: 
Kifa>yah al- Akhya>r,  Irsya>d al-Iba>d dan 
beberapa kitab fikih lainnya sebagai 
kajian dasar. Sementara pada kajian 
lanjutan difokuskan pada kitab-kitab 
perbandingan (al- maqa>rin) seperti 
Bida>yah al-Mujtahid, Kita>b al-Fiqh 
‘ala> al-Maz}ahib al-Arba’ah, dan 
pengkajian beberapa disiplin ilmu alat, 
yang bakal dijadikan metode (manhaj) 
dalam penemuan hukum dari berbagai 
problematika sosial. 

Perkembangan dalam 
pengkajian yang bertumpu pada 
pembenahan aspek metodologis, 
tidaklah sepenuhnya menjadi tumpuan 

bagi masyarakat muslim, karena 
dampak yang paling dikhawatirkan 
adalah bentuk-bentuk eksplorasi bebas 
dan eksploitasi keilmuan terhadap 
ilmu-ilmu agama yang tiada henti. 
Kehawatiran ini ditandai dengan 
munculnya ilmuan di bidang hukum 
Islam dan ilmuan di bidang sosial 
dengan perkembangan metodologi 
secara interdisipliner dan multi-
disipliner yang tidak terkontrol. 
Dampak krusial dengan corak 
pemahaman seperti itu tidak jarang 
memicu kerisauan masyarakat. 

Kehawatiran tersebut perlu 
dilakukan penguatan terhadap 
beberapa disiplin ilmu terikat dengan 
metodologi pendekatan yang dalam 
terminologi pesantren disebut ilmu 
alat seperti, Ilmu Lugah, Nah}wu, S}arf, 
Bala>gah, Us}u>l al-Fiqh, Us}u>l al- Hadi>s| 
danUlu>m al-Qur’an. 

Beberapa disiplin ilmu alat 
tersebut merupakan perangkat-
perangkat syariah, yang secara faktual 
belum diberdayakan secara maksimal 
untuk menggiring ilmu-ilmu 
kesyariahan, padahal melalui beberapa 
disiplin ilmu itu, metodologi 
pemecahan masalah dapat 
dipertanggung-jawabkan sehingga 
ruang lingkup ilmu-ilmu fikih akan 
semakin luas, dan dapat dikaji melalui 
teknik-teknik yang dibenarkan dalam 
kerangka ijtihad. Oleh Karena itu, 
ijtihad sangat  dibutuhkan dan perlu 
digalakkan melalui beberapa langkah, 
yaitu: 

1. Memasyarakatkan pendapat 
bahwa pintu ijtihad masih 
terbuka; 

2. Menggalakkan pengkajian dalam 
bidang Us}u>l al-Fiqh, Fiqh 
muqa>ranah, Siya>sat al-Syar’iyat 
dan Hikmah al-Tasyri’; 



166  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

3. Menggalakkan pendapat yang 
mengatakan bahwa orang harus 
terikat dengan salah satu mazhab 
[sic]; 

4. Mengembangkan toleransi dalam 
bermazhab dengan mencari 
pendapat yang paling sesuai 
dengan kemaslahatan.

5
 

Langkah penggunaan manhaj 
semestinya mengarah pada 
pengembangan hukum dalam Islam 
dan berjalan mengikuti hukum yang 
bergerak (mobile law) atau dalam term 
usul fikih lebih dikenal dengan 
tagayyur al ahka>m (perubahan hukum) 
akan terus terjadi berdasaran 
pergerakan aktor dan masyarakat yang 
berubah (mobile people). Kenyataan 
tersebut memberikan kesan bahwa 
Islam selalu dinamis mengikuti arah 
perkembangan zaman. 

Dengan demikian, kitab-kitab 
referensi yang menjadi kajian bagi 
kader-kader ulama pada pesantren 
As’adiyah, di samping memberikan 
kajian fikih mazhab, juga mengarah 
pada pengayaan dan penguatan 
metodologi (manhaj). Kajian fikih 
mazhab akan memberikan pemahaman 
dasar terhadap berbagai problematika 
hukum selanjutnya kajian metodologis 
(manhaji>) menggiring pada sikap 
moderat (keterbukaan) dalam 
bermazhab bagi kader-kader ulama 
yang dihasilkan. 

Perbedaan mazhab bagi kader-
kader ulama suatu ketika akan 
dihadapi, terlebih jika diperhadapkan 
dengan kondisi stratifikasi sosial 
keberagamaan masyarakat fikih 
mazhab yang pariatif. Dengan 
demikian proses kaderisasi melalui 
aktivitas pesantren As’adiyah menjadi 
tumpuan besar untuk mencetak kader-

kader ulama dibidang fikih yang tetap 
berdasar pada mazhab secara manhaji>. 

B. Rumusan dan Batasan Masalah 
Berdasarkan uraian latar 

belakang masalah di atas, maka 
permasalahan pokok yang dibahas 
dalam artikel ini adalah “Bagaimana 
Tradisi Fikih Madzhab secara manhaji 
dalam Kaderisasi Ulama Pondok 
Pesantren As’adiyah Sengkang?”. Atas 
dasar masalah pokok itu maka dapat 
dikemukakan batasaan masalah 
sebagai berikut: 

1. Bagaimana konstruksi fikih 
Ma’had al-‘A>liy Pondok 
Pesantren As‘adiyah Sengkang? 

2. Bagaimana Penerapan Kaidah 
Usuliyah dalam Penguatan fikih 
Ma’had al-‘A>liy Pondok 
Pesantren As‘adiyah Sengkang?  

 

II. PEMBAHASAN 

A. Konstruksi Fikih dalam Ma’had al- 
A>liy Pondok Pesantren As‘adiyah 
Sengkang  

Secara umum unsur-unsur  
dalam pesantren semuanya memiliki 
kesamaan, namun masing-masing 
pesantren memiliki ciri khas berbeda. 
Unsur-unsur itu adalah; kiai, keluarga 
kiai, masjid, asrama, tempat belajar 
santri, ustadz, santri kajian kitab 
kuning dan sistem nilai yang hidup 
dalam pesantren. 

Pada awal berdirinya, pesantren 
lebih dikenal dengan nama Madrasah 
al-‘Arabiyah al Isla>miyah (MAI), 
diasuh langsung oleh AG. H. 
Muhammad As’ad pada tahun 1930. 
Pada periode ini terdapat dua tingkat 
pendidikan formal yang dikembangkan 
yakni tingkat Ibtidaiyah dan 
Tsanawiyah. Sementara di luar dari 



167  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

dua tingkatan tersebut terdapat kelas 
khusus (takhas}s}us}) dalam bentuk 
pengkaderan ulama yang dilaksanakan 
tanpa ada batasan waktu belajar. Santri 
yang lulus pada kelas ini diberi 
kepercayaan oleh AG.H. Muhammad 
As’ad untuk membuka lembaga 
pendidikan atau pesantren. Di antara 
santri yang pernah belajar pada kelas 
khusus tersebut antara lain: AG. H. 
Daud Ismail, AG.H. Yunus Martan, 
AG. H. Abd. Rahman Ambo Dalle, 
AG. H. Muh. Abduh Pabbaja, K.H. 
Hamzah Badawi, K.H. Hamzah 
Manguluang, dan AG. H. Abd. Malik 
Muhammad.6 

 Setelah beliau wafat, maka 
kepemimpinan di pesantren 
dilanjutkan oleh santri-santrinya 
dengan urutan sebagai berikut; AG. H. 
Daud Ismail, AG. H. Yunus Martan, 
AG. H. Abd. Malik Muhammad, dan 
AG. H. Prof. Dr. M. Rafi Yunus 
Martan, MA.  Masing-masing tokoh 
memiliki karakter kepemimpinan yang 
berbeda, mereka melakukan inovasi 
dalam melakukan pengembangan 
pesantren yang dijiwai oleh satu 
tujuan, yakni tetap pada konsep 
pengembangan pesantren.7 

Kiai/ulama merupakan sosok 
penentu bagi corak fikih mazhab di 
pesantren As’adiyah. Secara 
fungsional peran ini, dipengaruhi oleh 
dua faktor dominan yaitu; Pertama, 
kiai memiliki otoritas penuh dalam 
memimpin pesantren, dan 
keputusannya hampir tidak 
terbantahkan. Perilaku kiai adalah 
panutan bagi santri-santrinya, bahkan 
masyarakat di luar pesantrenya, 
Kedua, kiai yang menentukan kitab-
kitab referensi kajian fikih di 
pesantren. 

Di pesantren As’adiyah, 
mazhab Syafi‘i merupakan pilihan 
utama dalam kajian dan praktik hukum 
Islam sehari-hari. Kecenderungan fikih 
mazhab semakin mengkristal terutama 
setelah terbangunnya jaringan ulama 
nusantara dengan Timur Tengah yang 
dimulai abad ke-17 M dalam bentuk 
pelestarian mata rantai (transmisi) 
intelektual dan spiritual. Transmisi ini 
berupa transformasi ilmu-ilmu 
keislaman dan kitab-kitab karya timur 
tengah. Jika transformasi ilmu-ilmu 
keislaman ini berlangsung mulai abad 
ke- 14 sampai abad ke- 19 M, maka 
fenomena paham fikih mazhab di 
Indonesia  secara umum disinyalir oleh 
para sejarawan bermazhab Syafi‘i, 
meski pada perkembangan berikutnya 
tidak semua umat Islam Indonesia 
menyandarkan perilaku keagamaannya 
pada kerangka pemikiran fikih Imam 
al- Syafi’i, terutama pada awal abad 
ke- 20 ketika gerakan pembaharuan 
menemukan momentumnya.8 

Corak fikih mazhab tersebut 
tidak luput dari pengaruh jaringan 
(transmisi) ulama nusantara, terjadi 
sekitar abad ke- 17 M. jaringan ini 
dirintis oleh serentetan nama-nama 
ulama besar seperti, Nurdin ar Raniri 
(w. 1658 M), Abdul Rauf Singkel 
(1615-1693 M),  dan Syek Yusuf al-
Makassari (1626-1699). Setelah ketiga 
ulama besar itu, dalam proses 
perjalanan waktu yang sangat lama, 
kemudian muncul ulama-ulama Asia 
tenggara lainnya di Mekah. Para ulama 
nusantara tersebut antara lain: (1813-
1897), Ahmad Kha>tib Minangkabau 
(1860-1916), Sayyid Muhsin al- 
Musa>wi> al-Palimbani>, Muhammad 
Ya>sin al-Padani> (1917-1990), dan lain 
lain.9 



168  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

Selain dari ulama besar yang 
disebutkan di atas terdapat juga 
sejumlah ulama keturunan bugis yang 
salah satu diantaranya berhasil 
mendirikan pesantren As’adiah. Pada 
tahun 1928 M, AG. H. Muhammad 
As’ad di bantu oleh pamannya H. 
Abdul Rahman Chatib wattang Belawa 
kembali ke Wajo dengan maksud 
mendidik masyarakat supaya mereka 
memahami dan mengamalkan ajaran 
Islam menurut syari’at yang benar, 
meski tradisi masyarakat yang 
dihadapi menyuguhkan tantangan 
berat. Baginya tantangan ini dihadapi 
dengan bersifat toleran dan 
akomodatif, namun lambat laun 
berupaya melakukan perubahan dengan 
melakukan pembenahan melalui 
internal pesantren yang didirikan 
olehnya.  

Karena itu sikap keterbukaan 
dan toleran menjadi corak baginya 
termasuk pola bermazhab yang 
dicontohkan, meski mazhab Syafi’i 
mendominasi praktik pelaksanaan 
ibadah masyarakat pesantren dan 
sekitarnya. Fikih mazhab ini, 
diperkenalkan saat kondisi masyarakat 
sekitar masih begitu awam tentang 
Islam, dengan pola hidup masih 
tradisionalis.  

Kondisi inilah yang melatar-
belakangi sehingga lingkungan 
masyarakat pesantren dengan paduan 
corak religius dan tradisionalis dapat 
menerima ajaran fikih mazhab Syafi’ 
dengan mudah, bahkan semakin 
mengkristal dan mentradisi. Praktis 
saja ajaran fikih mazhab ini banyak 
mewarnai perilaku hukum mereka 
sehari-hari, terutama dalam wilayah 
‘ubu>diyah, dan pada umumnya 
sosialisasi ajaran ini, secara kultural, di 
mulai dari lembaga pendidikan 

pesantren. Hal ini juga didasarkan pada 
wawancara dengan AG. H Abunawas 
Bintang yang menyatakan bahwa: 
Fikih mazhab yang berkembang adalah 
mazhab Syafi’.10 

Fikih sebagai kreasi ijtihad, 
tentunya tidak bisa lepas dari konteks 
sejarah kapan dan dimana ia lahir. 
Karena itu, dasar pijakan fikih tidak 
semata berupa teks ajaran suci 
(wahyu), tetapi juga realitas 
masyarakat fikih itu sendiri sebagai 
objeknya. Bagi As’diyah, eksistensi 
fikih mazhab Syafi‘i sebagai landasan 
fikih pesantren perlu dipelihara, 
sehingga kiai dalam menkonstruksi 
fikih mazhab Syafi‘i lebih fokus pada 
kaderisasi ulama Ma‘had al-‘A<liy 
pondok pesantren dengan beberapa 
tahapan proses yakni; eksternalisasi, 
objektivasi dan internalisasi, 
sebagaimana dalam tinjauan historis 
yang dikemukakan sebelumnya.  

Konstruksi fikih sebagai 
realitas sosial dalam proses 
eksternalisasi akan lebih dipokuskan 
pada penyesuain diri dengan kondisi 
pemahaman fikih para ulama sebagai 
pruduk hukum yang dituangkan dalam 
beberapa aliran mazhab fikih, terlebih 
kepada fikih mazhab Syafi‘i yang 
menjadi acuan dalam pondok 
pesantren. seperti dalam wawancara di 
atas bahwa mazhab fikih pesantren 
adalah Syafi‘i. Mahasiswa pondok 
pesantren secara sosial harus 
mengikuti pola bermazhab dari kiai 
yang dituangkan dalam pelaksanaan 
ibadah. 

Sementara realitas sosial 
dalam objektivasi sebagai upaya 
pelembagaan fikih mazhab dapat 
dilihat melalui pelembagaan yang 
terindikasi dari semua kegiatan 



169  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

sekumpulan orang yang mengalami 
proses pembiasaan (habitualisasi) dan 
pemberian legitimasi. Artinya, dari 
aspek fikih akan meliputi tiap tindakan 
dari para mukallaf yang dilakukan 
secara berulang dan akan menjadi 
suatu tradisi fikih pesantren melalui 
kaifiyat (tata cara) pelaksanaan ibadah 
keseharian, dan legitimasi pesantren 
terhadap mazhab tertentu seperti 
mazhab Syafi‘i yang didasarkan pada 
kebijakan kiai. Meski dalam hal ini di 
pesantren tidak menuangkan dalam 
bentuk aturan tertulis. 

Realitas sosial dalam 
internalisasi, juga terlihat pada 
kemampuan individu mengidentifikasi 
diri sebagai anggota dari organisasi 
sosial, dan kemampuan melakukan 
adopsi nilai dari fikih mazhab selain 
Syafi‘i. Konstruksi fikih mazhab 
secara umum dapat dilihat pada 
kemampuan ulama/kiai dan para santri 
melakukan identifikasi diri terhadap 
faham Imam mazhab dan pengikut-
pengikutnya, sehingga mereka 
memiliki sikap keterbukaan terhadap 
mazhab lain.  

Kiai dan santri Ma‘had al-
‘A>liy, pada dasarnya melakukan 
identifikasi diri terhadap mazhab 
Syafi‘i sebagai fikih pesantren, 
sehingga keterbukaan terhadap mazhab 
selain Syafi‘i dalam kebijakan kiai, 
tidak melarang santri-santrinya 
mempelajari mazhab-mazhab selain 
dari mazhab Syafi‘i, terutama yang 
masih dalam lingkup paham sunni, 
bahkan boleh mengamalkannya di luar 
lingkungan pesantren, asal dilandasi 
dengan alasan-alasan metodologis.11 

Pesantren memberikan 
kebebasan kepada santri dalam 
memilih mazhab, dan tidak 

mewajibkan santrinya pada satu 
mazhab, selama di luar lingkungan 
pesantren. Hal ini mengindikasikan 
bahwa fikih pesantren dalam kaderisasi 
ulama yang di asuh oleh AG. H. Abu 
Nawas Bintang bersifat terbuka untuk 
mazhab lain, meski dalam peraktik 
pelaksanaan ibadah di pesantren, 
umumnya adalah bermazhab Syafi’. 

Konstruksi fikih mazhab 
bukan hanya terbatas pada tradisi 
pelaksanaan ibadah, tetapi juga dapat 
dilakukan dengan melalui langkah-
langkah inovatif dari kiai dalam 
pendistribusian kitab-kitab fikih 
referensi pengajian mahasiswa ma’had. 
Misalnya,  kitab al-Fiqh al-Isla>miyah 
wa Adillatuh  karya Dr. Wahbah 
Zuhaili>, di nilai  sangat sensasional dan 
inovatif karena didalamnya memuat 
pendapat beberapa Imam mazhab dan 
alasan dalil yang digunakannya. 
Referensi ini dilacak melalui distribusi 
mata kuliah Ma’had al-‘Aliy 
As’adiyah. 

Langkah lain dalam 
melakukan konstruksi, juga terlihat 
pada upaya mempertahankan kitab-
kitab lama yang tertuang dalam 
beberapa kitab fikih mazhab Syafi‘i, 
seperti Kifa>yat al-Akhya>r dan Tanwi>r 
al-Qulu>b. Kitab-kitab itu, 
dipertahankan karena masih dianggap 
steril dari corak penafsiran bebas, 
meski tidak dilandasi alasan-alasan 
metodologis kuat di dalamnya.  

Pengkajian kitab-kitab fikih 
mazhab Syafi‘i pada ma’had, tidak 
hanya pada penguasaan masalah-
masalah furu>‘iyah (cabang) 
berdasarkan teks kitab semata, 
melainkan lebih ditekankan pada 
penguasaan masalah fikih yang 
didasarkan manhaj (metodologi) 



170  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

Syafi’iyah. Konstruksi dengan model 
seperti ini, akan menjadi latihan dalam 
penerapan metode fikih, bahkan akan 
melahirkan corak reinterpretasi baru 
terhadap teori klasik. 12   Dukungan 
terhadap wawancara ini, terindikasi 
melalui realitas fikih mazhab Syafi’ 
Pondok Pesantren As’adiyah. Terdapat 
tiga bukti dominasi mazhab Syafi’ 
yaitu; a) kitab-kitab usul fikih yang di 
jadikan referensi adalah Syafi‘iyah, b) 
praktik ‘ubu>diyah yang dilaksanakan 
setiap hari adalah mengacu pada 
mazhab Syafi’, dan c) kitab-kitab fikih 
yang menjadi rujukan (marja‘) adalah 
mazhab Syafi’.   

Eksistensi mazhab Syafi’ 
sebagai bagian integral dari Ma‘had al-
‘A>liy ternyata sangat menentukan 
stratifikasi sosial seseorang, karena 
mazhab dianggap sebagai bagian 
pesantren. fikih mazhab Syafi’ sebagai 
rujukan dan pegangan yang sangat 
kuat (tsiqah), bahkan eksistensinya 
selalu dikaitkan dengan keabsahan 
status sosial mereka sebagai 
masyarakat pesantren. Hal ini sangat 
jelas disampaikan bahwa mazhab 
Syafi’ merupakan “bagian masyarakat 
pesantren”. artinya, mazhab Syafi’ 
bukan hanya merupakan sebagai 
simbol, melainkan dapat menentukan 
status sosial dalam masyarakat 
pesantren. Ketika ada orang yang 
berupaya untuk merubah kebiasaan 
dalam kaefiyat (tata cara) pelaksanaan 
ibadah dalam pesantren, maka tidak 
akan diberikan peluang,13 bahkan tidak 
diakui keabsahannya sebagai bagaian 
masyarakat pesantren.  

Hal lain yang dapat 
menentukan corak fikih pesantren 
adalah tata cara (kaefiyat) pelaksanaan 
ibadahnya. Hasil observasi dari 
peneliti terkait dengan kondisi fikih 

pesantren,  menemukan beberapa 
aktivitas ibadah dan muamalah yang 
menjadi indikator dari fikih mazhab 
pesantren. Di bidang ibadah 
terkonstruk pada tata cara 
pelaksanaanya yang dilakukan secara 
rutin misalnya; tata cara berwudu, hal-
hal yang membatalkan wudu’, tata 
cara tayammum, tata cara pelaksanaan 
shalat, doa-doa bacaan shalat, doa-doa 
qunut pada pelaksanaan shalat subuh, 
shalat jamak/qashar dan tata cara 
pendistribusian zakat. Selanjutnya di 
bidang muamalah dapat dilihat melalui 
kebiasaan melakukan transaksi pada 
beberapa lembaga perbankan, dan lain-
lain. 

Konstruksi terhadap tata cara 
pelaksanaan ibadah bedasarkan 
mazhab Syafi’, mulai dari awal 
didirikannya pesantren belum pernah 
dilakukan inovasi dan reinterpretasi 
untuk melakukan perubahan mazhab, 
atau pindah dari mazhab Syafi’i ke 
mazhab non Syafi‘i. Bangunan tradisi 
fikih seperti ini berdampak pada sikap 
mahasiswa untuk tidak melakukan 
praktik ibadah di luar keyakinannya. 
Bahkan ketika beribadah dengan tata 
cara (kaefiyat) di luar kebiasaan, 
mereka akan diliputi oleh suasana 
ragu.14 

Tata cara (kaefiyat) 
pelaksanaan ibadah bagi mahasiswa 
dipengaruhi oleh keyakinan akan 
diterima atau tidaknya ibadah yang 
dilakukan. Hal ini didasarkan pada 
kaidah fiqhiyah; al-yaqi>n la> yaza>l bi al-
syak (keyakinan itu tidak hilang 
karena keraguan). Keyakinan mereka 
ada pada tidak diterimanya ibadah 
ketika mendasarkan pada mazhab non 
Syafi’iyah.      



171  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

 Lestarinya paham fikih mazhab 
ini ditopang beberapa unsur tradisi 
pesantren yang sudah terbangun kuat, 
di antaranya adalah struktur sosial 
pesantren yang sangat hierarkis dan 
sistem penggungan terhadap kiai atau 
guru yang sangat tinggi, atau secara 
umum adalah pengagungan terhadap 
tradisi warisan masa lalu, yang masih 
menganut sistem kepemimpinan 
tradisional yang sacara sentralistik di 
bawah kekuasaan kiai. Dalam struktur 
sosial politik pesantren, kiai tidak 
sekedar pengasuh atau pemimpin 
sentral suatu pesantren tetapi juga 
pemilik tunggal pesantren.  

Kepemimpinan kiai dalam 
pesantren identik dengan sistem 
kekuasaan “monarki yang 
berkedaulatan tuhan (agama)” yang 
segala bentuk kebijaksanaannya 
mengandung pengertian lurus 
dilaksanakan oleh para pembantunya 
dan tidak ada sangkalan sedikit pun. 
Kepatuhan terhadap kiai ini 
berbanding lurus terhadap kepatuhan 
terhadap agama, sehingga menyangkal 
menolak, dan menentang kiai 
“disejajarkan” dengan ketidak-patuhan 
terhadap agama.15  

Karena itu, ketika suatu ajaran 
keagamaan dalam Islam seperti ajaran 
fikih mazhab itu menjadi pilihan dan 
kebijakan kiai untuk dilestarikan di 
pesantren dengan perlindungan dan 
pengawasannya, maka secara otomatis 
ajaran itu akan di terima secara 
totalitas, kemudian lambat laun 
mentradisi dan mengakar kuat dalam 
kehidupan sosial kutural di pesantren. 

B. Penerapan Kaidah Usuliyah dan 
Fiqhiyah dalam Penguatan fikih 
Ma’had al-‘A>liy Pondok Pesantren 
As‘adiyah Sengkang 

Pemahaman dan penghayatan 
terhadap dalil-dalil nas merupakan  
problem serius yang dihadapi oleh 
masyarakat pada umumnya, terlebih 
pemahaman terhadap teks kitab-kitab 
fikih klasik terkadang digiring untuk 
memberikan solusi terhadap 
permasalahan kontenporer, sementara 
permasalahan tersebut tidak pernah 
dituangkan oleh ahli-ahli fikih klasik 
dalam kitabnya.  

Karena itu kajian usul fikih 
memberikan kerangka pemahaman 
terhadap teks al-Quran dan Hadis agar 
berlaku secara universal dan mampu 
bersikap lebih terbuka, karena dengan 
ilmu itu, seorang akan mampu 
menangkap subtansi dari pesan-pesan 
atau tujuan syari’ah (al-Maq>as}id al- 
Syar’iah) yang tujuan utamanya adalah 
kemaslahatan.  

Semua hukum, baik yang 
berbentuk perintah maupun yang 
berbentuk larangan, yang terekam 
dalam teks-teks syariat bukanlah 
sesuatu yang hampa dan tidak 
memiliki makna, akan tetapi semua itu 
mempunyai maksud dan tujuan, 
dimana Tuhan menyampaikan perintah 
dan larangan tertentu atas maksud dan 
tujuan tersebut. Oleh para ulama hal 
tersebut mereka istilahkan dengan 
Maqa>s}id al-syariah (Objektivitas 
Syariah).16 

Penomena ini tidak terlepas 
dari watak keuniversalan Islam yang 
selalu siap menjawab tantangan 
globalisasi akibat perkembangan dan 
kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi. Universal dan mutlak adalah 
watak yang sudah ditanamkan dalam 
Alquran dan hadis Rasulullah saw., 
sebagai sumber primer syari’at Islam 
ع تغير  )  Memahami pesan dari .( لمص در



172  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

kedua sumber tersebut dibutuhkan 
langkah-langkah ijtihad melalui 
interpretasi berdasarkan kaidah-kaidah 
yang telah diletakkan oleh para tokoh 
fikih/usul fikih. 

Meski dalam kenyataannya 
penerapan kaidah usuliyah,  mendapat 
polemik antara satu sama lainnya,  
sehingga terdapat beberapa metode 
yang tidak disepakati oleh ahli 
fikih/usul fikih. Alasan mendasar 
dalam pertentangan ini, karena 
metode-metode itu merupakan jalan 
atau upaya untuk menemukan 
ketentuan hukum suatu masalah yang 
terkadang berbeda antara fukaha, 
terlebih sepeninggal Rasulullah saw., 
manusia diperhadapkan dengan 
heterogenitas kehidupan dari berbagai 
aspek ekonomi, aspek kultural, aspek 
ideologi dan lain-lain.   

Penerapan metode-metode 
ijtihad oleh fukaha dan us}u>liyyi>n 
dilakukan dengan dua cara yakni; 
secara perorangan (ijtiha>d fardi>), 
maupun secara bersama dalam 
kelompok (ijtiha>d jama>‘i>). Pesantren 
sebagai lembaga pendidikan agama 
Islam selau berupaya untuk melahirkan 
calon-calon mujtahid dengan melalui 
pembenahan terhadap penguasaan 
beberapa disiplin ilmu penopang atau 
ilmu-ilmu alat untuk melakukan 
ijtihad, seperti penguatan kaidah usul 
fikih, kaidah fikih dan kaidah lugawi> 
(kebahasaan). 

Kaidah usul pada Ma‘had al-
‘A<liy Pondok Pesantren As’adyah 
sangat dipengaruhi oleh kitab usul 
fikih yang dijadikan marja’ (referensi). 
Terdapat beberapa kitab usul fikih 
yang diajarkan, seperti; Kitab usul 
fikih karya Abd al- Wahha>b al-Khalla>f 
untuk semester tiga, kitab usul fikih 

karya Abu> Zahrah untuk semester lima 
dan kitab Muz\kirah fi< al-qawa>‘id al-
fiqhiyah. 17  Disamping itu setelah 
melakukan penelusuran melalui 
perpustakaan pesantren, maka 
ditemukan beberapa kitab usul fikih 
lain sebagai marja’ (referensi) 
tambahan, namun tidak diajarkan 
dalam sistem pebelajaran pondok, 
seperti: kitab al-Asyba>h wa> al-Naz}a>’ir 
karya Jalaluddin al-Suyuti, kitab al-
Qawa>‘id al-Fiqhiyah karya Abu Bakar 
al-Ahdal al-Yamani, dan kitab al-
Jawa>mi‘ karya Ta>j al-Di>n Abd al-
Wahha>b al-Subki. 

Metode dalam Pengajaran kitab 
usul dan kaidah fikih di kelas masih 
tampak terbatas pada materi kitab 
yang dibaca saja. Pembahasan dalam 
kitab usul dan kaidah fikih dibacakan 
oleh santri dengan menterjemah 
kedalam bahasa Bugis atau Indonesia. 
Selanjutnya mahasiswa diberi 
kesempatan untuk menjelaskan 
pemahamannya terhadap teks yang 
telah dibacakan.  Pembelajaran dalam 
Ma‘had al- ‘A<liy juga belum dilakukan 
pengembangan dengan upaya 
memperbandingkan kitab-kitab atau 
teori-teori usul Syafi‘iyah dengan 
kitab-kitab atau teori-teori dari imam 
mazhab usul fikih lainnya (non 
syafi‘iyah).18  

Tampaknya dalam proses 
pengkajian fikih/usul fikih, santri 
belum banyak di beri kesempatan 
untuk mengembangkannya dalam 
bentuk latihan penerapan kaidah atau 
mencari contoh-contoh lain. Hal 
serupa juga dikemukakan oleh K.M. 
Agus salah seorang mudarris dalam 
kaderisasi ulama Ma‘had al-‘A<liy 
As‘adiyah, mengatakan: Mazhab fikih 
pesantren adalah Mazhab Syafi’, 
sementara mazhab lain sekedar 



173  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

menambah wawasan saja. 19  Hal yang 
menarik adalah ketika kitab-kitab fikih 
yang dijadikan referensi Pondok 
pesantren As’adiyah fikih mazhab 
Syafi’i, Sementara metodologi fikih 
didasarkan pada kitab usul fikih 
moderat, sementara dalam pemberian 
contoh penerapan manhaj hanya 
dikonsentrasikan pada Syafi‘iyah.  

Dengan demikian penerapan 
kaidah usul fikih ma’had, 
dideskripsikan melalui penggunaan 
manhaj (metode) dalam memahami 
dalil-dalil nas bagi mahasiswa Ma‘had 
al-‘A<liy pondok pesantren As’adiyah, 
dicontohkan dalam beberapa bentuk 
pemahaman hukum melalui dalil-dali 
nas, antara lain: 

1. Penerapan Kaidah  terhadap dalil 
kaefiyat (tata cara) pelaksanaan 
wudhu 

Observasi penulis tentang 
tata cara (kaefiyat) pelaksanaan 
wudu yang dilakukan pada beberapa 
orang santri dalam kaderisasi ulama 
Pondok Pesantren As‘adiyah, 
umumnya mereka lebih dominan 
melakukan berdasarkan mazhab 
Syafi’ sebagaimana wawancara 
dengan santri tentang persentuhan 
kulit dengan wanita ajnabiyah 
sebagai sesuatu yang dapat 
membatalkan wudhu.20  Tampaknya 
yang membatalkan wudhu bagi 
santri tersebut adalah persentuhan 
kulit antara lawan jenis (ajnabiyah). 
Hal ini relevan dengan pendapat 
Imam Syafi’ yang memaknai 
mula>masah sesuai makna dzahirnya. 
Kaidah us}u>liyah yang digunakan 
mahasiswa lebih cederung pada 
petunjuk dan makna lafadz nas 
عللمعني) ع للفظ  karena tidak  (ب عتب روض 

ada alasan atau qari>nah (tanda-

tanda) untuk menggiring pada 
makna pemakaian makna lafadz 
ع لمعني) عفي ع للفظ  maja>zi (ب عتب ر ستعم ل

(kiasan), karena term mula>masah 
tidak diterjemahkan sebagai 
hubungan badan. 

 Adapun  mula>masah dalam 
kondisi bertawaf, dipahaminya 
sebagai kondisi darurat. Kategori 
darurat dalam pemahaman santri 
merupakan bentuk dispensasi 
hukum atau rukhs}ah (keringanan) 
yang diberikan oleh Allah kepada 
umat manusia yang sedang dalam 
kesulitan untuk menjalankan 
perintah Allah. Eksistensi darurat 
sebagai landasan dalam fikih 
merupakan sebagai bagian dari 
kaidah fiqhiyah, yang bertujuan 
untuk memperjelas keberadaan fikih 
sebagai sebuah disiplin ilmu yang 
tidak kaku, tetapi fleksibel dan 
elastis dalam menyelesaikan 
persoalan-persoalan kehidupan.  

2. Penerapan  Kaidah  terhadap dalil 
shalat qashar. 

Shalat Qashar adalah shalat 
yang dilakukan dengan cara 
meringkas/mengurangi jumlah 
raka'at shalat yang bersangkutan. 
Shalat Qashar merupakan 
keringanan yang diberikan kepada 
mereka yang sedang melakukan 
perjalanan (safar). 

   . لقصرو لجم ع لمختصعب لمس فربجو زهم عتخفيف 

Artinya: 

“Adapun Shalat Qashar dan Jama’ 
dihususkan untuk musafir, 
keduanya dibolehkan sebagai 
hukum keringanan”. 

Adapun shalat yang dapat 
diqashar adalah shalat dzuhur, ashar 



174  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

dan isya, kesemua shalat tersebut 
memiliki empat raka'at dapat 
dikurangi/diringkas menjadi dua 
raka'at. Sebagaimana dalam QS al 
Nisa>’/4: 101 Allah swt., berfirman: 

 ع  ع ع ع ع  ع

 عع  عع  عع ع

ع  ع ع   ععع  ع

 ع ع  ع  عععع  

Terjemahnya: 

“Dan apabila kamu bepergian di 
muka bumi, Maka tidaklah 
mengapa kamu men-qashar 
sembahyang(mu), jika kamu takut 
diserang orang-orang kafir. 
Sesungguhnya orang-orang kafir 
itu adalah musuh yang nyata 
bagimu.22 

Mengqashar shalat bagi 
musafir dinilai oleh mayoritas 
ulama sebagai sunat, ada juga 
sebagai alternatif, bahkan ada yang 
menilai wajib. Berdasarkan 
wawancara dengan mahasiswa 
mengemukakan dua alasan hukum 
menqashar shalat. Alasan hukum 
kebolehan (ja>’iz) melakukannya 
terdapat pada qari>nah di awal ayat 
yang penekanannya pada kata 
perjalanan, sehingga dalam konteks 
ini dipahami sebagai masyaqqah 
(kesukaran), sebagaimana dalam 
kaidah fikih dikemukakan bahwa 
“kesukaran itu dapat mendatangkan 
kemudahan” (ع لتيسم عتجلب  .( لمشق 
Selanjutnya hukum lain dari 
pelaksanaan shalat qashar adalah 
wajib. Pendapat ini memahami 

kalimat ع نع فليس عتقصرو  ع ن عج  ح علييرم
 maka tiada dosa bagi kalian)  لصلاة

untuk men-qashar shalat kalian) 
dengan menggunakan logika 
pemahaman terbalik ( لمفهو ع لمخ لف ).23  

Metode ini merupakan 
bentuk pemahaman berbeda 
hukumnya dengan apa yang 
diucapkan, atau yang dipahamkan 
selalu kebalikan dari bunyi lafadz 
yang diucapkan. Dengan demikian 
logika pemahaman terbalik dari teks 
di atas adalah “orang akan berdosa 
ketika melakukan perjalanan dan 
tidak men-qashar shalatnya”, 
sehingga hukum yang lahir dari 
pemahaman ini adalah wajib men-
qashar shalat bagi musafir.  

Perbedaan pendapat ulama 
tentang shalat qashar dipahami oleh 
mahasiswa Ma’had al-‘A<liy, dilatar-
belakangi oleh perbedaan manhaj 
(metodologis), terutama dalam hal 
pelaksanaannya ketika sampai pada 
tempat tujuan, sebagaimana dalam 
wawancara: 

Kaidah yang digunakan oleh 
Syafi’ sangat jelas seperti 
kebolehan mengqashar shalat 
bagi mazhab Syafi’i, karena  
dalam ayat menggunakan  

kalimat; ع ترض عفي  jika)  ذ ضربتم

kalian melakukan perjalanan). 

Huruf jar (في) pada ayat tersebut 

diartikan “pada” atau “di dalam” 
(perjalanan) jadi tidak boleh 
dilakukan sebelum berangkat 
melakukan sebuah perjalanan. 
Adapun hukum mengqasar shalat 
adalah ja>’iz karena itu adalah 
bentuk keringanan.24 



175  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

Pelaksanaan Shalat Qashar 
berdasarkan wawancara di atas, 
mesti dilakukan pada saat dalam 
melakukan perjalanan. Tempat 
dibolehkannya memulai men-qashar 
shalat adalah setelah keluar dari 
rumah tempat tinggal (berdomisili). 
Bila seseorang telah kembali ke 
tempat tinggal asalnya atau telah 
berniat untuk menetap pada tempat 
yang dituju, maka lepaslah hukum 
qashar baginya.  

Alasan terhadap pendapat ini, 
karena dipengaruhi oleh harf al-jar “fi >>” 

 setelah fi‘il mad}i> (kata kerja (في)

bentuk lampau). Meski dalam ayat ini 
menggunakan kata kerja bentuk 

lampau pada kalimat ضربتم, kata 

tersebut tidak diterjemahkan “telah 
melakukan perjalanan”, karena dalam 
kaidah lugawi (kebahasaan) dikatakan 
bahwa; fi‘il ma>d}i (kata kerja bentuk 
lampau) akan mengalami perubahan 
arti menjadi fi‘il mud}a>ri‘ (kata kerja 
bentuk sekarang), ketika didahului 

oleh  ع لشرطي  sebagaimana dalam  د ة

contoh serupa pada ayat wudhu “ذ ع 
ع لصلاة ع لي  diartikan “jika kalian ,”قمتم

ingin melaksanakan shalat”. 

c. Penerapan Kaidah terhadap Dalil 
Zakat Fitrah. 

Zakat fitrah adalah zakat yang 
diwajibkan bagi setiap orang Islam 
baik laki-laki maupun perempuan, 
dewasa atau pun anak-anak, merdeka 
atau pun hamba. Adapun syarat 
mengeluarkan zakat fitrah adalah 
Islam, bayi yang lahir sebelum 
terbenam matahari pada hari 
penghabisan ramadhan, dan 

mempunyai kelebihan harta dari 
keperluan makanan untuk dirinya 
sendiri dan yang wajib dinafkahinya.  

Pada zaman Rasulullah 
kehidupan masih sangat sederhana, 
sehingga kebutuhan yang nyata adalah 
masalah pangan saja, sehingga zakat 
fitrah dikeluarkan dalam bentuk 
makanan pokok (al-qu>t) seperti kurma 
dan gandum sebanyak satu s}a‘. Kalau 
dikonvensasi kadalam takaran jaman 
sekarang maka satu s}a‘ adalah sekitar 
3,1 liter. 

Fenomena zakat fitrah pada 
masyarakat pesantren dan lingkungan 
sekitar umumnya dinilai dengan harga 
rupiah. Jika dikembalikan pada 
pendapat Imam mazhab, maka 
pelaksanaan ini sesuai dengan 
pendapat Imam Abu Hanifah, 
membolehkan dengan makanan atau 
pun dalam bentuk uang. Sementara 
pendapat Imam Syafi’ zakat fitrah, 
tidak boleh dengan uang tetapi dengan 
makanan yang mengenyangkan sebagai 
mana dalam hadis dikemukakan: 

عغدث  ع ععبد لله عق ل ع رو ن غدث  
عصدقع عشيخ عوك ن ع لخوتني  بويزيد

عي عوهب ع بن عغدث  عوك ن عع ه روي
عمحمودع عق ل ع لرحمن ععبد عبن سي ر
ععب سع ع بن ععن ععيرر   ععن  لصدفي
ععليهع ع لله عصلي ع لله عرسول عفرض ق ل

عللص ئم عطهرة ع لفطر عزك ة  نعع وسلم
عللمس كينع نع  للغوعو لرفثعوعطعم 
ع قبول ع عزك ة عفهي ع لصلاة عقبل  د ه 



176  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

عصدق ع عفهي ع لصلاة عبعد ع د ه  و ن
    . نع لصدق تع

Artinya: 

Murwan telah memberitakan 
kepada kami, Abdullah telah 
berkata Abu Yazid al-Khaulani 
yang memiliki sitat jujur telah 
memberitakan kepada kami, dan 
adalah ibn Wahab telah 
meriwayatkan dari padanya, 
Sayyar bin Abd al- Rahman telah 
memberitakan kepada kami, 
telah berkata Mahmud al-Shadafi 
dari Ikrimah dari Ibn Abbas telah 
berkata: Rasullullah saw. telah 
mempardukan zakat fitrah yang 
merupakan pembersih bagi orang 
yang berpuasa dari kata-kata 
kotor dan memberikan makan 
pada orang-orang miskin. Barang 
siapa yang menunaikannya 
sebelum shalat id dilaksanakan, 
maka zakatnya diterima, dan 
barang siapa yang 
menunaikannya setelah shalat id 
maka akan menjadi sadaqah. 

Jika dilihat dari teks hadis di 
atas, maka pendistribusian zakat 
fitrah hanya diberikan pada satu 
mustahiq saja, yakni hanya kepada 
orang-orang miskin. Namun 
berdasarkan wawancara dengan AG. 
H. Abu Nawas Bintang tentang hal 
tersebut pendistribusiannya sama 
zakat secara umum dengan 
memberikan pada delapan 
kelompok atau golongan. 
Sebagaimana disampaikan melalui 
wawancara penulis, di katakan: 
Pembagian zakat kita berikan pada 
8 as}na>f  yang menjadi mustahiq. 
Kalaupun dalam hadis dikatakan  

عللمس كين  maka yang disebut ,طعم 

adalah bagian terkecilnya tapi yang 
dimaksudkan adalah bagian 
terbesarnya. Sama dalam kalimat 

ععرف   yang di sebut hanya , لحج

Arafah tapi bukan hanya itu. Tapi 
ada tawaf, sa’i dan melontar 
jumrah.26  

Dari wawancara di atas, 
pendistribusian zakat fitrah sama 
dengan zakat secara umum 
diberikan pada 8 (delapan) as}na>f, 
Pendapat ini juga dikemukakan oleh 
Syaikh Sayyid Sabiq yang 
menyamakan dengan distribusi 
zakat secara umum. 27  Pendapat 
yang sama oleh Wahbah al-Zuhailiy 
juga memberikan bagian sama 
dengan pendistribusian zakat secara 
umum.28 sebagaimana dalam QS. al- 
Taubah/9: 60, Allah berfirman. 

  ع   ع    ع   ع

    ع   ع     ع  عع

  ع   عع ع ع  ع

 عع عع عع  ع ع

ععععع

Terjemahnya: 

Sesungguhnya zakat-zakat itu, 
hanyalah untuk orang-orang 
fakir, orang-orang miskin, 
pengurus-pengurus zakat, Para 
mu'allaf yang dibujuk hatinya, 
untuk (memerdekakan) budak, 
orang-orang yang berhutang, 
untuk jalan Allah dan untuk 
mereka yuang sedang dalam 



177  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

perjalanan, sebagai suatu 
ketetapan yang diwajibkan 
Allah, dan Allah Maha 
mengetahui lagi Maha 
Bijaksana.29 

Rincian kelompok atau 
golongan yang berhak mendapatkan 
zakat lebih jelas di sampaikan oleh 
departemen agama dengan 
menyebutkan kriteria penerima 
yakni: 1). orang fakir: orang yang 
Amat sengsara hidupnya, tidak 
mempunyai harta dan tenaga untuk 
memenuhi penghidupannya. 2). 
orang miskin: orang yang tidak 
cukup penghidupannya dan dalam 
Keadaan kekurangan. 3). Pengurus 
zakat: orang yang diberi tugas 
untuk mengumpulkan dan 
membagikan zakat. 4). Muallaf: 
orang kafir yang ada harapan masuk 
Islam dan orang yang baru masuk 
Islam yang imannya masih lemah. 
5). memerdekakan budak: 
mencakup juga untuk melepaskan 
Muslim yang ditawan oleh orang-
orang kafir. 6). orang berhutang: 
orang yang berhutang karena untuk 
kepentingan yang bukan maksiat 
dan tidak sanggup membayarnya. 
Adapun orang yang berhutang 
untuk memelihara persatuan umat 
Islam dibayar hutangnya itu dengan 
zakat, walaupun ia mampu 
membayarnya. 7). pada jalan Allah 
(sabilillah): Yaitu untuk keperluan 
pertahanan Islam dan kaum 
muslimin. di antara mufasirin ada 
yang berpendapat bahwa fisabilillah 
itu mencakup juga kepentingan-
kepentingan umum seperti 
mendirikan sekolah, rumah sakit 
dan lain-lain. 8). orang yang sedang 
dalam perjalanan yang bukan 

maksiat mengalami kesengsaraan 
dalam perjalanannya.30 

Metode Istinbath atau 
penggalian hukum pada wawancara 
di atas, menggunakan  pendekatan 

الحروف ومعني اللفظية طرق  (pendekatan 
lafaz dan makna huruf). Memahami 
lafaz biasanya dilakukan beberapa 
langkah, diantaranya: 

a. Identifikasi lafadz melalui 
kejelasan makna dan petunjuknya 

b. Memahami susunan kebahasaan 
melalui kejelasan artinya ataukah 
melalui isyaratnya. 

c. Memahami lafadz umum dan 
khusus, mutlak atau muqayyad 

d. Memahami lafadz yang dapat 
menimbulkan hukum taklifi 
melalui kaedah amar atau nahi.31 

Penggunaan lafad pada 
t}u‘mah li al-masa>ki>n yang dipahami 
dari teks nas adalah keseluruhan 
dari kelompok penerima zakat 
karena kalimat itu mengalami 
pengalihan makna dari juz’i> 
(bagian-bagian) kepada makna kulli> 
(universalitas). Pendekatan ini 
dilakukan bukan hanya pokus pada 
pemahaman lafadz juz’iyah (bagian-
bagian), melainkan juga pada 
pemahaman kulliyah (universalitas) 
dari hal-hal yang terkait dengan 
masalah disebutkan. Metode seperti 
ini dilakukan dengan melakukan 
pengalihan makna dari lafadz (ma> 
laisa bi kala>m). ini dalam Dalam 
kaidah usul fikih, pemahaman 
seperti ini didasarkan pada: 

    . لعبرةعبعمو ع للفظعتبخصوصع لسبب

Artinya: 

“Yang menjadi pegangan adalah 
keumuman lafadz bukan 
kehususan sebab”. 



178  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

Metode (manhaj) ini juga 
dilakukan dalam memahami ayat 
yang menjelaskan keharaman babi, 
yakni hanya menyebutkan 
keharaman dagingnya (ع لخ زير  ,(لحم
sebagaimana dalam QS. al-
Maidah/5: 3 

  ع  ع   ع ع ع

   ع ع  ع ع عع

     ع     ع    ع

   ع ع  ع  ععع  ع

 ع ع ع  ع ع  ع

  ععععع  ع ع ع

 عععع  ع  ع

ع   ع   ع ع ع  ع

  ع ع ع ع  ع

عع ع  ع ع ع  ع

  ع عع ع ع عع

ععع    

Terjemahnya: 

“Diharamkan bagimu (memakan) 
bangkai, darah, daging babi, 
(daging hewan) yang disembelih 
atas nama selain Allah, yang 
tercekik, yang terpukul, yang 
jatuh, yang ditanduk, dan 
diterkam binatang buas, kecuali 
yang sempat kamu 
menyembelihnya, (diharamkan 
bagimu) yang disembelih untuk 

berhala. dan (diharamkan juga) 
mengundi nasib dengan anak 
panah, (mengundi nasib dengan 
anak panah itu) adalah kefasikan. 
pada hari ini orang-orang kafir 
telah putus asa untuk 
(mengalahkan) agamamu, sebab 
itu janganlah kamu takut kepada 
mereka dan takutlah kepada-Ku. 
pada hari ini telah 
Kusempurnakan untuk kamu 
agamamu, dan telah Ku-
cukupkan kepadamu nikmat-Ku, 
dan telah Ku-ridhai Islam itu 
Jadi agama bagimu. Maka barang 
siapa terpaksa karena kelaparan 
tanpa sengaja berbuat dosa, 
Sesungguhnya Allah Maha 
Pengampun lagi Maha 
Penyayang.33 

Dengan demikian penerapan 
manhaj yang dilakukan dalam 
memahami teks seperti di atas, 
menggunakan manhaj Istiqra’. 
Dalam istilah populer disebut juga 
dengan induksi (kebalikan dari 
deduksi) yaitu sebuah metode 
pemikiran yang bertolak dari suatu 
kekhususan menuju pada yang 
umum, kadang-kadang juga bertolak 
dari yang kurang umum menuju 
pada yang lebih umum.34 

Metode istiqra’ pada 
dasarnya merupakan bagian dari 
kerja epistemologi, yaitu dengan 
menjadikan teks Alqur’an dan 
Hadis sebagai rujukan utama yang 
otoratif untuk mendapatkan 
ketetapan hukum dalam Islam. 
Namun demikian, Alqur’an dan 
hadis hanya memaparkan norma-
norma dan nilai-nilai dasar yang 
bersifat universal, sehingga untuk 
memahaminya dibutuhkan metode 
tertentu. Untuk memahami dua 



179  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

sumber tersebut, umumnya 
dilakukan melalui dua cara yaitu 
berpegang pada teks zahir atau pada 
maksud atau sasaran teks 
(konteks). 35  Teks yang 
dimaksudkan di sini adalah 
mencermati zahir nas, sedangkan 
konteks adalah mencermati makna 
dari substansi atau illat yang 
terkandung dalam sebuah teks. 
Makna substansi tidak boleh 
merusak makna zahir suatu nas, 
demikian pula sebaliknya 

Pemahaman teks dan 
konteks ini melalui manhaj istiqra’ 
merupakan metode pengambilan 
kesimpulan umum yang dihasilkan 
oleh fakta-fakta khusus yang 
digunakan oleh sebagian fukaha 
untuk menetapkan suatu hukum.  
Metode ini pernah diaplikasikan 
oleh imam Syafi’ dalam 
menetapkan waktu lamanya 
menstruasi bagi wanita.36  

Penerapan metode seperti ini 
juga merupakan wujud nyata bahwa 
dalam kaderisasi ulama Pondok 
Pesantren As’adiyah telah 
diupayakan inovasi dan terus 
digalakkan, agar tradisi fikih 
mazhab yang dibangun dalam 
pesantren memiliki kemampuan 
menjawab problematika sosial. 
Upaya ini bertujuan untuk 
memberikan kemampuan bagi 
mahasiswa, agar memahami karya-
karya fikih, tidak sekedar 
memahami hukum-hukumnya saja, 
melainkan menerapkan metodologi 
(manhaj) yang digunakan oleh para 
imam mazhab. 

III. KESIMPULAN 

 Berdasarkan uraian di atas 
maka dapat dirumuskan beberapa 
kesimpulan sebagai berikut: 

1. Konstruksi fikih Pondok Pesantren 
As’adiyah ditentukan oleh 
Ulama/Kiai karena mereka memiliki 
otoritas penuh dalam memimpin 
dan menentukan kitab-kitab 
referensi kajian fikih di pesantren. 
Mazhab Syafi’i merupakan pilihan 
utama Pondok pesantren dalam 
kajian dan praktik hukum Islam 
sehari-hari. Dominasi mazhab 
Syafi’ dilihat melalui; a) kitab-kitab 
usul fikih yang dijadikan referensi 
adalah Syafi’iyah, b) praktik 
ubu>diyah yang dilaksanakan setiap 
hari adalah mengacu pada mazhab 
Syafi’, dan c) kitab-kitab fikih/usul 
fikih yang menjadi rujukan (marja’) 
adalah bermanhaj mazhab Syafi’.  

2. Penerapan manhaj fikih pada 
Ma‘had al-‘A<liy Pondok Pesantrean 
As’adiyah   tampak pada 
penggunaan kaidah; 1) fiqhiyah; al-
umu>r bi maqa>s}idiha> dalam masalah 
niat wudhu, 2) lugawiyah; ketika 
mengembalikan pada makna z}a>hir, 
bukan makna maja>zi terhadap term 
mula>masah dan kebolehan 
mengqashar shalat hanya bagi 
mereka yang dalam perjalanan, 3) 
us}u>liyah dalam distribusi zakat 
fitrah kepada delapan as}na>f. 
Karakteristik penerapan manhaj 
didominasi oleh penggunaan 
kaidah-kaidah, sehingga corak 
ijtihad yang dikembangkan adalah 
baya>ni. Adapun metode qiya>si dan 
istis}la>hi sangat jarang  dilakukan 
terkecuali jika peristiwa hukum 
membutuhkan alasan rasio. 

Catatan Akhir: 



180  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

                                                           

1 Lihat. H. Minhajuddin, Sistimatika 
Filsafat Hukum Islam, (Cet. I; Ujung Pandang 
: Ahkam, 1996), h. 7.   

2 Lihat. T.M. Hasbi Ash Shiddieqy, 
Falsafah Hukum Islam, (Cet.III; Jakarta : 
Bulan Bintang, 1988), h. 38. 

3Abu al Hasan ‘A >li bin Muhammad 
bin Habi>b al-Mawardi, al-Ha>wi al-Kabi>r; al-
Muqaddimah (Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyah, 
1994), h. 172. 

4Corak fikih Imam Syafi’ dipengaruhi 
oleh banyaknya daerah yang pernah ditempati 
seperti ketika ber domisili di Irak, sempat 
membentuk mazhabnya sendiri dengan term 
qaul al-qadim. Demikian halnya ketika 
berdomisili di Mesir, Syafi’ banyak mendapat 
pandangan dan pengalaman baru, mengetahui 
adat istiadat Mesir yang selama ini belum 
pernah dialaminya ketika di Irak dan Hijaz, 
sehingga melahirkan qaul al-jadid. Lihat. 
Hilaluddin MS, Riwayat Ulama Besar Imam 
Syafi’iy (Surabaya: Apollo, 1995), h. 47-52. 

5
Lihat Ibrahim Hosen, Memecahkan 

Permasalahan Hukum Baru. Dalam Haidar 
Baqir dan Syafiq Basri, ed., Ijtihad dalam 
Sorotan (Cet. IV; Bandung: Mizan, 1996), h. 
44. 

6 AG. H. Abu Nawas Bintang (68 
tahun), Direktur/Mudaris al-Ma‘had al-‘A<liy 
As‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

7 AG. H. Abu Nawas Bintang (68 
tahun), Direktur/Mudarris al-Ma‘had al-‘A<liy 
As‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

8Badri Yatim, Sejarah Peradaban 
Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), 
h.201-203 

9 Hasan Muarif Ambary, Ensiklopedi 
Islam (Cet.IX; Jakarta: Ichtiar Baru van 
Hoeve, 2003), h.245. 

10 AG. H. Abu Nawas Bintang (68 
tahun), Direktur/Mudarris al-Ma‘had al-‘A<liy 
As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

11 AG. H. Abu Nawas Bintang (68 
tahun), Direktur/Mudarris al-Ma‘had al-‘A>liy 

                                                                             

As‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

12 Drs. KH. M. Syuaeb Nawang (64 
tahun), Mudarris Ma‘had al-‘A<liy As’adiyah 
Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan, 
Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

13 Drs. KH. M. Syuaeb Nawang (64 
tahun), Mudarris Ma’had al-A>liy As’adiyah 
Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan, 
Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

14Mahyuddin (24 tahun), Mahasiswa 
Ma‘had al-‘A>liy As‘adiyah Kab. Wajo, 
Provinsi Sulawesi Selatan, Wawancara, 
tanggal 5 Januari 2014. 

15 Asumsi penulis di ambil melalui 
observasi tentang tradisi “pappakalebbi” 
terhadap kiai pesantren. kiai dianggap sebagai 
orang yang memiliki kelebihan karena ilmu 
keagamaannya dan memiliki integritas moral 
tinggi. Memuliakan kiai bagi santri adalah 
persyaratan utama untuk melakukan transfer 
ilmu di pesantren.    

16 Lihat., Harun Nasution, Filsafat 
Agama, (Jakarta : Bulan Bintang, 1983), h. 66. 

17Untuk kitab yang ke-tiga ini, penulis 
tidak menemukan referensi aslinya karena 
umumnya maha santri hanya memiliki hasil 
cofian. 

18Jefri (22 tahun), Mahasiswa Ma’had 
al-‘A<liy Pondok Pesantren As’adiyah Kab. 
Wajo, Wawancara, tanggal 5 Januari 2014.  

19 K.M. Agus (32 tahun), Mudarris  
Ma‘had al-‘A<liy As’adiyah Kab. Wajo, 
Provinsi Sulawesi Selatan, Wawancara, 
tanggal 5 Januari 2014. 

20Jefri (21 tahun), Mahasiswa Ma’had 
al-‘A<liy As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi 
Sulawesi Selatan, Wawancara, tanggal 5 
Januari 2014. 

21 Muhammad al-Syarbini al-Khat}i>b, 
al-Iqna>’ fi> Hilli Alfa>z} Abi > Syuja>’  Juz. I 
(Mesir: Matba‘ah Da>r Ihya>’ al-Kutub  al-
‘Arabiyah, t.th), h. 147.   

22 Departemen Agama RI, al Qur’an 
dan Terjemahnya, h. 138. 



181  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

                                                                             
23Jefri (21 tahun), Mahasiswa Ma’had 

al-‘A<liy As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi 
Sulawesi Selatan, Wawancara, tanggal 5 
Januari 2014.  

24 Muarifah Rahmi (21 tahun), 
Mahasiswa Ma‘had al-‘A<liy As‘adiyah Kab. 
Wajo, Provinsi Sulawesi Selatan, Wawancara, 
tanggal 5 Januari 2014. 

25Abu> Da>ud Sulaima>n bin al-Asy‘ab 
al Syajasta>ni>, Sunan Abi> Da>ud. Juz II (Bairut: 
Da>r al- Fikr, 1994), h. 27. 

26 AG.H. Abu Nawas Bintang (46 
tahun), Direktur/Mudaris  Ma‘had al-‘A<liy 
As‘adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

27Lihat., Syaikh Sayyid Sabiq, Fiqh 
al-Sunnah, Jilid I (Beirut: Da<r al-Fikir, 1983), 
h. 315.  

عتوزعع28 ع نه  ع ي ع لزك ة ع صرف ع لفطرة عزك ة  صرف
ءصص  فع لمم يي ع لمككورةعفيع ي ع ما ع لصدق تعليع ت . Lihat. 

Wahbah al-Zuhaili>, al-Fiqh al-Isla>m wa 
Adillatuh  (Damsyiq: Da>r al-Fikr, 1989), h. 
912-913. 

29 Departemen Agama RI, Alqur’an 
dan Terjemahnya, h. 288. 

30 Departemen Agama RI, al Qur’an 
dan Terjemahnya, h. 288.  

31 AG.H. Abu Nawas Bintang (46 
tahun), Direktur/Mudaris  Ma‘had al-‘A<liy 
As’adiyah Kab. Wajo, Provinsi Sulawesi 
Selatan, Wawancara, tanggal 10 Maret 2014. 

32Muhammad Mustafa Syalabi , Us{u>l 
al fiqh al-Isla>mi, (Beirut: Da>r al-Nahdah al-
Arabiyah, t.th.), h. 421. 

33 Departemen Agama RI, al Qur’an 
dan Terjemahnya, h. 157. 

34 secara etimologi berarti 
pengikutsertaan, terus-menerus (al-tatabu’). 
secara terminologi istiqra’ merupakan metode 
pemikiran yang bertolak dari suatu kekhususan 
menuju pada yang umum. Lihat., Hasan 
Mu’arif Ambari, Istiqra’, suplemen 
Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT Ikhtiar Baru 
Van Hoeve, 1996), h. 256.  

                                                                             
35Tim Penyusun Pustaka Azet, Istiqra’  

Leksikan Islam,  (Jakarta: Pustaka Azet 
Perkasa,1988), h.269. 

36  Taha Jabir al-Wani, Metodologi 
Hukum Islam Kontenporer, (Yogyakarta:UII 
Press, 2001. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al Qur’an al Kari>m 

Ambary, Hasan Muarif. Ensiklopedi 
Islam. Cet.IX; Jakarta: Ichtiar 
Baru van Hoeve, 2003. 

Ash Shiddieqy, T.M. Hasbi. Falsafah 
Hukum Islam, Cet.III; Jakarta 
: Bulan Bintang, 1988. 

H. Minhajuddin, Sistimatika Filsafat 
Hukum Islam, Cet. I; Ujung 
Pandang : Ahkam, 1996. 

Hilaluddin MS, Riwayat Ulama Besar 
Imam Syafi’iy. Surabaya: 
Apollo, 1995. 

Hosen, Ibrahim. Memecahkan 
Permasalahan Hukum Baru. 
Dalam Haidar Baqir dan 
Syafiq Basri, ed., Ijtihad 
dalam Sorotan. Cet. IV; 
Bandung: Mizan, 1996. 

Al-Khat}i>b, Muhammad al-Syarbini. al-
Iqna>’ fi> Hilli Alfa>z} Abi> Syuja>’  
Juz. I, Mesir: Matba‘ah Da>r 
Ihya>’ al-Kutub  al-‘Arabiyah, 
t.th.    

Al-Mawardi, Abu al Hasan ‘A >li bin 
Muhammad bin Habi>b. al-
Ha>wi al-Kabi>r; al-
Muqaddimah. Beirut: Da>r al-
Kutub al-Ilmiyah, 1994. 

Nasution, Harun. Filsafat Agama, 
Jakarta : Bulan Bintang, 1983. 



182  |  Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 161 - 182  

 

                                                                             

Sabiq, Syaikh Sayyid. Fiqh al-Sunnah, 
Jilid I, Beirut: Da<r al-Fikir, 
1983.  

Al-Syajasta>ni>, Abu> Da>ud Sulaima>n bin 
al-Asy‘ab. Sunan Abi> Da>ud. 
Juz II, Bairut: Da>r al- Fikr, 
1994. 

Syalabi, Hasan Mu’arif. Syalabi, 
Istiqra’, suplemen Ensiklopedi 
Islam, Jakarta: PT Ikhtiar 
Baru Van Hoeve, 1996.  

Syalabi, Muhammad Mustafa. Us{u>l al 
fiqh al-Isla>mi, Beirut: Da>r al-
Nahdah al-Arabiyah, t.th. 

Syalabi, Taha Jabir. Syalabi, 
Metodologi Hukum Islam 
Kontenporer, Yogyakarta:UII 
Press, 2001. 

Tim Penyusun Pustaka Azet, Istiqra’  
Leksikan Islam, Jakarta: 
Pustaka Azet Perkasa,1988. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban 
Islam, Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2000 

Al-Zuhaili>, Wahbah. al-Fiqh al-Isla>m 
wa Adillatuh, Damsyiq: Da>r 
al-Fikr, 1989.  

 


