ISTISHLAH DAN APLIKASINYA DALAM PENETAPAN
HUKUM ISLAM

Nur Asiah
UIN Alauddin Makassar Dpk Universitas Hasanuddin
Email: asiah.amin76 @ gmail.com

Abstract: In essence, all the laws that have been established by God Almighty it
has benefits because all legal aspects either the command or prohibition provides
benefits in human beings. However, when humans find a problem that does not
have sharih argument,then benefit consideration and prevention of damages
becomes urgent in law enforcement.In its application as evidence, scholars are
divided into two groups: first, scholars who received istishlah as evidence under
the condition that the beneficiaries is essential and it is not the alleged
beneficiaries, it is general, personal, and it is not contrary to the arguments of
syara’.Secondly, scholars who deny the application of istishlah as evidence in
establishing Islamic law.

Abstrak: Pada hakikatnya, semua hukum yang telah ditetapkan oleh Allah swt.
itu mengandung maslahat, karena seluruh aspek hukum baik itu perintah maupun
larangan memberikan manfaat pada diri manusia. Akan tetapi ketika manusia
terbentur pada suatu masalah yang tidak terdapat dalil sharihnya maka
pertimbangan kemaslahatan dan pencegahan terhadap kemudharatan kemudian
menjadi hal yang urgen dalam penetapan hukum. Akan tetapi dalam aplikasinya
sebagai hujjah, ulama terbagi menjadi dua golongan: pertama, ulama yang
menerima istishlah sebagai hujjah dengan ketentuan yakni maslahat itu adalah
maslahat hakiki dan bukan dugaan, bersifat umum dan bukan pribadi dan tidak
bertentangan dengan dalil syara’. Kedua, ulama yang menolak aplikasi istishlah
sebagai hujjah di dalam penetapan hukum Islam.

Kata kunci: Istishlah, Metode Penetapan, Hukum Islam
Salah satu contoh yaitu ketika

Allah memerintahkan kepada semua
hamba-Nya untuk melaksanakan shalat.

I. PENDAHULUAN
Pada dasarnya, semua hukum
yang telah ditetapkan oleh Allah swt.

kepada hamba-Nya terkandung
mashlahah baik hukum yang berbentuk
perintah maupun larangan. Tidak satu
pun yang luput dari mashlahah. Oleh
karena seluruh perintah Allah bagi
hamba-Nya pada hakikatnya
mengandung manfaat bagi diri manusia
baik secara langsung atau tidak. Hanya
saja merasakan manfaat itu ada yang
seketika itu juga dan ada pula yang
dirasakan setelahnya.'

Dibalik perintah shalat itu terkandung
banyak manfaat yang bisa dirasakan
secara langsung oleh manusia, di
antaranya ialah bahwa dengan shalat
dapat menimbulkan ketenangan rohani
dan kebersihan jiwa.

Begitu pun dengan semua
larangan-larangan-Nya terkandung
kemaslahatan bagi manusia yakni

terjaga dari perbuatan yang mengarah
pada kebinasaan atau kerusakan bagi



149 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

dirinya.  Sebagai  contoh  pada
pelarangan meminum minuman keras.
Nilai mashlahahnya adalah bahwa
dengan menjauhi perilaku menenggak
minuman keras akan menghindarkan
seseorang dari mabuk yang dapat
merusak tubuh, jiwa (mental) dan akal
manusia. Mengenai mashlahah, Amir
Syarifuddin menyatakan bahwa semua
ulama  sepakat tentang  adanya
kemaslahatan yang terkandung di
dalam  hukum-hukum yang telah
ditetapkan oleh Allah swt. Hanya saja,
masih terdapat polemik di kalangan
ulama terkhusus mengenai maksud
Allah dalam membuat ketetapan
hukum. Di antaranya, ada yang
berpendapat bahwa tujuan Allah
membuat ketetapan hukum adalah
untuk mendatangkan mashlahah. Di
sisi lain, ada yang menganggap bahwa
Allah menetapkan hukum bukan hanya
semata-mata untuk  mendatangkan

mashlahah tetapi memang murni
karena iradat dan qudrat-N ya.2
Terlepas dari perbedaan

tersebut, yang jelas bahwa dalam setiap
perbuatan yang mengandung nilai-nilai
kebaikan bagi manusia maka biasanya
perbuatan tersebut diikat oleh hukum
syara  dalam  bentuk  perintah.
Sebaliknya, pada setiap perbuatan yang
terkandung nilai  keburukan bagi
manusia maka perbuatan tersebut juga
diikat oleh hukum syara dalam bentuk
larangan.

Adapun hukum syara itu sendiri
akan selalu selaras dengan akal
manusia ataupun sebaliknya. Akan
tetapi ketika manusia terbentur pada
suatu masalah yang tidak terdapat
hukum syara’nya secara pasti, maka
hukum apa yang akan ditetapkan? Hal
inilah yang menjadi perdebatan yang
berkepanjangan di kalangan ulama.
Dari sini tampaknya mashlahah itu

juga harus diperhitungkan oleh
kalangan mujtahid di dalam menggali
dan menetapkan hukum baru bagi
hukum yang tidak memiliki kepastian
secara sharih dari Al-Qur’an, sunnah,
maupun ijma sharih. Mashlahah inilah
yang kemudian dikenal dengan istilah
istishlah atau mashlahah mursalah
yaitu mashlahah yang selaras dan
sejalan dengan tujuan-tujuan syara’
tetapi tidak didukung oleh sumber dalil

yang khusus yang sifatnya
melegitimasi maupun menolak
mashlahah tersebut. Akan tetapi sejauh
mana  istishlah  atau  mashlahah

mursalah ini diakui kehujjahannya?
Hal ini pun masih menjadi
pertentangan di kalangan ulama figh.
Ada golongan yang menolak istishlah
dalam penetapan hukum dan ada pula
golongan yang menganggap istishlah
dapat diterima dan dijadikan sebagai
salah satu metode dalam menetapkan
hukum.

Bertitik tolak dari  uraian
tersebut di atas maka pembahasan
dalam tulisan ini akan dititikberatkan
pada uraian tentang  pengertian
istishlah, kehujjahan dan syarat-syarat
penerapan istishlah dengan pendekatan
yang digunakan adalah  metode
deskriptif-analisis.

II. PEMBAHASAN

A. Pengertian Istishlah

Dari segi bahasa, istishlah yang
biasa juga disebut mashlahah mursalah
berasal dari kata mashlahah dan
mursalah. Mashlahah berasal dari kata
shalahah dengan tambahan alif pada
awalnya berarti baik, lawan kata dari
mafsadah yang berarti rusak. Atau
dalam arti yang lain yakni al-shalah
artinya manfaat atau terlepas dari
kerusakan.” Mashlahah ~dalam arti



150 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

umum adalah semua yang
mendatangkan manfaat bagi manusia.
Jadi segala yang bisa menimbulkan
manfaat disebut mashlahah. Dengan
lain perkataan di dalam mashlahah
terkandung dua hal pokok yakni
mendatangkan kebaikan dan menolak
mafsadah.

Mursalah artinya lepas, tidak
terikat. Jika dikaitkan dengan kata
mashlahah maksudnya adalah terlepas
dari keterangan yang menunjukkan
boleh atau tidaknya dilakukan.”

Dalam defenisi lain adalah
lepas dari dalil-dalil Al-Qur’an, Sunnah
dan ijma’ sharih akan tetapi tetap
terikat dengan magqashid al-syar’i atau
tujuan-tujuan syara’. Jadi mashlahah
mursalah dapat diartikan dengan suatu
ketetapan hukum yang diambil
berdasarkan pada kemaslahatan
manusia karena tidak terdapat dalil-
dalil syara’ yang menetapkan boleh
atau tidaknya sesuatu itu dilakukan.

Wahab Khallaf menyebutkan
bahwa istishlah menurut bahasa adalah

C)\-A}(‘ b / mencari kebaikan.’
Sebagai dasar pengambilan kata
mashlahah adalah sesuai dengan
firman Allah swt. di dalam QS. Al-
Bagarah [2], 220:
a@J C)u‘:\ & Lral_;.al\ us: d.USLw} .
A dy KAL eMH\A-’ BIERT
CJ..AA]\ Cro q..us.d\

Terjemahnya:

“..dan mereka bertanya
kepadamu tentang anak yatim,
katakanlah berbuat baik kepada
mereka adalah lebih baik, dan

jika  kamu  bergaul dengan
mereka, maka mereka adalah
saudaramu. Dan Allah
mengetahui siapa yang membuat
kerusakan dari yang

’

mengadakan perbaikan...”.

Di dalam ayat ini terdapat kata
ishlah yang berarti berbuat baik dan
kata mushlih artinya orang yang
berbuat baik.

Dari segi penamaan, sebagian
ushul menggunakan kata

seperti kebanyakan ulama
Hanabilah. Dan ada juga yang
menamainya dengan mashlahah
mursalah. Tetapi ada pula yang
menyebut dengan mashlahah
muthlagah. Meski berbeda, tetapi
penamaan itu tidak membawa pada
perbedaan pengertian secara esensial.

Adapun  defenisi  istishlah
menurut terminologi para ahli, terdapat
perbedaan rumusan di kalangan ulama.
Di antaranya adalah:

1. Menurut Al-Gazali, Istishlah
adalah mashlahah yang tidak
memiliki bukti dari syara’ dalam
bentuk nash tertentu  yang
menunjukkan batalnya dan tidak
pula diperhitungkannya.®

2. Menurut Abd. Wahab Khallaf,

pakar
istishlah

Mashlahah  mursalah  adalah
mashlahah yang tidak
disyariaatkan oleh syari’ dan

tidak terdapat dalil syara’ untuk
mengakui atau menolaknya.”

3. Menurut Muh. Adib Shaleh,
Mashlahah  mursalah  adalah
mashlahah yang termasuk dalam
pembentukan ~ hukum  (oleh
syari’) dan sesuai dengan
tujuannya, dan tidak mempunyai
dalil secara khusus dari syara’
untuk diterima atau ditolaknya.®

4. Menurut Abu Zahrah, Istishlah
adalah mashlahah yang sejalan
dengan magqgashid al-syari’ dan
tidak ada petunjuk tertentu yang
membuktikan  diakuinya atau
ditolaknya.’

Selain dari beberapa rumusan di



151 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

atas, masih banyak rumusan lainnya
tentang mashlahah mursalah, tetapi
mengingat pengertiannya hampir sama,
maka tidak perlu disebutkan semua.
Sebab meskipun berbeda, namun
perbedaannya itu  tidak  sampai
membawa perbedaan hakikatnya.

Dari beberapa definisi di atas
dapat dipahami bahwa mashlahah
mursalah atau istishlah adalah cara
menetapkan hukum terhadap suatu
peristiwa yang tidak terdapat dalil
syara’ yang bersifat melegitimasi atau
menolaknya dengan  pertimbangan
dapat mewujudkan kemaslahatan atau
menghindarkan keburukan bagi
manusia dengan tetap selaras dan
sejalan dengan magashid al-syari’.

Pada dasarnya pembentukan
hukum itu bertujuan untuk merealisir
kemaslahatan manusia yakni menarik
manfaat, menghilangkan kesusahan dan
menolak kemudharatan. Kemaslahatan
itu sendiri tidak terbatas jumlahnya dan
tidak terhingga jenisnya. Ia senantiasa
bertambah dan berkembang mengikuti
situasi dan  kondisi  masyarakat.
Penetapan suatu hukum adakalanya
memberi  manfaat kepada suatu
masyarakat pada masa tertentu, tetapi
pada masa lain kemaslahatan tersebut
dianggap sudah tidak cocok lagi.

Adapun kemaslahatan yang
sangat diperlukan oleh masyarakat dan
muncul setelah selesainya wahyu
diturunkan dan tidak ada dalil yang
memerintahkan agar diperhatikan atau
tidak, inilah yang disebut dengan
istishlah.

Di antara contoh penerapannya
adalah praktek-praktek para sahabat
dalam berbagai hal karena adanya
alasan maslahat secara mutlak, bukan
karena adanya dalil yang menunjukkan
hukum hal tersebut seperti:

1. Penulisan mushaf pada masa

Khalifah Abu bakar yang tidak
dilakukan pada masa Nabi.
Alasan yang mendorong sahabat
semata-mata karena mashlahat,
yaitu  untuk menjaganya dari
kepunahan dan oleh karena
banyaknya huffadz yang gugur
dalam perang

2. Kebijakan Khalifah Umar bin
Khattab kepada para pegawai
negeri untuk memisahkan harta
kekayaan pribadinya dengan
harta yang di dapat dari
kekuasaannya agar mereka dapat
konsentrasi dalam pelaksanaan
tugasnya dan tercegah dari
tindakan manipulasi dan korupsi.

3. Pentadwinan Al-Qur’an menjadi
satu mushaf dan penyeragaman
gira’ah pada masa Khalifah
Utsman bin Affan.

4. Penetapan hukum bakar terhadap
kelompok Syi’ah Rafidhah pada
masa Ali bin Abi Thalib.

B. Kehujjahan Istishlah

Mengenai kehujjahan istishlah,
terdapat perbedaan di kalangan ulama

dalam hal boleh atau tidaknya
menggunakan  mashlahah  dalam
menanggulangi suatu persoalan.

Beberapa di antaranya sebagai berikut:
1. Imam Malik dan Imam Ahmad
serta para pengikut mazhabnya,
mereka  berpendapat  bahwa
istishlah ~ adalah  salah satu
metode yang diakui oleh syariat
untuk menetapkan hukum yang
tidak ada  nashnya.  Dan
mashlahah yang dianggap sah
untuk ditentukan menjadi hukum
syar’i adalah mashlahat yang
tidak mempunyai ketentuan
syara’. Ulama Malikiyah dan
Hanabilah menerima  bahkan
menerapkan istishlah  sebagai



dalil dalam menetapkan hukum.
Argumennya bahwa mashlahah
al-mursalah adalah induksi dari
logika sekumpulan nash, dan
bukan dari nash yang rinci seperti
halnya qiyas.

Untuk menjadikan mashlahah al-
mursalah sebagai dalil dalam
menetapkan hukum, ulama
Malikiyah dan Hanabilah
menetapkan syarat-syarat sebagai
berikut: Pertama, maslahat itu
adalah maslahat yang hakiki dan
bukan maslahat dugaan semata;
Kedua, maslahat itu adalah
bersifat umum, bukan maslahat
pribadi; dan ketiga, pembentukan
hukum berdasarkan kemaslahatan
tidak bertentangan dengan hukum
atau prinsip berdasarkan nash
atau ijma’.

. Imam Syafi’i dan sebagian
pengikut mazhabnya. Ulama
golongan Syafi’iyah pada
dasarnya  juga menjadikan
mashlahah sebagai salah satu
dalil syara’ meski ada sebagian
yang tidak membolehkan. Imam
Syafi’i mengkategorikannya ke
dalam bagian qiyas. Untuk itu
ada beberapa syarat yang
ditetapkan untuk menjadikan
istishlah sebagai hujjah dalam
mengtistimbatkan hukum, yakni:
mashlahah itu sejalan dengan
jenis tindakan syara’, tidak
bertentangan dengan nash syara’,
dan termasuk dalam kategori
mashlahah yang dharury, baik
maslahat umum maupun
maslahat pribadi.

. Imam al-Thufy, salah seorang
pengikut Imam Hanbaliy
berpendapat bahwa istishlah
adalah dalil syara’ yang pokok
yang memuat aturan muamalah

152 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

dan sejenisnya yang disimpulkan
pada hukum-hukum yang
disyariatkan  untuk  menarik
manfaat dan menolak mafsadat.
Menurutnya lagi, istishlah bukan
hanya dalil asasi bagi syariat dan
sarana untuk menentukan hukum
secara umum baik yang ada nash
atau pun tidak tetapi juga
termasuk  muamalat maupun
siyasah. Singkatnya, di mana ada
mashlahah di situ ada syariat
Allah.

4. Imam Hanafi dan penganut
mazhabnya. Pandangan ulama
Hanafiyah terhadap istishlah ini
terdapat perbedaan. Ada yang
mengatakan bahwa ulama Hanafi
tidak menggunakannya, tetapi
sebagian yang lain sepakat
menggunakannya. Tampaknya,
pendapat kedua lebih tepat
mengingat kedekatan metode
istishlah yang mirip dengan
metode istihsan yang sangat
populer di kalangan ulama
Hanafiah.'

Dari  beberapa  perbedaan
pendapat di kalangan ulama mengenai
penggunaan istishlah sebagai hujjah
dalam penetapan hukum, maka dapat
diklasifikasi ke dalam dua golongan:

1. Golongan yang menerima dan
menggunakan istishlah sebagai
hujjah dalam mengistinbatkan
hukum.

2. Golongan yang menolak
menggunakan istishlah sebagai
hujjah dalam penetapan hukum.
Golongan ini terbagi lagi menjadi
dua, yaitu golongan yang
menolak sama sekali penggunaan
istishlah di antaranya ulama
Syi’ah dan  ulama  kalam
Mu’tazilah, dan golongan yang



153 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

tidak sepenuhnya menolak karena mengacu pada penggunaan

masih tetap menerima daya nalar. Nabi sendiri tidak
kemungkinan penggunaan membebaninya untuk mencari
istishlah ~ seperti ulama dari dukungan nash.
kelompok moderat. c. Berdasarkan amaliah  dan
praktek para sahabat yang
Berikut uraian dan argumen menggunakan istishlah
dari masing-masing golongan sebagai suatu keadaan yang
mengenai kehujjahan istishlah dalam telah diakui bersama tanpa
penetapan hukum Islam: saling  menyalahkan.  Di
1. Golongan yang Menerima dan antaranya: 1) Keputusan Umar
Menggunakan Istishlah Sebagai bin Khattab untuk tidak
Hujjah. memberi zakat pada muallaf

Ulama yang termasuk ke
dalam golongan ini di antaranya
adalah ulama Malikiyah. Adapun
dasar argumen dari golongan ini
adalah sebagai berikut:

a. Al-Qur’an menunjukkan
bahwa setiap hukum
mengandung kemaslahatan

bagi umat manusia di dunia
dan akhirat. Jumhur Ulama
sepakat bahwa Rasulullah itu
tidak akan jadi rahmat apabila
bukan dalam rangka
memenuhi kemaslahatan umat
manusia bahkan alam semesta.
Firman Allah dalam QS. al-
Anbiya’ [21], 107: L
Cpallall sy Y) élemJ\ (P

Terjemahnya:

“Dan Tiadalah Kami mengutus
kamu, melainkan untuk (menjadi)
rahmat bagi semesta alam.”

b. Adanya tagrir (legitimasi)
Rasulullah saw. atas
penjelasan Muaz bin Jabal
yang akan menempuh ijtihad
bi  al-ra’yi  jika  tidak
menemukan ayat Al-Qur’an
dan al-Sunnah untuk
menyelesaikan sebuah kasus
hukum. Penggunaan ijtihad ini

dengan dasar kemaslahatan
orang banyak menuntut untuk
hal itu; 2) Pengumpulan Al-
Qur’an pada masa Abu Bakar
as-Shiddiq atas saran Umar
bin Khattab sebagai salah satu
mashlahat untuk melestarikan
Al-Qur’an, dan penulisan Al-
Qur’an pada satu logat bahasa
pada masa Utsman bin Affan
sebagai maslahat demi
menghindari terjadinya
perbedaan bacaan Al-Qur’an
di kalangan umat Islam.

d. Adanya  mashlahah  yang
sesuai dengan magashid al-
syari’. Artinya menggunakan
mashlahah  berarti akan
merealisasikan  tujuan-tujuan
syara’. Sebaliknya  jika
mengindahkan mashlahah
berarti mengindahkan tujuan
syara’. Sedang tujuan
mengindahkan  syara’ itu
sendiri adalah perbuatan yang
batal.ini berarti bahwa
mashlahah pada dasarnya
tidak keluar dari prinsip-
prinsip syara’ bahkan
sebaliknya terjadi sinkronisasi
antara  mashlahat  dengan
magqashid al-syari’.

e. Jika dalam kondisi tertentu



penetapan hukum tidak boleh
menggunakan istishlah maka
tentu akan menyeret umat ke
dalam kesulitan padahal Allah
menghendaki kemudahan
untuk hamba-hamba-Nya dan
menjauhkan kesulitan seperti
di tegaskan dalam QS. Al-
Bagarah [2],185:

o 3

Terjemahnya:

“.. Allah menghendaki
kemudahan bagimu, dan tidak
menghendaki kesukaran
bagimu...”

Dan hadis Nabi saw. pun
demikian, sebagaimana sabdanya
yang diriwayatkan oleh Sayyidah
Aisyah :

Lo sl BRI V) (el o  Le )

Ll oS alle

f. Adanya masa yang senantiasa
berubah  dengan  berbagai
problem yang semakin
berkembang  pula  sesuai
dengan  perubahan  masa.
Terkadang penetapan hukum
memang memberi manfaat
pada suatu masyarakat
tertentu, tetapi pada
masyarakat lain hukum itu
tidak sesuai lagi. Di sinilah
perlu adanya reformasi dalam
penetapan  hukum  untuk
menghadapi  zaman  yang
selalu berubah dan
berkembang sehingga terbukti
bahwa ajaran islam memang
sifatnya universal dan berlaku
sepanjang masa.

Adapun alasan Jumhur
ulama menerima istishlah
sebagai  dalil syara’ dan

2. Golongan yang

154 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

menganggapnya sebagai hujjah

syar’iyyah adalah sebagai

berikut:

a. Kemaslahatan yang dirasakan
manusia itu senantiasa tumbuh
dan terus bertambah. Jika
sekiranya hukum tidak
menampung dan menetapkan
kemaslahatan manusia yang
dapat diterima, berarti syariat
Islam itu kurang sempurna,
padahal nyatanya kan tidak
demikian.

b. Sejarah membuktikan bahwa
para sahabat, tabi’in dan
imam-imam mujtahid telah
menetapkan  hukum-hukum
dengan berdasar pada
kemaslahatan. Faktanya, Abu
Bakar memerintahkan untuk
menyusun  mushaf  yang
sebelumnya tidak terkumpul
dengan dalih maslahat agar
Al-Qur’an  dapat  terjaga
kelestraiannya. Serta beberapa
contoh yang telah disebutkan
pada uraian sebelumnya.

Menolak
Penggunaan Istishlah  Sebagai
Hujjah dan Argumentasinya

Ada beberapa golongan
yang terkenal menolak istishlah
untuk dijadikan sebagai dalil
syara’. Alasan penolakannya
sama dengan alasan penolakan
terhadap  istihsan.  Termasuk
dalam golongan ini adalah ulama
Hanabilah, dan sebagian ulama
Syafi’i  (golongan  moderat),
ulama Syi’ah dan Mu’tazilah
(golongan ekstrim)."!

Adapun yang dijadikan
argumennya sebagaimana yang
dikemukakan berikut adalah :

a. Mashlahah tidak mendapat



155 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

pengakuan tersendiri dari nash
akan berefek pada
mengamalan hukum yang
berlandaskan pada kehendak
hati dan menurut hawa nafsu.
Ada kemungkinan hukum
diterapkan seenaknya saja
(talazzus).

b. Mashlahah, yang kalaupun
diterima karena alasan
mu tabarah, maka ia termasuk
dalam kategori qiyas dalam
arti luas. Seandainya tidak ada
petunjuk syara’ yang
membenarkannya, maka tidak
mungkin ia disebut sebagai
suatu  mashlahah. Dengan
demikian mengamalkan suatu
yang terlepas dari petunjuk
syara’ berarti mengakui bahwa
Al-Qur’an dan al-Sunnah itu
telah sempurna dan meliputi
seluruh hal.

c. Mengamalkan mashlahah
tanpa berpegang pada nash
bisa berakibat munculnya
suatu  penyimpangan  dari
hukum syara’ yakni sikap
yang bebas dalam menetapkan
hukum yang dapat
mengakibatkan seseorang
teraniaya atas nama hukum.
Ini tentu menyalahi prinsip
penetapan hukum dalam Islam
yakni tidak boleh merusak
juga tidak ada yang dirusak.

d. Seandainya mashlahat itu
digunakan sebagai sumber
hukum pokok yang dependen
(berdiri sendiri), maka ada
kemungkinan hukum syara’
akan berubah  disebabkan
berubahnya waktu, tempat,
dan karena berlainan antara
seseorang  dengan  orang
lainnya. sehingga tiada

kepastian hukum. Ini tentunya
tidak relevan dengan prinsip
hukum syara’ yang universal

dan meliputi umat secara
keseluruhan.
Memperhatikan perbedaan

pendapat di kalangan ulama dalam
pengalaman istishlah dengan argumen
masing-masing, baik yang menerima
maupun yang menolak, tampaknya
tidak membawa pada perbedaan secara
prinsip. Amir Syarifuddin mengatakan
bahwa pada dasarnya golongan yang
menerima pun menerima istishlah itu
tidak secara mutlak. Dalam hal ini
ditetapkan beberapa syarat yang berat.
Sebaliknya golongan yang menolak
pun tidak sepenuhnya menolak.
Penolakan mereka dilatari oleh adanya
kekhawatiran dari kemungkinan
terpelesetnya pada jurang kesalahan
dan kelainan jika sampai menetapkan
hukum dengan dasar dan hawa nafsu
saja. Seandainya kekhawatiran ini
dapat dihindarkan, tentu yang menolak
pun dapat menggunakan istishlah
dalam ijtihadnya.'”

Ulama yang mengamalkan
istishlah itu terbatas pada masalah-
masalah yang berada di luar wilayah
ibadah, alasannya karena mashlahah
itu sendiri didasarkan pada
pertimbangan rasio mengenai baik atau
buruknya suatu peristiwa, sedang akal
itu sendiri tidak dapat melakukan hal
itu untuk masalah yang berhubungan
dengan ibadah. Jadi segala yang
bersifat ta’abbudi dan taugifi hanya
diikuti apa adanya  berdasarkan
petunjuk syara’ yang telah ada nash.

Dalam penerimaan istishlah,
maka dapat dipahami beberapa hal
sebagaimana yang dikutip dari Wahab
Khallaf berikut:

1. Syara’ yang berkaitan dengan



156 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

masalah muamalah, bila ternyata
ditetapkan dengan nash yang
bersifat gath’i atau ijma’ sharih.
Maka tidak dibolehkan
melakukan ‘udul (pindah) kepada
hukum yang lain kecuali jika ada
pengecualian  karena darurat.
Dengan demikian istishlah pun
tidak berlaku -meski berkaitan
dengan muamalah- disebabkan
adanya ketetapan nash yang pasti.
2. Masalah yang berkaitan dengan
muamalah dan tidak ditemukan
hukumnya dalam nash yang
bersifat gath’i atau ijma’ sharih
tetapi ada kemungkinan
ditetapkan lewat qiyas, maka
kemungkinan itu harus ditempuh.

Jika ternyata tidak
memungkinkan dengan qiyas,
maka  boleh menggunakan

istishlah atau apa saja yang bisa
dianggap dapat menolak bahaya
dan mendatangkan manfaat bagi
umat.

3. Ketentuan darurat yang
digunakan sebagai ganti nash
pada poin 1 di atas, dan ketentuan
mashlahah yang dijadikan
sebagai landasan hukum
pengganti dari nash pada poin b
maka keduanya harus dilakukan

oleh segolongan ulama yang
khusus membidangi masalah
syariat islam, bukan pada

individu sebab dikuatirkan akan
muncul talazzus dan hawa nafsu
pribadi sehingga sesuatu yang

mafsadah  dianggap  sebagai
mashlahah  atau  sebaliknya.
Mengingat  kekuatiran  inilah
sehingga sebagian ulama

menolak kehujjahan istishlah."

Dengan demikian dalam upaya
mencari solusi agar seluruh tindakan

umat Islam dapat ditempatkan dalam
tatanan hukum agama, sebagai dasar
dalam melakukan ijtihad. dan untuk
mengeliminasi serta menghilangkan
kekuatiran dapat terseret kepada sikap
talazzus dan menuruti nafsu, maka
dalam melakukan ijtihad dengan
menggunakan  istishlah  sebaliknya
dilakuakan secara bersama-sama.

C. Syarat-Syarat Istishlah

Dalam rangka menghindari
terjadinya penetapan hukum syara’
yang mengikuti hawa nafsu, ulama
yang menggunakan istishlah sebagai
hujjah menetapkan berbagai
persyaratan yang ketat. Syarat-syarat
tersebut adalah yang dikemukakan oleh
para ulama, di antaranya adalah:

1. Imam Malik dan imam mazhab yang
menerima dalil istishlah
menguraikan syarat sebagai berikut:
a. Adanya relevansi antara

mashlahah yang di pandang
sebagai sumber hukum yang
dependen dengan tujuan syara’.

b. Bahwa mashlahah itu harus
logis-masuk akal (rationable)
dan memiliki sifat yang sesuai
dengan pemikiran rasional jika
diperhadapkan kepada kelompok

rasionalis.

c. Penetapan mashlahah ini adalah
dalam  rangka  mengangkat
kesulitan yang terjadi dan

. 14
menimpa umat.

2. Abd. Wahab Khallaf, menerangkan
syarat-syarat  istishlah ~ sebagai
berikut:

a. Penetapan maslahat benar-benar
dilakukan setelah melalui proses
istigra’  (penelitian  empiris)
sehingga maslahat tersebut benar-
benar hakiki, bukan mashlahah
yang  bersifat  dugaan/angan



157 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

semata (wahmiah).

b. Maslahat yang dimaksud adalah
kemaslahatan umum, bukan
bersifat individual. Jadi
mashlahah harus menguntungkan
bagi mayoritas umat dan bukan
berdasar  pada  kepentingan
minoritas.

c. Pembentukan hukum bagi
mashlahah itu tidak bertentangan
dengan hukum atau prinsip yang
telah ditetapkan oleh nash atau
ijma’ sharih."”

3. Amir Syarifuddin merumuskan
syarat-syarat istishlah sebagai berikut:
a. Mashlahah mursalah merupakan
mashlahah yang hakiki dan
berlaku umum, dapat diterima
oleh rasio bahwa 1ia dapat
mendatangkan ~ manfaat  dan
menghindarkan mudharat bagi
manusia.
b. Apa yang dinilai oleh rasio
sebagai suatu mashlahah yang
hakiki yang sejalan dengan

magqashid al-syari’ dalam
penetapan hukum tidak
kontradiktif dengan dalil syara’
yang ada.

c. Mashlahah mursalah tersebut
diberlakukan pada suatu kondisi
yang memerlukan yang jika
hanya dengan cara ini masalah
bisa selesai dan menghindarkan
umat  dari  kesulitan  dan
kepelikan. 6

Dari beberapa rumusan ulama

di atas maka dapat dipahami bahwa

syarat-syarat untuk melakukan istishlah

secara umum adalah:

1. Mashlahah tersebut adalah
mashlahah yang hakiki yang telah
melalui proses istigra’.

2. Mashlahah tersebut harus logis,

memberi manfaat dan
menghindarkan ~ mudharat  bagi
mayoritas umat.

. Penetapan hukum bagi suatu

mashlahah harus sejalan dan selaras
dengan tujuan-tujuan syara’ dan
tidak kontradiktif dengan dalil-dalil
syara’ (Al-Qur’an, al-Sunnah, dan
ijma’sharih ).

. Tujuan dari penetapan mashlahah

ini adalah untuk mengangkat
kesulitan dan kepelikan yang
menimpa umat pada masa tertentu.

D. Macam-Macam Stishlah
1. Mashlahah yang Diakui Ajaran

Syari’ah
a. Mashlahah al-Dharuriyyah.
Mashlahah al-Dharuriyyah
adalah  kemaslahatan yang
berhubungan dengan kebutuhan
pokok umat manusia di dunia dan
di akhirat. Kemaslahatan seperti
ini ada lima, yaitu: memelihara
agama, memelihara jiwa,
memelihara akal, memelihara
keturunan, dan memelihara harta.
Kelima kemaslahatan ini, disebut
dengan al-mashalih al-khamsah.
Dharuriyyah (bersifat
mutlak) karena  menyangkut
komponen kehidupannya sendiri
sebagai manusia, yakni hal-hal
yang menyangkut terpelihara
dirinya  (jiwa, raga, dan
kehormatan) akal pikirannya,
harta bendanya, nasab
keturunannya dan kepercayaan
agamanya. Permasalahan  di
ataslah yang merupakan dasar
mashlahah.
b. Mashlahah al-Hajiyah.
Mashlahah al-Hajiyah
adalah  kemaslahatan  untuk
menyempurnakan kebutuhan
pokok, untuk menghindarkan



158 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

kesulitan dan  kemadharatan
dalam kehidupannya. Misalnya,
dalam bidang ibadah diberi
keringanan meringkas  shalat
(gashr) dan berbuka puasa bagi
orang yang sedang musafir.
Dalam bidang mu’amalah
dibolehkan berburu binatang dan
memakan makanan yang baik-

baik, dibolehkan jual beli
pesanan (bay’ al-salam), dan
kerjasama  dalam  pertanian

(muzara’ah) serta perkebunan
(musaqqah). Hal ini disyari’atkan
Allah untuk mendukung
kebutuhan mendasar al-mashalih
al-khamsah di atas.
c. Mashlahah al-Tahsiniyyah.
Mashlahah al-tahsiniyyah
adalah  kemaslahatan yang
merupakan kebutuhan pelengkap
dalam rangka memelihara sopan
santun dan tata-krama dalam
kehidupan. Misalnya, dianjurkan
memakan makanan yang bergizi,
berpakaian yang bagus-bagus,
melakukan ibadah-ibadah sunat
sebagai amal tambahan, dan
berbagai cara menghilangkan
najis dari badan manusia.

Ketiga kemaslahatan ini perlu
dibedakan, sehingga seorang Muslim
dapat menentukan prioritas dalam
mengambil suatu kemaslahatan
sebelumnya. Misalnya, kemaslahatan
dharuriyyah harus lebih didahulukan

dari  kemaslahatan  hajiyyah, dan
kemaslahatan  hajiyyah harus  lebih
didahulukan dari kemaslahatan
tahsiniyyah.
2. Mashlahah yang Tidak Diakui
Ajaran Syari’ah
Yang dimaksud dengan

Mashlahah yang tidak diakui ajaran
syari’ah  adalah  sesuatu  yang

bertentangan dengan mashlahah yang
diakui terutama pada tingkat pertama
(daruriyyah). Mashlahah ini
disebut mashlahah al-mulghah.

Mashlahah al-Mulghah adalah
kemaslahatan yang ditolak oleh syara’,
karena bertentangan dengan ketentuan
syara’. Misalnya, syara’ menentukan
bahwa orang yang  melakukan
hubungan seksual di siang hari bulan
Ramadhan dikenakan hukuman dengan
memerdekakan budak, atau puasa dua
bulan berturut-turut, atau memberikan
makan 60 orang fakir miskin (HR. al-
Bukhari dan Muslim). Al-Laits ibn
Sa’ad, menetapkan hukuman puasa dua
bulan berturut-turut bagi seseorang
yang melakukan hubungan seksual
dengan istrinya di siang hari
Ramadhan. Para ulama memandang
hukum ini bertentangan dengan hadis
Rasulullah di atas, karena bentuk-
bentuk hukuman itu harus ditetapkan
secara berurut. Kemaslahatan seperti
ini, menurut kesepakatan para ulama,
disebut dengan mashlahah al-
mulghah dan tidak bisa dijadikan
landasan hukum.

3. Mashlahah yang Tidak Terikat pada
Jenis Pertama dan Kedua.

Mashlahah yang tidak terikat

pada jenis pertama dan kedua disebut

dengan  Mashlahah  al-Mursalah.
Mashlahah al-Mursalah adalah
kemaslahatan yang keberadaannya

tidak didukung syara’ dan tidak pula
dibatalkan/ditolak syara’ melalui dalil
yang rinci. Kemashlahatan dalam
bentuk ini terbagi ke dalam dua macam
yaitu:

a. Mashlahah al-gharibah, yaitu
kemashlahatan yang asing, atau
kemashlahatan yang sama sekali
tidak ada dukungan dari syara’,
baik secara rinci maupun secara
umum. Para ulama ushul figh



159 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

tidak  dapat  mengemukakan
contoh pastinya. Bahkan Imam
Syathibi  mengatakan = bahwa
kemaslahatan seperti ini tidak
ditemukan dalam praktek,
sekalipun ada dalam teori.

b. Mashlahah al-Mursalah, yaitu

kemaslahatan yang tidak
didukung oleh  sekumpulan
makna nash yang rinci, tetapi
didukung  oleh  sekumpulan

makna nash (ayat atau hadis).

Najm al-Din al Thufi, tidak
membagi mashlahah tersebut,
sebagaimana yang dikemukakan para
ahli ushul figh di atas.
Menurutnya, mashlahah ~ merupakan
dalil yang bersifat mandiri dan
menempati posisi yang kuat dalam
menetapkan  hukum  syara’, baik
mashlahah itu mendapat dukungan dari
syara’ maupun tidak.

ITII. KESIMPULAN

Istishlah atau yang biasa juga
disebut mashlahah al-mursalah
merupakan salah satu alternatif dalam
menetapkan hukum terhadap suatu
peristiwa yang tidak terdapat dalil
syara’ yang bersifat melegitimasi atau
menolaknya dengan  pertimbangan
dapat mewujudkan kemaslahatan atau
menghindarkan keburukan bagi
manusia dengan tetap selaras dan
sejalan dengan maqashid al-syari’.

Tentang kehujjahan istishlah,
ulama terbagi kedalam dua golongan:
Ulama  Malikiyah, termasuk  di
dalamnya ulama Hanafiyah menerima
istishlah  untuk diaplikasikan sebagai
hujjah, dan ulama Syafi’iyah dan ulama

Hanabilah yang menolak istishlah
untuk  dijadikan  hujjah  dalam
penetapan hukum, termasuk

diantaranya golongan yang paling

ekstrem yakni ulama Syi’ah dan ulama
Mu’tazilah.

Adapun syarat-syarat yang
harus dipenuhi oleh orang yang ingin
melakukan ijtihad dengan
menggunakan metode istishlah ialah
bahwa mashlahah tersebut adalah
mashlahah yang hakiki yang telah
melalui proses istigra’, mashlahah
tersebut harus logis, memberi manfaat
dan menghindarkan dari kemudharatan
bagi mayoritas umat, penetapan hukum
itu harus selalu sejalan dan selaras
dengan tujuan-tujuan syara’ dan tidak
bertentangan dengan dalil-dalil syara’
serta tujuan dari penetapan hukum
berdasarkan istishlah tidak lain adalah
untuk menghilangkan kesulitan dan
kesusahan yang menimpa umat.

Catatan Akhir:

' Amir Syarifuddin, Ushul Figh II,
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 322.

2 Ibid.
3 Ibid., h. 323.
* Ibid., h. 332.

° Abd. Wahab Khallaf, Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy fi Ma La Nashsha Figh
(Kuwait: Dar al-Qalam, 1972).

% Amir Syarifuddin, op. cit., h. 333.

7 Abd. Wahab Khallaf, Ilmu Uhul
Figh, Alih Bahasa Halimuddin, (Jakarta:
Rineka Cipta, 1993), h. 98.

¥ Muh. Adib Shaleh, Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy wa Manahij al-Istimbath.
(Damsyiq: Al-Ta’awunah, 1968), h. 438.

® Muhammad Abu Zahrah. Ushul
Figh, Alih Bahasa Saifullah Ma’shum,
(Jakarta: PT. Pusaka Pirdaus, 1994), h. 427.

' Abd. Wahab Khallaf, 1972, lot. cit.
"' Amir Syarifuddin, op. cit., h. 340.
"2 Ibid.

"> Abd. Wahab Khallaf, 1972, op. cit.



160 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160

14 Muhammad Abu Zahrah, op. cit., h.
427.

'> Abd. Wahab Khallaf, 1972, op. cit.
'® Amir Syarifuddin, op. cit., h. 342.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Abd. Majid. Ushul Figh.
Pasuruan: PT. Garuda Buana
Indah, 1994.

Abu Zahrah, Muhammad. Ushul Figh,
Alih Bahasa Saifullah
Ma’shum. Jakarta: PT. Pusaka
Pirdaus, 1994.

Nasrun, Harun. Ushul Figh I. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1997.

Khallaf, Abd. Wahab. Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy fi Ma La
Nashsha Figh. Kuwait: Dar al-
Qalam, 1972.

--------- , Ilmu Uhul Figh, Alih Bahasa
Halimuddin. Jakarta: Rineka
Cipta, 1993.

Shaleh, Muh. Adib. Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy wa Manahij
al-Istimbath.  Damsyiq:  Al-
Ta’awunah, 1968.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh

11, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.



