
148 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

ISTISHLAH DAN APLIKASINYA DALAM PENETAPAN  

HUKUM ISLAM 

 

Nur Asiah 

UIN Alauddin Makassar Dpk Universitas Hasanuddin 

Email: asiah.amin76@gmail.com 

 

Abstract: In essence, all the laws that have been established by God Almighty it 

has benefits because all legal aspects either the command or prohibition provides 

benefits in human beings. However, when humans find a problem that does not 

have sharih argument,then benefit consideration and prevention of damages 

becomes urgent in law enforcement.In its application as evidence, scholars are 

divided into two groups: first, scholars who received istishlah as evidence under 

the condition that the beneficiaries is essential and it is not the alleged 

beneficiaries, it is general, personal, and it is not contrary to the arguments of 

syara’.Secondly, scholars who deny the application of istishlah as evidence in 

establishing Islamic law. 

Abstrak: Pada hakikatnya, semua hukum yang telah ditetapkan oleh Allah swt. 

itu mengandung maslahat, karena seluruh aspek hukum baik itu perintah maupun 

larangan memberikan manfaat pada diri manusia. Akan tetapi ketika manusia 

terbentur pada suatu masalah yang tidak terdapat dalil sharihnya maka 

pertimbangan kemaslahatan dan pencegahan terhadap kemudharatan kemudian 

menjadi hal yang urgen dalam penetapan hukum. Akan tetapi dalam aplikasinya 

sebagai hujjah, ulama terbagi menjadi dua golongan: pertama, ulama yang 

menerima istishlah sebagai hujjah dengan ketentuan yakni maslahat itu adalah 

maslahat hakiki dan bukan dugaan, bersifat umum dan bukan pribadi dan tidak 

bertentangan dengan dalil syara’. Kedua, ulama yang menolak aplikasi istishlah 

sebagai hujjah di dalam penetapan hukum Islam. 

 

Kata kunci: Istishlah, Metode Penetapan, Hukum Islam 

 

I. PENDAHULUAN 

Pada dasarnya, semua hukum 

yang telah ditetapkan oleh Allah swt. 

kepada hamba-Nya terkandung 

mashlahah baik hukum yang berbentuk 

perintah maupun larangan. Tidak satu 

pun yang luput dari mashlahah. Oleh 

karena seluruh perintah Allah bagi 

hamba-Nya pada hakikatnya 

mengandung manfaat bagi diri manusia 

baik secara langsung atau tidak. Hanya 

saja merasakan manfaat itu ada yang 

seketika itu juga dan ada pula yang 

dirasakan setelahnya.
1
 

Salah satu contoh yaitu ketika 

Allah memerintahkan kepada semua 

hamba-Nya untuk melaksanakan shalat. 

Dibalik perintah shalat itu terkandung 

banyak manfaat yang bisa dirasakan 

secara langsung oleh manusia, di 

antaranya ialah bahwa dengan shalat 

dapat menimbulkan ketenangan rohani 

dan kebersihan jiwa. 

Begitu pun dengan semua 

larangan-larangan-Nya terkandung 

kemaslahatan bagi manusia yakni 

terjaga dari perbuatan yang mengarah 

pada kebinasaan atau kerusakan bagi 



149 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

dirinya. Sebagai contoh pada 

pelarangan meminum minuman keras. 

Nilai mashlahahnya adalah bahwa 

dengan menjauhi perilaku menenggak 

minuman keras akan menghindarkan 

seseorang dari mabuk yang dapat 

merusak tubuh, jiwa (mental) dan akal 

manusia. Mengenai mashlahah, Amir 

Syarifuddin menyatakan bahwa semua 

ulama sepakat tentang adanya 

kemaslahatan yang terkandung di 

dalam hukum-hukum yang telah 

ditetapkan oleh Allah swt. Hanya saja, 

masih terdapat polemik di kalangan 

ulama terkhusus mengenai maksud 

Allah dalam membuat ketetapan 

hukum. Di antaranya, ada yang 

berpendapat bahwa tujuan Allah 

membuat ketetapan hukum adalah 

untuk mendatangkan mashlahah. Di 

sisi lain, ada yang menganggap bahwa 

Allah menetapkan hukum bukan hanya 

semata-mata untuk mendatangkan 

mashlahah tetapi memang murni 

karena iradat dan qudrat-Nya.
2
 

Terlepas dari perbedaan 

tersebut, yang jelas bahwa dalam setiap 

perbuatan yang mengandung nilai-nilai 

kebaikan bagi manusia maka biasanya 

perbuatan tersebut diikat oleh hukum 

syara dalam bentuk perintah. 

Sebaliknya, pada setiap perbuatan yang 

terkandung nilai keburukan bagi 

manusia maka perbuatan tersebut juga 

diikat oleh hukum syara dalam bentuk 

larangan. 

Adapun hukum syara itu sendiri 

akan selalu selaras dengan akal 

manusia ataupun sebaliknya. Akan 

tetapi ketika manusia terbentur pada 

suatu masalah yang tidak terdapat 

hukum syara’nya secara pasti, maka 
hukum apa yang akan ditetapkan? Hal 

inilah yang menjadi perdebatan yang 

berkepanjangan di kalangan ulama. 

Dari sini tampaknya mashlahah itu 

juga harus diperhitungkan oleh 

kalangan mujtahid di dalam menggali 

dan menetapkan hukum baru bagi 

hukum yang tidak memiliki kepastian 

secara sharih dari Al-Qur’an, sunnah, 
maupun ijma sharih. Mashlahah inilah 

yang kemudian dikenal dengan istilah 

istishlah atau mashlahah mursalah 

yaitu mashlahah yang selaras dan 

sejalan dengan tujuan-tujuan syara’ 
tetapi tidak didukung oleh sumber dalil 

yang khusus yang sifatnya 

melegitimasi maupun menolak 

mashlahah tersebut. Akan tetapi sejauh 

mana istishlah atau mashlahah 

mursalah ini diakui kehujjahannya? 

Hal ini pun masih menjadi 

pertentangan di kalangan ulama fiqh. 

Ada golongan  yang menolak istishlah 

dalam penetapan hukum dan ada pula 

golongan yang menganggap istishlah 

dapat diterima dan dijadikan sebagai 

salah satu metode dalam menetapkan 

hukum. 

Bertitik tolak dari uraian 

tersebut di atas maka pembahasan 

dalam tulisan ini akan dititikberatkan 

pada uraian tentang pengertian 

istishlah, kehujjahan dan syarat-syarat 

penerapan istishlah dengan pendekatan 

yang digunakan adalah metode 

deskriptif-analisis. 

II. PEMBAHASAN 

A. Pengertian Istishlah 

Dari segi bahasa, istishlah yang 

biasa juga disebut mashlahah mursalah 

berasal dari kata mashlahah dan 

mursalah. Mashlahah berasal dari kata 

shalahah dengan tambahan alif pada 

awalnya berarti baik, lawan kata dari 

mafsadah yang berarti rusak. Atau 

dalam arti yang lain yakni al-shalah 

artinya manfaat atau terlepas dari 

kerusakan.
3
 Mashlahah dalam arti 



150 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

umum adalah semua yang 

mendatangkan manfaat bagi manusia. 

Jadi segala yang bisa menimbulkan 

manfaat disebut mashlahah. Dengan 

lain perkataan di dalam mashlahah 

terkandung dua hal pokok yakni 

mendatangkan kebaikan dan menolak 

mafsadah. 

Mursalah artinya lepas, tidak 

terikat. Jika dikaitkan dengan kata 

mashlahah maksudnya adalah terlepas 

dari keterangan yang menunjukkan 

boleh atau tidaknya dilakukan.
4
 

Dalam defenisi lain adalah 

lepas dari dalil-dalil Al-Qur’an, Sunnah 
dan ijma’ sharih akan tetapi tetap 

terikat dengan maqashid al-syar’i atau 

tujuan-tujuan syara’. Jadi mashlahah 

mursalah dapat diartikan dengan suatu 

ketetapan hukum yang diambil 

berdasarkan pada kemaslahatan 

manusia karena tidak terdapat dalil-

dalil syara’ yang menetapkan boleh 
atau tidaknya sesuatu itu dilakukan. 

Wahab Khallaf menyebutkan 

bahwa istishlah menurut bahasa adalah 

.mencari kebaikan / طلب الإصلاح
5
 

Sebagai dasar pengambilan kata 

mashlahah adalah sesuai dengan 

firman Allah swt. di dalam QS. Al-

Baqarah [2], 220: 

وَيسَْألَوُنكََ عَنِ الْيتَاَمَى قلُْ إصِْلاحٌ لهَمُْ ... 
ُ يعَْلمَُ  خَيْرٌ وَإنِْ تخَُالطِوُهمُْ فإَخِْوَانكُُمْ وَاللَّه

 ...الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلحِِ 
Terjemahnya:  

“...dan mereka bertanya 

kepadamu tentang anak yatim, 

katakanlah berbuat baik kepada 

mereka adalah lebih baik, dan 

jika kamu bergaul dengan 

mereka, maka mereka adalah 

saudaramu. Dan Allah 

mengetahui siapa yang membuat 

kerusakan dari yang 

mengadakan perbaikan...”. 

Di dalam ayat ini terdapat kata 

ishlah yang berarti berbuat baik dan 

kata mushlih artinya orang yang 

berbuat baik. 

Dari segi penamaan, sebagian 

pakar ushul menggunakan kata 

istishlah seperti kebanyakan ulama 

Hanabilah. Dan ada juga yang 

menamainya dengan mashlahah 

mursalah. Tetapi ada pula yang 

menyebut dengan mashlahah 

muthlaqah. Meski berbeda, tetapi 

penamaan itu tidak membawa pada 

perbedaan pengertian secara esensial. 

Adapun defenisi istishlah 

menurut terminologi para ahli, terdapat 

perbedaan rumusan di kalangan ulama. 

Di antaranya adalah: 

1. Menurut Al-Gazali, Istishlah 

adalah mashlahah yang tidak 

memiliki bukti dari syara’ dalam 
bentuk nash tertentu yang 

menunjukkan batalnya dan tidak 

pula diperhitungkannya.
6
 

2. Menurut Abd. Wahab Khallaf, 

Mashlahah mursalah adalah 

mashlahah yang tidak 

disyariaatkan oleh syari’ dan 
tidak terdapat dalil syara’ untuk 
mengakui atau menolaknya.

7
 

3. Menurut Muh. Adib Shaleh, 

Mashlahah mursalah adalah 

mashlahah yang termasuk dalam 

pembentukan hukum (oleh 

syari’) dan sesuai dengan 
tujuannya, dan tidak mempunyai 

dalil secara khusus dari syara’ 
untuk diterima atau ditolaknya.

8
 

4. Menurut Abu Zahrah, Istishlah 

adalah mashlahah  yang sejalan 

dengan maqashid al-syari’ dan 

tidak ada petunjuk tertentu yang 

membuktikan diakuinya atau 

ditolaknya.
9
 

 

Selain dari beberapa rumusan di 



151 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

atas, masih banyak rumusan lainnya 

tentang mashlahah mursalah, tetapi 

mengingat pengertiannya hampir sama, 

maka tidak perlu disebutkan semua. 

Sebab meskipun berbeda, namun 

perbedaannya itu tidak sampai 

membawa perbedaan hakikatnya. 

Dari beberapa definisi di atas 

dapat dipahami bahwa mashlahah 

mursalah atau istishlah adalah cara 

menetapkan hukum terhadap suatu 

peristiwa yang tidak terdapat dalil 

syara’ yang bersifat melegitimasi atau 
menolaknya dengan pertimbangan 

dapat mewujudkan kemaslahatan atau 

menghindarkan keburukan bagi 

manusia dengan tetap selaras dan 

sejalan dengan maqashid al-syari’. 
Pada dasarnya pembentukan 

hukum itu bertujuan untuk merealisir 

kemaslahatan manusia yakni menarik 

manfaat, menghilangkan kesusahan dan 

menolak kemudharatan. Kemaslahatan 

itu sendiri tidak terbatas jumlahnya dan 

tidak terhingga jenisnya. Ia senantiasa 

bertambah dan berkembang mengikuti 

situasi dan kondisi masyarakat. 

Penetapan suatu hukum adakalanya 

memberi manfaat kepada suatu 

masyarakat pada masa tertentu, tetapi 

pada masa lain kemaslahatan tersebut 

dianggap sudah tidak cocok lagi. 

Adapun kemaslahatan yang 

sangat diperlukan oleh masyarakat dan 

muncul setelah selesainya wahyu 

diturunkan dan tidak ada dalil yang 

memerintahkan agar diperhatikan atau 

tidak, inilah yang disebut dengan 

istishlah. 

Di antara contoh penerapannya 

adalah praktek-praktek para sahabat 

dalam berbagai hal karena adanya 

alasan maslahat secara mutlak, bukan 

karena adanya dalil yang menunjukkan 

hukum hal tersebut seperti:  

1. Penulisan mushaf pada masa 

Khalifah Abu bakar yang tidak 

dilakukan pada masa Nabi. 

Alasan yang mendorong sahabat 

semata-mata karena mashlahat, 

yaitu  untuk menjaganya dari 

kepunahan dan oleh karena 

banyaknya huffadz yang gugur 

dalam perang 

2. Kebijakan Khalifah Umar bin 

Khattab kepada para pegawai 

negeri untuk memisahkan harta 

kekayaan pribadinya dengan 

harta yang di dapat dari 

kekuasaannya agar mereka dapat 

konsentrasi dalam pelaksanaan 

tugasnya dan tercegah dari 

tindakan manipulasi dan korupsi. 

3. Pentadwinan Al-Qur’an menjadi 
satu mushaf dan penyeragaman 

qira’ah pada masa Khalifah 

Utsman bin Affan. 

4. Penetapan hukum bakar terhadap 

kelompok Syi’ah Rafidhah pada 
masa Ali bin Abi Thalib. 

 

B. Kehujjahan Istishlah 

Mengenai kehujjahan istishlah, 

terdapat perbedaan di kalangan ulama 

dalam hal boleh atau tidaknya 

menggunakan mashlahah dalam 

menanggulangi suatu persoalan. 

Beberapa di antaranya sebagai berikut: 

1. Imam Malik dan Imam Ahmad 

serta para pengikut mazhabnya, 

mereka berpendapat bahwa 

istishlah adalah salah satu 

metode yang diakui oleh syariat 

untuk menetapkan hukum yang 

tidak ada nashnya. Dan 

mashlahah yang dianggap sah 

untuk ditentukan menjadi hukum 

syar’i adalah mashlahat yang 

tidak mempunyai ketentuan 

syara’. Ulama Malikiyah dan 

Hanabilah menerima bahkan 

menerapkan istishlah sebagai 



152 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

dalil dalam menetapkan hukum. 

Argumennya bahwa mashlahah 

al-mursalah adalah induksi dari 

logika sekumpulan nash, dan 

bukan dari nash yang rinci seperti 

halnya qiyas. 

Untuk menjadikan mashlahah al-

mursalah sebagai dalil dalam 

menetapkan hukum, ulama 

Malikiyah dan Hanabilah 

menetapkan syarat-syarat sebagai 

berikut: Pertama, maslahat itu 

adalah maslahat yang hakiki dan 

bukan maslahat dugaan semata; 

Kedua, maslahat itu adalah 

bersifat umum, bukan maslahat 

pribadi; dan ketiga, pembentukan 

hukum berdasarkan kemaslahatan 

tidak bertentangan dengan hukum 

atau prinsip berdasarkan nash 

atau ijma’.     
2. Imam Syafi’i dan sebagian 

pengikut mazhabnya. Ulama 

golongan Syafi’iyah pada 
dasarnya juga menjadikan 

mashlahah sebagai salah satu 

dalil syara’ meski ada sebagian 
yang tidak membolehkan. Imam 

Syafi’i mengkategorikannya ke 
dalam bagian qiyas. Untuk itu 

ada beberapa syarat yang 

ditetapkan untuk menjadikan 

istishlah sebagai hujjah dalam 

mengtistimbatkan hukum, yakni: 

mashlahah itu sejalan dengan 

jenis tindakan syara’, tidak 
bertentangan dengan nash syara’, 
dan termasuk dalam kategori 

mashlahah yang dharury, baik 

maslahat umum maupun 

maslahat pribadi. 

3. Imam al-Thufy, salah seorang 

pengikut Imam Hanbaliy 

berpendapat bahwa istishlah 

adalah dalil syara’ yang pokok 
yang memuat aturan muamalah 

dan sejenisnya yang disimpulkan 

pada hukum-hukum yang 

disyariatkan untuk menarik 

manfaat dan menolak mafsadat. 

Menurutnya lagi, istishlah bukan 

hanya dalil asasi bagi syariat dan 

sarana untuk menentukan hukum 

secara umum baik yang ada nash 

atau pun tidak tetapi juga 

termasuk muamalat maupun 

siyasah. Singkatnya, di mana ada 

mashlahah di situ ada syariat 

Allah. 

4. Imam Hanafi dan penganut 

mazhabnya. Pandangan ulama 

Hanafiyah terhadap istishlah ini 

terdapat perbedaan. Ada yang 

mengatakan bahwa ulama Hanafi 

tidak menggunakannya, tetapi 

sebagian yang lain sepakat 

menggunakannya. Tampaknya, 

pendapat kedua lebih tepat 

mengingat kedekatan metode 

istishlah yang mirip dengan 

metode istihsan yang sangat 

populer di kalangan ulama 

Hanafiah.
10

 

 

Dari beberapa perbedaan 

pendapat di kalangan ulama mengenai 

penggunaan istishlah sebagai hujjah 

dalam penetapan hukum, maka dapat 

diklasifikasi ke dalam dua golongan: 

1. Golongan yang menerima dan 

menggunakan istishlah sebagai 

hujjah dalam mengistinbatkan 

hukum. 

2. Golongan yang menolak 

menggunakan istishlah sebagai 

hujjah dalam penetapan hukum. 

Golongan ini terbagi lagi menjadi 

dua, yaitu golongan yang 

menolak sama sekali penggunaan 

istishlah di antaranya ulama 

Syi’ah dan ulama kalam 
Mu’tazilah, dan golongan yang 



153 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

tidak sepenuhnya menolak karena 

masih tetap menerima 

kemungkinan penggunaan 

istishlah seperti ulama dari 

kelompok moderat. 

 

Berikut uraian dan argumen 

dari masing-masing golongan 

mengenai kehujjahan istishlah dalam 

penetapan hukum Islam: 

1. Golongan yang Menerima dan 

Menggunakan Istishlah Sebagai 

Hujjah. 

Ulama yang termasuk ke 

dalam golongan ini di antaranya 

adalah ulama Malikiyah. Adapun 

dasar argumen dari golongan ini 

adalah sebagai berikut: 

a. Al-Qur’an menunjukkan 

bahwa setiap hukum 

mengandung kemaslahatan 

bagi umat manusia di dunia 

dan akhirat. Jumhur Ulama 

sepakat bahwa Rasulullah itu 

tidak akan jadi rahmat apabila 

bukan dalam rangka 

memenuhi kemaslahatan umat 

manusia bahkan alam semesta. 

Firman Allah dalam QS. al-

Anbiya’ [21], 107: 
 وَمَا أرَْسَلْناَكَ إلِا رَحْمَةً للِْعَالمَِينَ 

 

Terjemahnya:  

“Dan Tiadalah Kami mengutus 
kamu, melainkan untuk (menjadi) 

rahmat bagi semesta alam.” 

b. Adanya taqrir (legitimasi) 

Rasulullah saw. atas 

penjelasan Muaz bin Jabal 

yang akan menempuh ijtihad 

bi al-ra’yi jika tidak 

menemukan ayat Al-Qur’an 
dan al-Sunnah untuk 

menyelesaikan sebuah kasus 

hukum. Penggunaan ijtihad ini 

mengacu pada penggunaan 

daya nalar. Nabi sendiri tidak 

membebaninya untuk mencari 

dukungan nash. 

c. Berdasarkan amaliah dan 

praktek para sahabat yang 

menggunakan istishlah 

sebagai suatu keadaan yang 

telah diakui bersama tanpa 

saling menyalahkan. Di 

antaranya: 1) Keputusan Umar 

bin Khattab untuk tidak 

memberi zakat pada muallaf 

dengan dasar kemaslahatan 

orang banyak menuntut untuk 

hal itu; 2) Pengumpulan Al-

Qur’an pada masa Abu Bakar 
as-Shiddiq atas saran Umar 

bin Khattab sebagai salah satu 

mashlahat untuk melestarikan 

Al-Qur’an, dan penulisan Al-
Qur’an pada satu logat bahasa 
pada masa Utsman bin Affan 

sebagai maslahat demi 

menghindari terjadinya 

perbedaan bacaan Al-Qur’an 
di kalangan umat Islam. 

d. Adanya mashlahah yang 

sesuai dengan maqashid al-

syari’. Artinya menggunakan 

mashlahah berarti akan 

merealisasikan tujuan-tujuan 

syara’. Sebaliknya jika 

mengindahkan mashlahah 

berarti mengindahkan tujuan 

syara’. Sedang tujuan 
mengindahkan syara’ itu 
sendiri adalah perbuatan yang 

batal.ini berarti bahwa 

mashlahah pada dasarnya 

tidak keluar dari prinsip-

prinsip syara’ bahkan 
sebaliknya terjadi sinkronisasi 

antara mashlahat dengan 

maqashid al-syari’. 
e. Jika dalam kondisi tertentu 



154 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

penetapan hukum tidak boleh 

menggunakan istishlah maka 

tentu akan menyeret umat ke 

dalam kesulitan padahal Allah 

menghendaki kemudahan 

untuk hamba-hamba-Nya dan 

menjauhkan kesulitan seperti 

di tegaskan dalam QS. Al-

Baqarah [2],185:   

ُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلا يرُِيدُ بكُِمُ الْعُسْرَ ...   ...يرُِيدُ اللَّه
Terjemahnya:  

“... Allah menghendaki 

kemudahan bagimu, dan tidak 

menghendaki kesukaran 

bagimu...” 

Dan hadis Nabi saw. pun 

demikian, sebagaimana sabdanya 

yang diriwayatkan oleh Sayyidah 

Aisyah : 

ما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما إنه 
 مالم يكن إثما

 

f. Adanya masa yang senantiasa 

berubah dengan berbagai 

problem yang semakin 

berkembang pula sesuai 

dengan perubahan masa. 

Terkadang penetapan hukum 

memang memberi manfaat 

pada suatu masyarakat 

tertentu, tetapi pada 

masyarakat lain hukum itu 

tidak sesuai lagi. Di sinilah 

perlu adanya reformasi dalam 

penetapan hukum untuk 

menghadapi zaman yang 

selalu berubah dan 

berkembang sehingga terbukti 

bahwa ajaran islam memang 

sifatnya universal dan berlaku 

sepanjang masa. 

 

Adapun alasan Jumhur 

ulama menerima istishlah 

sebagai dalil syara’ dan 

menganggapnya sebagai hujjah 

syar’iyyah adalah sebagai 

berikut: 

a. Kemaslahatan yang dirasakan 

manusia itu senantiasa tumbuh 

dan terus bertambah. Jika 

sekiranya hukum tidak 

menampung dan menetapkan 

kemaslahatan manusia yang 

dapat diterima, berarti syariat 

Islam itu kurang sempurna, 

padahal nyatanya kan tidak 

demikian. 

b. Sejarah membuktikan bahwa 

para sahabat, tabi’in dan 
imam-imam mujtahid telah 

menetapkan hukum-hukum 

dengan berdasar pada 

kemaslahatan. Faktanya, Abu 

Bakar memerintahkan untuk 

menyusun mushaf yang 

sebelumnya tidak terkumpul 

dengan dalih maslahat agar 

Al-Qur’an dapat terjaga 
kelestraiannya. Serta beberapa 

contoh yang telah disebutkan 

pada uraian sebelumnya.  

    

2. Golongan yang Menolak 

Penggunaan Istishlah Sebagai 

Hujjah dan Argumentasinya 

Ada beberapa golongan 

yang terkenal menolak istishlah 

untuk dijadikan sebagai dalil 

syara’. Alasan penolakannya 
sama dengan alasan penolakan 

terhadap istihsan. Termasuk 

dalam golongan ini adalah ulama 

Hanabilah, dan sebagian ulama 

Syafi’i (golongan moderat), 
ulama Syi’ah dan Mu’tazilah 
(golongan ekstrim).

11
 

Adapun yang dijadikan 

argumennya sebagaimana yang 

dikemukakan berikut adalah : 

a. Mashlahah tidak mendapat 



155 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

pengakuan tersendiri dari nash 

akan berefek pada 

mengamalan hukum yang 

berlandaskan pada kehendak 

hati dan menurut hawa nafsu. 

Ada kemungkinan hukum 

diterapkan seenaknya saja 

(talazzus). 

b. Mashlahah, yang kalaupun 

diterima karena alasan 

mu’tabarah, maka ia termasuk 

dalam kategori qiyas dalam 

arti luas. Seandainya tidak ada 

petunjuk syara’ yang 
membenarkannya, maka tidak 

mungkin ia disebut sebagai 

suatu mashlahah. Dengan 

demikian mengamalkan suatu 

yang terlepas dari petunjuk 

syara’ berarti mengakui bahwa 

Al-Qur’an dan al-Sunnah itu 

telah sempurna dan meliputi 

seluruh hal. 

c. Mengamalkan mashlahah 

tanpa berpegang pada nash 

bisa berakibat munculnya 

suatu penyimpangan dari 

hukum syara’ yakni sikap 
yang bebas dalam menetapkan 

hukum yang dapat 

mengakibatkan seseorang 

teraniaya atas nama hukum. 

Ini tentu menyalahi prinsip 

penetapan hukum dalam Islam 

yakni tidak boleh merusak 

juga tidak ada yang dirusak. 

d. Seandainya mashlahat itu 

digunakan sebagai sumber 

hukum pokok yang dependen 

(berdiri sendiri), maka ada 

kemungkinan hukum syara’ 
akan berubah disebabkan 

berubahnya waktu, tempat, 

dan karena berlainan antara 

seseorang dengan orang 

lainnya. sehingga tiada 

kepastian hukum. Ini tentunya 

tidak relevan dengan prinsip 

hukum syara’ yang universal 
dan meliputi umat secara 

keseluruhan. 

 

Memperhatikan perbedaan 

pendapat di kalangan ulama dalam 

pengalaman istishlah dengan argumen 

masing-masing, baik yang menerima 

maupun yang menolak, tampaknya 

tidak membawa pada perbedaan  secara 

prinsip. Amir Syarifuddin mengatakan 

bahwa pada dasarnya golongan yang 

menerima pun menerima istishlah itu 

tidak secara mutlak. Dalam hal ini 

ditetapkan beberapa syarat yang berat. 

Sebaliknya golongan yang menolak 

pun tidak sepenuhnya menolak. 

Penolakan mereka dilatari oleh adanya 

kekhawatiran dari kemungkinan 

terpelesetnya pada jurang kesalahan 

dan kelainan jika sampai menetapkan 

hukum dengan dasar dan hawa nafsu 

saja. Seandainya kekhawatiran ini 

dapat dihindarkan, tentu yang menolak 

pun dapat menggunakan istishlah 

dalam ijtihadnya.
12

 

Ulama yang mengamalkan 

istishlah itu terbatas pada masalah-

masalah yang berada di luar wilayah 

ibadah, alasannya karena mashlahah 

itu sendiri didasarkan pada 

pertimbangan rasio mengenai baik atau 

buruknya suatu peristiwa, sedang akal 

itu sendiri tidak dapat melakukan hal 

itu untuk masalah yang berhubungan 

dengan ibadah. Jadi segala yang 

bersifat ta’abbudi dan tauqifi hanya 

diikuti apa adanya berdasarkan 

petunjuk syara’ yang telah ada nash. 
Dalam penerimaan istishlah, 

maka dapat dipahami beberapa hal 

sebagaimana yang dikutip dari Wahab 

Khallaf berikut: 

1. Syara’ yang berkaitan dengan 



156 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

masalah muamalah, bila ternyata 

ditetapkan dengan nash yang 

bersifat qath’i atau ijma’ sharih. 
Maka tidak dibolehkan 

melakukan ‘udul (pindah) kepada 

hukum yang lain kecuali jika ada 

pengecualian karena darurat. 

Dengan demikian istishlah pun 

tidak berlaku -meski berkaitan 

dengan muamalah- disebabkan 

adanya ketetapan nash yang pasti. 

2. Masalah yang berkaitan dengan 

muamalah dan tidak ditemukan 

hukumnya dalam nash yang 

bersifat qath’i atau ijma’ sharih 

tetapi ada kemungkinan 

ditetapkan lewat qiyas, maka 

kemungkinan itu harus ditempuh. 

Jika ternyata tidak 

memungkinkan dengan qiyas, 

maka boleh menggunakan 

istishlah atau apa saja yang bisa 

dianggap dapat menolak bahaya 

dan mendatangkan manfaat bagi 

umat. 

3. Ketentuan darurat yang 

digunakan sebagai ganti nash 

pada poin 1 di atas, dan ketentuan 

mashlahah yang dijadikan 

sebagai landasan hukum 

pengganti dari nash pada poin b 

maka keduanya harus dilakukan 

oleh segolongan ulama yang 

khusus membidangi masalah 

syariat islam, bukan pada 

individu sebab dikuatirkan akan 

muncul talazzus dan hawa nafsu 

pribadi sehingga sesuatu yang 

mafsadah dianggap sebagai 

mashlahah atau sebaliknya. 

Mengingat kekuatiran inilah 

sehingga sebagian ulama 

menolak kehujjahan istishlah.
13

 

 

Dengan demikian dalam upaya 

mencari solusi agar seluruh tindakan 

umat Islam dapat ditempatkan dalam 

tatanan hukum agama, sebagai dasar 

dalam melakukan ijtihad. dan untuk 

mengeliminasi serta menghilangkan 

kekuatiran dapat terseret kepada sikap 

talazzus dan menuruti nafsu, maka 

dalam melakukan ijtihad dengan 

menggunakan istishlah sebaliknya 

dilakuakan secara bersama-sama. 

C. Syarat-Syarat Istishlah  

Dalam rangka menghindari 

terjadinya penetapan hukum syara’ 
yang mengikuti hawa nafsu, ulama 

yang menggunakan istishlah sebagai 

hujjah menetapkan berbagai 

persyaratan yang ketat. Syarat-syarat 

tersebut adalah yang dikemukakan oleh 

para ulama, di antaranya adalah: 

1. Imam Malik dan imam mazhab yang 

menerima dalil istishlah 

menguraikan syarat sebagai berikut: 

a. Adanya relevansi antara 

mashlahah yang di pandang 

sebagai sumber hukum yang 

dependen dengan tujuan syara’. 
b. Bahwa mashlahah itu harus 

logis-masuk akal (rationable) 

dan memiliki sifat yang sesuai 

dengan pemikiran rasional jika 

diperhadapkan kepada kelompok 

rasionalis. 

c. Penetapan mashlahah ini adalah 

dalam rangka mengangkat 

kesulitan yang terjadi dan 

menimpa umat.
14

 

 

2. Abd. Wahab Khallaf, menerangkan 

syarat-syarat istishlah sebagai 

berikut: 

a. Penetapan maslahat benar-benar 

dilakukan setelah melalui proses 

istiqra’ (penelitian empiris) 

sehingga maslahat tersebut benar-

benar hakiki, bukan mashlahah 

yang bersifat dugaan/angan 



157 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

semata (wahmiah). 

b. Maslahat yang dimaksud adalah 

kemaslahatan umum, bukan 

bersifat individual. Jadi 

mashlahah harus menguntungkan 

bagi mayoritas umat dan bukan 

berdasar pada kepentingan 

minoritas. 

c. Pembentukan hukum bagi 

mashlahah itu tidak bertentangan 

dengan hukum atau prinsip yang 

telah ditetapkan oleh nash atau 

ijma’ sharih.
15

 

 

3. Amir Syarifuddin merumuskan 

syarat-syarat istishlah sebagai berikut: 

a. Mashlahah mursalah merupakan 

mashlahah yang hakiki dan 

berlaku umum, dapat diterima 

oleh rasio bahwa ia dapat 

mendatangkan manfaat dan 

menghindarkan mudharat bagi 

manusia. 

b. Apa yang dinilai oleh rasio 

sebagai suatu mashlahah yang 

hakiki yang sejalan dengan 

maqashid al-syari’ dalam 

penetapan hukum tidak 

kontradiktif dengan dalil syara’ 
yang ada. 

c. Mashlahah mursalah tersebut 

diberlakukan pada suatu kondisi 

yang memerlukan yang jika 

hanya dengan cara ini masalah 

bisa selesai dan menghindarkan 

umat dari kesulitan dan 

kepelikan.
16

 

 

Dari beberapa rumusan ulama 

di atas maka dapat dipahami bahwa 

syarat-syarat untuk melakukan istishlah 

secara umum adalah: 

1. Mashlahah tersebut adalah 

mashlahah yang hakiki yang telah 

melalui proses istiqra’. 
2. Mashlahah tersebut harus logis, 

memberi manfaat dan 

menghindarkan mudharat bagi 

mayoritas umat. 

3. Penetapan hukum bagi suatu 

mashlahah harus sejalan dan selaras 

dengan tujuan-tujuan syara’ dan 
tidak kontradiktif dengan dalil-dalil 

syara’ (Al-Qur’an, al-Sunnah, dan 

ijma’sharih ). 
4. Tujuan dari penetapan mashlahah 

ini adalah untuk mengangkat 

kesulitan dan kepelikan yang 

menimpa umat pada masa tertentu. 

D. Macam-Macam Stishlah 

1. Mashlahah yang Diakui Ajaran 

Syari’ah 

a. Mashlahah al-Dharuriyyah. 

Mashlahah al-Dharuriyyah 

adalah kemaslahatan yang 

berhubungan dengan kebutuhan 

pokok umat manusia di dunia dan 

di akhirat. Kemaslahatan seperti 

ini ada lima, yaitu: memelihara 

agama, memelihara jiwa, 

memelihara akal, memelihara 

keturunan, dan memelihara harta. 

Kelima kemaslahatan ini, disebut 

dengan al-mashalih al-khamsah. 

Dharuriyyah (bersifat 

mutlak) karena menyangkut 

komponen kehidupannya sendiri 

sebagai manusia, yakni hal-hal 

yang menyangkut terpelihara 

dirinya (jiwa, raga, dan 

kehormatan) akal pikirannya, 

harta bendanya, nasab 

keturunannya dan kepercayaan 

agamanya. Permasalahan di 

ataslah yang merupakan dasar 

mashlahah. 

b. Mashlahah al-Hajiyah. 

Mashlahah al-Hajiyah 

adalah kemaslahatan untuk 

menyempurnakan kebutuhan 

pokok, untuk menghindarkan 



158 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

kesulitan dan kemadharatan 

dalam kehidupannya. Misalnya, 

dalam bidang ibadah diberi 

keringanan meringkas  shalat 

(qashr) dan berbuka puasa bagi 

orang yang sedang musafir. 

Dalam bidang mu’amalah 
dibolehkan berburu binatang dan 

memakan makanan yang baik-

baik, dibolehkan jual beli 

pesanan (bay’ al-salam), dan 

kerjasama dalam pertanian 

(muzara’ah) serta perkebunan 

(musaqqah). Hal ini disyari’atkan 
Allah untuk mendukung 

kebutuhan mendasar al-mashalih 

al-khamsah di atas. 

c. Mashlahah al-Tahsiniyyah. 

Mashlahah al-tahsiniyyah 

adalah kemaslahatan yang 

merupakan kebutuhan pelengkap 

dalam rangka memelihara sopan 

santun dan tata-krama dalam 

kehidupan. Misalnya, dianjurkan 

memakan makanan yang bergizi, 

berpakaian yang bagus-bagus, 

melakukan ibadah-ibadah sunat 

sebagai amal tambahan, dan 

berbagai cara menghilangkan 

najis dari badan manusia. 

 

Ketiga kemaslahatan ini perlu 

dibedakan, sehingga seorang Muslim 

dapat menentukan prioritas dalam 

mengambil suatu kemaslahatan 

sebelumnya. Misalnya, kemaslahatan 

dharuriyyah harus lebih didahulukan 

dari kemaslahatan hajiyyah, dan 

kemaslahatan hajiyyah harus lebih 

didahulukan dari kemaslahatan  

tahsiniyyah. 

2.  Mashlahah yang Tidak Diakui 

Ajaran Syari’ah 

Yang dimaksud dengan 

Mashlahah yang tidak diakui ajaran 

syari’ah adalah sesuatu yang 

bertentangan dengan mashlahah yang 

diakui terutama pada tingkat pertama 

(daruriyyah). Mashlahah ini 

disebut mashlahah al-mulghah. 

Mashlahah al-Mulghah adalah 

kemaslahatan yang ditolak oleh syara’, 
karena bertentangan dengan ketentuan 

syara’. Misalnya, syara’ menentukan 

bahwa orang yang melakukan 

hubungan seksual di siang hari bulan 

Ramadhan dikenakan hukuman dengan 

memerdekakan budak, atau puasa dua 

bulan berturut-turut, atau memberikan 

makan 60 orang fakir miskin (HR. al-

Bukhari dan Muslim). Al-Laits ibn 

Sa’ad, menetapkan hukuman puasa dua 

bulan berturut-turut bagi seseorang 

yang melakukan hubungan seksual 

dengan istrinya di siang hari 

Ramadhan. Para ulama memandang 

hukum ini bertentangan dengan hadis 

Rasulullah di atas, karena bentuk-

bentuk hukuman itu harus ditetapkan 

secara berurut. Kemaslahatan seperti 

ini, menurut kesepakatan para ulama, 

disebut dengan mashlahah al-

mulghah dan tidak bisa dijadikan 

landasan hukum. 

3.  Mashlahah yang Tidak Terikat pada 

Jenis Pertama dan Kedua. 

Mashlahah yang tidak terikat 

pada jenis pertama dan kedua disebut 

dengan Mashlahah al-Mursalah. 

Mashlahah al-Mursalah adalah 

kemaslahatan yang keberadaannya 

tidak didukung syara’ dan tidak pula 
dibatalkan/ditolak syara’ melalui dalil 
yang rinci. Kemashlahatan dalam 

bentuk ini terbagi ke dalam dua macam 

yaitu: 

a. Mashlahah al-gharibah, yaitu 

kemashlahatan yang asing, atau 

kemashlahatan yang sama sekali 

tidak ada dukungan dari syara’, 
baik secara rinci maupun secara 

umum. Para ulama ushul fiqh 



159 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

tidak dapat mengemukakan 

contoh pastinya. Bahkan Imam 

Syathibi mengatakan bahwa 

kemaslahatan seperti ini tidak 

ditemukan dalam praktek, 

sekalipun ada dalam teori. 

b. Mashlahah al-Mursalah, yaitu 

kemaslahatan yang tidak 

didukung oleh sekumpulan 

makna nash yang rinci, tetapi 

didukung oleh sekumpulan 

makna nash (ayat atau hadis). 

 

Najm al-Din al Thufi, tidak 

membagi mashlahah tersebut, 

sebagaimana yang dikemukakan para 

ahli ushul fiqh di atas. 

Menurutnya, mashlahah merupakan 

dalil yang bersifat mandiri dan 

menempati posisi yang kuat dalam 

menetapkan hukum syara’, baik 

mashlahah itu mendapat dukungan dari 

syara’ maupun tidak. 

III. KESIMPULAN 

Istishlah atau yang biasa juga 

disebut mashlahah al-mursalah 

merupakan salah satu alternatif dalam 

menetapkan hukum terhadap suatu 

peristiwa yang tidak terdapat dalil 

syara’ yang bersifat melegitimasi atau 
menolaknya dengan pertimbangan 

dapat mewujudkan kemaslahatan atau 

menghindarkan keburukan bagi 

manusia dengan tetap selaras dan 

sejalan dengan maqashid al-syari’. 
Tentang kehujjahan istishlah, 

ulama terbagi kedalam dua golongan: 

Ulama Malikiyah, termasuk di 

dalamnya ulama Hanafiyah menerima 

istishlah   untuk diaplikasikan sebagai 

hujjah, dan ulama Syafi’iyah dan ulama 

Hanabilah yang menolak istishlah 

untuk dijadikan hujjah dalam 

penetapan hukum, termasuk 

diantaranya golongan yang paling 

ekstrem yakni ulama Syi’ah dan ulama 

Mu’tazilah. 

 Adapun syarat-syarat yang 

harus dipenuhi oleh orang yang ingin 

melakukan ijtihad dengan 

menggunakan metode istishlah ialah 

bahwa mashlahah tersebut adalah 

mashlahah yang hakiki yang telah 

melalui proses istiqra’, mashlahah 

tersebut harus logis, memberi manfaat 

dan menghindarkan dari kemudharatan 

bagi mayoritas umat, penetapan hukum 

itu harus selalu sejalan dan selaras 

dengan tujuan-tujuan syara’ dan tidak 
bertentangan dengan dalil-dalil syara’ 
serta tujuan dari penetapan hukum 

berdasarkan istishlah tidak lain adalah 

untuk menghilangkan kesulitan dan 

kesusahan yang menimpa umat. 

Catatan Akhir:  

                                                           

1
 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh II, 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 322. 

2
 Ibid. 

3
 Ibid., h. 323. 

4
 Ibid., h. 332. 

5
 Abd. Wahab Khallaf, Mashadir al-

Tasyri’ al-Islamiy fi Ma La Nashsha Fiqh 

(Kuwait: Dar al-Qalam, 1972). 

6
 Amir Syarifuddin, op. cit., h. 333.  

7
 Abd. Wahab Khallaf, Ilmu Uhul 

Fiqh, Alih Bahasa Halimuddin, (Jakarta: 

Rineka Cipta, 1993), h. 98. 

8
 Muh. Adib Shaleh, Mashadir al-

Tasyri’ al-Islamiy wa Manahij al-Istimbath. 

(Damsyiq: Al-Ta’awunah, 1968), h. 438. 

9
 Muhammad Abu Zahrah. Ushul 

Fiqh, Alih Bahasa Saifullah Ma’shum, 
(Jakarta: PT. Pusaka Pirdaus, 1994), h. 427. 

10
 Abd. Wahab Khallaf, 1972, lot. cit. 

11
 Amir Syarifuddin, op. cit., h. 340. 

12
 Ibid. 

13
 Abd. Wahab Khallaf, 1972, op. cit. 



160 | Jurnal Hukum Diktum, Volume 14, Nomor 2, Desember 2016: 147 - 160  

 

                                                                             
14

 Muhammad Abu Zahrah, op. cit., h. 

427. 

15
 Abd. Wahab Khallaf, 1972, op. cit. 

16
 Amir Syarifuddin, op. cit., h. 342. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Abd. Majid. Ushul Fiqh. 
Pasuruan: PT. Garuda Buana 
Indah, 1994. 

Abu Zahrah, Muhammad. Ushul Fiqh, 
Alih Bahasa Saifullah 
Ma’shum. Jakarta: PT. Pusaka 
Pirdaus, 1994. 

Nasrun, Harun. Ushul Fiqh I. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu, 1997. 

Khallaf, Abd. Wahab. Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy fi Ma La 
Nashsha Fiqh. Kuwait: Dar al-
Qalam, 1972. 

---------, Ilmu Uhul Fiqh, Alih Bahasa 
Halimuddin. Jakarta: Rineka 
Cipta, 1993. 

Shaleh, Muh. Adib. Mashadir al-
Tasyri’ al-Islamiy wa Manahij 
al-Istimbath. Damsyiq: Al-
Ta’awunah, 1968. 
Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh 

II, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999. 


