MASLAHAT MENURUT IMAM MALIK DAN IMAM AL-
GHAZALI (STUDI PERBANDINGAN)

Hj. Andi Herawati

UIN Alauddin Dpk Fakultas Agama Islam Universitas Islam Makassar
E-mail: aheramukhlis@ymail.com

Abstract: This article discusses Imam Malik’s and Imam al-Gazali’s theory of maslahat:
First, both Malik and al-Gazali agreed that maslahat relevant to Islamic law. Therefore,
maslahat must not contradict the primary texts (the Quran and hadith), rational and
absolute, there is no primary text supports or contradicts it. Both Malik and al-Gazali
agreed that maslahat only used in social aspect, not worship field. Second, Imam Malik
used maslahah mursalah as a resorce of Islamic law. In contrast, al-Gazali put maslahah

mursalah as method to Islamic law. Malik justified that maslahah mursalah as an
independent Islamic resource, and al-Gazali justified it as a dependent Islam law
resouce. Malik’s point of view is different from al-Gazali’s where Malik said that
maslahah mursalah may be used both for daruriyat and hajiyat, while al-Gazali’s point of

view that it is used for daruriyat or hajiyat which is the same level as daruriyat.

Kata Kunci: Maslahat, Imam Malik, Al-Gazali

I. PENDAHULUAN

Masalahah  mursalah,
sebuah sumber hukum Islam atau
sekedar sebuah metode istinbath,
merupakan starting point yang mewar-
nai perdebatan ulama. Perbedaan ter-
sebut merupakan titik awal yang selan-
jutnya berimplikasi pada cara pandang
dan cara menyikapinya. Hal ini berang-
kat dari sebuah hasrat untuk mewujud-
kan tujuan-tujuanutama syariat diturun-
kan dan diformulasikan. Tujuan hukum
yang dalam istilah ushul figh disebut
dengan magqgashid al-syari‘ah adalah
mengkaji nilai-nilai yang dikandung
oleh hukum, yaitu maslahat.! Pakar
ushul figh, seperti Imam al-Haramain
sebagaimana dikutip oleh Amir Mual-
lim dan Yusdani dapat dikatakan seba-
gai orang yang pertama menekankan

apakah

pentingnya memahami magqasid al-
syari’ah dalam menetapkan hukum.*

Kajian tentang magqgasid al-
syar ‘iah tidak lain adalah menyangkut
pembahasan tentang maslahat. Pem-
bahasan tentang maslahat ini tidak
luput dari perbedaan dan perdebatan di
kalangan pakar wushul figh. Perbedaan
dan perdebatan ini bukan saja terlihat
dari segi pemahaman tentang essensi
maslahat, yaitu menyangkut pemak-
naan dan bentuknya, tetapi juga terkait
langsung dengan relevansinya dengan
kepentingan dan hajat manusia yang
terus berkembang. Tidak dapat dipung-
kiri bahwa perbedaan dan perdebatan
ini semakin lebih terlihat lagi ketika
terjadinya pertentangan antara masla-
hat dengan nash dan Ijma '

Para pakar ushul figh memiliki
sudut pandang yang berbeda dalam



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 43

menghadapi pertentangan antara masla-
hat dengan nas. Sebagaimana dijelas-
kan oleh Abdullah al-Kamali,* pada
umumnya para ushuliyun berpendapat
bahwa jika terjadi pertentangan antara
maslahat dengan nas al-Qur’an dan
Sunah atau al-Ijmak, maka hal yang
demikian merupakan maslahat yang
diragukan dan harus ditolak karena
akan membawa kepada kerusakan
(mafsadat). Jalan yang harus diambil
adalah mendahulukan nas atas masla-
hat (tagdim al-nash ‘ala al-maslahat).

Mengapa mendahulukan nas jika
terjadi perlawanan atau pertentangan
dengan maslahat? Hal ini tidak lain
karena apa yang disebut maslahat atau
kemaslahatan cenderung jika tidak
disebut lebih banyak dipengaruhi oleh
hawa nafsu dan kepentingan manusia.
Jika sesuatu yang disebut maslahat
dipengaruhi oleh hawa nafsu manusia,
maka akan terjadi kerusakan dan hal
ini yang tidak bisa ditolerir.

Dalam upaya pembinaan hukum
syarak berbagai langkah metodologis
telah dirumuskan oleh ulama wushul.
Langkah-langkah metodologis ini me-
rupakan sarana atau cara yang bukan
saja dapat dipergunakan untuk mema-
hami hukum-hukum syarak dari sum-
bernya al-Qur’an dan Sunah, melain-
kan juga berfungsi sebagai alat untuk
menggali dan menetapkan hukum.
Perumusan langkah-langkah metodo-
logis ini melahirkan sejumlah teori
yang dipergunakan oleh para ulama
ushul dalam kegiatan istinbath (penari-
kan kesimpulan) hukum. Teori yang
paling awal digunakan dalam kegiatan
istinbath hukum adalah berpijak pada
kaidah-kaidah lafzhiyah nash dan
muatan hukum yang terkandung di
dalamnya, yang kemudian dikenal
dengan teori bayani. Kemudian, dalam

perkembangan berikutnya muncul teori
giyasi dan istislahi.

Teori Qiyasi fokusnya adalah
memperluas pemberlakuan suatu ke-
tentuan hukum yang sudah ada kepada
persoalan-persoalan baru yang tidak
disebutkan oleh nas atas dasar ke-
samaan ‘i/lat antara keduanya. Berbeda
dengan teori bayani dan giyasi, teori
istishlahi  digunakan ketika tidak
ditemukan jawaban hukum secara
tekstual dalam nas, dan tidak pula ada
padanannya dengan apa yang telah
diterapkan di dalam nas. Operasional
istislahi  didasarkan atas substansi
kepentingan yang dibutuhkan oleh
manusia yakni segi keberadaan kepen-
tingan tersebut dan segi peniadaan atau
penolakan terjadinya kemudaratan
dalam kehidupan manusia. Dan teori
ini yang kemudian, oleh para ulama
ushul disebut dengan teori Masalahat
Mursalah. Kajian tentang maslahat
Mursalah merupakan bagian yang
sangat penting dalam dalam teori
pemikiran hukum Islam, disamping ia
digunakan secara luas dalam kegiatan
istinbath hukum ketika menghadapi
berbagai kasus baru yang tidak ditemu-
kan jawabannya secara tekstual dalam
nas al-Qur’an dan Sunah.

II. PEMBAHASAN

A.Biografi Imam Malik dan Iman
al-Ghazali

1. Imam Malik.

Nama lengkapnya Abu Abdullah
Malik bin Anas bin Malik bin Abi
Amir bin Amr al-Haris bin Gaiman bin
Husail bin Amr bin al-Haris al-Asbahi
al-Madani, kunyah-nya Abu Abdullah.’
Ia dilahirkan di kota Madinah, dari
sepasang suami isteri Anas bin Malik
dan Aliyah binti Suraik, bangsa Arab
Yaman.



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 44

Terdapat perbedaan pendapat ten-
tang kelahirannya di kalangan sejara-
wan. Ada yang menyatakan 90 H, 93
H, 94 H dan ada pula yang menyatakan
97 H. Tetapi mayoritas sejarawan lebih
cenderung menyatakan beliau lahir
tahun 93 H. pada masa Khalifah
Sulaiman bin Abdul Malik bin Marwan
dan wafat di Madinah dalam usia 87
tahun, setelah menjadi mufti Madinah
selama 60 tahun. Ia sakit selama 22
hari dan wafat pada hari Ahad tanggal
14 Rabiul Awal tahun 179 H.°

Imam Malik menimba ilmu dari
semua Ulama di Madinah, baik ahli
hadis maupun ahli fikih. Ia belajar
hadis dari sekian banyak ulama dan
gurunya yang paling terkenal dalam
bidang hadis antara lain adalah al-
Zuhri, Nafi’ Maula ibn Umar dan
Hidyam ibn Zubair. Ia dalam bidang
fikih, ia dari fugaha di Madinah yang
dikenal dengan fuqaha al-Sab’ah.

Dalam usianya yang masih muda,
ia telah menguasai banyak ilmu.
Kecintaannya kepada ilmu menjadikan
hampir seluruh hidupnya didedikasikan
dalam dunia pendidikan. Ulama besar,
Imam Abu Hanifah dan Imam Syafi’i
pun pernah menimba ilmu dari Imam
Malik. Belum lagi ilmuwan dan para
ahli lainnya. Menurut sebuah riwayat
disebutkan, murid terkenal Imam
Malik mencapai 1.300 orang.’

Ia disebut-sebut sebagai tokoh
utama eksklusifisme sunah ulama
Madinah yang ditandai dengan karya
monumentalnya, al-Muwatta’. Karya
ini merupakan kitab hadis sekaligus
sebagai kitab fikih. Sebagai kitab
hadis, Muwatta’ terklasifikasi dalam
al-kutub al-tis ‘ah.

Al-Muwatta' sebagai kitab fikih
berdasarkan himpunan hadis-hadis
pilihan dan menjadi salah satu rujukan
penting para ulama kontemporer.

Karya terbesar imam Malik ini dinilai
memiliki banyak keistimewaan. Kitab
tersebut disusun berdasarkan klasifi-
kasi fikih dengan memperinci kaidah
fikih yang diambil dari hadis dan fatwa
sahabat.

Selain Al-Muwatta', Imam Malik
juga menyusun kitab Al-Mudawwanah
al-Kubra, yang berisi fatwa-fatwa dan
jawaban Imam Malik atas berbagai
masalah. Imam Malik tidak hanya
meninggalkan warisan berupa buku,
melainkan juga mewariskan Mazhab
Fikih di kalangan Islam Sunni, yang
disebut sebagai Mazhab Maliki.

Disamping konsisten memegang
teguh hadis, mazhab ini juga dikenal
memprioritaskan aspek kemaslahatan
dalam menetapkan hukum. Secara ber-
urutan, sumber hukum yang dikem-
bangkan dalam Mazhab Maliki adalah

Al-Qur'an, Sunnah Rasulullah saw.,
amalan sahabat, tradisi masyarakat
Madinah (amal ahli al-Madinah),

giyas (analogi), dan al-Maslahah al-
Mursalah.

2. Imam al-Ghazali

Abu Hamid Muhammad ibnu
Ahmad Al-Gazali Al-Thusi. Al-Gazali
lahir pada tahun 450 H/1058 M di
Tabaran, salah satu wilayah di Thus,
yakni kota terbesar kedua di Khurasan
setelah Naisabur. Kepada nama kota
kelahirannya inilah kemudian nama
Al-Gazali dinisbatkan (al-Thusi). Al-
Gazali adalah seorang tokoh pemikir
muslim yang hidup pada bagian akhir
dari zaman keemasan di bawah
khilafah Abbasiyah yang berpusat di
Bagdad. Al-Ghazali sempat berpartisi-
pasi dalam kehidupan politik ke-
agamaan pada tahun-tahun terakhir
pemerintahan Nizam dan kemudian
menjadi sosok sentral. Ia wafat di kota



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 45

kelglhirannya pada tahun 505 H/1111
M.

Dunia Islam memberikan gelar
kehormatan kepadanya dengan sebutan
Hujjah al-Islam (pembela Islam)
karena kegigihan dan jasa-jasanya
dalam membela Islam dari gencarnya
gempuran arus pemikiran yang dikha-
watirkan dapat mengancam eksistensi
Islam, baik dari kalangan filosof,
mutakallimin, batiniyah, dan sufi.
Demikian juga atas upaya dan usaha-
nya merawat kembali tradisi keilmuan
Islam sebagaimana terlihat pada karya
besar monumentalnya lhya Ulum al-
Din.’

Al-Gazali menguasai berbagai
cabang ilmu. Dari sekian banyak
karyanya menunjukkan bahwa ia
adalah ulama yang handal di bidang
ushul al-din (ilmu kalam), ushul figh,
figh, mantiq (logika), hikmah, filsafat,
dan ta sawuf. Dari segi geneologi
intelek-tualnya, ia memiliki banyak
guru, di-antaranya Imam Haramain
(Abu al-Ma’ali al-Juwaini) yang
dianggap paling banyak berjasa
membina Al-Gazali menjadi ahli fikih
dan usul figh. Di akhir hayat sang guru
inilah Al-Gazali mulai menampakkan
eksistensi-nya sebagai ulama besar
yang di-kagumi oleh banyak kalangan,
dan mulai banyak mengajar dan
menga-rang.

Sebagaimana disebutkan di atas,
al-Gazali dikenal sebagai filosof,
mantiqgi, mutakallim, sufi, fagih dan
ushuli. Di bidang ilmu kalam ia meru-
pakan tokoh mutakallimin Asy’ariyah,
sementara di bidang hukum Islam (figh
dan ushul figh), ia merupakan tokoh
Syafi’iyah. Selaku wushuli, mazhab
Syafi'i, Al-Gazali meninggalkan bebe-
rapa karya ilmiah khusus di bidang
disiplin ilmu ini, diantaranya adalah:

1. Al-Mankhul min Ta’ligat al-Ushul.
Ini adalah karya Al-Gazali yang
pertama di bidang ushul figh. Kitab
ini telah di-tahgig (diedit) oleh
Muhammad Hasan Haitu dan
diterbitkan oleh Dar al-Fikr, Beirut.

2. Syifa ‘al-Ghalil fi Bayan asy-
Syabah wa al-Mukhil wa Masalik
al- Ta’lil. Kitab ini di-tahgig oleh
Hammid al-Kabisi untuk meraih
gelar doktor di bidang Ushul figh
dari Fakultas Syari’ah Al-Azhar.

3. Al-Mustasfa Min ‘llm al-Ushul. Ini
adalah kitab wushul figh yang
menempatkan Al-Gazali sebagai
tokoh ushuliyyin mazhab Syafi’i."

Diantara sejumlah karya Al-
Gazali dalam bidang Ushul Figh, al-
Mustasfa dipandang sebagai salah satu
dari buku induk yang menjadi rujukan
kitab-kitab wushul al-figh Syafi’iyyah
yang dikarang pada masa-masa beri-
kutnya. Tiga serangkai buku induk
ushul figh Syafi’iyah dimaksud ialah:
Al-Mu’tamad karya Abu al-Husain al-
Basri al-Mu'tazili (463 H), Al-Burhan
fi Ushul al-Figh karya Abu al-Ma’ali
Abd Allah al-Juwayni al-Naisaburi
Imam al Haramain (478 H) dan Al-
Mustasfa, karya Al-Gazali (505 H). "'

Badran Abu al-Ainain dan Syekh
Muhammad al-Khudari (w. 1345 H)
menilai, diantara ketiga kitab di atas
yang paling bagus adalah al-Mustasfa,
baik dilihat dari segi keindahan dan
kejelasan bahasa, sistematika, maupun
adanya  tambahan-tambahan yang
belum pernah ditemukan pada kitab-
kitab sebelumnya.'?

Perhatian para ulama terhadap al-
Mustasfa cukup besar. Hal ini, antara
lain, ditandai dengan adanya upaya
para ulama wuntuk mensyarahkan
(memberi komentar) kitab tersebut,
disamping ada pula yang



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 46

meringkasnya dalam suatu buku dan
memberikan catatan-catatan penting.

B. Teori Maslahat Imam Malik dan
Imam al-Gazali

Menurut Imam Malik bahwa
maslahat mursalat adalah kemasla-
hatan yang tidak ada pembatalannya
dari nash dan juga tidak disebutkan
secara jelas oleh nash akan tetapi
maslahat mursalah ini tidak boleh
bertentangan dengan nash sebagai
sumber pokok.

Teori maslahah mursalah menu-
rut imam Malik sebagaimana dinukil-
kan oleh imam Syatibi dalam kitab al-
I'tisham adalah suatu maslahat yang
sesuai dengan tujuan, prinsip, dan
dalil-dalil syarak, yang berfungsi untuk
menghilangkan kesempitan, baik yang
bersifat dharuriyah (primer) maupun
hujjiyah (sekunder).”

Sedang menurut teori imam al-
Ghazali, maslahah adalah: “memeli-
hara tujuan-tujuan syari’at”. Sedang-
kan tujuan syari’at meliputi lima dasar
pokok, yaitu: 1) melindungi agama
(hifzhaldiin); 2) melindungi jiwa (hifzh
al nafs); 3) melindungi akal (hifzh al
aql);4) melindungi kelestarian manusia
(hifzh al nasl); dan 5) melindungi harta
benda (hifzh al mal)."*

Teori maslahah-mursalah atau
istislah sebagaimana disebutkan di
atas, pertama kali diperkenalkan oleh
Imam Malik (W. 97 H.), pendiri
mazhab Malik. Namun, setelah abad
ketiga hijriyah tidak ada lagi ahli usul
fikih yang menisbatkan maslahah-
mursalah ~ kepada Imam Malik,"
sehingga tidak berlebihan jika ada
pendapat yang menyatakan bahwa
teori maslahah-mursalah ditemukan
dan dipopulerkan oleh ulama-ulama
usul fikih dari kalangan asy-Syafi’iyah
yaitu Imam al-Haramain al-Juwaini (w.

478 H.), guru Imam al-Ghazali.
Menurut beberapa hasil penelitian, ahli
usul fikih yang paling banyak
membahas dan mengkaji maslahah-
mursalah adalah Imam al-Ghazali
yang dikenal dengan sebutan hujjatul
Islam.'®

Dalam menyelesaikan persoalan-
persoalan hukum baru yang dihadapi
oleh masyarakat muslim waktu itu,
Imam Malik mencari hukumnya di
dalam al-Qur’an, dan jika tidak mene-
mukannya dalam al-Qur’an, maka
Imam Malik mencarinya di dalam
Sunah Nabi,'” dan apabila di dalam al-
Qur’an dan Sunah tidak ditemukan,
maka ia mendasarkan pendapatnya
kepada konsensus (ijma’) para sahabat,
dan apabila ijma’ para sahabat tidak
ada mengenai masalah hukum tersebut,
maka Imam Malik menggali hukum
(istinbath) dengan cara ber-ijtihad.
Metode ijtihad yang dipakai oleh
Imam Malik dalam rangka menggali
hukum (istinbath) ada dua yaitu; giyas
dan istislah atau maslahah-mursalah.
Metode giyas dipraktekkan oleh Imam
Malik apabila ada nas tertentu, baik al-
Qur’an maupun Sunah yang men-
dasarinya. Sedangkan metode istislah
atau maslahah-mursalah dipraktekkan
oleh Imam Malik apabila masalah
(hukum) yang sedang dihadapi, tidak
ada satupun nas yang mendasarinya,
baik yang membenarkan maupun yang
melarangnya. Dalam kasus-kasus ter-
tentu, Imam Malik menggunakan
metode  maslahah-mursalah  dalam
men-takhsis ayat-ayat al-Qur’an yang
bersifat umum."®

Secara umum, Imam Malik
menggunakan maslahat meskipun tidak
ada nas atau hadis Nabi saw. karena
tujuan syara’ adalah untuk kemasla-
hatan umat manusia dan setiap nas
pasti mengandung nilai maslahat. Jika



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 47

tidak ada nas, maslahat hakiki adalah

melihat tujuan hukum syara’.

Untuk menjadikan maslahah mur-
salah menjadi dalil, Imam Malik ber-
tumpu pada:

1. Praktek para sahabat yang telah
menggunakan maslahah mursalah,
diantaranya saat sahabat mengum-
pulkan al-Qur’an kedalam beberapa
mushaf, padahal hal ini tidak pernah
dilakukan oleh Rasulullah saw..

2. Adanya maslahat berarti sama
dengan merealisasikan magasid al-
syariah. Oleh karena itu, wajib
menggunakan dalil maslahat karena
merupakan sumber hukum pokok
yang berdiri sendiri.

3. Seandainya maslahat tidak diambil
pada setiap kasus yang jelas
mengandung maslahat, maka orang-
orang mukallaf akan mengalami
kesulitan.

Imam Malik dalam menggunakan
maslahah mursalah sebenarnya tidak
memberikan peluang terhadap subjek-
tivitasseseorang.Halini terbukti dengan
adanya syarat-syarat yang ia terapkan
terhadap pengguna maslahah mursalah
dengan ketat, syarat-syarat tersebut
adalah:

1. Maslahah mursalah harus memiliki
kecenderungan mengarah kepada
tujuan syari’at walaupun secara
umum dan tidak bertentangan
dengan dasar-dasar Syarak, dalil-
dalil hukum.

2. Pembahasannya  harus  bersifat
rasional dengan indikasi seandainya
dipaparkan terhadap orang-orang
berakal mereka akan menerimanya.

3. Penggunaanyabertujuan untuk kebu-
tuhan yang sangat darurat atau
untuk menghilangkan berbagai ben-
tuk kesulitan dalam beragama.

4. Maslahah mursalah yang digunakan
untuk membuat hukum adalah benar-

benar maslahah secara nyata bukan
dugaan.

5. Maslahah yang dipakai adalah
maslahah vmum, bukan maslahah
bagi kepentingan satu golongan atau
individu tertentu.'

Sebagai implikasi sikap kehati-
hatiannya, Imam Malik selalu mem-
prioritaskan al-Qur’an dan hadis di
dalam ber-istimbath dan tidak meng-
gunakan Maslahah Mursalah jika ber-
tentangan dengan nas. Dengan demi-
kian dapat disimpulkan bahwa Masla-
hah Mursalah menurut Imam Malik
jelas sebagai alternatif terakhir apabila
tidak ditemukan dalam nas dan ijma’.

Sedang al-Gazali menyebutkan
macam-macam maslahat dilihat dari
segi dibenarkan dan tidaknya oleh dalil
syarak terbagi menjadi 3 macam, yaitu:
1. Maslahat yang dibenarkan oleh

syarak, dapat dijadikan hujjah dan
kesimpulannya kembali kepada
giyas, yaitu mengambil hukum dari
jiwa/semangat nas dan ijma’.
Contoh: menghukumi bahwa setiap
minuman dan makanan yang mema-
bukkan adalah haram diqiyaskan
kepada khamar.

2. Maslahat yang dibatalkan oleh
syarak. Contoh: pendapat sebagian
ulama kepada salah seorang raja
ketika melakukan hubungan suami
istri di siang hari Ramadhan, hen-
daklah berpuasa dua bulan berturut-
turut. Ketika pendapat itu disang-
gah, mengapa ia tidak memerintah-
kan Raja itu untuk memerdekakan
budak, padahal ia kaya, ulama itu
berkata, kalau raja itu saya suruh
memerdekakan  hamba  sahaya,
sangatlah mudah baginya, dan ia
dengan ringan akan memerdekakan
hamba sahaya untuk memenuhi
kebutuhan syahwatnya. Oleh karena
itu, maslahatnya, ia wajib berpuasa



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 48

dua bulan berturut-turut, agar ia
jera. Ini adalah pendapat yang batal
dan menyalahi nas dengan maslahat.
Membuka pintu ini akan merobah
semua ketentuan-ketentuan hukum
Islam dan nas-nasnya disebabkan
perubahan kondisi dan situasi.

3. Maslahat yang tidak dibenarkan dan
tidak pula dibatalkan oleh syarak.”

Ketiga hal tersebut di atas dijadi-
kan landasan oleh imam al-Ghazali
dalam membuat batasan operasional
maslalah-mursalahuntukdapat diterima
sebagai dasar dalam penetapan hukum

Islam:

1. Maslahat tersebut harus sejalan
dengan tujuan penetapan hukum
Islam yaitu memelihara agama,
jiwa, akal, harta dan keturunan atau
kehormatan.

2. Maslahat tersebut tidak boleh ber-
tentangan dengan al-Qur’an, al-
Sunnah dan ijma’.

3. Maslahat tersebut menempati level
daruriyah (primer) atau hajiyah
(sekunder) yang setingkat dengan
daruriyah.

4. Kemaslahatannya harus berstatus
gat’i atau zanny yang mendekati
gat’i.

5. Dalam kasus-kasus tertentu diperlu-
kan persyaratan, harus bersifat
qat ivah, daruriyah,dan kulliyah.”’

Berdasarkan persyaratan operasi-

onal yang dibuat oleh Imam al-Ghazali
di atas terlihat bahwa Imam al-Ghazali
tidak memandang maslahah-mursalah
sebagai dalil yang berdiri sendiri,
terlepas dari al-Qur’an, as-Sunnah dan
ifma’. Imam al-Ghazali memandang
maslahah-mursalah  hanya sebagai
sebuah metode istinbath (menggali/
penemuan) hukum, bukan sebagai dalil
atau sumber hukum Islam.

Sedangkan ruang lingkup opera-

sional maslahah-mursalah tidak di-

sebutkan oleh Imam al-Ghazali secara

tegas, namun berdasarkan hasil peneli-

tian yang dilakukan oleh Ahmad Munif

Suratma Putra terhadap contoh-contoh

kasus maslahah mursalah yang di-

kemukakan oleh Imam al-Ghazali

dalam buku-bukunya (al-Mankhul, Asas
al-Qiyas, Shifa al-Galil, al-Mustafa)
dapat disimpulkan bahwa Imam al-

Ghazali membatasi ruang lingkup

operasional maslahah-mursalah yaitu

hanya di bidang muamalah saja.”

Jika dibandingkan persyaratan
yang dibuat oleh Imam Malik dengan
persyaratan yang dibuat oleh Imam al-
Ghazali di atas, maka persamaan
antara Maslahat Imam Malik dengan
Maslahat Imam al-Gazali adalah:

1. Maslahat sejalan dengan penetapan
hukum Islam

2. Maslahat tidak bertentangan dengan
nas

3. Maslahat bersifat rasional dan pasti

4. Maslahat yang dimaksud tidak ditun-
jukkan oleh dalil tertentu yang mem-
benarkan atau sebaliknya mem-
batalkan

5. Dalam ruang lingkup operasional
maslahah-mursalah, Imam Malik
dan Imam al-Ghazali mempunyai
pendapat yang sama, yaitu hanya
berlaku dalam bidang muamalah,
dan tidak berlaku dalam bidang
ibadah.

Sedangkan perbedaan antara ke-
duanya adalah:

1. Imam Malik memandang maslahah
mursalah sebagai masadir tasyri’
atau sebagai dalil dalam menetap-
kan hukum Islam, sementara Imam
al-Ghazali memandang maslahah-
mursalah hanya sebagai metode
istimbat.

2. Imam Malik, memandang maslahah
mursalah sebagai dalil hukum yang
berdiri sendiri, sementara imam al-



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 49

Gazali memandang maslahah-mur-
salah sebagai dalil yang tidak
berdiri sendiri (tidak terlepas dari al-
Qur’an, hadis dan ijma’).

3. Imam Malik memandang bahwa
maslahat mursalah selain untuk
masalah  Daruriyah juga untuk
masalah Hajjiyah, sementara imam
al-Gazali bahwa hanya untuk
masalah daruriyyah atau hajjiyah
yang setingkat dengan daruriyyah.

Sebagai contoh, Imam Malik
membolehkan menyita kekayaan kong-
lomerat™ dengan pertimbangan mas-
lahat, sedang Imam al-Ghazali tidak
membenarkannya, karena hal itu tidak
pernah dilakukan oleh para sahabat

(bertentangan dengan ijma’). Imam

Malik berpendapat demikian karena

metode istislah atau maslahah-mur-

salah dalam menetapkan hukum Islam
tidak berdasarkan kepada nas tertentu

(berlawanan atau tidak), tetapi hanya

berdasarkan maslahat yang sejalan
dengan tujuan penetapan hukum
syarak.

Contoh maslahat yang dibenar-
kan oleh Imam al-Ghazali, misalnya
apabila harta benda milik orang telah
bercampur-baur dengan harta hasil
korupsi, kolusi, manipulasi, penjara-
han, dan sebagainya, sehingga sangat
sulit untuk mendapatkan harta/barang
yang murni halal, maka berdasarkan
maslahat, boleh atau halal bagi pen-
duduk membeli barang sesuai dengan
kebutuhannya melalui transaksi yang
halal/benar, sebab jika hal itu tidak
dibenarkan, maka sistem perekono-
mian dan kegiatan keagamaan akan
macet dan terhenti, dan akan ber-
dampak buruk dalam kehidupan
masyarakat. Keadaan semacam itu
tidak dibenarkan oleh Islam. Hal ini
suatu sikap mendahulukan prevensi
mafsadat dan menciptkan maslahat

untuk kepentingan kemanusiaan yang
lebih besar.

Dengan demikian terlihat bahwa

ulama-ulama besar, baik dari kalangan
mazhab Malikiyah maupun dari
kalangan Syafi’iyah menerima masla-
hah mursalah sebagai dasar dalam
menetapkan hukum Islam dengan per-
syaratan.
Pertama, hukum yang ditetapkan harus
mengandung kemaslahatan. Kedua,
maslahat tersebut sejalan dengan
maksud pembentukan hukum Islam,
yaitu dalam rangka memelihara agama,
jiwa, akal, harta dan keturunan atau
kehormatan. Ketiga, maslahat yang
kriterianya seperti pada poin kedua
tersebut tidak ditunjukkan oleh dalil
tertentu yang membenarkan, atau
sebaliknya membatalkan. Sedangkan
ruang lingkup implementasinya khusus
dalam masalah muamalah dan adat,
tidak berlaku di bidang ibadah.

Implementasi maslahah-mursalah
tersebut, para ulama memakai istilah
yang berbeda-beda, bahkan Imam al-
Ghazali memakai beberapa istilah
untuk menyebut maslahah-mursalah,
sehingga berimplikasi kepada ketidak-
sempurnaan pemahaman generasi beri-
kutnya mengenai pendapat ulama ter-
dahulu tentang masalah ini.

Dalam kitab al-Mankul, Imam al-
Ghazali menyebut maslahah-mursalah
dengan istilah istidlal sahih (bukan
istidlal mursal), dalam kitab Asas al-
Qiyas dia memakai istilah istislah, dan
dalam kitab Shifa al-Galil disebutnya
dengan istilah munasib mula’im,
sedangkan dalam kitab al-Mustasfa,
Imam al-Ghazali tetap menyebutnya
dengan istilah maslahah-mursalah.
Karena Imam al-Ghazali menyebut
maslahah-mursalah dengan beberapa
istilah, maka ada pendapat yang
mengatakan bahwa Imam al-Ghazali



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 50

tidak konsisten menjadikan maslahah-
mursalah  sebagai  dasar  dalam
menetapkan hukum Islam. Penggunaan
terma yang berbeda-beda tersebut juga
berimplikasi pada terjadinya distorsi
pemahaman pada generasi selanjutnya
mengenai teori maslahah-mursalah.

C. Analisis

Secaranormatifal-Qur’an diyakini
sebagai petunjuk bagi manusia yang
membawa kepada kemaslahatan di
dunia dan akhirat. Keyakinan ini juga
mengandung makna bahwa (1) al-
Qur’an tidak mungkin bertentangan
dengan maslahat, (2) Maslahat tidak
mungkin bertentangan al-Qur’an. Oleh
karena itu, jika terjadi pertentangan
antara nash dan maslahat maka ter-
dapat dua kemungkinan. Pertama,
kemungkinanpemahamanterhadap nash
itu tidak tepat. Kedua, kemungkinan
pemahaman terhadap maslahat itu tidak
tepat, Ketiga, kemungkinan pemahaman
terhadap teks dan maslahat keduanya
tidak relevan. Jika terjadi dua kemung-
kinan tersebut maka keadaan itu menis-
cayakan dilakukan pengkajian ulang
terhadap teori-teori ilmu al-Qur’an dan
rekonstruksi teori maslahat.

Adapun jika maslahat berten-
tangan dengan sunnah, maka itu bisa
terjadi karena beberapa faktor. Pema-
haman terhadap maslahat itu dipenga-
ruhi oleh beberapa faktor, diantaranya
faktor sosio kultural, tempat, zaman,
waktu. Sedangkan sunnah, secara
historis periwayatannya telah melalui
rentang waktu, sehingga periwatannya
berlangsung sekitar abad ke 2 hijriyah.
Hal ini tentu memungkinkan hadis itu
harus diuji validitas dan realibiltasnya
dengan teknik triangulasi. Sebuah
riwayat yang disandarkan kepada Nabi
saw. sangat layak dipertanyakan, apa-
lagi dengan merujuk pada pandangan

adanya hadis-hadis yang dinilai ber-
laku temporal atau lokal. Yang demi-
kian itu tentu tidak relevan untuk
semua keadaan dan tempat, sehingga
perlu dilakukan penelusuran terhadap
riwayat-riwayat yang lebih relevan.

Demikian pula konsensus (ijma’)
sahabat, rumusan konsensus mereka
tentu saja dilatarbelakangi oleh per-
timbangan rasional, logis, faktual pada
masanya, yang belum tentu sejalan
dengan fakta-fakta empirik yang di-
hadapi oleh setiap generasi dari zaman
ke zaman. Rumusan maslahat yang
dihasilkan dari pertimbangan temporal
dan lokal tidak selalu tepat digunakan
untuk perumusan maslahat dengan
latar belakang situasi, konsisi, tempat,
dan zaman yang berbeda.

Pendekatan-pendekatan seperti itu
perlu dirumuskan berdasarkan Kenya-
taan bahwa hadis-hadis Nabi saw.
mempunyai karakteristik dan sifatnya
masing-masing. Ada hadis yang ber-
sifat universal, bersifat temporal, dan
bersifatlokal. Syuhudi Ismail, mengata-
kan bahwa pada kenyataannya, ada
hadis Nabi saw. yang muncul
didahului oleh sebab tertentu, tetapi
pada Kenya-taan lain ada juga hadis
tidak dihahului oleh sebab tertentu.
Ada hadis yang bersifat umum, dan
ada pula hadis yang muncul berkaitan
dengan erat dengan keadaan yang
bersifat khusus.”> Di sinilah dibutuh-
kan adanya kejelihan dalam memahami
sebuah teks yang disandarkan kepada
Nabi saw. Konteks pembicaraannya
pun harus dipahami agar tidak keliru
dalam memahami peruntukan dan
maknanya.

Dengan pendekatan kontekstual
(historis, sosiologis, antropologis) di-
harapkan mampu memberikan pema-
haman terhadap teks hadis secara tepat,
apresiatif, dan akomodatif terhadap



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 51

perubahan dan perkembangan zaman.*®

Dengan kalimat yang lebih vulgar,
diungkapkan Fazlur Rahman, apabila
kajian terhadap materi-materi hadis
dilakukan secara konstruktif, dengan
norma-norma Kkritisisme historis dan
historis sosiologisnya maka hadis itu
akan mempunyai makna baru. Sebalik-
nya, tanpa memperhatikan historis-
sosiologisnya, maka hadis itu akan
mati tanpa memberikan arti bagi kita
masa kini.”” Hal ini sejalan dengan
kaidah tagayyur al-hukm bitagayyuri
al-ahwal, al-azman, wal amikinat,
yaitu meniscayakan adanya elastisitas
pemberlakuan teks karena dengan per-
timbangan keadaan, zaman, dan milliu.

Hukum pada prinsipnya bertujuan
untuk membangun dan mendatangkan
maslahat serta menghindarkan manusia
dari kekacauan dan kerusakan. Dengan
demikian pandangan tersebut sesuai
dengan prinsip al-muhafazhat ‘ala al-
Qadim al-shalih wal akhdzu bi al-jadid
al-ashlah, yakni bersikap selektif dan
akomodatif terhadap perubahan demi
tercapainya maslahat yang bertumpu
pada tujuan-tujuan syariat. Oleh karena
itu salah satu prinsip yang perlu diper-
hatikan dari teori maslahat Imam
Malik dan al-Gazali adalah skala priori-
tas, yakni memprioritaskan proteksi
mafsadat daripada mengambil masla-
hat, sebab mencegah mafsadat pada
hakikatnya bermakna mendahulukan
maslahat yang lebih besar dan paling
urgen daripada maslahat yang lainnya.
Hal ini sejalan dengan kaidah Dar’u
al-mafasid muqaddamun ala jalb al-
mashalih.

Selain itu, latar belakang intelek-
tual dan sosiologis serta politik yang
melingkupi kehidupan Imam Malik di
Madinah tentu menjadi pertimbangan
untuk menarik teorinya ke dalam
konteks yang berbeda. Begitu pula

kehidupan al-Gazali yang berhadapan
dengan pelbagai tantangan dan anca-
man terhadap eksistensi ajaran Islam
juga mendapat pertimbangan. Perbe-
daan antara iman Malik dan al-Gazali
dalam konteks penyitaan harta dari
kaum konglomerat itu dilatarbelakangi
oleh situasi sosial, ekonomi, dan
politik yang berbeda. Secara teoritis
tidak satu pun pemikiran yang berdiri
sendiri terlepas dari ideologi dan
konteksnya.” Faktor geneologi intelek-
tual Imam Malik dan al-Gazali juga
harus menjadipertimbangandalam men-
dudukkan teori maslahatnya. Keduanya
berguru kepada ulama yang berbeda,
sehingga latar belakang intelektual
para guru itu juga turut memengaruhi
cara pandang mereka. Dalam kaitan
ini, al-Gazali harus dilihat dengan latar
belakang dikenal sebagai filosof,
mantiqgi, mutakallim, sufi, fagih, dan
ushuli. Di bidang ilmu kalam 1a
merupakan tokoh mutakallimin Asy’-
ariyah, sementara di bidang hukum
Islam (figh dan wushul figh), ia
merupakan tokoh Syafi’iyah. Dari latar
belakang afiliasi mazhab fikihnya
sudah bisa dipastikan banyak di-
pengaruhi oleh paradigma berpikir
Imam Syafi’i dengan latar belakang
sosiologis - antropologis masyarakat
Mesir. Sementara Imam Malik, maski-
pun ia merupakan salah seorang guru
Imam Syafi’i, namun istinbath yang
mempengaruhinya adalah  kondisi
sosio-historis masyarakat Madinah.
Kitab-kitab bacaan mereka juga tidak
dapat dipungkiri sebagai faktor yang
memengaruhi pemikiran mereka.
Pertimbangan-pertimbangan

tersebut dimaksudkan untuk tidak
membatasi dinamika intelektual sesuai
dengan logika dan kebutuhan terhadap
maslahat. Konstruksi teori maslahat
kedua tokoh tersebut harus diakui telah



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 52

memberikan kontribusi besar sepan-
jang sejarah, tetapi secara substantif
bisa saja berbeda sebagai konsekuensi
logis dari pertimbangan yang terus
bergerak dan berubah. Singkatnya,
kontribusi mereka telah menginspirasi
umat Islam sepanjang sejarah, dan kini
tugas generasi selanjutnya untuk men-
dinamisir sesuai konteksnya sebagai
sebuah keniscayaan.

III. PENUTUP
Beracu dari dari uraian sebelum-
nya, perbandingan teori maslahat

Imam Malik dan Imam al-Gazli dapat
dikemukakan beberapa catatan.
Pertama, maslahah mursalah
menurut Imam Malik adalah suatu
maslahat yang sesuai dengan tujuan,
prinsip, dan dalil-dalil syarak, yang
berfungsi untuk menghilangkan ke-
sempitan, baik yang bersifat dharu-

riyah ~ (primer) maupun hujjiyah
(sekunder), sedang maslahat mursalah
menurut Imam al-Ghazali adalah

memelihara tujuan-tujuan syariat yang
meliputi lima dasar pokok, vyaitu;
melindungi agama(hifzh al diin), melin-
dungi jiwa (hifzh al nafs), melindungi
akal (hifzh al agql), melindungi keles-
tarian manusia (hifzh al nasl), dan
melindungi harta benda (hifzh al mal).

Kedua, titik temu antara pan-
dangan Imam Malik dan Imam al-
Ghazali tentang maslahat yaitu harus
sejalan dengan penetapan hukum
Islam, maslahat tidak bertentangan
dengan nas, bersifat rasional dan pasti,
tidak ditunjukkan oleh dalil tertentu
yang membenarkan atau sebaliknya
membatalkan. Dalam ruang lingkup
operasional maslahah-mursalah, Imam
Malik dan Imam al-Ghazali mem-
punyai pendapat yang sama, yaitu
hanya berlaku dalam bidang mua-

malah, dan tidak berlaku dalam bidang
ibadah.

Ketiga, starting point perbedaan
paradigma antara Imam Malik dan
Imam al-Gazali terletak pada maslahat
mursalah sebagai sumber hukum dan
sebagai metode istinbath hukum. Imam
Malik memandang maslahah mursalah
sebagai masadir tasyri’ atau sebagai
dalil dalam menetapkan hukum Islam,
sementara Imam al-Ghazali memosisi-
kannya hanya sebagai metode istimbat.
Imam Malik, memandang maslahah
mursalah sebagai dalil hukum yang
berdiri sendiri, sementara imam al-
Gazali memandang maslahah-mur-
salah sebagai dalil yang tidak berdiri
sendiri (tidak terlepas dari al-Qur’an,
hadis dan ijma’). Imam Malik meman-
dang bahwa maslahat mursalah selain
untuk masalah daruriyah juga untuk
masalah hujjiyah, sementara imam al-
Gazali menggunakannya hanya untuk
masalah daruriyyah atau hajjiyah yang
setingkat dengan daruriyyah.

Catatan Akhir:

'Maslahat atau kemaslahatan yang semula
berasal dari bahasa Arab yang selanjutnya diserap
menjadi bahasa Indonesia mengandung makna
yang sama dengan arti asalnya, yaitu sesuatu yang
mendatangkan kebaikan, berguna dan bermanfaat
atau kepentingan. Lihat Tim Penyusun Kamus
bahasa Indonesia Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Jakarta: Balai Pustaka, 1989), h. 563.

’Lihat Amir Mua’llim dan Yusdani, Konfi-
gurasai  Pemikiran ~Hukum Islam (Cet. I,
Yogyakarta: UII Press, 1999), h. 52.

3Lihat Abdullah al-Kamali, Magqashid al-
Syari’ah fi Dau’ Figh al-Muuwazanat (Cet. I,
Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, 2000), hal. 38-39.

*Abdullah al-Kamali, Magashid al-Syari’ah fi
Dau’ Figh al-Muwazanat., h. 38

SAbdul Ghafur Sulaiman al-Bandari, al-
Mausu’ah  Rijal al-Kutub al-Tis’ah, juz 1II,
(Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 1993), h. 494



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 53

*Muhammad Awadah, Malik bin Anas Imam
Dar al-Hijarah (Beirut: Dar al-Kutub al-IImiyah,
1992), h. 5

'Dedi  Supriyadi, Perbandingan Madzhab
Dengan Pendekatan Baru (Bandung: Pustaka
Setia, 2008), h. 107

8Saeful Saleh Anwar, Filsafat Ilmu Al-
Gazali: Dimensi Ontologi dan Aksiologi (Bandung
: Pustaka Setia, 2007), h. 14

Saeful Saleh Anwar, Filsafat Ilmu Al-
Gazali: Dimensi Ontologi dan Aksiologi, h. 15

YAhmad  Munif Suratmaputra, Filsafat
Hukum Islam Al-Ghazali : Mashlahah Mursalah &
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 99-100

"Nawer Yuslem, al-Burhan fi Ushul al-Figh
Kitab Induk Usul Fikih: Konsep Mashlahah Imam
al-Haramain al-Juwayni dan Dinamika Hukum
Islam (Bandung: Cita Pustaka Media, 2007), h. 7-
8.

2Ahmad  Munif Suratmaputra, Filsafat
Hukum Islam Al-Ghazali : Mashlahah Mursalah &
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam,
h. 102-103

BAbu Ishak al-Syatibi, Al-I'tisham, Jilid 1I
(Baerut: Dar al-Ma’rifah, 1975), h. 39

AL Ghazali, Al-Mustasfa, Juz 1 (Bairut:
Daar al-Thya’ al Turas al-‘Araby, 1997), h. 217

SWael B. Hallag, A History of Islamic Legal
Theories,  diterjemahkan E. Kusnadiningrat
(Jakarta: Rajawali Press, 2000), h. 165-166

'Ahmad  Munif Suratmaputra, Filsafat
Hukum Islam al-Ghazali: Maslahah Mursalah dan
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam,
h. 63-64

"Imam Malik (w. 97 H.) menerima hadist-
hadist ahad sebagai hujjah (sumber hukum Islam)
yaitu apabila hadis-hadis ahad tersebut sesuai
dengan amalan dan prilaku masyarakat Madinah.
Namun jika hadis ahad tersebut tidak sesuai
dengan amalan dan prilaku masyarakat Madinah
maka hadis ahad tersebut tidak diterima oleh Imam
Malik sebagai hujjah. Imam Malik membuat tolak
ukur amalan dan prilaku masyarakat Madinah
untuk dapat menerima hadis ahad sebagai hujjah
karena pada masa itu sudah banyak berkembang
hadis-hadis palsu di kalangan umat Islam. Imam
Malik menganggap masyarakat Madinah lebih
tahu mengenai Sunnah Nabi karena mereka tinggal
satu kota bersama Nabi.

"Abdul Wahab Khallaf, Sejarah Pemben-
tukan dan Perkembangan Hukum Islam (Jakarta:
Rajawali Press, 2003), 110

' Asywadie Syukur, Pengantar llmu Figh &
Usul Figh (Cet. I; Surabaya: Bina Amin, 1990), h.
199

Muhammad al-Gazali, Al-Mustasfa min Iim
Ushul, Tahqiq Muhammad Sulaiman al-Asyqar
(Baerut/Libanon: Al-Risalah, 1997 M./1418 H.) h.
414-416

*'"Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal
Philosoply: A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life

and Thought (Islamabad Pakistan: Islamic
Research Istitute, 1977), h. 149-150.
2Ahmad  Munif Suratmaputra, Filsafat

Hukum Islam al-Ghazali: Maslahah Mursalah dan
Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam,
h. 144,

»Dalam konteks Indonesia, para koruptor
malah tidak hanya kaya, tetapi kekayaannya
berasal dari sumber yang tidak legal. Jadi,
menyitanya merupakan suatu keniscayaan yang
wajib dilakukan oleh Negara (oleh aparat penegak
hukum khusus Komisi Pemberantasan Korupsi).

*Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal
Philosoply: A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life
and Thought, h. 162

SLihat M. Syuhudi Ismail, Hadits Nabi yang
Tekstual dan Kontekstual, Telaah Ma ‘ani al-
Hadits tentang Ajaran Islam yang Universal,
Temporal, Lokal (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang,
1994), h. 5.

*Gagasan ini tampaknya juga merupakan
kegelisahan intelektual Arkoun sebagaimana
diungkap oleh Hendrik Meuleman, Tradial
Kemodernan dan Metamodernisme: Memper-
bincangkan  pemikiran =~ Muhammad  Arkoun

(Yogyakarta: LKIS, 1996), h. 28.

Lihat Fazlur Rahman, Membuka Pintu
[jtihad (Cet. I; Bandung: Pustaka, 1995), h. 269.

*Bandingkan pernyataan tersebut dengan
Joseph peter Ghougassian, Sayap-sayap Pemikiran
Khalil Gibran (Yogyakarta. Fajar Pustaka Baru.
2002), h. 21.

DAFTAR PUSTAKA
Anwar, Saeful Saleh. Filsafat Ilmu Al-
Gazali:  Dimensi  Ontologi  dan

Aksiologi. Bandung : Pustaka Setia,
2007.

Awadah, Muhammad. Malik bin Anas
Imam Dar al-Hijarah. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 1992.

Bandari, Abdul Ghafur Sulaiman al-. al-
Mausu’ah Rijal al-Kutub al-Tis ah.



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ... | 54

juz III. Beirut: Dar al-Kutub al-
Islamiyah, 1993.

Gazali, Muhammad al-. Al-Mustasfa min
Ilm Ushul. Tahqiq Muhammad
Sulaiman al-Asyqar, Baerut/Libanon:
Al-Risalah, 1997 M./1418 H.

Ghougassian, Joseph peter. Sayap-sayap
Pemikiran Khalil Gibran. Yogya-
karta. Fajar Pustaka Baru. 2002.

Hallag, Wael B. A History of Islamic

Legal Theories, diterjemahkan E.
Kusnadiningrat. Jakarta: Rajawali
Press, 2000.

Ismail, M. Syuhudi. Hadits Nabi yang
Tekstual dan Kontekstual, Telaah Ma
‘ani al-Hadits tentang Ajaran Islam

vang Universal, Temporal, Lokal.
Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 1994.

Kamali, Abdullah al-. Magashid al-
Syari’ah  fi  Dau’  Figh al-
Muuwazanat. Cet. I, Beirut-Libanon:
Dar al-Fikr, 2000.

Khallaf, Abdul Wahab. Sejarah Pemben-
tukan dan Perkembangan Hukum

Islam. Jakarta: Rajawali Press, 2003.

Mas’ud, Muhammad Khalid. Islamic
Legal Philosoply: A Study of Abu
Ishaq al-Shatibi’s Life and Thought.
Islamabad Pakistan: Islamic Research
Istitute, 1977.

Meuleman, Hendrik. Tradial Kemodernan
dan Metamodernisme: Memperbin-

cangkan  pemikiran  Muhammad
Arkoun. Yogyakarta: LKIS, 1996.

Mua’llim, Amir dan Yusdani. Konfigu-
rasai Pemikiran Hukum Islam. Cet. I;
Yogyakarta: UII Press, 1999.

Rahman, Fazlur. Membuka Pintu Ijtihad.
Cet. [; Bandung: Pustaka, 1995.

Supriyadi, Dedi. Perbandingan Madzhab
Dengan Pendekatan Baru. Bandung:
Pustaka Setia, 2008.

Suratmaputra, Ahmad Munif. Filsafat
Hukum Islam Al-Ghazali: Mashlahah
Mursalah & Relevansinya dengan
Pembaharuan Hukum Islam. Jakarta:

Pustaka Firdaus, 2002.

Syatibi, Abu Ishak al-. Al-I’tisham. Jilid
II. Baerut: Dar al-Ma’rifah, 1975.

Syukur, Asywadie. Pengantar Ilmu Figh
& Usul Figh. Cet. I; Surabaya: Bina
Amin, 1990.

Tim Penyusun Kamus bahasa Indonesia
Departemen Pendidikan dan Kebu-

dayaan, Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka,
1989.

Yuslem, Nawer. al-Burhan fi Ushul al-
Figh Kitab Induk Usul Fikih: Konsep
Mashlahah Imam al-Haramain al-

Juwayni dan Dinamika Hukum Islam.
Bandung: Cita Pustaka Media, 2007.



