
Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 42 

 

MASLAHAT MENURUT IMAM MALIK DAN IMAM AL-
GHAZALI (STUDI PERBANDINGAN) 

Hj. Andi Herawati 

UIN Alauddin Dpk Fakultas Agama Islam Universitas Islam Makassar 

E-mail: aheramukhlis@ymail.com  

Abstract: This article discusses Imam Malik¶V and Imam al-Gazali¶V theory of maslahat: 

First, both Malik and al-Gazali agreed that maslahat relevant to Islamic law. Therefore, 

maslahat must not contradict the primary texts (the Quran and hadith), rational and 

absolute, there is no primary text supports or contradicts it. Both Malik and al-Gazali 

agreed that maslahat only used in social aspect, not worship field. Second, Imam Malik 

used maslahah mursalah as a resorce of Islamic law. In contrast, al-Gazali put maslahah�

mursalah as method to Islamic law. Malik justified that maslahah� mursalah as an 

independent Islamic resource, and al-Gazali justified it as a dependent lslam law 

resouce. MaOLN¶V� SRLQW� RI� YLHZ� LV� GLIIHUHQW� IURP� DO-*D]DOL¶V� ZKHUH� 0DOLN� VDLG� WKDW�

maslahah�mursalah may be used both for daruriyat and hajiyat, while al-*D]DOL¶V�SRLQW�RI�

view that it is used for daruriyat or hajiyat which is the same level as daruriyat. 

Kata Kunci: Maslahat, Imam Malik, Al-Gazali 

I. PENDAHULUAN 

Masalahah mursalah, apakah 

sebuah sumber hukum Islam atau 

sekedar sebuah metode istinbath, 

merupakan starting point yang mewar-

nai perdebatan ulama. Perbedaan ter-

sebut merupakan titik awal yang selan-

jutnya berimplikasi pada cara pandang 

dan cara menyikapinya. Hal ini berang-

kat dari sebuah hasrat untuk mewujud-

kan tujuan-tujuan utama syariat diturun-

kan dan diformulasikan. Tujuan hukum 

yang dalam istilah ushul fiqh disebut 

dengan maqashid al-syariµah adalah 

mengkaji nilai-nilai yang dikandung 

oleh hukum, yaitu maslahat.
1
 Pakar 

ushul fiqh, seperti Imam al-Haramain 

sebagaimana dikutip oleh Amir Mual-

lim dan Yusdani dapat dikatakan seba-

gai orang yang pertama menekankan 

pentingnya memahami maqasid al-

V\DUL¶DK dalam menetapkan hukum.
2
 

Kajian tentang maqasid al-

syarµiah tidak lain adalah menyangkut 

pembahasan tentang maslahat. Pem-

bahasan tentang maslahat ini tidak 

luput dari perbedaan dan perdebatan di 

kalangan pakar ushul fiqh. Perbedaan 

dan perdebatan ini bukan saja terlihat 

dari segi pemahaman tentang essensi 

maslahat, yaitu menyangkut pemak-

naan dan bentuknya, tetapi juga terkait 

langsung dengan relevansinya dengan 

kepentingan dan hajat manusia yang 

terus berkembang. Tidak dapat dipung-

kiri bahwa perbedaan dan perdebatan 

ini semakin lebih terlihat lagi ketika 

terjadinya pertentangan antara masla-

hat dengan nash dan ,MPD¶�
3
  

Para pakar ushul fiqh memiliki 

sudut pandang yang berbeda dalam 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 43 

 

menghadapi pertentangan antara masla-

hat dengan nas. Sebagaimana dijelas-

kan oleh Abdullah al-Kamali,
4
 pada 

umumnya para ushuliyun berpendapat 

bahwa jika terjadi pertentangan antara 

maslahat dengan nas al-Qur¶an dan 

Sunah atau al-Ijmak, maka hal yang 

demikian merupakan maslahat yang 

diragukan dan harus ditolak karena 

akan membawa kepada kerusakan 

(mafsadat). Jalan yang harus diambil 

adalah mendahulukan nas atas masla-

hat (taqdim al-nDVK�µDOD�DO-maslahat). 

Mengapa mendahulukan nas jika 

terjadi perlawanan atau pertentangan 

dengan maslahat? Hal ini tidak lain 

karena apa yang disebut maslahat atau 

kemaslahatan cenderung jika tidak 

disebut lebih banyak dipengaruhi oleh 

hawa nafsu dan kepentingan manusia. 

Jika sesuatu yang disebut maslahat 

dipengaruhi oleh hawa nafsu manusia, 

maka akan terjadi kerusakan dan hal 

ini yang tidak bisa ditolerir. 

Dalam upaya pembinaan hukum 

syarak berbagai langkah metodologis 

telah dirumuskan oleh ulama ushul. 

Langkah-langkah  metodologis ini me-

rupakan sarana atau cara yang bukan 

saja dapat dipergunakan untuk mema-

hami hukum-hukum syarak dari sum-

bernya al-Qur¶an dan Sunah, melain-

kan juga berfungsi sebagai alat untuk 

menggali dan menetapkan hukum. 

Perumusan langkah-langkah metodo-

logis ini melahirkan sejumlah teori 

yang dipergunakan oleh para ulama 

ushul dalam kegiatan istinbath (penari-

kan kesimpulan) hukum. Teori yang 

paling awal digunakan dalam kegiatan 

istinbath hukum adalah berpijak pada 

kaidah-kaidah lafzhiyah nash dan 

muatan hukum yang terkandung di 

dalamnya, yang kemudian dikenal 

dengan teori bayani. Kemudian, dalam 

perkembangan berikutnya muncul teori 

qiyasi dan istislahi. 

Teori Qiyasi fokusnya adalah 

memperluas pemberlakuan suatu ke-

tentuan hukum yang sudah ada kepada 

persoalan-persoalan baru yang tidak 

disebutkan oleh nas atas dasar ke-

VDPDDQ�µillat antara keduanya. Berbeda 

dengan teori bayani dan qiyasi, teori 

istishlahi digunakan ketika tidak 

ditemukan jawaban hukum secara 

tekstual dalam nas, dan tidak pula ada 

padanannya dengan apa yang telah 

diterapkan di dalam nas. Operasional 

istislahi didasarkan atas substansi 

kepentingan yang dibutuhkan oleh 

manusia yakni segi keberadaan kepen-

tingan tersebut dan segi peniadaan atau 

penolakan terjadinya kemudaratan 

dalam kehidupan manusia. Dan teori 

ini yang kemudian, oleh para ulama 

ushul disebut dengan teori Masalahat 

Mursalah. Kajian tentang maslahat 

Mursalah merupakan bagian yang 

sangat penting dalam dalam teori 

pemikiran hukum Islam, disamping ia 

digunakan secara luas dalam kegiatan 

istinbath hukum ketika menghadapi 

berbagai kasus baru yang tidak ditemu-

kan jawabannya secara tekstual dalam 

nas al-Qur¶an dan Sunah. 

II. PEMBAHASAN 

A. Biografi Imam Malik dan Iman 
al-Ghazali  

1. Imam Malik.  

 Nama lengkapnya Abu Abdullah 

Malik bin Anas bin Malik bin Abi 

Amir bin Amr al-Haris bin Gaiman bin 

Husail bin Amr bin al-Haris al-Asbahi 

al-Madani, kunyah-nya Abu Abdullah.
5
 

Ia dilahirkan di kota Madinah, dari 

sepasang suami isteri Anas bin Malik 

dan Aliyah binti Suraik, bangsa Arab 

Yaman.  



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 44 

 

Terdapat perbedaan pendapat ten-

tang kelahirannya di kalangan sejara-

wan. Ada yang menyatakan 90 H, 93 

H, 94 H dan ada pula yang menyatakan 

97 H. Tetapi mayoritas sejarawan lebih 

cenderung menyatakan beliau lahir 

tahun 93 H. pada masa Khalifah 

Sulaiman bin Abdul Malik bin Marwan 

dan wafat di Madinah dalam usia 87 

tahun, setelah menjadi mufti Madinah 

selama 60 tahun. Ia sakit selama 22 

hari dan wafat pada hari Ahad tanggal 

14 Rabiul Awal tahun 179 H.
6
  

Imam Malik menimba ilmu dari 

semua Ulama di Madinah, baik ahli 

hadis maupun ahli fikih. Ia belajar 

hadis dari sekian banyak ulama dan 

gurunya yang paling terkenal dalam 

bidang hadis antara lain adalah al-

=XKUL�� 1DIL¶� 0DXOD� LEQ� 8PDU� GDQ�

Hidyam ibn Zubair. Ia dalam bidang 

fikih, ia dari fuqaha di Madinah yang 

dikenal dengan fuqaha al-6DE¶DK�  

Dalam usianya yang masih muda, 

ia telah menguasai banyak ilmu. 

Kecintaannya kepada ilmu menjadikan 

hampir seluruh hidupnya didedikasikan 

dalam dunia pendidikan. Ulama besar, 

,PDP�$EX�+DQLIDK� GDQ� ,PDP�6\DIL¶L�

pun pernah menimba ilmu dari Imam 

Malik. Belum lagi ilmuwan dan para 

ahli lainnya. Menurut sebuah riwayat 

disebutkan, murid terkenal Imam 

Malik mencapai 1.300 orang.
7
 

Ia disebut-sebut sebagai tokoh 

utama eksklusifisme sunah ulama 

Madinah yang ditandai dengan karya 

monumentalnya, al-0XZDWWD¶. Karya 

ini merupakan kitab hadis sekaligus 

sebagai kitab fikih. Sebagai kitab 

hadis, 0XZDWWD¶ terklasifikasi dalam 

al-kutub al-WLVµah.  

Al-Muwatta' sebagai kitab fikih 

berdasarkan himpunan hadis-hadis 

pilihan dan menjadi salah satu rujukan 

penting para ulama kontemporer. 

Karya terbesar imam Malik ini dinilai 

memiliki banyak keistimewaan. Kitab 

tersebut disusun berdasarkan klasifi-

kasi fikih dengan memperinci kaidah 

fikih yang diambil dari hadis dan fatwa 

sahabat. 

Selain Al-Muwatta', Imam Malik 

juga menyusun kitab Al-Mudawwanah 

al-Kubra, yang berisi fatwa-fatwa dan 

jawaban Imam Malik atas berbagai 

masalah. Imam Malik tidak hanya 

meninggalkan warisan berupa buku, 

melainkan juga mewariskan Mazhab 

Fikih di kalangan Islam Sunni, yang 

disebut sebagai Mazhab Maliki. 

Disamping konsisten memegang 

teguh hadis, mazhab ini juga dikenal 

memprioritaskan aspek kemaslahatan 

dalam menetapkan hukum. Secara ber-

urutan, sumber hukum yang dikem-

bangkan dalam Mazhab Maliki adalah 

Al-Qur'an, Sunnah Rasulullah  saw., 

amalan sahabat, tradisi masyarakat 

Madinah (amal ahli al-Madinah), 

qiyas (analogi), dan al-Maslahah al-

Mursalah. 

2. Imam al-Ghazali 

 Abu Hamid Muhammad ibnu 

Ahmad Al-Gazali Al-Thusi. Al-Gazali 

lahir pada tahun 450 H/1058 M di 

Tabaran, salah satu wilayah di Thus, 

yakni kota terbesar kedua di Khurasan 

setelah Naisabur. Kepada nama kota 

kelahirannya inilah kemudian nama 

Al-Gazali dinisbatkan (al-Thusi). Al-

Gazali adalah seorang tokoh pemikir 

muslim yang hidup pada bagian akhir 

dari zaman keemasan di bawah 

khilafah Abbasiyah yang berpusat di 

Bagdad. Al-Ghazali sempat berpartisi-

pasi dalam kehidupan politik ke-

agamaan pada tahun-tahun terakhir 

pemerintahan Nizam dan kemudian 

menjadi sosok sentral. Ia wafat di kota 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 45 

 

kelahirannya pada tahun 505 H/1111 

M.
8
  

Dunia Islam memberikan gelar 

kehormatan kepadanya dengan sebutan 

Hujjah al-Islam (pembela Islam) 

karena kegigihan dan jasa-jasanya 

dalam membela Islam dari gencarnya 

gempuran arus pemikiran yang dikha-

watirkan dapat mengancam eksistensi 

Islam, baik dari kalangan filosof, 

mutakallimin, batiniyah, dan sufi. 

Demikian juga atas upaya dan usaha-

nya merawat kembali tradisi keilmuan 

Islam sebagaimana terlihat pada karya 

besar monumentalnya Ihya Ulum al-

Din.
9
  

Al-Gazali menguasai berbagai 

cabang ilmu. Dari sekian banyak 

karyanya menunjukkan bahwa ia 

adalah ulama yang handal di bidang 

ushul al-din (ilmu kalam), ushul fiqh, 

fiqh, mantiq (logika), hikmah, filsafat, 

dan ta sawuf. Dari segi geneologi 

intelek-tualnya, ia memiliki banyak 

guru, di-antaranya Imam Haramain 

(Abu al-0D¶DOL� DO-Juwaini) yang 

dianggap paling banyak berjasa 

membina Al-Gazali menjadi ahli fikih 

dan usul fiqh. Di akhir hayat sang guru 

inilah Al-Gazali mulai menampakkan 

eksistensi-nya sebagai ulama besar 

yang di-kagumi oleh banyak kalangan, 

dan mulai banyak mengajar dan 

menga-rang. 

Sebagaimana disebutkan di atas, 

al-Gazali dikenal sebagai filosof, 

mantiqi, mutakallim, sufi, faqih dan 

ushuli. Di bidang ilmu kalam ia meru-

SDNDQ� WRNRK�PXWDNDOOLPLQ�$V\¶DUL\DK��

sementara di bidang hukum Islam (fiqh 

dan ushul fiqh), ia merupakan tokoh 

6\DIL¶L\DK� Selaku ushuli, mazhab 

Syafi`i, Al-Gazali meninggalkan bebe-

rapa karya ilmiah khusus di bidang 

disiplin ilmu ini, diantaranya adalah: 

1. A1-0DQNKXO�PLQ�7D¶OLTDW�DO-Ushul. 

Ini adalah karya Al-Gazali yang  

pertama di bidang ushul fiqh. Kitab 

ini telah di-tahqiq (diedit) oleh 

Muhammad Hasan Haitu dan 

diterbitkan oleh Dar al-Fikr, Beirut. 

2. 6\LID� µDO-Ghalil fi Bayan asy-

Syabah wa al-Mukhil wa Masalik 

al- 7D¶OLO. Kitab ini di-tahqiq oleh 

Hammid al-Kabisi untuk meraih 

gelar doktor di bidang Ushul fiqh 

GDUL�)DNXOWDV�6\DUL¶DK�$O-Azhar. 

3. Al-0XVWDVID�0LQ� µ,OP�DO-Ushul. Ini 

adalah kitab ushul fiqh yang 

menempatkan Al-Gazali sebagai 

tokoh ushuliyyin PD]KDE�6\DIL¶L�
10

 

Diantara sejumlah karya Al-

Gazali dalam bidang Ushul Fiqh, al-

Mustasfa dipandang sebagai salah satu 

dari buku induk yang menjadi rujukan 

kitab-kitab ushul al-ILTK� 6\DIL¶L\\DK�

yang dikarang pada masa-masa beri-

kutnya. Tiga serangkai buku induk 

ushul fiqh 6\DIL¶L\DK� GLPDNVXG� LDODK��

Al-0X¶WDPDG karya Abu al-Husain al-

Basri al-Mu`tazili (463 H), Al-Burhan 

fi Ushul al-Fiqh karya Abu al-0D¶DOL�

Abd Allah al-Juwayni al-Naisaburi 

Imam al Haramain (478 H) dan Al-

Mustasfa, karya Al-Gazali (505 H).
 11

 

Badran Abu al-Ainain dan Syekh 

Muhammad al-Khudari (w. 1345 H) 

menilai, diantara ketiga kitab di atas 

yang paling bagus adalah al-Mustasfa, 

baik dilihat dari segi keindahan dan 

kejelasan bahasa, sistematika, maupun 

adanya tambahan-tambahan yang 

belum pernah ditemukan pada kitab-

kitab sebelumnya.
12

  

Perhatian para ulama terhadap al-

Mustasfa cukup besar. Hal ini, antara 

lain, ditandai dengan adanya upaya 

para ulama untuk mensyarahkan 

(memberi komentar) kitab tersebut, 

disamping ada pula yang 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 46 

 

meringkasnya dalam suatu buku dan 

memberikan catatan-catatan penting. 

B. Teori Maslahat Imam Malik dan 
Imam al-Gazali  

Menurut Imam Malik bahwa 

maslahat mursalat adalah kemasla-

hatan yang tidak ada pembatalannya 

dari nash dan juga tidak disebutkan 

secara jelas oleh nash akan tetapi 

maslahat mursalah ini tidak boleh 

bertentangan dengan nash sebagai 

sumber pokok. 

Teori maslahah mursalah menu-

rut imam Malik sebagaimana dinukil-

kan oleh imam Syatibi dalam kitab al-

,¶WLVKDP adalah suatu maslahat yang 

sesuai dengan tujuan, prinsip, dan 

dalil-dalil syarak, yang berfungsi untuk 

menghilangkan kesempitan, baik yang 

bersifat dharuriyah (primer) maupun 

hujjiyah (sekunder).
13

 

Sedang menurut teori imam al-

Ghazali, maslahah DGDODK�� ³PHPHOL-

hara tujuan-tujuan V\DUL¶DW´� Sedang-

NDQ�WXMXDQ�V\DUL¶DW meliputi lima dasar 

pokok, yaitu: 1) melindungi agama 

(hifzh al diin); 2) melindungi jiwa (hifzh 

al nafs); 3) melindungi akal (hifzh al 

aql); 4) melindungi kelestarian manusia 

(hifzh al nasl); dan 5) melindungi harta 

benda (hifzh al mal).
14

 

Teori maslahah-mursalah atau 

istislah sebagaimana disebutkan di 

atas, pertama kali diperkenalkan oleh 

Imam Malik (W. 97 H.), pendiri 

mazhab Malik. Namun, setelah abad 

ketiga hijriyah tidak ada lagi ahli usul 

fikih yang menisbatkan maslahah-

mursalah kepada Imam Malik,
15 

sehingga tidak berlebihan jika ada 

pendapat yang menyatakan bahwa 

teori maslahah-mursalah ditemukan 

dan dipopulerkan oleh ulama-ulama 

usul fikih dari kalangan asy-6\DIL¶L\DK�

yaitu Imam al-Haramain al-Juwaini (w. 

478 H.), guru Imam al-Ghazali. 

Menurut beberapa hasil penelitian, ahli 

usul fikih yang paling banyak 

membahas dan mengkaji maslahah-

mursalah adalah Imam al-Ghazali 

yang dikenal dengan sebutan hujjatul 

Islam.
16

 

Dalam menyelesaikan persoalan-

persoalan hukum baru yang dihadapi 

oleh masyarakat muslim waktu itu, 

Imam Malik mencari hukumnya di 

dalam al-4XU¶DQ� dan jika tidak mene-

mukannya dalam al-QuU¶DQ�� PDND�

Imam Malik mencarinya di dalam 

Sunah Nabi,
17

 dan apabila di dalam al-

4XU¶DQ� GDQ� Sunah tidak ditemukan, 

maka ia mendasarkan pendapatnya 

kepada konsensus (LMPD¶) para sahabat, 

dan apabila LMPD¶� para sahabat tidak 

ada mengenai masalah hukum tersebut, 

maka Imam Malik menggali hukum 

(istinbath) dengan cara ber-ijtihad. 

Metode ijtihad yang dipakai oleh 

Imam Malik dalam rangka menggali 

hukum (istinbath) ada dua yaitu; qiyas 

dan istislah atau maslahah-mursalah. 

Metode qiyas dipraktekkan oleh Imam 

Malik apabila ada nas tertentu, baik al-

4XU¶DQ� PDXSXQ� Sunah yang men-

dasarinya. Sedangkan metode istislah 

atau maslahah-mursalah dipraktekkan 

oleh Imam Malik apabila masalah 

(hukum) yang sedang dihadapi, tidak 

ada satupun nas yang mendasarinya, 

baik yang membenarkan maupun yang 

melarangnya. Dalam kasus-kasus ter-

tentu, Imam Malik menggunakan 

metode maslahah-mursalah dalam 

men-takhsis ayat-ayat al-4XU¶DQ� \DQJ�

bersifat umum.
18

 

Secara umum, Imam Malik 

menggunakan maslahat meskipun tidak 

ada nas atau hadis Nabi  saw. karena 

WXMXDQ� V\DUD¶� DGDODK� XQWXN� NHPDVOD-

hatan umat manusia dan setiap nas 

pasti mengandung nilai maslahat. Jika 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 47 

 

tidak ada nas, maslahat hakiki adalah 

PHOLKDW�WXMXDQ�KXNXP�V\DUD¶� 

Untuk menjadikan maslahah mur-

salah menjadi dalil, Imam Malik ber-

tumpu pada: 

1. Praktek para sahabat yang telah 

menggunakan maslahah mursalah, 

diantaranya saat sahabat mengum-

pulkan al-4XU¶DQ�NHGDODP�EHEHUDSD�

mushaf, padahal hal ini tidak pernah 

dilakukan oleh Rasulullah  saw.. 

2. Adanya maslahat berarti sama 

dengan merealisasikan maqasid al-

syariah. Oleh karena itu, wajib 

menggunakan dalil maslahat karena 

merupakan sumber hukum pokok 

yang berdiri sendiri. 

3. Seandainya maslahat tidak diambil 

pada setiap kasus yang jelas 

mengandung maslahat, maka orang-

orang mukallaf akan mengalami 

kesulitan. 

Imam Malik dalam menggunakan 

maslahah mursalah sebenarnya tidak 

memberikan peluang terhadap subjek-

tivitas seseorang. Hal ini terbukti dengan 

adanya syarat-syarat yang ia terapkan 

terhadap pengguna maslahah mursalah 

dengan ketat, syarat-syarat tersebut 

adalah: 

1. Maslahah mursalah harus memiliki 

kecenderungan mengarah kepada 

tujuan V\DUL¶DW walaupun secara 

umum dan tidak bertentangan 

dengan dasar-dasar Syarak, dalil-

dalil hukum. 

2. Pembahasannya harus bersifat 

rasional dengan indikasi seandainya 

dipaparkan terhadap orang-orang 

berakal mereka akan menerimanya. 

3. Penggunaanya bertujuan untuk kebu-

tuhan yang sangat darurat atau 

untuk menghilangkan berbagai ben-

tuk kesulitan dalam beragama. 

4. Maslahah mursalah yang digunakan 

untuk membuat hukum adalah benar-

benar maslahah secara nyata bukan 

dugaan. 

5. Maslahah yang dipakai adalah 

maslahah umum, bukan maslahah 

bagi kepentingan satu golongan atau 

individu tertentu.
19

 

Sebagai implikasi sikap kehati-

hatiannya, Imam Malik selalu mem-

prioritaskan al-4XU¶DQ� GDQ� KDGLV� GL�

dalam ber-istimbath dan tidak meng-

gunakan Maslahah Mursalah jika ber-

tentangan dengan nas. Dengan demi-

kian dapat disimpulkan bahwa Masla-

hah Mursalah menurut Imam Malik 

jelas sebagai alternatif terakhir apabila 

tidak ditemukan dalam nas dan LMPD¶� 

Sedang al-Gazali menyebutkan 

macam-macam maslahat dilihat dari 

segi dibenarkan dan tidaknya oleh dalil 

syarak terbagi menjadi 3 macam, yaitu: 

1. Maslahat yang dibenarkan oleh 

syarak, dapat dijadikan hujjah dan 

kesimpulannya kembali kepada 

qiyas, yaitu mengambil hukum dari 

jiwa/semangat nas dan ijma¶. 

Contoh: menghukumi bahwa setiap 

minuman dan makanan yang mema-

bukkan adalah haram diqiyaskan 

kepada khamar.  

2. Maslahat yang dibatalkan oleh 

syarak. Contoh: pendapat sebagian 

ulama kepada salah seorang raja 

ketika melakukan hubungan suami 

istri di siang hari Ramadhan, hen-

daklah berpuasa dua bulan berturut-

turut. Ketika pendapat itu disang-

gah, mengapa ia tidak memerintah-

kan Raja itu untuk memerdekakan 

budak, padahal ia kaya, ulama itu 

berkata, kalau raja itu saya suruh 

memerdekakan hamba sahaya, 

sangatlah mudah baginya, dan ia 

dengan ringan akan memerdekakan 

hamba sahaya untuk memenuhi 

kebutuhan syahwatnya. Oleh karena 

itu, maslahatnya, ia wajib berpuasa 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 48 

 

dua bulan berturut-turut, agar ia 

jera. Ini adalah pendapat yang batal 

dan menyalahi nas dengan maslahat. 

Membuka pintu ini akan merobah 

semua ketentuan-ketentuan hukum 

Islam dan nas-nasnya disebabkan 

perubahan kondisi dan situasi. 

3. Maslahat yang tidak dibenarkan dan 

tidak pula dibatalkan oleh syarak.
20

 

   Ketiga hal tersebut di atas dijadi-

kan landasan oleh imam al-Ghazali 

dalam membuat batasan operasional 

maslalah-mursalah untuk dapat diterima 

sebagai dasar dalam penetapan hukum 

Islam: 

1. Maslahat tersebut harus sejalan 

dengan tujuan penetapan hukum 

Islam yaitu memelihara agama, 

jiwa, akal, harta dan keturunan atau 

kehormatan. 

2. Maslahat tersebut tidak boleh ber-

tentangan dengan al-4XU¶DQ�� DO-

Sunnah dan LMPD¶�� 

3. Maslahat tersebut menempati level 

daruriyah (primer) atau hajiyah 

(sekunder) yang setingkat dengan 

daruriyah.  

4. Kemaslahatannya harus berstatus 

TDW¶L� atau zanny yang mendekati 

TDW¶L� 

5. Dalam kasus-kasus tertentu diperlu-

kan persyaratan, harus bersifat 

TDW¶L\DK��GDUXUL\DK�dan kulliyah.
21

 

Berdasarkan persyaratan operasi-

onal yang dibuat oleh Imam al-Ghazali 

di atas terlihat bahwa Imam al-Ghazali 

tidak memandang maslahah-mursalah 

sebagai dalil yang berdiri sendiri, 

terlepas dari al-4XU¶DQ��DV-Sunnah dan 

LMPD¶�� Imam al-Ghazali memandang 

maslahah-mursalah hanya sebagai 

sebuah metode istinbath (menggali/ 

penemuan) hukum, bukan sebagai dalil 

atau sumber hukum Islam. 

Sedangkan ruang lingkup opera-

sional maslahah-mursalah tidak di-

sebutkan oleh Imam al-Ghazali secara 

tegas, namun berdasarkan hasil peneli-

tian yang dilakukan oleh Ahmad Munif 

Suratma Putra terhadap contoh-contoh 

kasus maslahah mursalah yang di-

kemukakan oleh Imam al-Ghazali 

dalam buku-bukunya (al-Mankhul, Asas 

al-Qiyas, Shifa al-Galil, al-Mustafa) 

dapat disimpulkan bahwa Imam al-

Ghazali membatasi ruang lingkup 

operasional maslahah-mursalah yaitu 

hanya di bidang muamalah saja.
22

 

Jika dibandingkan persyaratan 

yang dibuat oleh Imam Malik dengan 

persyaratan yang dibuat oleh Imam al-

Ghazali di atas, maka persamaan 

antara Maslahat Imam Malik dengan 

Maslahat Imam al-Gazali adalah: 

1. Maslahat sejalan dengan penetapan 

hukum Islam 

2. Maslahat tidak bertentangan dengan 

nas 

3. Maslahat bersifat rasional dan pasti 

4. Maslahat yang dimaksud tidak ditun-

jukkan oleh dalil tertentu yang mem-

benarkan atau sebaliknya mem-

batalkan 

5. Dalam ruang lingkup operasional 

maslahah-mursalah, Imam Malik 

dan Imam al-Ghazali mempunyai 

pendapat yang sama, yaitu hanya 

berlaku dalam bidang muamalah, 

dan tidak berlaku dalam bidang 

ibadah. 

Sedangkan perbedaan antara ke-

duanya adalah: 

1. Imam Malik memandang maslahah�

mursalah sebagai PDVDGLU� WDV\UL¶ 

atau sebagai dalil dalam menetap-

kan hukum Islam, sementara Imam 

al-Ghazali memandang maslahah-

mursalah hanya sebagai metode 

istimbat. 

2. Imam Malik, memandang maslahah�

mursalah sebagai dalil hukum yang 

berdiri sendiri, sementara imam al-



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 49 

 

Gazali memandang maslahah-mur-

salah sebagai dalil yang tidak 

berdiri sendiri (tidak terlepas dari al-

4XU¶DQ��KDGLV�GDQ�LMPD¶�.  

3. Imam Malik memandang bahwa 

maslahat mursalah selain untuk 

masalah Daruriyah juga untuk 

masalah Hajjiyah, sementara imam 

al-Gazali bahwa hanya untuk 

masalah daruriyyah atau hajjiyah 

yang setingkat dengan daruriyyah. 

Sebagai contoh, Imam Malik 

membolehkan menyita kekayaan kong-

lomerat
23

 dengan pertimbangan mas-

lahat, sedang Imam al-Ghazali tidak 

membenarkannya, karena hal itu tidak 

pernah dilakukan oleh para sahabat 

(bertentangan dengan LMPD¶). Imam 

Malik berpendapat demikian karena 

metode istislah atau maslahah-mur-

salah dalam menetapkan hukum Islam 

tidak berdasarkan kepada nas tertentu 

(berlawanan atau tidak), tetapi hanya 

berdasarkan maslahat yang sejalan 

dengan tujuan penetapan hukum 

syarak.
24

 

Contoh maslahat yang dibenar-

kan oleh Imam al-Ghazali, misalnya 

apabila harta benda milik orang telah 

bercampur-baur dengan harta hasil 

korupsi, kolusi, manipulasi, penjara-

han, dan sebagainya, sehingga sangat 

sulit untuk mendapatkan harta/barang 

yang murni halal, maka berdasarkan 

maslahat, boleh atau halal bagi pen-

duduk membeli barang sesuai dengan 

kebutuhannya melalui transaksi yang 

halal/benar, sebab jika hal itu tidak 

dibenarkan, maka sistem perekono-

mian dan kegiatan keagamaan akan 

macet dan terhenti, dan akan ber-

dampak buruk dalam kehidupan 

masyarakat. Keadaan semacam itu 

tidak dibenarkan oleh Islam. Hal ini 

suatu sikap mendahulukan prevensi 

mafsadat dan menciptkan maslahat 

untuk kepentingan kemanusiaan yang 

lebih besar. 

Dengan demikian terlihat bahwa 

ulama-ulama besar, baik dari kalangan 

mazhab Malikiyah maupun dari 

kalangan 6\DIL¶L\DK� PHQHULPD�masla-

hah� mursalah sebagai dasar dalam 

menetapkan hukum Islam dengan per-

syaratan. 

Pertama, hukum yang ditetapkan harus 

mengandung kemaslahatan. Kedua, 

maslahat tersebut sejalan dengan 

maksud pembentukan hukum Islam, 

yaitu dalam rangka memelihara agama, 

jiwa, akal, harta dan keturunan atau 

kehormatan. Ketiga, maslahat yang 

kriterianya seperti pada poin kedua 

tersebut tidak ditunjukkan oleh dalil 

tertentu yang membenarkan, atau 

sebaliknya membatalkan. Sedangkan 

ruang lingkup implementasinya khusus 

dalam masalah muamalah dan adat, 

tidak berlaku di bidang ibadah. 

Implementasi maslahah-mursalah 

tersebut, para ulama memakai istilah 

yang berbeda-beda, bahkan Imam al-

Ghazali memakai beberapa istilah 

untuk menyebut maslahah-mursalah, 

sehingga berimplikasi kepada ketidak-

sempurnaan pemahaman generasi beri-

kutnya mengenai pendapat ulama ter-

dahulu tentang masalah ini.  

Dalam kitab al-Mankul, Imam al-

Ghazali menyebut maslahah-mursalah 

dengan istilah istidlal sahih (bukan 

istidlal mursal), dalam kitab Asas al-

Qiyas dia memakai istilah istislah, dan 

dalam kitab Shifa al-Galil disebutnya 

dengan istilah PXQDVLE� PXOD¶LP��

sedangkan dalam kitab al-Mustasfa, 

Imam al-Ghazali tetap menyebutnya 

dengan istilah maslahah-mursalah. 

Karena Imam al-Ghazali menyebut 

maslahah-mursalah dengan beberapa 

istilah, maka ada pendapat yang 

mengatakan bahwa Imam al-Ghazali 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 50 

 

tidak konsisten menjadikan maslahah-

mursalah sebagai dasar dalam 

menetapkan hukum Islam. Penggunaan 

terma yang berbeda-beda tersebut juga 

berimplikasi pada terjadinya distorsi 

pemahaman pada generasi selanjutnya 

mengenai teori maslahah-mursalah. 

C. Analisis 

Secara normatif al-4XU¶DQ diyakini 

sebagai petunjuk bagi manusia yang 

membawa kepada kemaslahatan di 

dunia dan akhirat. Keyakinan ini juga 

mengandung makna bahwa (1) al-

4XU¶DQ� WLGDN� PXQJNLQ� EHUWHQWDQJDQ�

dengan maslahat, (2) Maslahat tidak 

mungkin bertentangan al-4XU¶DQ��2OHK�

karena itu, jika terjadi pertentangan 

antara nash dan maslahat maka ter-

dapat dua kemungkinan. Pertama, 

kemungkinan  pemahaman  terhadap nash 

itu tidak tepat. Kedua, kemungkinan 

pemahaman terhadap maslahat itu tidak 

tepat, Ketiga, kemungkinan pemahaman 

terhadap teks dan maslahat keduanya 

tidak relevan. Jika terjadi dua kemung-

kinan tersebut maka keadaan itu menis-

cayakan dilakukan pengkajian ulang 

terhadap teori-teori ilmu al-4XU¶DQ�GDQ�

rekonstruksi teori maslahat.  

Adapun jika maslahat berten-

tangan dengan sunnah, maka itu bisa 

terjadi karena beberapa faktor. Pema-

haman terhadap maslahat itu dipenga-

ruhi oleh beberapa faktor, diantaranya 

faktor sosio kultural, tempat, zaman, 

waktu. Sedangkan sunnah, secara 

historis periwayatannya telah melalui 

rentang waktu, sehingga periwatannya 

berlangsung sekitar abad ke 2 hijriyah. 

Hal ini tentu memungkinkan hadis itu 

harus diuji validitas dan realibiltasnya 

dengan teknik triangulasi. Sebuah 

riwayat yang disandarkan kepada Nabi  

saw. sangat layak dipertanyakan, apa-

lagi dengan merujuk pada pandangan 

adanya hadis-hadis yang dinilai ber-

laku temporal atau lokal. Yang demi-

kian itu tentu tidak relevan untuk 

semua keadaan dan tempat, sehingga 

perlu dilakukan penelusuran terhadap 

riwayat-riwayat yang lebih relevan.  

Demikian pula konsensus (ijma¶) 

sahabat, rumusan konsensus mereka 

tentu saja dilatarbelakangi oleh per-

timbangan rasional, logis, faktual pada 

masanya, yang belum tentu sejalan 

dengan fakta-fakta empirik yang di-

hadapi oleh setiap generasi dari zaman 

ke zaman. Rumusan maslahat yang 

dihasilkan dari pertimbangan temporal 

dan lokal tidak selalu tepat digunakan 

untuk perumusan maslahat dengan 

latar belakang situasi, konsisi, tempat, 

dan zaman yang berbeda. 

Pendekatan-pendekatan seperti itu 

perlu dirumuskan berdasarkan Kenya-

taan bahwa hadis-hadis Nabi  saw. 

mempunyai karakteristik dan sifatnya 

masing-masing. Ada hadis yang ber-

sifat universal, bersifat temporal, dan 

bersifat lokal. Syuhudi Ismail, mengata-

kan bahwa pada kenyataannya, ada 

hadis Nabi  saw. yang muncul 

didahului oleh sebab tertentu, tetapi 

pada Kenya-taan lain ada juga hadis 

tidak dihahului oleh sebab tertentu. 

Ada hadis yang bersifat umum, dan 

ada pula hadis yang muncul berkaitan 

dengan erat dengan keadaan yang 

bersifat khusus.
25

 Di sinilah dibutuh-

kan adanya kejelihan dalam memahami 

sebuah teks yang disandarkan kepada 

Nabi  saw. Konteks pembicaraannya 

pun harus dipahami agar tidak keliru 

dalam memahami peruntukan dan 

maknanya. 

Dengan pendekatan kontekstual 

(historis, sosiologis, antropologis) di-

harapkan mampu memberikan pema-

haman terhadap teks hadis secara tepat, 

apresiatif, dan akomodatif terhadap 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 51 

 

perubahan dan perkembangan zaman.
26

 

Dengan kalimat yang lebih vulgar, 

diungkapkan Fazlur Rahman, apabila 

kajian terhadap materi-materi hadis 

dilakukan secara konstruktif, dengan 

norma-norma kritisisme historis dan 

historis sosiologisnya maka hadis itu 

akan mempunyai makna baru. Sebalik-

nya, tanpa memperhatikan historis-

sosiologisnya, maka hadis itu akan 

mati tanpa memberikan arti bagi kita 

masa kini.
27

 Hal ini sejalan dengan 

kaidah tagayyur al-hukm bitagayyuri 

al-ahwal, al-azman, wal amikinat, 

yaitu meniscayakan adanya elastisitas 

pemberlakuan teks karena dengan per-

timbangan keadaan, zaman, dan milliu. 

Hukum pada prinsipnya bertujuan 

untuk membangun dan mendatangkan 

maslahat serta menghindarkan manusia 

dari kekacauan dan kerusakan. Dengan 

demikian pandangan tersebut sesuai 

dengan prinsip al-PXKDID]KDW� µDOD� DO-

Qadim al-shalih wal akhdzu bi al-jadid 

al-ashlah, yakni bersikap selektif dan 

akomodatif terhadap perubahan demi 

tercapainya maslahat yang bertumpu 

pada tujuan-tujuan syariat. Oleh karena 

itu salah satu prinsip yang perlu diper-

hatikan dari teori maslahat Imam 

Malik dan al-Gazali adalah skala priori-

tas, yakni memprioritaskan proteksi 

mafsadat daripada mengambil masla-

hat, sebab mencegah mafsadat pada 

hakikatnya bermakna mendahulukan 

maslahat yang lebih besar dan paling 

urgen daripada maslahat yang lainnya. 

Hal ini sejalan dengan kaidah 'DU¶X�

al-mafasid muqaddamun ala jalb al-

mashalih. 

Selain itu, latar belakang intelek-

tual dan sosiologis serta politik yang 

melingkupi kehidupan Imam Malik di 

Madinah tentu menjadi pertimbangan 

untuk menarik teorinya ke dalam 

konteks yang berbeda. Begitu pula 

kehidupan al-Gazali yang berhadapan 

dengan pelbagai tantangan dan anca-

man terhadap eksistensi ajaran Islam 

juga mendapat pertimbangan. Perbe-

daan antara iman Malik dan al-Gazali 

dalam konteks penyitaan harta dari 

kaum konglomerat itu dilatarbelakangi 

oleh situasi sosial, ekonomi, dan 

politik yang berbeda. Secara teoritis 

tidak satu pun pemikiran yang berdiri 

sendiri terlepas dari ideologi dan 

konteksnya.
28

 Faktor geneologi intelek-

tual Imam Malik dan al-Gazali juga 

harus menjadi pertimbangan  dalam men-

dudukkan  teori maslahatnya. Keduanya 

berguru kepada ulama yang berbeda, 

sehingga latar belakang intelektual 

para guru itu juga turut memengaruhi 

cara pandang mereka. Dalam kaitan 

ini, al-Gazali harus dilihat dengan latar 

belakang dikenal sebagai filosof, 

mantiqi, mutakallim, sufi, faqih, dan 

ushuli. Di bidang ilmu kalam ia 

merupakan WRNRK� PXWDNDOOLPLQ� $V\¶-

ariyah, sementara di bidang hukum 

Islam (fiqh dan ushul fiqh), ia 

PHUXSDNDQ�WRNRK�6\DIL¶L\DK��Dari latar 

belakang afiliasi mazhab fikihnya 

sudah bisa dipastikan banyak di-

pengaruhi oleh paradigma berpikir 

,PDP� 6\DIL¶L� GHQJDQ� ODWDU� EHODNDQJ�

sosiologis - antropologis masyarakat 

Mesir. Sementara Imam Malik, maski-

pun ia merupakan salah seorang guru 

,PDP� 6\DIL¶L�� QDPXQ� LVWLQEDWK� \DQJ�

mempengaruhinya adalah kondisi 

sosio-historis masyarakat Madinah. 

Kitab-kitab bacaan mereka juga tidak 

dapat dipungkiri sebagai faktor yang 

memengaruhi pemikiran mereka. 

Pertimbangan-pertimbangan 

tersebut dimaksudkan untuk tidak 

membatasi dinamika intelektual sesuai 

dengan logika dan kebutuhan terhadap 

maslahat. Konstruksi teori maslahat 

kedua tokoh tersebut harus diakui telah 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 52 

 

memberikan kontribusi besar sepan-

jang sejarah, tetapi secara substantif 

bisa saja berbeda sebagai konsekuensi 

logis dari pertimbangan yang terus 

bergerak dan berubah. Singkatnya, 

kontribusi mereka telah menginspirasi 

umat Islam sepanjang sejarah, dan kini 

tugas generasi selanjutnya untuk men-

dinamisir sesuai konteksnya sebagai 

sebuah keniscayaan. 

III. PENUTUP 

Beracu dari dari uraian sebelum-

nya, perbandingan teori maslahat 

Imam Malik dan Imam al-Gazli dapat 

dikemukakan beberapa catatan. 

Pertama, maslahah mursalah 

menurut Imam Malik adalah suatu 

maslahat yang sesuai dengan tujuan, 

prinsip, dan dalil-dalil syarak, yang 

berfungsi untuk menghilangkan ke-

sempitan, baik yang bersifat dharu-

riyah (primer) maupun hujjiyah 

(sekunder), sedang maslahat mursalah 

menurut Imam al-Ghazali adalah 

memelihara tujuan-tujuan syariat yang 

meliputi lima dasar pokok, yaitu; 

melindungi agama (hifzh al diin), melin-

dungi jiwa (hifzh al nafs), melindungi 

akal (hifzh al aql), melindungi keles-

tarian manusia (hifzh al nasl), dan 

melindungi harta benda (hifzh al mal). 

Kedua, titik temu antara pan-

dangan Imam Malik dan Imam al-

Ghazali tentang maslahat yaitu harus 

sejalan dengan penetapan hukum 

Islam, maslahat tidak bertentangan 

dengan nas, bersifat rasional dan pasti, 

tidak ditunjukkan oleh dalil tertentu 

yang membenarkan atau sebaliknya 

membatalkan. Dalam ruang lingkup 

operasional maslahah-mursalah, Imam 

Malik dan Imam al-Ghazali mem-

punyai pendapat yang sama, yaitu 

hanya berlaku dalam bidang mua-

malah, dan tidak berlaku dalam bidang 

ibadah. 

Ketiga, starting point perbedaan 

paradigma antara Imam Malik dan 

Imam al-Gazali terletak pada maslahat 

mursalah sebagai sumber hukum dan 

sebagai metode istinbath hukum. Imam 

Malik memandang maslahah�mursalah 

sebagai PDVDGLU� WDV\UL¶ atau sebagai 

dalil dalam menetapkan hukum Islam, 

sementara Imam al-Ghazali memosisi-

kannya hanya sebagai metode istimbat. 

Imam Malik, memandang maslahah�

mursalah sebagai dalil hukum yang 

berdiri sendiri, sementara imam al-

Gazali memandang maslahah-mur-

salah sebagai dalil yang tidak berdiri 

sendiri (tidak terlepas dari al-4XU¶DQ��

hadis dan ijma¶�� Imam Malik meman-

dang bahwa maslahat mursalah selain 

untuk masalah daruriyah juga untuk 

masalah hujjiyah, sementara imam al-

Gazali menggunakannya hanya untuk 

masalah daruriyyah atau hajjiyah yang 

setingkat dengan daruriyyah.  

 
Catatan Akhir: 

1
Maslahat atau kemaslahatan yang semula 

berasal dari bahasa Arab yang selanjutnya diserap 

menjadi bahasa Indonesia mengandung makna 

yang sama dengan arti asalnya, yaitu sesuatu yang 

mendatangkan kebaikan, berguna dan bermanfaat 

atau kepentingan. Lihat Tim Penyusun Kamus 

bahasa Indonesia Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1989), h. 563.  

2
/LKDW� $PLU� 0XD¶OOLP� GDQ� <XVGDQL, Konfi-

gurasai Pemikiran Hukum Islam (Cet. I; 

Yogyakarta: UII Press, 1999), h. 52.  

3
Lihat Abdullah al-Kamali, Maqashid al-

6\DUL¶DK� IL� 'DX¶� )LTK� DO-Muuwazanat (Cet. I; 

Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, 2000), hal. 38-39.  

4
Abdullah al-Kamali, Maqashid al-6\DUL¶DK�IL�

DDX¶�)LTK�DO-Muwazanat., h. 38
  

5
Abdul Ghafur Sulaiman al-Bandari, al-

0DXVX¶DK� 5LMDO� DO-Kutub al-7LV¶DK, juz III, 

(Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 1993), h. 494  



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 53 

 
6
Muhammad Awadah, Malik bin Anas Imam 

Dar al-Hijarah (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 

1992), h. 5  

7
Dedi Supriyadi, Perbandingan Madzhab 

Dengan Pendekatan Baru (Bandung: Pustaka 

Setia, 2008), h. 107  

8
Saeful Saleh Anwar, Filsafat Ilmu Al-

Gazali: Dimensi Ontologi dan Aksiologi (Bandung 

: Pustaka Setia, 2007), h. 14  

9
Saeful Saleh Anwar, Filsafat Ilmu Al-

Gazali: Dimensi Ontologi dan Aksiologi, h. 15  

10
Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat 

Hukum Islam Al-Ghazali : Mashlahah Mursalah & 

Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2002), h. 99-100  

11
Nawer Yuslem, al-Burhan fi Ushul al-Fiqh 

Kitab Induk Usul Fikih: Konsep Mashlahah Imam 

al-Haramain al-Juwayni dan Dinamika Hukum 

Islam (Bandung: Cita Pustaka Media, 2007), h. 7-

8.  

12
Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat 

Hukum Islam Al-Ghazali : Mashlahah Mursalah & 

Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, 

h. 102-103  

13
Abu Ishak al-Syatibi, Al-,¶WLVKDP�� Jilid II 

(Baerut: Dar al-0D¶ULIDK���������K����� 

14
Al- Ghazali, Al-Mustasfa, Juz I (Bairut: 

Daar al-,K\D¶�DO�7XUDV�DO-µ$UDE\���������K� 217  

15
Wael B. Hallag, A History of Islamic Legal 

Theories, diterjemahkan E. Kusnadiningrat 

(Jakarta: Rajawali Press, 2000), h. 165-166  

16
Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat 

Hukum Islam al-Ghazali: Maslahah Mursalah dan 

Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, 

h. 63-64  

17
Imam Malik (w. 97 H.) menerima hadist-

hadist ahad sebagai hujjah (sumber hukum Islam) 

yaitu apabila hadis-hadis ahad tersebut sesuai 

dengan amalan dan prilaku masyarakat Madinah. 

Namun jika hadis ahad tersebut tidak sesuai 

dengan amalan dan prilaku masyarakat Madinah 

maka hadis ahad tersebut tidak diterima oleh Imam 

Malik sebagai hujjah. Imam Malik membuat tolak 

ukur amalan dan prilaku masyarakat Madinah 

untuk dapat menerima hadis ahad sebagai hujjah 

karena pada masa itu sudah banyak berkembang 

hadis-hadis palsu di kalangan umat Islam. Imam 

Malik menganggap masyarakat Madinah lebih 

tahu mengenai Sunnah Nabi karena mereka tinggal 

satu kota bersama Nabi.  

18
Abdul Wahab Khallaf, Sejarah Pemben-

tukan dan Perkembangan Hukum Islam (Jakarta: 

Rajawali Press, 2003), 110  

19
Asywadie Syukur, Pengantar Ilmu Fiqh & 

Usul Fiqh (Cet. I; Surabaya: Bina Amin, 1990), h. 

199  

20
Muhammad al-Gazali, Al-Mustasfa min Ilm 

Ushul, Tahqiq Muhammad Sulaiman al-Asyqar 

(Baerut/Libanon: Al-Risalah, 1997 M./1418 H.) h. 

414-416  
21
0XKDPPDG� .KDOLG� 0DV¶XG� Islamic Legal 

Philosoply: A Study of Abu Ishaq al-6KDWLEL¶V�/LIH�

and Thought (Islamabad Pakistan: Islamic 

Research Istitute, 1977), h. 149-150.  

22
Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat 

Hukum Islam al-Ghazali: Maslahah Mursalah dan 

Relevansinya dengan Pembaharuan Hukum Islam, 

h. 144.  

23
Dalam konteks Indonesia, para koruptor 

malah tidak hanya kaya, tetapi kekayaannya 

berasal dari sumber yang tidak legal. Jadi, 

menyitanya merupakan suatu keniscayaan yang 

wajib dilakukan oleh Negara (oleh aparat penegak 

hukum khusus Komisi Pemberantasan Korupsi).  
24
0XKDPPDG� .KDOLG� 0DV¶XG�� Islamic Legal 

Philosoply: A Study of Abu Ishaq al-6KDWLEL¶V�/LIH�

and Thought, h. 162 

25
Lihat M. Syuhudi Ismail, Hadits Nabi yang 

Tekstual dan Kontekstual, TelaDK� 0D� µDQL� DO-

Hadits tentang Ajaran Islam yang Universal, 

Temporal, Lokal (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 

1994), h. 5. 

26
Gagasan ini tampaknya juga merupakan 

kegelisahan intelektual Arkoun sebagaimana 

diungkap oleh Hendrik Meuleman, Tradial 

Kemodernan dan Metamodernisme: Memper-

bincangkan pemikiran Muhammad Arkoun 

(Yogyakarta: LKIS, 1996), h. 28. 

27
Lihat Fazlur Rahman, Membuka Pintu 

Ijtihad (Cet. I; Bandung: Pustaka, 1995), h. 269. 

28
Bandingkan pernyataan tersebut dengan 

Joseph peter Ghougassian, Sayap-sayap Pemikiran 

Khalil Gibran (Yogyakarta. Fajar Pustaka Baru. 

2002), h. 21.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anwar, Saeful Saleh. Filsafat Ilmu Al-

Gazali: Dimensi Ontologi dan 

Aksiologi. Bandung : Pustaka Setia, 

2007.  

Awadah, Muhammad. Malik bin Anas 

Imam Dar al-Hijarah. Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyah, 1992. 

Bandari, Abdul Ghafur Sulaiman al-. al-

0DXVX¶DK� 5LMDO� DO-Kutub al-7LV¶DK. 



Andi Herawati, Maslahat Menurut Imam Malik dan ...   | 54 

 

juz III. Beirut: Dar al-Kutub al-

Islamiyah, 1993.  

Gazali, Muhammad al-. Al-Mustasfa min 

Ilm Ushul. Tahqiq Muhammad 

Sulaiman al-Asyqar, Baerut/Libanon: 

Al-Risalah, 1997 M./1418 H. 

Ghougassian,
 
Joseph peter. Sayap-sayap 

Pemikiran Khalil Gibran. Yogya-

karta. Fajar Pustaka Baru. 2002.  

Hallag, Wael B. A History of Islamic 

Legal Theories, diterjemahkan E. 

Kusnadiningrat. Jakarta: Rajawali 

Press, 2000.  

Ismail,
 

M. Syuhudi. Hadits Nabi yang 

Tekstual dan Kontekstual, Telaah Ma 

µDQL� DO-Hadits tentang Ajaran Islam 

yang Universal, Temporal, Lokal. 

Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 1994.  

Kamali, Abdullah al-. Maqashid al-

6\DUL¶DK IL� 'DX¶� )LTK� DO-

Muuwazanat. Cet. I; Beirut-Libanon: 

Dar al-Fikr, 2000.  

Khallaf, Abdul Wahab. Sejarah Pemben-

tukan dan Perkembangan Hukum 

Islam. Jakarta: Rajawali Press, 2003. 

0DV¶XG�� 0XKDPPDG� .KDOLG� Islamic 

Legal Philosoply: A Study of Abu 

Ishaq al-6KDWLEL¶V� /LIH� DQG� 7KRXJKW. 

Islamabad Pakistan: Islamic Research 

Istitute, 1977.  

Meuleman,
 
Hendrik. Tradial Kemodernan 

dan Metamodernisme: Memperbin-

cangkan pemikiran Muhammad 

Arkoun. Yogyakarta: LKIS, 1996.  

0XD¶OOLP, Amir dan Yusdani. Konfigu-

rasai Pemikiran Hukum Islam. Cet. I; 

Yogyakarta: UII Press, 1999.  

Rahman,
 
Fazlur. Membuka Pintu Ijtihad. 

Cet. I; Bandung: Pustaka, 1995.  

Supriyadi, Dedi. Perbandingan Madzhab 

Dengan Pendekatan Baru. Bandung: 

Pustaka Setia, 2008. 

Suratmaputra, Ahmad Munif. Filsafat 

Hukum Islam Al-Ghazali: Mashlahah 

Mursalah & Relevansinya dengan 

Pembaharuan Hukum Islam. Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 2002.  

Syatibi, Abu Ishak al-. Al-,¶WLVKDP�� Jilid 

II. Baerut: Dar al-0D¶Uifah, 1975.  

Syukur, Asywadie. Pengantar Ilmu Fiqh 

& Usul Fiqh. Cet. I; Surabaya: Bina 

Amin, 1990. 

Tim Penyusun Kamus bahasa Indonesia 

Departemen Pendidikan dan Kebu-

dayaan, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 

1989. 

Yuslem, Nawer. al-Burhan fi Ushul al-

Fiqh Kitab Induk Usul Fikih: Konsep 

Mashlahah Imam al-Haramain al-

Juwayni dan Dinamika Hukum Islam. 

Bandung: Cita Pustaka Media, 2007.  

 


